
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

Autor: Rohner, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Eigentumsrecht

nach dem hl. Thomas von Aquin.
Von P. Mag. A. ROHNER, Universitäts-Professor, Freiburg.

P. A. Horväth 0. P. hat ein interessantes Buch geschrieben über
« Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin ». 1 Wer die übrigen
Schriften Horväth's kennt, durfte von vornherein erwarten, daß ihm
auch in dieser Schrift etwas Gründliches geboten werde. Die
Herausarbeitung des Grundsätzlichen ist seine starke Seite. In der
metaphysischen Spekulation ist P. Horväth Meister. Seine «Metaphysik der
Relationen » 2, die von Überweg in seiner « Geschichte der Philosophie »

(Berlin, 1923, IV, § 60, S. 643) als « eingehende, bemerkenswerte »

Schrift taxiert wird, ist an verschiedenen Stellen herangezogen worden.
Sein « Königtum Christi »3 steht im Hintergrund der ganzen Arbeit.
Sein im Jahre 1929 als Manuskript veröffentlichtes Buch « De virtute
religionis »4 macht seinen Einfluß auch in den Untersuchungen über
das « Eigentumsrecht » stark geltend.

Man kann über die Theorie des Eigentumsrechtes, wie sie von
P. Horväth dargestellt wird, denken, wie man will, eines aber wird
man nicht leugnen können : daß sie die Lehre des hl. Thomas enthalte.
Man kann sich am Gebrauch einzelner Termini stoßen (so gebraucht
P. Horväth an Stelle des «konträr» immer «privativ»), man kann

am Aufbau des Buches etliches aussetzen, man kann nicht ohne Grund

rügen, daß die Spekulation, namentlich da, wo vom Verhältnis von
Gerechtigkeit und Liebe die Rede ist, zu weit getrieben sei, man kann
dem Verfasser vorwerfen, er habe bezüglich der Abgabe des Überflusses

Folgerungen aus den Prinzipien gezogen, die in den Prinzipien gar
nicht eingeschlossen seien, — das und noch vieles andere kann man
mit Recht gegen P. Horväth sagen ; aber eines kann und darf man

1 Graz, Moser. 1929. vin-240 SS.
2 Graz. Moser. 1914. xv-204 SS.
3 Krisztus Kirâlysâga. Budapest, «Credo», o. J. 272 SS.
4 Adnotationes ad Secundam Secundae (QQ. 81-91). De virtute religionis,

Roma, Collegio Angelico. 1929. 168 SS.



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin 6l

nicht behaupten : daß er den hl. Thomas mißverstanden habe. Man
muß also bei P. Horvdth scharf unterscheiden zwischen dem
Grundsätzlichen und dem Praktischen, zwischen dem Prinzipiellen und dem

Abgeleiteten, zwischen dem, was er dem hl. Thomas entnimmt und
dem, was er aus eigenem hinzufügt, damit das Wert- und Bedeutungsvolle

seiner kostbaren Schrift über das Eigentumsrecht sichergestellt
sei und man nicht etwa das Kind mit dem Bade ausschütte. Damit
ist die Aufgabe bestimmt, der die folgenden Zeilen dienen.

I.

Der hl. Thomas kennt eine zweifache Besitzform (possessio) : a) Die
Benützung (per modum usus), die sich bloß auf die Früchte des Dinges
erstreckt, während dieses selbst unter der Verfügung und Verwaltung
eines anderen verbleibt und ohne Rechtsverletzung durch den Benützer
nicht angetastet werden darf ; b) das Eigentum (possessio per modum

proprietatis), durch das dem Besitzer nicht bloß der.Genuß der Früchte,
sondern auch die Verfügung und Verwaltung des Dinges selbst
zuerkannt wird. Deshalb ist für Thomas das Problem des Eigentumsrechtes

zweiteilig. Kommt dem Menschen naturrechtlich Besitz und
Herrschaft über die materiellen Dinge in der Form einer Benützung
zu — « utrum possessio rerum exteriorum sit homini naturalis » Dies
ist die erste und grundlegende Frage. Die zweite aber lautet : Darf
der Mensch äußere Güter auch als Eigentum besitzen, und in welcher
Form — als Kollektiv- oder Privateigentum « Utrum licitum sit
homini aliquid tamquam proprium possidere » fragt weiter der

Aquinate (II-II q. 66 a. I et 2). Die Lösung dieser zweiten Frage
hängt von der Lösung der ersten Frage ab. Auf jeden Fall ist die
zweite Frage falsch gelöst, wenn ihre Lösung mit der Lösung der
ersten irgendwie im Widerspruch steht.

Der hl. Thomas setzt voraus, daß die Frage des Eigentumsrechtes
eine sittliche Frage sei. Die natürliche Rechtsordnung ist nach ihm
in ihrer ganzen Weite und Breite ein Ausschnitt der sittlichen Ordnung.
Thomas weiß nichts von der modernen Trennung von Sittlichkeit und
Recht. Die Gerechtigkeit, durch die der Mensch das Gerechte will,
ist eine sittliche Tugend. Die äußeren rechtlichen Beziehungen der
Menschen stehen gerade so gut unter der Leitung des Gewissens wie
die rein inneren Akte. Das positive Recht darf sich nicht neben die

Sittlichkeit stellen. Sonst wird es zu äußerer Macht oder gar Gewalt



62 Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

degradiert. Damit aber das positive Recht im Gewissen verbindlich
sei, muß es mit dem Naturrecht und durch das Naturrecht mit dem

ewigen Gesetz in Verbindung sein. Darum sagt P. Horväth ganz
richtig : « Wir sind uns dessen bewußt, daß diese Überlegungen (es

dürfen darunter alle seine Überlegungen verstanden werden) für das

positive Recht, wie es heute verstanden und geschaffen wird, wertlos
sind. Wir wissen auch, daß jene, deren Mentalität auf das Ausmaß
nach positiven Quellen eingerichtet ist, unsere Begründung nicht
einzuschätzen vermögen. Trotzdem müssen wir aber der philosophischen
und theologischen Betrachtung der Welt zu ihrem Rechte verhelfen » (95).

Zur Lösung der ersten der beiden oben gestellten Fragen wirken
beim hl. Thomas folgende Gedanken zusammen : Der Mensch ist von
Natur aus kraft seines Geistwesens ein Ebenbild Gottes. Dieser
Gedanke ist der Grundgedanke, eigentlich der Großgrundgedanke, auf
dem die ganze thomistische Moraltheologie ruht. Der Mensch soll Gott
ähnlich werden. Das ist sein Zweck. Das ist die sittliche Aufgabe,
die er frei erfüllen seil. Zur Erfüllung dieser hohen sittlichen Aufgabe
ist der Mensch auf die äußeren Dinge angewiesen. « Sein Leben wird
durch Früchte der Erde erhalten, seine Bedürfnisse können nur aus

der Schatzkammer der Natur gedeckt werden, ja selbst seinen intellektuellen

Besitz, diese bewegenden Kräfte des menschlichen Lebens, muß

er durch mühsame Arbeit aus der Außenwelt erwerben » (57). Zur
Erfüllung seiner hohen sittlichen Aufgabe ist für den Menschen ein

gewisser materieller Wohlstand notwendig. Im Elend gedeiht keine

geistige Kultur. Nicht das nackte irdische Sein, sondern ein gewisses

Wohlsein ist die Grundbedingung des Aufstieges des Menschen zu seinen

höheren Zielen. Der Zweck entscheidet bei der Auswahl der Mittel.
Für jedes Gesetz und jedes Recht ist der Zweck maßgebend. Der
hohe Zweck, den der Mensch als Ebenbild Gottes zu erreichen hat,
mißt ihm die irdischen Dinge zur Benützung zu. Die irdischen Dinge
werden aber dem Menschen nicht fertig zum Gebrauche angeboten.
Zunächst begründet die natürliche Zuordnung der Dinge zum Menschen

hin in diesem die Pflicht, die Dinge zu bearbeiten. Durch die menschliche

Arbeit werden Nutzwerte in die Dinge hineingelegt. Durch die

Nutzwerte werden die Dinge zu Nutzgütern umgewandelt, dem Menschen

dienstbar gemacht und dadurch mit der sittlichen Ordnung verbunden.

Auf Grund der Arbeit hat jedes Individuum, das Menschenantlitz

trägt, jedes Exemplar der Spezies « homo » von Natur aus das Recht,
so viel von Nutzgütern zum Gebrauche zu besitzen, als notwendig ist



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin 63

zu einem vollguten Menschenleben. Dieses natürliche Recht eines

jeden Menschen ist eine Grundtatsache, die nicht bewiesen zu werden

braucht. Es genügt, auf sie hinzuweisen. Dieses Recht ist in allen

Menschen das gleiche, weil alle Menschen von Natur aus gleich sind.

Die Gerechtigkeit, die dieses natürliche Einzelrecht in allen
Einzelmenschen achtet und schützt, ist die natürliche Tauschgerechtigkeit

(iustitia commutativa naturalis). Sie ist die Grundlage der positiven
Tauschgerechtigkeit (iustitia commutativa positiva), die alle positiven
Forderungen des Mein und Dein in streng arithmetischer Form
ausgleicht.

Persönlich sind nicht alle Menschen gleich. Die Natur teilt den

Personen ihre Gaben und Anlagen, ihre Fähigkeiten und Kräfte in
den verschiedensten Gradabstufungen aus. Die Natur arbeitet mit
ihren Individuen in den mannigfaltigsten Lebenslagen. Darum haben

nicht alle Personen das gleiche Recht. Dieses natürliche Recht einer

jeder Person, nach eigenen und nicht nur nach allgemeinen Maßen

gemessen zu werden, ist eine Grundtatsache, die aufgewiesen, aber

nicht bewiesen werden muß. Die Gerechtigkeit, die das persönlich
abgestufte Einzelrecht jeder Einzelperson wertet und stützt, ist die
natürliche austeilende Gerechtigkeit (iustitia distributiva naturalis).
Sie begründet die positive iustitia distributiva, die den ungleichen
Ansprüchen persönlicher Tüchtigkeit nach geometrischen Proportionen
gerecht wird.

Die natürliche Gleichheit und persönliche Ungleichheit der Menschen

und Menschenrechte sucht die Natur durch ihre soziale Gerechtigkeit
auszugleichen. Die soziale Gerechtigkeit (iustitia legalis) ist eine dritte
Art der Gerechtigkeit. Die soziale Gerechtigkeit bewirkt « eine solche

Entwicklung der Persönlichkeit, die mit den gemeinsamen Interessen

vereinbar ist » (33). Sie geht weit über das Wirtschaftsleben hinaus,
greift aber in das Innerste des Wirtschaftslebens hinein. « Sie fordert
vom Menschen eine solche Betätigung auf dem ganzen Gebiet des

Rechts-, Wirtschafts- und Tugendlebens, kurz einer jeden Erscheinung
der menschlichen Aktivität, die auf das Gemeinwesen in jeder Beziehung
Rücksicht nimmt und weder dem Individuum noch einzelnen Gruppen
ein unbeschränktes Feld für ihre Geltungs- und Lebenslust, selbst

zum Nachteil des Nächsten, übrig läßt. Die soziale Gerechtigkeit
umschreibt also die Schranken, in welchen die Menschen sich bewegen
und ihren Fähigkeiten, ihrer Arbeits- und Herrschaftslust Grenzen

setzen müssen. Sie macht die Einzelpersonen für fremde Interessen



64 Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

und Rechte feinfühlig, sie öffnet deren Ohren für die Aufnahme der

Forderungen natürlicher Rechte des Nächsten, sie macht mit einem
Wort den Menschen zu einem animal sociale in actu secundo, zu einem
Wesen, das als tugendhaftes, verträgliches Glied in der Gesellschaft
lebt » (13).

« Die iustitia legalis macht uns ferner der Gesellschaft gegenüber
erkenntlich. Wenn wir unsere Handlungen und Leistungen überprüfen,
werden wir kaum eine finden, die ausschließlich die Züge unserer eigenen
Persönlichkeit an sich trüge. Wir finden an ihnen manches, was
fremdes Gut ist, was auf fremde Ursachen hinweist und in der Gesellschaft

seine Urheberin findet. Die Gesellschaft ist eine Erzieherin der

Individuen, deren Entwicklung je nach dem verschiedenen sozialen

Milieu wesentlich anders vor sich geht. Sie is't die Arbeitsschule und
die Werkstätte, wo der einzelne die Arbeit lernt, seine Kunst und
Fähigkeiten betätigt, sie ist die Arbeitgeberin der Menschen, bei der
sie ihre Produkte verwerten können. Dies alles anzuerkennen und den
Lebenswandel dementsprechend einzurichten, ist die soziale Pflicht jedes

einzelnen, und die Geneigtheit hierzu verleiht uns die iustitia legalis » (14).

« Der Gesellschaft zu geben, was das Individuum von ihr bekommen

hat, ist Sache der iustitia legalis, die infolgedessen nicht weniger
Gerechtigkeit ist als die übrigen Arten der iustitia, und deren

Übertretung daher ebenso eine Verletzung der Tugend der Gerechtigkeit ist
als die der iustitia commutativa und distributiva » (14). «Vor allem
ist es unbegründet, die soziale Gerechtigkeit den übrigen Arten der

iustitia in dem Sinne gegenüberzustellen, daß bloß die

Tauschgerechtigkeit im strengen und eigentlichen Sinne Rechte schafft, daß

also bloß sie die « strenge » Gerechtigkeit darstellt und nur sie « strenge »

Gerechtigkeitspflichten aufzuerlegen vermag» (20). «Wir müssen die

iustitia legalis und ihre einzelnen Nörmen als strenge Gerechtigkeit
bezeichnen, die an Strenge und an bindender Kraft der

Tauschgerechtigkeit keineswegs nachstehen, ja dieselbe eben wegen ihrer
Allgemeinheit und Wichtigkeit übertreffen » (21). «Daß man auf dem

Gebiet der iustitia legalis die Unterscheidung in eine natürliche und

positive ebenso anwenden muß als auf den übrigen Rechtsgebieten,
ist ohne weiteres klar. Daher kann es nicht ohne sehr verhängnisvolle

Folgen bleiben, wenn man sie mit der positiven iustitia legalis identifiziert

und ihre Tätigkeit auf das Wollen eines partikulären und von

partikulären Rücksichten geleiteten Wohles beschränkt oder gar ihr
nicht einmal diese Würde verleihen will» (31).



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin 65

« Aus dem Gesagten geht hervor, daß die iustitia legalis große
Ähnlichkeit mit der Liebe Gottes aufweist. Das Wesen der Liebe
besteht im Wollen des bonum commune divinum, das Wesen der
iustitia legalis im Wollen des allgemeinen Menschheitswohles, des

bonum commune humanuni » (31-32).

In bezug auf das Wirtschaftsleben, speziell auf das Benützungsrecht

der irdischen Güter, ergibt sich daraus folgendes : « Die
Legalgerechtigkeit der Natur hat jedem Menschen nach dem oft erwähnten
Maßstab der partikulären Gerechtigkeit die irdischen Güter zuerkannt,
daß sie mit deren Hilfe ihr eigenes Wohl begründen, sich zu einer
vollwertigen Person entwickeln und somit auch an der Verwirklichung
der großen Menschheitszwecke, des bonum commune humanum,
mitarbeiten können. Sie gab jedem Individuum die Möglichkeit einer

proportionierten Teilnahme am großen Werk der Entwicklung und
einer entsprechenden Entnahme aus ihren Gütern. Sie eröffnete auch
ein breites Betätigungsfeld für jeden einzelnen, dessen Grenzen deren

Fähigkeiten bestimmen, die Mittel zur Bearbeitung, aber nicht die
mathematischen Gleichheiten, sondern die persönlichen Proportionen
an die Hand geben. Die Summe dieser Mittel stellt die Lebensbedürfnisse
der einzelnen dar, dasjenige aber, was darüber ist, deren Überfluß.
Die Legalgerechtigkeit der Natur kann demnach nur dann bestehen,
wenn alle Menschen mit einer solchen inneren Gesinnung an die
irdischen Güter herantreten und durch ihre Übergriffe einander an
diesem höchst persönlichen Recht des proportionierten Wohles nicht
hindern. Sie müssen mit andern Worten die Gesinnung der
Legalgerechtigkeit durch das Wollen des allgemeinen Wohles und jene der

iustitia particularis durch das Wollen des proportionierten persönlichen
Wohles ihrer Mitmenschen in sich tragen » (88).

Die Gedanken des hl. Thomas in bezug auf das Benützungs- bzw.

Bearbeitungsrecht sind also kurz folgende : Der Mensch, als Ebenbild
Gottes, hat einen eminent sittlichen Zweck. Die irdischen Güter, die ihm
zur Verwirklichung dieses hohen Gutes gegeben sind, haben als Mittel
zu diesem Zwecke einen ebenfalls eminenten sittlichen Wert. Der
sittliche Zweck des Menschen ist in seiner ganzen Ausdehnung ein

gemeinsames Gut der Menschen. Darum muß der Mensch sowohl im
Erwerb als auch im Gebrauch der irdischen Güter auf den sittlichen
Zweck derselben Rücksicht nehmen und darf sie nur im Rahmen des

allgemeinen Wohles erwerben und gebrauchen ; aus diesem gemeinsamen
sittlichen Zweck ergibt sich das dreifache sittliche Recht.

Divus Thomas. 5



66 Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

Etwas anderes ist das Benützungsrecht, etwas anderes das
Eigentumsrecht. Das Benützungsrecht besagt nichts anderes als die
Verwendung der Früchte eines Dinges zum Zwecke des Menschen. Das

Eigentumsrecht dagegen bedeutet das Recht einer derartigen Aneignung
und Angliederung einer Sache an den Menschen, daß dieser neben
der Benützung auch die Vollmacht der Verfügung und der Verwaltung
des betreffenden Dinges besitzt. Eigentümer der Dinge im absoluten
Sinne des Wortes kann nur Gott sein. Er ist der Schöpfer und darum
der alleinige absolute Herr der Welt. Wenn der Mensch Eigentümer
genannt wird, so kann das Wort nur im Sinne eines Pächters verstanden
werden. Es kann aber jemand Eigentümer und nicht Benützer sein,
wie auch jemand Benützer und nicht Eigentümer sein kann. Um kein
bloßer Benützer, sondern wirklicher Eigentümer der äußeren Dinge
zu sein, müssen diese derart einen Teil seiner Persönlichkeit bilden,
daß er ebenso frei mit ihnen schalten und walten kann, wie mit den
Gliedern seines Leibes und den Kräften seiner Seele. «Wie nun die
letzteren ein unantastbares Eigentum jeder menschlichen Person bilden,
so müssen auch die äußeren Dinge, damit sie die gleiche Unantastbarkeit
genießen und dem Menschen als Eigentum angehören können, ihm
angegliedert werden, sein Ich derart berühren, daß er über sie ohne

Verletzung fremder Interessen verfügen könne » (109).
Die Arbeit, die der Mensch, als Ebenbild Gottes, in das Ding

hineinlegt, macht ihn nicht nur zum Benützer, sondern auch zum
Eigentümer desselben. Die Begründung des Benützungsrechtes ist
deshalb zugleich die Begründung des Eigentumsrechtes, — aber nur
des Eigentumsrechtes im allgemeinen, nicht aber des Kollektiv- oder
des Privateigentums. Der Unterschied von Kollektiv- und
Privateigentum betrifft nicht das Wesen, sondern den Träger des Eigentumsrechtes.

Man kann die Frage nach dem Subjekt des Eigentumsrechtes
zunächst auf ein Entweder-Oder zuspitzen. Man kann die Frage stellen :

Ist die Einzelperson oder ist die Gesellschaft der naturrechtliche Träger
des Eigentums Mag die Antwort auf diese Frage so oder so ausfallen,
immer und in jedem Fall ist und bleibt das Eigentum des Eigentümers
durch das Benützungsrecht aller einzelnen belastet, aus dem einfachen

Grunde, weil das Benützungsrecht naturrechtlich früher ist als das

Eigentumsrecht. Würde die Natur das Eigentum als Gemeineigentum
intendieren, dann hätte das Wort Belastung eigentlich keinen Sinn,
weil in diesem Falle ja der ganze gemeinschaftliche Erwerb und die

ganze gemeinschaftliche Verfügung und Verwaltung der Güter nur den



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin 67

einen Zweck hätte, den einzelnen das ihnen Notwendige in möglichst
proportionierter Weise zukommen zu lassen. Hat es die Natur dagegen
auf das Sondereigentum abgesehen, dann muß sie allerdings sowohl
die Gesellschaft wie auch die einzelnen von der Verfügung und

Verwaltung des Privatbesitzes anschließen, weil das im Wesen des

Privateigentums liegt, darf aber weder die Gesellschaft noch die übrigen
vom Mitbenützungsrecht ausschließen, weil sonst die Natur mit sich
selbst im Widerspruch wäre.

In der Beantwortung der oben gestellten Frage bricht Thomas
zunächst dem Entweder-Oder die Spitze ab. Rein naturrechtlich
betrachtet ist ein Sowohl-Als auch möglich. Sowohl der Kollektivbesitz

mit vollem individuellem Benützungsrecht als auch das

Sondereigentum mit vollem gesellschaftlichem Benützungsrecht bietet sich
als Lösung dar. Das reine Naturrecht läßt die Frage offen. Rein
naturrechtlich sind beide Formen der Eigentumsverfügung und Eigentumsverwaltung

zulässig. Zur Entscheidung der Frage und ihrer Begründung
müssen demnach außernaturrechtliche Elemente herangezogen werden.

Der hl. Thomas findet sie (im Anschluß an Aristoteles) im
gegenwärtigen Zustande der menschlichen Natur. Das reine Naturrecht
betrachtet die menschliche Natur als Ideal, als Ebenbildlichkeit Gottes,
unter den allgemein gegebenen Umständen diktiert die Natur das

Sondereigentum. Das Sondereigentum ist somit nach dem hl. Thomas
nicht rein naturrechtlich, noch rein positivrechtlich im gewöhnlichen
Sinne des Wortes, sondern ein Produkt beider, nimmt aber an der

Festigkeit des Naturrechtes teil.
Die Begründung des Sondereigentums durch Thomas ist kurz

folgende : « Es ist ein großer Idealismus dazu notwendig, daß der

gefallene Mensch an der Arbeit selbst dann Freude finde, wenn ihm
kein eigener Nutzen bevorsteht. Da also die allgemeine Erfahrung
aller Völker lehrt, daß dem Menschen in seinem jetzigen Zustand das

Eigene mehr am Herzen liegt als das Gemeinsame, erscheint das

Sondereigentum als eine moralische Notwendigkeit, als ein Gebot des

allgemeinen Menschenrechtes (ius gentium). Zudem ist die Ordnung
viel größer, wenn jeder sein Eigentum verwaltet. Die Benützung der

irdischen Güter kann nämlich ohne Verfügungsakte nicht vor sich

gehen. Ist aber nicht einem jeden das eigens zugewiesen, worüber er

verfügen, was er verwalten soll, entstehen unbedingt Störungen und
schließlich leiden die irdischen Zwecke des einzelnen und der Gemeinschaft

auf die gleiche Weise. Neben der Arbeit ist nämlich das



68 Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

Verantwortungsgefühl einer der hauptsächlichsten bewegenden Faktoren
des menschlichen Lebens. Dies entwickelt sich aber mehr, wenn jedem
Menschen sein Arbeitskreis bestimmt ist, wenn er einen Teil der
irdischen Güter ausschließlich zum eigenen Gebrauch, zur Übung seiner

eigenen Geschicklichkeit und Arbeitskraft beschlagnahmt. Das Bewußtsein,

daß man für die Bearbeitung eines bestimmten Teiles der Erde
sich selbst, der Gesellschaft, hauptsächlich aber dem Schöpfer
verantwortlich ist, treibt nicht bloß zur Arbeit an, sondern hütet auch die

Arbeiter vor Nachlässigkeit. Ist also die Arbeit ein Frondienst, so ist
das Privateigentum das beste Aufsichtsorgan der Arbeiter und der
beste Kulturlehrer (Kulturerzieher) der Menschheit. Das Eigene sucht

jeder gut zu besorgen, dasselbe nach seinen Fähigkeiten mit den Zügen
des eigenen Geistes und Bildes zu besiegeln. Deshalb ist das

Sondereigentum mehr geeignet, das Streben nach vollkommener Kultur zu
fördern als der Kollektivbesitz. Das höchste Gut des sozialen Lebens
ist endlich der Friede. Wo die irdischen Güter nicht verteilt sind,
und wo man nicht die strengsten Maßnahmen getroffen hat, um jedem
das Seinige zuzuweisen, dort ist der Same der Zwietracht ausgestreut.
Mit dem Eigenen, mag es noch so gering sein, ist man bald zufrieden.
Man weiß, wie das Vermögen zu verwalten, wie seine Früchte einzuteilen

sind, damit man allen Pflichten sich selbst und anderen gegenüber

nachkommen könne. Bei dem gemeinsamen Besitz sind Uneinigkeit
und Unfriede unvermeidlich, da ein richtiges Maß der Verteilung des

Nutzens zur Schlichtung so vieler Interessen und zur Befriedigung so

mancherlei Wünsche nicht gefunden werden kann. Dies bestätigt die

Erfahrung aller Völker und aller Jahrhunderte, so daß das
naturrechtlich gemeinsame Benützungsrecht, komparativ und mit Rücksicht
auf die verwundete menschliche Natur betrachtet, mit moralischer

Notwendigkeit auf das Gebiet des Sondereigentums eingeschränkt
werden muß. Noch mehr ist dies aus dem Umstand ersichtlich, daß

die Einzelperson nicht bloß für sich, sondern auch für ihre Angehörigen

sorgen muß. Sind die Alten und Kranken schon für den engsten
Familienkreis, den doch das Blut und die natürliche Liebe zusammenhält,

eine Last, noch mehr wären sie ein ständiger Stein des Anstoßes
und ein Ausgangspunkt von Unfrieden, Lieblosigkeit und Ungerechtigkeit

in einer kommunistischen Gesellschaft, die nicht durch die gemeinsame

Liebe Gottes belebt wird. Das Kollektiveigentum mag demnach

als Ideal übernatürlicher Gemeinschaften gelten, innerhalb der Grenzen

der Natur müssen wir den Vorrang dem Sondereigentum einräumen



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin 69

und dasselbe als eine quasi natürliche, moralische Notwendigkeit
bezeichnen » (137-139).

Somit hat jeder Mensch nicht bloß ein naturrechtlich ihm
zukommendes ius utendi, sondern auch ein ius proprietatis, d. h. den

Anspruch, über einen von ihm bearbeiteten Teil der irdischen Güter

zu verfügen und denselben zu verwalten. Dieses Eigentumsrecht
kommt zwar dem Menschen nicht rein naturrechtlich zu, aber auch

nicht rein positivrechtlich, sondern nach dem allgemeinen Menschenrecht,

nach dem ius gentium. Das ius gentium bildet neben dem

natürlichen und dem positiven Recht eine eigene Rechtsquelle.
Das Ebenbild Gottes im Menschen verlangt also — das dürfen

wir nun nach allem Vorhergehenden behaupten —, daß jeder, so weit
es nur möglich ist, zu irgend einem Privateigentum komme. Der
hl. Thomas beweist nicht nur die Erlaubtheit, sondern die moralische

Notwendigkeit des Privateigentums. Es soll Privateigentum geben,

es sollen Verhältnisse geschaffen werden, unter denen, so weit es nur
geht, alle Privateigentümer werden. Das bestehende Privateigentum
muß auf jede Weise geschützt werden. Der Weg zum Privateigentum
soll möglichst vielen gangbar gemacht werden. Die soziale Ordnung
hängt davon ab. Aber mehr als das Privateigentumsrecht liegt der
Natur das Benützungsrecht am Herzen. Der Mensch kann ja schließlich
auch ohne Privateigentum leben, aber ohne den Gebrauch der irdischen
Güter kann er nicht leben. In casu extremae necessitatis hört
überhaupt alle Beschränkung des Eigentumsrechtes bzw. des Benützungsrechtes

durch fremde Rücksichten auf. In diesem Falle darf jeder das

Notwendige nehmen, wo er es findet. Die Natur beschränkt aber ihre

Vorsorge nicht auf dieses Recht. Sie will, daß jeder habe, was ihm

proportioniert zukommt, wobei allerdings nicht vergessen werden darf,
daß dem natürlichen Recht : jeder habe das Seine (das proportioniert
Notwendige zur Vollentfaltung seines Lebens), die natürliche Forderung :

jeder tue das Seine (die proportionierte Arbeit), vorausgehe.
Das Privateigentumsrecht steht durchaus im Dienste des

allgemeinen Benützungsrechtes. Und wenn wirtschaftliche Verhältnisse

geschaffen werden könnten, unter denen trotz stetiger Verminderung
der Zahl der Privateigentümer das allgemeine Benützungsrecht ideal
verwirklicht würde, dann hätte die Natur nichts dagegen einzuwenden.

Bis jetzt aber behält die Wertung des konkreten Menschen und der

tatsächlichen Verhältnisse, die wir im Beweisgang des hl. Thomas

gesehen haben, immer noch ihre Geltung. Und sie wird ihre Geltung



70 Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

je länger, je mehr behaupten, weil es sich dabei um den Sündenfall
des Menschen und seine Auswirkung in der Menschheitsgeschichte
handelt. Zwar spricht der hl. Thomas in den beiden angeführten
Artikeln nicht von der Erbsünde. Er zitiert vielmehr den « Philosophen »

(Aristoteles). Den Gedanken an die Erbsünde, der von den heiligen
Vätern in die Diskussion hineingeworfen wurde, greift er an anderen
Stellen auf. Diese Verbindung des hl. Thomas, sowohl mit den

Kirchenvätern wie auch mit Aristoteles, bringt ihn in die Lage, die

Belastung bzw. Entlastung des Privateigentumsrechtes bezüglich des

natürlichen Benützungsrechtes in erster Linie als eine Frage der Liebe
und erst in zweiter Linie als eine Frage der Gerechtigkeit aufzufassen.

Es ist ein ungeheures Verdienst des P. Horväth, auf die Klarstellung
dieses wichtigen Punktes seinen ganzen spekulativen Scharfsinn
verwendet zu haben. Er verhehlt sich nicht, daß, eben weil die Erbschuld
in dieser Sache mit hereinspielt, der volle und ganze und endgültige
Ausgleich der eigentumsrechtlichen Beziehungen zwischen den Menschen

nur durch die sieghafte Kraft der übernatürlichen Gottesliebe erreicht
werden kann. Aber er besteht mit Recht darauf, daß die

naturrechtliche Seite des ganzen Problemkomplexes nicht übersehen werde.

Der Appell an die Gottes- und Nächstenliebe macht auf den modernen
Menschen keinen Eindruck mehr. Um so stärker muß die naturrechtliche
Forderung an das Privateigentum betont werden. Es ist das zweite
unschätzbare Verdienst des P. Horvath, daß er in allen seinen
naturrechtlichen Untersuchungen und Überlegungen über das Benützungsund

Eigentumsrecht den Hauptton auf die soziale Gerechtigkeit (iustitia
legalis) legte. Wenn man seinen herrlichen, tief schürfenden

Ausführungen über das Sozialrecht im allgemeinen und die soziale Belastung
des Eigentumsrechtes im einzelnen folgt, wird es einem zu Mute, wie

wenn hier verschüttete Welten von neuem aufgedeckt würden. Das

Buch verdient nicht nur gelesen, sondern studiert zu werden. — Man

gewinnt beim Studieren dieser Schrift einen Einblick in das

naturrechtliche Gefüge der menschlichen Gemeinschaft und mit dieser
Einsicht zugleich die Überzeugung, daß in der gegenwärtigen Ordnung
nicht nur die Liebe, sondern auch die Gerechtigkeit fehlt. Die Rückkehr

zum Naturrecht und zum Liebes-Königtum Christi dürfte hier das

einzige Heilmittel darstellen.
Wie hat man sich nun diese Rückkehr zum Naturrecht

vorzustellen Gibt es auf Erden irgend eine Macht, die diese Rückkehr zum
Naturrecht rechtlich erzwingen könnte Stellen wir uns, bevor wir



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin JL

auf diese heikle Frage antworten, die naturrechtlichen Forderungen

bezüglich des Eigentums nochmals kurz vor Augen. Die menschliche

Natur (die Gottesebenbildlichkeit) weist jeder einzelnen menschlichen

Person das Recht zum Erwerb und Gebrauch alles dessen zu, was zu
einem menschenwürdigen Dasein notwendig ist. Überdies gibt die

menschliche Natur unter den gegebenen Verhältnissen jeder Person

das Recht zum Erwerb und Besitz von Privateigentum. Die Natur gibt
dem Menschen aber dieses Recht nur im Rahmen der sittlichen Ordnung

zur Erreichung seines Lebenszweckes und mit Rücksicht auf das

Gemeinwohl. Der Mensch hat von Natur aus kein Recht, die irdischen

Mittel um ihrer selbst wegen anzustreben. So sinn- und zwecklos geht
die Natur nicht vor. Und der Mensch hat von Natur aus kein Recht, die
erworbenen Güter nytz- und zwecklos zu verbrauchen. Verschwendung
und Vergeudung kennt die Natur nicht. In den Grenzen seiner

standesmäßigen Bedürfnisse besitzt der Eigentümer über sein Hab und Gut
ein beschränktes Verfügungsrecht. Das bonum commune aber, das in
jedem rechtlich begründeten Eigentum investiert ist, verlangt, daß

der Überfluß mit den Notleidenden geteilt werde. «Res, quas aliqui
superabundanter habent, ex naturali iure debentur pauperum sustenta-
tioni. » Mit diesen Worten ist — theoretisch wenigstens — die ganze
« soziale Frage » gelöst, soweit sie eine Magenfrage ist. Der Eigentümer
kann die Personen, denen er gibt, und die Zwecke, für die er gibt,
selbst bestimmen. Darum hat er das Verfügungsrecht. Aber der Reiche

kann mit seinem Reichtum nicht machen, was ihm beliebt. Das

römische ius utendi et abutendi ist kein Recht. Der Reichtum der

Reichen ist durch die Armut der Armen belastet.
Käme im Gewissen der Besitzenden allezeit und allerorts die Stimme

des Ebenbildes Gottes zum Ausdruck und zur Geltung, dann könnte
die beängstigende Frage des Eigentumsrechtes und damit die soziale

Frage sich eigentlich gar nicht aufdrängen. Sie drängt sich aber auf.
Die Frage : Hat der Arbeitsfähige denn überhaupt ein Recht auf Arbeit
und die weitere Frage : Hat auch der Arbeitsunfähige ein Recht auf
ein menschenwürdiges Leben werden immer lauter. Man muß die

Fragen auf ihr Recht prüfen. Irgend ein Recht liegt ihnen zugrunde.
Das dürfte doch aus dem Vorhergehenden schon klar sein. Aber wer
kann da Recht schaffen Diese Frage ist die eigentlich soziale Frage.
Alle übrigen Fragen sind von sekundärer Bedeutung. Aber gerade in
dieser Form scheint die Frage überhaupt unlösbar zu sein. Denn das

Benützungs- und Eigentumsrecht kommt ursprünglich der Person zu,



72 Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

ist also vorgesellschaftlich, ist mithin unabhängig von der Gesellschaft.
Keine menschliche Gesellschaft hat somit das Recht, das
Sondereigentum anzutasten oder die Hand auf den Überfluß des Sondereigentums

zu legen. Und doch muß anderseits irgend eine menschliche
Gemeinschaft da sein, die den sozialen Anspruch der Armen auf den
Überfluß der Reichen schützt bezw. erzwingt. Folgende Überlegung
macht das klar. Jeder einzelne* hat das strikte Recht auf das zum
Leben Notwendige. Jeder, der das Notwendige besitzt, hat die Pflicht
in der Verfügung und im Gebrauch des über das Notwendige
Hinausgehenden, auf die Bedürftigen Rücksicht zu nehmen. Es stehen also

einander gegenüber : die Pflicht, die auf dem Überfluß lastet, und das

Recht auf das Notwendige, das im Überfluß der anderen liegt. Die
einzelnen Armen haben kein Recht, ihr Recht zu erzwingen, da alle

Erzwingbarkeit des Rechtes nur der Gemeinschaft zukommt. Also muß
es eine menschliche Gesellschaft geben, die den Rechtsanspruch der
Armen auf den Überfluß der Reichen erzwingen kann. Wer das leugnet,
würde dem Sozialrecht den Charakter des strengen Rechtes absprechen.
Wir haben es also hier mit einer Antinomie zu tun. Die These lautet :

Die Gesellschaft kann in der Eigentumsfrage kein Recht schaffen, weil
das Eigentumsrecht früher ist als die Gesellschaft. Die Antithese
aber heißt : Die Gesellschaft muß Recht schaffen, weil sonst das Recht
der Armen auf das zum Leben Notwendige illusorisch wird. Wir müssen
der Lösung dieser Antinomie noch eine besondere Aufmerksamkeit
schenken, weil die Ausführungen, die P. Horväth dieser Sache widmet,
zu Mißverständnissen Anlaß geben können.

II.

P. Horväth bleibt nicht beim Grundsätzlichen stehen. Er meint,
es müsse, nachdem man das Recht eingesehen hat, auch etwas zu
Gunsten des Rechtes geschehen. Das Elend wird immer größer, der

Pauperismus nimmt immer weitere Dimensionen und immer schrecklichere

Formen an. Der moderne Kapitalismus schreitet über die

heiligsten Rechte der menschlichen Person einfach hinweg. Der Sozialismus

und Kommunismus, der sich nur methodisch, nicht aber inhaltlich
vom Kapitalismus trennt — denn der Kapitalismus und Sozialismus

sind eines und desselben Geistes Kinder — macht die soziale Not
noch ganz voll. Er ruft deshalb nach einem Forum, das den Armen

zu ihrem Rechte verhilft. Dieses Forum kann nicht der einzelne sein.



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin 73

Kein einzelner hat das Recht (außer in extrema necessitate), einem

anderen etwas wegzunehmen, oder von ihm ohne entsprechende
Gegenleistung etwas zu fordern. Dieses Forum kann auch nicht ein freier
Verband einzelner sein, die sich durch Übereinkommen das Ziel setzen,

den Reichen ihr Eigentum zu entziehen. Die Gründung eines solchen

Zweckverbandes wäre nichts mehr und nichts weniger als die regelrechte

Konstituierung einer Räuberbande. Das Forum, das den Armen ihr
Recht schaffen kann, muß notwendig eine naturrechtliche soziale

Einheit sein.

Wie beim Einzelmenschen zwischen dem Edelmenschen,
Idealmenschen, Ebenbild Gottes und dem tatsächlichen, wirklichen Menschen,

in dem der Idealmensch steckt und in dem der Idealmensch nur
unvollkommen verwirklicht ist, unterschieden werden muß, so hat
man auch in der menschlichen Gemeinschaft zu unterscheiden zwischen

der Idealgemeinschaft und der konkreten Gemeinschaft, in der die

Idealgemeinschaft mehr oder weniger in der Wirklichkeit zum Ausdruck
kommt. Die naturrechtliche soziale Einheit, die den Armen zum Rechte

zu verhelfen befugt ist, ist nur die Idealgemeinschaft. Nur die

Idealgemeinschaft vermag den idealen (naturrechtlichen) Forderungen der
Armen den sozialen Pflichten der Reichen gegenüber Geltung zu
verschaffen. Genauer gesprochen : Ein konkretes gesellschaftliches Rechtssubjekt

kann nicht kraft eines positiven, sondern nur kraft eines

natürlichen (idealen) Rechtsgrundes dem konkreten Einzelrechtssubjekt
gegenüber eine naturrechtliche Pflicht erzwingen.

Wo ist ein solches Rechtssubjekt zu finden Die Kirche kann
es nicht sein, da ihr keine äußeren Machtmittel zur Verfügung
stehen. Privatverbände können als solche keine Rechte erzwingen.
Es bleibt also nur der Staat übrig. Aber « der moderne, auf Parteiwesen

gegründete Staat ist hierzu ganz ungeeignet. Er ist seinem
Wesen nach kein Beschützer der Armen, sondern Freund der Reichen,
der ihre Ungerechtigkeit nicht bloß nachsieht, sondern oft zu
unterstützen genötigt ist. Er ist ferner nicht unparteiisch, da er Wert und
Unwert des Staatsbürgers nach seiner Parteistellung zu bemessen

pflegt » (148). P. Horvâth will damit sagen : Der moderne Staat kann
und darf sich in diese Sachen nicht einmischen, da er und seine

Gesetze und seine Einrichtungen zum größten Teil nicht mehr auf dem

Grund und Boden des Naturrechtes wurzeln. Wie sollte auch der
moderne Staat kraft seines idealen Rechtsgrundes eine ideale Pflicht
der Reichen zu Gunsten eines idealen Rechtes der Armen erzwingen,



74 t>as Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

da ihm mit dem Naturrecht überhaupt aller Idealismus abhanden

gekommen ist
« Eine Art Ständeparlament würde diesem Ziele mehr entsprechen

und eventuell den christlichen Staat ersetzen. In den Ständen könnte
die Familienzusammengehörigkeit am leichtesten verwirklicht werden,
und es wäre eine durch sie eingesetzte Kommission vielleicht geeignet,
den Überfluß zu erzwingen und an den richtigen Ort gelangen zu
lassen » (149).

An dieser Stelle muß ich mich von P. Horväth trennen. Hier
kann ich mit ihm nicht weiter gehen. Bis hierher war ich im vollen
Einverständnis mit ihm, — abgesehen von einzelnen Ausdrücken und

Wendungen und Sätzen, die mit dem Thema nur im losen Zusammenhange

stehen. Aber diesen Vorschlag finde ich naiv. Künstliche soziale,
nationale und internationale Verbände und Bünde haben wir mehr
als genug. Und die Parlamente haben bisher auch noch nicht den
Beweis erbracht, daß sie zum besonderen Segen der Völker gewesen
wären. Und nun sollen wir auch noch ein neues Parlament bekommen
Ich finde diesen Gedanken außerordentlich naiv. Wer soll denn in
dieses Ständeparlament hineinkommen Auf welchem Wege werden
seine Mitglieder dazu auserwählt Wie kommt es zur Macht Wie
behauptet es seine Macht Wie soll das Parlament oder die Parlamentskommission

nicht nur theoretisch, sondern praktisch bestimmen, was
Überfluß ist Auf welchem Wege soll es den Überfluß an den richtigen
Ort gelangen lassen

Und doch liegt etwas Wertvolles in diesem Vorschlag, — die
Einsicht nämlich, daß wir gegenwärtig keine natürliche menschliche

Gesellschaft haben, die eine strikte und heutzutage dringende Pflicht
der Menschheit, den sozialen Ausgleich der irdischen Güter herzustellen,
erfüllen könnte. Die Forderung : also müssen wir eine solche Gesellschaft

schaffen, ist gewiß eine berechtigte, praktische Folgerung aus

dem Vorhergehenden. Sie kann aber einen zweifachen Sinn haben :

Wir müssen eine neue Gesellschaft ins Leben rufen —-, und : wir müssen
die bestehende Gesellschaft erneuern, damit sie ihrer Aufgabe auch

gewachsen sei. Ich glaube, mich von den Prinzipien des P. Horvath
nicht zu entfernen, wenn ich die Forderung im zweiten Sinne noch

etwas weiter ausführe.
Zunächst dürfte es kaum zweifelhaft sein, daß das bürgerliche

Gemeinwesen (der Staat) von Natur und von Rechts wegen dazu

berufen ist, den naturrechtlichen Fragenkomplex des Überflusses voll-



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin 75

rechtlich (im Sinne des erzwingbaren Rechtes) zu regeln. Dazu ist
der Staat nur insoweit befugt und imstande, als er auf dem Boden

dés Naturrechtes steht und als Mandatar des Naturrechtes handelt.
Somit steht zur Diskussion : Wie kann der moderne Staat wieder

zum Naturrecht zurückgeführt werden, wie kann die bürgerliche Gesellschaft

wieder auf ihr naturgemäßes Fundament zurückgestellt werden

Den ersten Schritt in der Klärung dieser Frage macht die Erwägung,
daß die Gesellschaft wohl in der Ordnung der Natur, in der Ordnung
der Intention, also in der Richtung des Aktes und der Vollkommenheit
den Vorrang vor den Individuen besitzt, die Person dagegen im
Entstehen und Wachsen und Werden, also in der Ordnung der
Ausführung (executio) der Gesellschaft vorangeht. Das Naturrecht ist in
den einzelnen und in der Gemeinschaft ein und dasselbe Naturrecht
als Rechtsgrund ; aber es verkörpert sich zuerst in den Individuen
und erst durch die Individuen in der Gemeinschaft, zielt aber zuerst
auf die Vollkommenheit der Gemeinschaft ab, um in und durch die

vollkommene Gemeinschaft auch die Individuen der Vollkommenheit
zuzuführen.

Daraus folgt, daß, wenn man den Staat auf das Naturrecht
zurückführen, d. h. wenn man den Staat seinem Ideal gemäß neu
gestalten will, man mit der Wiedererneuerung der Person anfangen
muß. Der Anfang aller Wiedererneuerung ist die Wiedererneuerung des

Anfanges. Am Anfange aber steht die Person. Und nur in dem Maße

kann man von der Gesellschaft eine Heilung erwarten, als die einzelnen

geheilt worden sind. Mit Reden über die Stärkung der sozialen

Gesinnung und Schärfung des sozialen Gewissens, mit Hinweisen auf
das Gemeinwohl, mit sozialen Programmen und sozialen Kongressen
ist es nicht getan. Wer dem Naturrecht im staatlichen Leben und in
den staatlichen Institutionen wieder zum Durchbruch verhelfen will,
der muß das Naturrecht zuerst im eigenen persönlichen Leben voll
und ganz zur Geltung bringen.

Mit dieser ersten Erwägung verbindet sich gleich eine zweite
Überlegung. Die iustitia lcgalis als virtus generalis (nicht als iustitia
generalis) bezieht sich auf das bonum commune in seinem ganzen
Umfange. Das bonum commune materiale, um das es sich in der Frage
des Benützungs- und Eigentumsrechtes handelt, ist nur ein Ausschnitt
aus der Gesamtheit des bonum commune, und zwar der niederste

Ausschnitt aus der ganzen Skala der Gemeinschaftswerte.

Die einzelnen menschlichen Gemeinschaften differenzieren sich nach



76 Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

den spezifischen Gemeinschaftswerten, die in ihnen als Zwecke
verwirklicht werden sollen. Die verschiedenen Gemeinschaftsgüter aber
stehen in engster Verbindung, in engster gegenseitiger Abhängigkeit
voneinander. Also auch die verschiedenen menschlichen Gemeinschaften.

Ein Verfall des Staates ist nicht möglich ohne gleichzeitigen Verfall
aller übrigen natürlichen Gesellschaften unter den Menschen. Ein
idealer Aufschwung des bürgerlichen Gemeinwesens ist ausgeschlossen,

wenn nicht gleichzeitig alle übrigen gesellschaftlichen Einheiten am

Aufstieg teilnehmen. Der moderne veraltete Staat kann sich also gar
nicht verjüngen — ich meine von innen, von seiner naturrechtlichen
Seele aus —, wenn die anderen unter- und überstaatlichen
Gemeinschaften sich nicht ebenfalls auf das Naturrecht besinnen.

Die « soziale Frage » hat in dem Augenblick begonnen, als der
Mensch anfing, das Naturrecht zu verlassen. Und die soziale Frage
wird dadurch gelöst, daß der Mensch wieder zum Naturrecht zurückkehrt.

Kann aber ein Mensch, kann eine Menschheit, die der Natur
den Rücken gekehrt hat, aus sich wieder der Natur sich zuwenden

Ein Mensch, der in positiven Dingen irrt, kann durch den Hinweis
auf die Prinzipien wieder überzeugt und überführt werden. Das ist
einleuchtend. Ist aber ein Mensch, der überhaupt keine Grundsätze
mehr hat, noch einer Überzeugung fähig Eine Gesellschaft, die durch

positive Satzungen Unrechtes bestimmt und dadurch Verwirrung schafft,
kann durch Zurückgehen auf das Naturrecht das Verkehrte wieder gut
machen. Ist aber eine menschliche Gesellschaft, die sich vom Naturrecht

frei gemacht hat, überhaupt noch fähig, durch eine durchgängig

gerechte Gesetzgebung eine wahrhaft und dauerhaft vernünftige
gesellschaftliche Ordnung festzusetzen Diese Frage darf nicht außer acht

gelassen werden, wenn die Frage zu beantworten ist : wie kann die

bürgerliche Gesellschaft ihre naturrechtliche Grundlage zurückgewinnen?
Die Natur kann nicht zerstört werden. Die Natur kann verachtet,

verlassen, verschüttet werden. Aber sie läßt sich nicht ausreißen.

Das ist die erste Hoffnung auf eine Lösung der gestellten Frage. Es

bleibt immer noch so viel Natürliches zurück, und es wirkt in aller

positiven Unordnung immer noch so viel Vernunft und Ordnungssinn

mit, daß das Schlechte überwunden werden kann. Dieses natürliche
Überwunden-Werden-Können — so schwach und ohnmächtig es für
sich allein auch sein mag — bietet dem wirksamen Eingreifen der

höheren Macht, die notwendig ist, damit das Naturrecht seine

Herrschaft wieder ausübe, einen kostbaren Stützpunkt dar. Die höhere



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin 77

Macht, um die es sich da handelt, ist die Ubernatur, insbesondere die

Gottesliebe, deren Herrschaft von Christus in der Welt aufgerichtet
wurde und deren Pflege der katholischen Kirche anvertraut ist.

Die katholische Kirche braucht nicht erneuert zu werden, wie das

bei den rein menschlichen Gesell- und Gemeinschaften der Fall ist.
Die katholische Kirche ist und bleibt ewig jung. Ihre Seele ist die

Gottesliebe, die vom Heiligen Geist getragen und entfaltet wird. Die
Gottesliebe erfüllt, wenn sie stark ist, alle Verpflichtungen, die in der
Sozialgerechtigkeit liegen, auf eminente Weise durch sich selbst. Darum
sagt P. Horväth : « In bezug auf die Verwaltung und Verteilung des

Überflusses orientiere ich mich meinerseits gegen die Kirche, die als

von Gott eingesetzte Pflegerin der Armen ihr Amt sicher am besten
versehen würde. Die Erzwingung der Abgabe ist allerdings nicht ihre
Sache. Sie verfügt nur über moralische Mittel, sie kann ermahnen, das

Gewissen binden usw., gewissenslosen Menschen gegenüber ist sie jedoch
ohnmächtig. Gegen diese muß sich die Gesellschaft selbst organisieren
und für die überstaatlichen, ja übergesellschaftlichen Rechte ihrer
Mitmenschen eintreten » (149). Ein Doppeltes ist damit gesagt : 1. Der
einzelne Katholik — denn jede gesellschaftliche Reform hängt in erster
Linie von der Reform des einzelnen ab — muß sich voll und ganz
vom katholischen Geiste durchdringen lassen und die Forderungen
seines katholischen Gewissens auch im öffentlichen Leben im engsten
Anschluß an die Weisungen der Kirche zur Geltung bringen. 2. Die
katholische Wissenschaft, die katholische Seelsorge, die katholische
Aktion darf sich nicht auf das spezifisch Katholische, auf die Gottesliebe
und das, was daraus folgt, beschränken. Sie hat auch auf dem ganzen
Fragengebiet des sozialen Lebens der Gegenwart die naturrechtliche
Seite einer jeden Frage zu betonen. Das Naturrecht geht alle an. Auch
der neutrale Staat ist an das Naturrecht gebunden. Nur auf diese
Weise kann die Kirche am Wiederaufbau unserer zerrütteten Zeit
erfolgreich mitarbeiten.

Die Sozialgerechtigkeit läßt sich nicht durch Reden eintrichtern
und noch weniger einer verlotterten Gesellschaft gegenüber durch rein
äußere Machtmittel aufzwingen. Die einzelnen müssen dazu erzogen
werden. Die Erziehung aber ist hauptsächlich Sache der Familie.
Die Familie muß wieder christlich werden. Die Familie muß den idealen

Ansprüchen des Naturrechtes wieder gerecht werden. Auf der Familie
ruht unsere Hoffnung. Unsere Hoffnung auf Wiederherstellung eines

gesunden Gemeinwesens im Rahmen des Naturrechtes beruht mehr



78 Das Eigentumsrecht nacli dem hl. Thomas von Aquin

auf guten Müttern als großen Sozialpolitikern. Der Ruf nach guten
Müttern ist dringender als der Ruf nach Ständeparlamenten. « Läßt
jedes andere Forum die naturrechtswidrigen Handlungen der Reichen
unbestraft, so muß eben die Gesellschaft sich zusammentun, um als

Organ und strafende Hand des Naturrechtes auftreten zu können »

(149). So sagt P. Horväth. Und es ist gut, was er sagt. Aber die
Gesellschaft wird sich nur dann zusammentun und wird ihre strafende
Hand nur dann erheben können, wenn die Familien wieder sind, was
sie sein sollen, wenn nicht nach dem Gebote der Gottes- und Nächstenliebe,

so doch nach den Normen des Naturrechtes.
Aus den Familien wächst der Stamm, das Volk, die Nation hervor.

Das Volk ist die erweiterte Familie. Der Staat aber ist nicht eine

erweiterte Familie. Der Staat ist nicht das Volk. Wie der Staat
verschiedene Familien, so kann er auch verschiedene Völker und
Nationen umfassen. Was soeben von der Familie gesagt worden ist,
das gilt auch vom Volk. Nur daß beim Gedanken an die Nation die

Überlieferung noch besonders berücksichtigt werden müßte. Wie die

Familie wieder Familie werden muß, so muß das Volk wieder Volk
werden. Wir gehen einem Zustande entgegen, in dem an die Stelle
des Volkes ein innerlich zusammenhangloser, rein äußerlich
zusammengewürfelter Haufe von Individuen tritt. Aus einem solchen Haufen
heraus kann unmöglich jener Staat erwachsen, der vom Naturrecht
intendiert ist. Der naturrechtlich intendierte Staat ist eine souveräne

Gemeinschaft, die die höchste Rechtsinstanz im äußeren Zusammenleben

seiner Bürger darstellt. Diese höchste Rechtsinstanz setzt aber

schon geordnete Verhältnisse in den inner- und unterstaatlichen
Gemeinschaften voraus. Der Staat ist nicht das Volk, aber der Staat hat das

Volk zu seiner Voraussetzung.
Zwischen der Familie bzw. dem Volk und dem Staat liegen

naturrechtlich noch andere Verbände. In der Frage : Wie kann der Staat
wieder auf seine naturrechtliche Grundlage gestellt werden — müssen
auch diese Zwischenverbände Berücksichtigung finden. Im Mittelalter
waren diese sozialen Körperschaften verwirklicht im Stände- und
Genossenschaftswesen. Es gab damals Stamm- und Berufsverbände
aller Art : Gilden, Bruderschaften, Zünfte, Einungen usw. Diese
mittelalterlichen Berufsgenossenschaften waren durch und durch mit dem

kirchlichen Leben verwachsen, da sie durch vorwiegend kirchlichen Einfluß

ins Leben gerufen waren. Sie standen auch in enger Verbindung
mit dem Familienleben, darum waren sie so volkstümlich. Ihr eigentlicher



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin 79

Zweck war, die wirtschaftliche Konkurrenz zu regeln. Der Gedanke,

der ihrer Gründung zugrunde lag, war : das bonum commune materiale

ist ein bonum commune eigener Art. Deshalb fordert es auch eine

eigene Gesellschaft. Das mittelalterliche Korpörationswesen ist durchaus

naturrechtlich orientiert. Im Laufe der Geschichte wurde es jedoch der

ursprünglichen Aufgabe untreu. Der Tag, an dem es aufgehoben wurde,

war kein Unglückstag. Aber ein großes Unglück war es, daß nichts

Entsprechendes an seine Stelle gesetzt wurde. Das muß jetzt geschehen.

Wer immer Einblick hat in die wirtschaftliche Not unserer Tage, wer
immer es schmerzlich empfindet, daß so vielen Notleidenden ein Recht,
das ihnen von Natur aus zukommt, durch die sozialen und
wirtschaftlichen Verhältnisse entzogen wird, der muß auf seine Weise
mithelfen an der Wiederbelebung des Korporationswesens.
Selbstverständlich können die Berufsgenossenschaften nicht in der
mittelalterlichen Form wieder aufleben. Ein genossenschaftlicher Verband
kann nicht neu aufleben, wenn er der Zeit, in der er lebt, nicht
angepaßt ist. Es dürfte doch nicht so schwer sein, zwischen äußerer

Form und innerem Gehalt zu unterscheiden. Unter allen Umständen
aber müssen die wirtschaftlichen Organisationen auf naturrechtlicher
Basis ruhen. Wir besitzen leider heutzutage keine wirtschaftlichen
Gemeinschaften dieser Art. Die sozialistischen Gewerkschaften dienen
dem Klassenkampf und Klassenhaß und haben ihren Ursprung im
bitteren Neid. Das Recht, auf das sie sich berufen, hat nichts mit dem

Naturrecht zu tun. Die christlichen Gewerkschaften sind
Abwehrorganisationen. Sie haben einen guten Sinn. Aber es ist mir nicht
möglich, mehr als etwas Provisorisches in ihnen zu erblicken. Von
ihnen zum Naturrecht ist noch ein weiter Weg. Die heutige
Geldwirtschaft muß eingehender studiert werden. Mit Schaudern und
Entsetzen liest man das gelehrte und den Tatsachen ganz und gar gerecht
werdende Buch des Berliner Juden, Professors und Geldmannes Georg
Simmel. Hier wird bis ins kleinste hinein der Nachweis erbracht, wie
das Geld im Laufe der Zeit seinem ursprünglichen, d. h. naturrechtlichen
Zweck entfremdet worden ist. Das Geldrecht muß wieder am Naturrecht

gemessen werden. — Ein gleiches gilt von der Arbeit des Arbeiters.
Das Arbeits- und Arbeiterrecht muß wieder auf das Naturrecht zurückgeführt

werden. Wir Katholiken müssen in den Fragen des Wirtschaftslebens

viel selbständiger werden. Selbständig, ja nicht nur selbständig,
sondern überlegen werden wir erst, wenn wir unsere Anschauungen
im Naturrecht verankert wissen. Naturrechtlich geht es nicht an, daß



8o Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

die Arbeitgeber und Arbeitnehmer in verschiedenen Verbänden organisiert

seien. Solange diese Spaltung dauert, solange wird der Klassenkampf

bestehen. Es ist nicht notwendig, daß das Ideal schon morgen
verwirklicht werde. Es ist aber notwendig, daß da's Ideal morgen
und übermorgen und alle Tage klar vor unserer Seele stehe. Dem
Staate gegenüber muß die Wirtschaftsorganisation eine große
Selbständigkeit haben. Denn der wirtschaftliche Organisator steht doch
dem redlichen Erwerb, dem redlichen Besitz und der redlichen
Verteilung der irdischen Güter viel näher als der Staatsmann. Der letzte
und oberste rechtliche Entscheid aber muß unbedingt dem Staate
vorbehalten werden.

Wir wollen also kein Ständeparlament, sondern eine berufliche
Organisation der Stände in dem Sinne, daß alle Glieder (Arbeitgeber und
Arbeitnehmer) einer beruflichen Gruppe obligatorisch dem Berufsverbande

eingegliedert seien. Wir wollen nichts wissen vom Hin- und
Herreden in Parlamenten, wir bauen unsere Hoffnung auf die selbstlose,

kluge, sachkundige Arbeit in Berufsorganisationen. Der Staat von
heute wird so etwas kaum verstehen. Aber darauf kommt es auch

nicht an. Es kommt darauf an, daß man ihn wieder auf seine

naturrechtlichen Füße stellen kann. Gegenwärtig geht er auf Krücken.
Von der Religion, von der Persönlichkeit, von der Familie, von der

Berufsgenossenschaft aus muß ihm wieder auf die Beine geholfen werden,
damit er seiner idealen Aufgabe gewachsen sei.

Endlich muß noch eine letzte menschliche Gemeinschaft zur
Mitarbeit aufgerufen werden — ich meine die menschliche Kulturgemeinschaft.

Mit der religiösen Gemeinschaft ist zwar folgerichtig auch die

geistige Kulturgemeinschaft zerrissen. Aber ein gewisser Rest geistiger
Einheit ist trotz der religiösen Trennung doch noch geblieben. Alle
Gutgesinnten, die ernstlich die Wahrheit suchen, alle Edelgesinnten,
die aufrichtig nach einem idealen Leben streben und zur Ausbreitung
der Wahrheit und der Tugend durch Wort und Schrift und Bild und
Vorbild das Ihrige beitragen möchten, sollten zusammenstehen, um
der hereinbrechenden Flut des Verderbens einen festen Damm entgegenzustellen.

Wie viele, die von Natur aus offenbar zu Handlangern
bestimmt sind, greifen zur Feder, weil sie über eine lebhafte Phantasie

verfügen und eine gewisse Technik der Sprache handhaben Wie viele
werfen sich zu Führern der Gesellschaft auf, aus keinem anderen

Grunde, als weil sie eine gewandte Zunge und eine kräftige Lunge
haben Es ist unbeschreiblich, welche geistige Verflachung und Ver-



Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin öl

ödung durch das Schrifttum und das Bildwerk und das Mundstück
solcher « Kulturträger » in die Massen hineingetragen wird. Nicht nur
das geistige Elend, sondern indirekt auch die materielle Not wird
dadurch immer größer. Eine kräftige, gemeinschaftliche Abwehr aller

jener, die noch ein Ideal im Herzen tragen gegen dieses verderbliche

Schmarozertum, ist nicht nur ein Gebot der Erhaltung geistiger Kultur,
sondern auch eine Forderung der Regelung materieller Kultur. Eine

gewisse materielle Kultur ist die Vorbedingung der geistigen Kultur und
eine gewisse geistige Kultur ist die Vorbedingung zum Ausgleich der

materiellen Kultur.
Die Einzelperson, die Familie, das Volk, die Berufsgenossenschaft,

die Kulturgemeinschaft und die Kirche haben also zusammenzuwirken

am großen Werke der Wiedererneuerung des Staates. Der Staat, der

von Natur aus berufen ist, den Armen ihr Recht von Gottes, von
Natur und von Rechts wegen zu erzwingen, kann das nur unter
der Voraussetzung tun, daß das Naturrecht in ihm lebendig ist.
Das Naturrecht ist aber in ihm nicht wirksam, wenn die genannten
Gemeinschaften ihren Einfluß auf ihn nicht ausüben.

Damit ist die Antinomie, die ich dem zweiten Teil dieser Arbeit
vorausschickte, gelöst. Man muß unterscheiden zwischen naturrechtlicher

Gemeinschaft und positiver Gesellschaft. Die positive Gesellschaft

qua positive Gesellschaft kann in der Eigentumsfrage kein Recht
schaffen, weil das persönliche Eigentumsrecht früher ist als die positive
Gesellschaft. Die naturrechtliche Gemeinschaft dagegen kann und muß,
so weit sie im Staate verkörpert ist, das Recht der Armen auf den

Überfluß der Reichen schützen, unterstützen und rechtlich durchsetzen.

Divus Thomas,


	Das Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin

