Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Des hl. Anselm "Cur Deus Homo" auf dem Boden der judisch-
christlichen Polemik des Mittelalters

Autor: Plaas, G. v. d.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762177

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Des hl. Anselm « Cur Deus Homo »
auf dem Boden der jiidisch-christlichen
Polemik des Mittelalters.

Von P, G. v. d. PLAAS O. S. B., Tunapuna, Trinidad.

(Fortsetzung und Schiuf.)

IV.

Aus den vorigen Ausfithrungen?! geht hervor, daBl sich damals die
wissenschaftliche Titigkeit der Juden hauptsichlich auf die homiletische
Erklirung der Heiligen Schrift erstreckte. Immer wieder wiesen die
jiidischen Gelehrten darauf hin, daf} die Schrifterklirung der Christen
nichts anderes sei als ein Gespinst sinnloser Allegorien. Die christliche
Polemik gab durch ihre allegorisierende Methode AnlaB3 zu einem neuen
Wege in der jiidischen Schrifterklirung. 2 Der erste, der diesen Weg
einschlug, war Rabbi Salomo-ben-Isaaki, gewohnlich Rashi genannt,
ein Zeitgenosse des hl. Anselm. Er verfaite Erklirungen zu allen
Biichern der Heiligen Schrift, die Chronica ausgenommen. ? In biblischen
und talmudischen Fragen war er sehr bewandert. Auf verschiedenen
Reisen besuchte er die bedeutenderen Zentren jiidischer Gelehrsam-
keit.* Dadurch kannte Rashi auch die Stellung der -christlichen
Gelehrten in den biblischen Fragen und die hauptsichlichen Streit-
punkte zwischen Christen und Juden. Wir sahen schon, dal auch
in Troyes, der Vaterstadt Rashi’s, neben einer beriihmten jiidischen
Akademie eine bischéfliche Schule bestand, die namentlich gerade zur
Zeit Rashi’s in hoher Bliite stand. Die Christen hielten sich in der
Begriindung ihrer Beweisginge an den Vulgatatext. Die Juden hin-
gegen suchten den Christen darzutun, dal die Vulgata an manchen

1 Vgl. « Divus Thomas » 7 (1929) 446-467.

2 A. Levy, Die Exegese bei den franzosischen Israeliten, c. I.

3 Simon Bloch, Anmerkungen zum Leben Raschi, bei L. Zunz, Das Leben
Raschi, Lemberg 1840, p. 33, und Zunz, Zur Geschichte und Literatur, p. 62.

4 J. U. Etheridge, Hebrew-Literature, L.ondon 1856, p. 282.



Des hl. Anselm « Cur Deus Homo » 19

Stellen fehlerhaft sei.! Rashi selbst bekampft verschiedentlich die
Schrifterklirung christlicher Gelehrter. So z. B. bemerkt er zu
Genes. I. 20, die Erklirung der « Sophisten » sei falsch!, und meint
damit die christlichen Gelehrten, die, wie wir sahen, aus dem genannten
Texte das Geheimnis der allerheiligsten Dreifaltigkeit zu beweisen
versuchten. Rashi sagt dazu in seinem Kommentare : « Wenn Moyses
geschrieben hitte : ich will einen Menschen machen, so wiirde er uns
nicht belehren, dal Gott mit sich zu Rate gegangen sei ; aber um den
Sophisten eine Antwort entgegen zu setzen, schrieb Moyses daneben :
und er erschuf einen Menschen, nicht aber: und sie erschufen. »?2
Daraus geht hervor, dafl der neue Weg, den Rashi einschlug, in der
wortlichen Erklirung der Heiligen Schrift bestand, wie er selbst auch
sehr oft in seinen Kommentaren bemerkt. So sagt er im Kommentar
zu Genes. III. 9 : « Es gibt der mystischen Auslegungen dieser Stelle
gar viele, welche unsere Gelehrten schon vorher geschickt auseinander-
setzten und sowohl in Bereschit Rabba als auch in den iibrigen
Kommentaren in Ordnung brachten. Mein Zweck geht aber nur darauf
hin, den buchstiblichen Sinn der Schrift zu erkliren.® Wo er im
gleichen Kapitel die Worte : flammeum gladium erklirt, sagt er:
« In der einheimischen Sprache «lame» sind auch mystische Erkla-
rungen dieser Stelle vorhanden, auf die ich aber nicht zuriickkomme,
weil ich nur ihren buchstablichen Sinn erkliren will. » # Zu den Worten
« Et consurrexit Cain ...» bemerkt er: «es finden sich aber noch
geheime Auslegungen dieser Sache ; aber diese Erklirung stimmt mit dem
Sinne der Schrift iberein. » > Ebenso bei Erklirung von Genes. VI. 3.
Eine groBBe Menge derartiger Stellen liBt sich aus seinen Kommen-
taren anfihren. Vor Rashi finden wir in der polemischen Literatur
keine Spur dieser bewuBten Methode der wortlichen Erklirung der
Heiligen Schrift, sondern nur hdufige Beschuldigungen der Juden, daf3
die Christen den heiligen Texten in unglaublicher Weise Gewalt antiten.
Rashi sah die Unzulinglichkeit einer lediglich mystisch-allegorischen
Schrifterklirung, die nach seiner Ansicht auch die Giltigkeit der
Hagada in Frage stellte. Er verwarf darum eine ausschlieBlich alle-
gorische Erklarung, da diese dem Texte nicht gerecht werde. Fortan

L A. Berhiner, Blicke in die Geisteswerkstatt Raschi’s, Frankfurt a. M. 1903,
p. 19-22.

2 Ausfithrlicher Kommentar iiber den Pentateuch, tibersetzt von L. Haymann,
Bonn 1883, p. 16. 3 A. a. O. p. 33.

4 A a. O.p. 39 b A, a. O. p. 42-43, 57.



20 Des hl. Anselm « Cur Deus Homo »

wandten die Juden die neue Methode der Worterklirung in schirfster
Form gegen die Christen und fanden in ihr eine willkommene Waffe
zum Kampfe gegen die christlichen Dogmen.

Die christlichen Theologen suchten sich nach Kriften dieser neuen
Methode anzupassen. Einige Texte von Zeitgenossen des hl. Anselm
mogen dies beweisen. Gualter sagt z. B.: « Nunc ad Ezechielem cala-
mum vertamus, pauca tamen in Ezechiele quae aenigmatibus involuta
non sunt, invenimus, quae ideo praetermisimus, quia per haec ad
litteram Judaeos posse redargui desperamus. Verum quae nude sonant,

prosequamur. » 1

«Quae autem in Ezechiele sequuntur, adeo obscura sunt, ut nec
ipsi quidem ea ad litteram intelligant nedum ad figuram. » 2

« De Jona autem ideo praetermisimus, quia nihil ad litteram sonat,
quod Judaeis opponamus. » ?

«Librum ... Judicum praetermisimus, quia in eis pauca quae
Judaeorum cornu frangant juxta litteram esse conspeximus. » 4

« Haec prorsus omnia unde sonant Dominicam passionem et eorum
obcaecationem. Unde mirum est, cum litterales sint 1. e. litteralem et
non spiritalem quaerunt intelligentiam, quare huic litterae consonare
contemnant. » ® Gilbert meint, dal man nicht alles wortlich verstehen
diirfe und koénne, sondern manches wortlich, manches aber auch bildlich.

«Si vero Legem debito sensu accipimus, omnia legis mandata
debita observatione poterimus observare, quaedam ad litteram et sine
ullo figurarum profundo, quaedam figurarum velamine adumbrata esse
intelligo. » ¢

« Dicimus Ezechielem Prophetam figurate fuisse locutum de porta
illa quoniam nulli modo ad litteram accipi possunt, quae locutus est
de porta illa. »?

Rupert sagt z. B.: « Taceo nunc de mystica interpretatione nomi-
num secundum humanam consuetudinem. » 8

«Quanquam allegorias nostras oderis et contemuere consueveris etc. »

. cCIX, col. 432.
ccix, col. 432.

1 Tractatus contra Judaeos,
2 Tractatus contra Judaeos,
3 Tractatus contra Judaeos, . ccix, col. 434.

Tractatus contra Judaeos, . ccIx, col. 443.

Tractatus contra Judaeos, P. L. ccix, col. 447.

Disputatio Judaei cum Christiano, P. L. cLix, col. 1010.
Disputatio Judaei cum Christiano, P. L. crLix, col. 1024.
Dialogus inter Christianum et Judaeum, P. L. cLXX, col. 574.
Dialogus inter Christianum et Judaeum, P. L. cLxX, col. 580.

Y
e

€ ® 9 a & e



auf dem Boden der jldisch-christlichen Polemik des Mittelalters 2r

« De figuris vel umbris mecum agere noli : sed de ipsis Scripturae
vocibus et sensibus manifestis simpliciter et plano atque intelligibili
modo locutionis. »?

V.

Im vorhergehenden Abschnitt haben wir den Weg behandelt, den
die jiidischen und christlichen Gelehrten in ihren Auseinandersetzungen
gingen. Es ist jedoch bemerkenswert, dal die Methode der wortlichen
Erklirung hauptsidchlich in Nord-Frankreich Anwendung fand, die
Schulen und Akademien Siidfrankreichs hingegen unter dem EinfluB3
der griechisch-arabischen Philosophie einen anderen Weg gingen.

Die Juden Afrikas und Spaniens nahmen ndmlich im Kampfe
gegen die Sekten der Motecalim und Karaiten > zur Grundlage ihrer
Auseinandersetzungen die aristotelische Philosophie und versuchten,
alle Glaubenssitze des Koran und der Heiligen Schrift mit den philo-
sophischen Grundsdtzen in Einklang zu bringen. Diesen Auseinander-
setzungen verdanken die ersten theologischen Systeme ihr Entstehen.
Als erster suchte Saadja Fajjumi die jiudische Theologie in einem
Systeme darzustellen. Sein oberster Grundsatz ist, dal neben der
Tradition und der Schrift auch die menschliche Vernunft maBgebend
sei, und der Mensch habe deshalb nicht nur das Recht, sondern sogar
die Pflicht, zu priifen, ob die Glaubenssitze auch mit den Prinzipien
der gesunden Vernunft vereinbar seien. Nach dem Systeme Saadjas
lehrt die menschliche Vernunft dieselben Wahrheiten wie die gottliche
Offenbarung, und folglich ist ein Widerspruch zwischen beiden aus-
geschlossen. Die ganze jiidische Theologie fithrt er auf finf Haupt-
dogmen zuriick :

I. Das Dasein Gottes. II. Die Einheit Gottes, verbunden mit dem
Dogma von der Schopfung. IIIL. Die Prophetie. IV. Die Willensfreiheit.
V. Die Vergeltung ; aus ihr leitet er drei geschichtliche Dogmen her :
a) die Auferstehung ; b) den Messias ; ¢) die Vergeltung im andern Leben.

Die Schwierigkeiten, die sich aus dem Dogma von der Einheit
Gottes ergeben, sucht Saadja nach den Prinzipien der Physica des
Aristoteles zu 16sen ; in der Darlegung der Rechtfertigungslehre benutzt
er das aristotelische Werk «De Anima ».?® Die iibrigen Dogmen, wie

1 Dialogus inter Christianum et Judaeum, P. L. cLxX, col. 583.

2 S. Munk, Mélange de philosophie arabe et juive, Paris 1927, p. 471 sq.

3 Dr. David Neumark, Geschichte der jiidischen Philosophie des Mittelalters,
Berlin 1907, p. 431, ' ’



22 Des hl. Anselm « Cur Deus Homo »

z. B. das Dasein von Engeln, die Unsterblichkeit der Seele, das jiingste
Gericht, das messianische Reich, betrachtet Saadja in seinem System
als unerschiitterliche Grundsitze jtidischer Religion.! Sein ganzes
System, dessen Ziel, wie wir sahen, eine Verséhnung von Vernunft
und Offenbarung ist, hat Saadja dargestellt in seinem berithmten Werke
« Emenoth we Deoth ». Methodisch unterscheidet er drei natiirliche
und eine iibernatiirliche Quelle der Erkenntnis :

I. Die sinnliche Wahrnehmung oder unmittelbare Erfahrung.
IT. Die Vernunft. III. Die Folgerungen logischer Notwendigkeit.
IV. Die Offenbarung der Propheten und die unverinderte Uberlieferung. 2

Seine Darstellungsweise hat Ahnlichkeit mit der unserer theolo-
gischen Handbiicher. Zuerst legt er den Fragepunkt dar. Nachdem
er dann den Schriftbeweis erbracht hat, fithrt er die Einwiirfe an,
denen er sofort die Losung folgen lit. Am SchluB bringt er die
theologischen Griinde.

Die jiidischen Akademien in Siidfrankreich konnten ihrer Lage
wegen leichter mit ihren Glaubensgenossen in anderen Lindern Fiithlung
bekommen. Allméhlich erhielten sie von Saadjas’ System Kenntnis.
Sie wandten in ihren Auseinandersetzungen mit den Christen Saadja’s
Vernunftprinzipien an, verlieBen die talmudische Schrifterklirung fast
ganzlich und bekannten sich zu dem neuen Systeme Saadja’s. ? Diese
neue Richtung in der Polemik gewann namentlich zur Zeit des hi. Anselm
groen Einflul3.

Daher spielen nun auch die christlichen Polemiker hiufig in ihren
Streitschriften auf diese Art einer Beweisfithrung aus der Vernunft an.
Der erste, der den Wert und die Bedeutung dieser Methode mit scharfem
Blick erkannte, war eben unser hl. Anselm selbst, wie fast alle seine
theologischen Werke beweisen. Auch in den andern Werken, die zur
Zeit des hl. Anselm in den Auseinandersetzungen mit den Juden
geschrieben wurden, 148t sich ein Eingehen auf die neue Richtung fest-
stellen. Soz.B. bei Gilbert, Fulbert, Rupert und Peter dem Ehrwiirdigen.

Z. B. sagt der Jude in seiner Disputation mit Gilbert : « Vellem ut

1 Dr. David Neumark, Geschichte der jiudischen Philosophie des Mittelalters,
p. 538. .

2 Emenoth we-Deoth oder Glaubenslehre und Philosophie, iibersetzt von
Dr. Julius Fiirst, Leipzig 1845. Einleitung, p. 1-49.

3 A. Levy, Die Exegese bei den franzdsischen Israeliten vom X. bis XIV. Jahr-
hundert, p. 58 sq.; Simon Dubnow, Weltgeschichte der judischen Volkes, B. 111,
Berlin 19206, p. 525 sq.



auf dem Boden der jiidisch-christlichen Polemik des Mittelalters 23

toleranti animo mecum agas, qua ope rationis et quo auctoritatis
testimonio Judaeos culparis etc.»?!

Bei der Behandlung der Menschwerdung Christi stellt der Jude
die Frage: « Quae me ratio, quae me Scripturarum cogit auctoritas,
ut credam quod Deus homo fieri queat vel homo factus jam existat ? » 2
Der Jude selbst gibt eine verneinende Antwort: « Unde fatemur
(i. e. Judaei) quia nullo modo fas est de Deo talia excogitare, nedum
dicere aut praedicare, nec ratio 1d posse fieri sinit, nec ulla Scripturae
auctoritas occurrit, quae huic errori vestro assentanea seu vicina sit. » 3

Gilbert hingegen beweist ihm, da3 sich beziiglich dieses Geheim-
nisses kéin Widerspruch in der Heiligen Schrift finde, und daB die
Notwendigkeit der Menschwerdung Christt nicht auf Seiten Gottes,
sondern bei uns zu suchen sei.*

Auch Fulbert sagt in seinem Traktat gegen die Juden: « Tanta
igitur ratione convictus, tantisque Sanctorum lestimoniis confutatus
Judaeus, si legali et propheticae auctoritati non acquiescit, extra Syna-
gogam ejiciendus est.»® Im gleichen Traktate beweist Fulbert die
Gottheit Christi auf zweifache Weise. Nachdem er zuerst die Belege
aus der Heiligen Schrift angefiithrt, bringt er einen Vernunftbeweis :
« Ex his ergo propriis supradictis, quae Christum a creatura separant,
sit pro ratione demonstratio divinitatis ejus hoc modo : quidquid est
aut Creator aut creatura: proinde quod est, si creatura non est,
Creator est.»® Weiter sagt Fulbert: «Sunt vaticinia ... de Christi
divinitate sic aperta, ut in eorum tractatu non sit opus uti ratio-
cinatione. » 7

Nach den Worten Fulberts stimmen die Juden mit den Christen
in einigen Dogmen iiberein ; doch gehen sie darin auseinander, dal}
die Juden die Dreifaltigkeit und die Gottheit Christi leugnen und
behaupten, der Messias sei noch nicht gekommen : « Qui tamen de hoc
ultimo eos rationabiliter convinceret, puto quod non habeat postea
multum laborare de ceteris. » 8

Auf die Einwiirfe der Juden kénne man in zweierlei Weise ein-
gehen ; sie mit scherzhafter Freundlichkeit licherlich machen und sie
aus der Vernunft widerlegen. Fiir die Widerlegung mit Vernunft-

! Disputatio Judaei cum Christiano de fide Christiana, P. L. cLIX, col. 1007 .

% ibid. col. 1018. 3 P.L. cLix, col. 1018. * ibid. col. 1019 sqq.
5 Tractatus contra Judaeos, P.L. cxL1,' col. 312.
¢ ibid. col. 312 sq. 7 ibid. col. 313.

@

Tractatus contra Judaeos, P. L. cxii, col. 314.



24 Des hl. Anselm « Cur Deus Homo »

griinden bringt er ein sehr schones Dilemma : « Sed quia bonae causae
satis nobis rationes abundant, non pigeat illos iterato per impossibile
oppugnare hoc modo: Prophetia de qua nunc agimus aut respicit
ad tales reges i. e. rusticos sive privatos aut minime etc.»!

Auch der Jude im Dialog des Abtes Rupert versichert, daB3 kein
Vernunftgrund ihn bisher von der Messianitit Christi habe iiberzeugen
konnen. Er sagt : « Secundum intentionem tuam Scripturarum voces
ducis et reducis et trahis quo vis. Mihi autem ratio suppeditat, ut persis-
tam immobilis, firmiter tenens, quod Jesus ille, quem crucifixerunt Patres
mei non sit Messias i. e. Christus, quem expectaverunt Patres mei. » *

Sehr viele Beweise des Eingehens auf die Einstellung der jiidischen
Gegner finden sich bei Peter dem Ehrwiirdigen. Davon einige Beispiele.
Im ersten Kapitel beweist er die Gottheit Christi und sagt: « Aut
ergo proferte mihi aliquem alium, o Judaei, quem certa awuctoritate vel
ratione compellar credere et confiteri, non ex plurali Filiorum Dei
numero, sed unicum esse Filium Dei: aut suscipite Christum nostrum
qui tot auctoritatibus, tot rationibus, probatus est et Deus et Filius Dei. » 3

Das vierte Kapitel, in dem er zeigt, dafi Christus der Erloser schon
erschienen sei, schlieBt er mit den Worten : « Cum ista omnia, o Judaei
et auctoritatibus sacris et rationibus invictis probata sint, quid sustinetis ?
Si scripturis vestris fidem datis, auctoritatibus cedite. Si rationales et
rationabiles estis, rationi acquiescite. » 4

Im gleichen Kapitel macht der Jude folgenden Einwurf: « Etsi
ego nullum cui suprascriptae propheticae voces congruere possint
producere valeo, qua me tu rafione Christum tuum potius quam quem-
libet alium in illis propheticis vocibus intelligere cogis ?» Petrus
entgegnet : « Magna utique magna, inquam, ratione ad hoc sentiendum
te ego compello. Sed antequam ratio illa ponatur auctoritas praecedat. »

Aus allen angefithrten Zeugnissen geht hervor, dall namentlich zur
Zeit des hl. Anselm die neue Richtung in der wissenschaftlichen
Glaubensverteidigung Eingang fand. Und wir werden noch weiter sehen,
dall unter den ersten, die diesen neuen Weg gingen, der hl. Anselm
war. Wie die damaligen Juden ein theologisches System heraus-
arbeiteten, so hitte es auch der hl. Anselm sicherlich getan, wenn ihm

1 Tractatus contra Judaeos, P.L. cxL1, col. 313.

? Dialogus inter Christianum et Judaeum, P. L. cLxx, col. 573
3 Tract. adversus Judaeos, P. L. cLxxXxXIX, col. 519.

1 Tract. adversus Judaeos, P. L. cLxXXIX, col. 369.

5 ibid. 385 sq.



auf dem Boden der jiidisch-christlichen Polemik des Mittelalters 25

die Zeit dazu vergénnt gewesen wire. Die Juden nahmen fiinf Haupt-
dogmen zur Grundlage : das Dasein Gottes, die Einheit Gottes, die
Prophetie, die Willensfreiheit und die Vergeltung. In gleicher Weise
geht auch der hl. Anselm vor.

Das Dasein Gottes behauptet er im Proslogion seu Alloquium de
Dei existentia. Die Einheit Gottes im Monologion. Die Willensfreiheit
im « Dialogus de libero arbitrio » und in seiner Schrift « De Concordia
Praescientiae et Praedestinationis necnon gratiae Dei cum 1i13er0
arbitrio ». !

In all diesen Schriften hat er versucht, die katholischen Dogmen
mit den Grundsitzen der Vernunft in Einklang zu bringen, d. h. soweit
es der menschlichen Vernunft moglich ist, die Glaubensinhalte zu
erfassen und zu behandeln.

VI

Wie das Vorhergehende zeigt, bewegten sich damals alle Streit-
fragen zwischen Juden und Christen auf exegetischen und philosophisch-
theologischen Gebieten. Wir sahen auch, wie man zur Zeit des
hl. Anselm neue Wege einschlug, nimlich die wértliche Erklirung der
Heiligen Schrift und die Vereinbarung der Glaubenssitze mit den
Prinzipien der menschlichen Vernunft. Es bleibt uns also noch zu
untersuchen, wie der hl. Anselm selbst sich zu diesen neuen Richtungen
stellte und welches insbesondere seine Stellungsnahme in « Cur Deus
homo » ist.

Um die Frage nach der Stellungnahme des hl. Anselm in C. D. H.
zu beantworten, miissen wir zunachst wissen, welches Ziel er mit seinem
Werkchen verfolgte. Die Ansichten der Autoren gehen dariiber aus-
einander. Nach Funke hat das Schriftchen in etwa apologetischen
Zweck, ist aber seiner eigentlichen Bestimmung nach nicht gegen die
Ungliubigen geschrieben. > Stentrup hingegen behauptet mit aller

1 Vom hl. Anselm berichtet der Biograph ausdriicklich, daB er sich mit
dem Problem der Prophetie eingehend beschiaftigt habe : S. Anselmi Cantuar.
Archiep. Vita auctore Eadmero, 1. 1, ¢, 11, P. L. cLvi, col. 55.

2 «So gewiB also das apologetische Interesse in der Absicht Anselms nicht
zu verkennen ist, so unzutreffend ist es anzunehmen, der heilige Lehrer habe
eigentlich gegen die Unglidubigen sein Werkchen verfalt, ja dasselbe geradezu
eine « Streitschrift wider die Ungldubigen » zu nennen. — Grundlagen und Vor-
aussetzungen der Satisfaktionstheorie des hl. Anselm von Cant, — Miinster 1903,

P 133,



26 Des hl. Anselm « Cur Deus Homo »

Entschiedenheit, C. D. H. sei eigens gegen die Ungldubigen verfafit.!
Aus dieser Tatsache sucht er dann zu beweisen, dal} der hl. Anselm
eine unbedingte Notwendigkeit der Menschwerdung Christi gelehrt
habe. Andere wieder nehmen an, der hl. Anselm wolle aus der Vernunft,
und zwar mit unumstéBlichen Argumenten die absolute Notwendigkeit
der Menschwerdung beweisen, ganz ohne Riicksicht auf die Autoritit
der Heiligen Schrift. So Mozley 2, Grensted 3, Rashdall* und unter
den, katholischen Autoren Riviére 3, Heitz ¢, Stentrup ” und andere.
Einige finden einen Widerspruch darin, dal} der hl. Anselm einer-
seits betont, er wolle die Dogmen beweisen, ohne die Autoritit der
Heiligen Schrift heranzuziehen, anderseits sich aber doch verschiedent-
lich auf die Offenbarung beruft. Fiir diese Schwierigkeit werden zwei
verschiedene Losungen gegeben. Einige behaupten, Anselm baue seine
Beweise wirklich auf dogmatischen Prinzipien und Voraussetzungen
auf ; andere meinen, er nehme sie vorerst als Voraussetzungen an,
beweise sie dann spdter ex ratione. Wenn wir jedoch das Vorwort
und das erste Kapitel des C. D. H. lesen, sagt der hl. Anselm, dal
der Zweck seines Werkchens sei, in einer bestimmten Glaubensfrage
den Glaubigen Beweisgriinde an die Hand zu geben. Welches dieses
Glaubensfrage sei, gibt er selbst an : « Qua ratione vel necessitate Deus
homo factus sit et morte sua mundo vitam reddiderit » (lib. 1. c. L.).
Zweierlei also will er erforschen : aus welchen Griinden und mit

1« In dieser Auffassung der Notwendigkeit, von der Anselm spricht, werden
wir bekriftigt durch seine ausdriickliche Erklarung, er beabsichtige wider die
Ungldaubigen zu schreiben. » Zeitschrift fur katholische Theologie, Innsbruck 1892,
t. Xvi, p. 656.

2 J. K. Mozley M. A., The doctrine of the Atonement, London 1927, p. 133.

3 L. W. Grensted, A short history of the doctrine of the Atonement, Manchester
1920, p. 123.

4 Hastings Rashdall, The idea of Atonement in christian theology, London
1925, p. 351. .

? « Saint Anselm y veut prouver pir une argumentation rationelle et abs-
traction faite du christianisme historique la nécessité de I’Incarnation telle que
la foi nous 'enseigne. » Bulletin de littérature ecclésiastique, Toulouse, 1vme série,
t. 11, 1910, p. I13.

¢ Le mystére ne parait pas retenir I'ardeur spéculative de notre docteur . ..
il se laisse entrainer ... jusqu'a entreprendre de démontrer par des raisons
nécessaires sous l'autorité de I’Ecriture, tantot les enseignements de la foi sur
la Trinité, tantot ’absolue nécessité de I'Incarnation. cfr. Essai historique sur
les rapports entre la philosophie et la foi de Berenger de Tours & saint Thomas
d’Aquin, Paris 1909, p. 59.

? Praelectiones Dogmaticae de Verbo Incarnato, pars 11, Soteriologia, vol. 1,
Oeriponte 1889, p. 36. ' ' |



auf dem Boden der jiidisch-christlichen Polemik des Mittelalters 27

welcher Notwendigkeit Gott Mensch geworden und gestorben sei. Er
mul3 die Natur jener Notwendigkeit genau bestimmen, er muf} mit
beweiskraftigen Argumenten dartun, dal die Lehre von der Mensch-
werdung und dem Tode Christi der Vernunft nicht widerspricht. Nach
Ansicht der Juden («infideles ») war es christliche Glaubenslehre, Gott
der Vater habe den Gottmenschen Christus zum Tode gezwungen.
Christus sei somit aus Notwendigkeit gestorben.! Wenn das so ist,
sagten sie sich, ist das eine verniinftige Lehre ?

Dieser falschen Amnsicht der Juden tritt Anselm entgegen. Er gibt
zunachst eine gesunde Erklirung jener Schriftstellen, die etwa auf eine
unbedingte Notwendigkeit schlieBen lieBen. Nachdem er so den irrigen
Begriff der Juden von der Notwendigkeit des Todes Christi zuriickgewiesen,
zeigt er, inwiefern der Tod Christi verniinftig und notwendig sei :

« Quaeritur cur Deus aliter salvare hominem non potuit, aut si
potuit cur hoc modo voluit » (lib. I. c. X.).

Anselm sucht also zu beweisen, dafl Gott niemals unverniinftig
handle ; daB3 es deshalb, wenn er auf eine bestimmte Weise handeln
will, auch Griinde geben mul}, warum er so handelt. Die Griinde, aus
denen heraus Menschwerdung und Tod Christi gerechtfertigt werden
konnen, will Anselm nun untersuchen : «ita tamen, ut hae rationes
non ut unicae habeantur cum sapientiores me (Anselmo) hoc plenius
facere possint, et in mente Dei adhuc altiores tantae rei latere rationes »
(I. I. c. II1.).

DalB der Wille Gottes niemals unverniinftig sei, gaben die Juden
gern zu : aber daBl Gott so gewollt hitte, gerade das widerspriache nach
ihrer Ansicht der Vernunft. Darum mullte Anselm ndherhin die
Schwierigkeiten jener Notwendigkeit 16sen, d. h. deren Natur bestimmen
und dann Griinde dafiir bringen, warum Gott gerade diese Art der
Erlosung des Menschengeschlechtes gewollt habe.

VII.

Wenn es Anselms Absicht war, die Verniinftigkeit des Glaubens
an die Menschwerdung und den erlésenden Tod Christi darzutun, konnte
er mit Fug und Recht den Glaubensschatz der Offenbarung wvoraus-
setzen. Und da er mit Juden zu tun hatte, die in manchen Glaubens-
sitzen mit dem Christentum iibereinstimmten, konnte er auf jenen
Grundsitzen seine Beweise aufbauen, die Gemeingut zwischen Juden
und Christen waren. |

1 C,D. H. 1 1, c, vi,



28 Des hl. Anselm « Cur Deus Homo »

Die dogmatischen und philosophischen Voraussetzungen, die sich
zerstreut im C. D. H. finden, lassen sich in drei Klassen einteilen :
I. die Voraussetzungen ausschlieSlich des katholischen Glaubens ;

2. die Voraussetzungen, die Gemeingut zwischen Juden und Christen
waren ;

3. die philosophischen Voraussetzungen, d. h. die Vernunftprinzi-
pien, die von allen anerkannt wurden.

Von den Voraussetzungen ausschlieBlich des katholischen Glaubens
ist zwar die Rede, jedoch so, daf sie niemals im Verlauf des Werkchens
zur Grundlage eines Beweises genommen werden.

Als gegen Ende des ersten Buches die Disputierenden einmal zu
dem Punkte gelangten, dal3 die Menschen ohne Christus nicht gerettet
werden koénnen, lag die Gefahr nahe, dieses Ergebnis zur Voraus-
setzung des folgenden Beweises zu nehmen. Anselm aber verwahrt
sich ausdriicklich dagegen. « Sed Christum et Christianam fidem quasi
nunquam fuisset posuimus, quando sola ratione, utrum adventus ejus
ad salvationem hominum esset necessarius quaerere proposuimus. »!
Er bedient sich also der im eigentlichen Sinne christlichen Lehre nicht
in seiner Beweisfithrung. Diese beruht vielmehr ganz und gar auf den
Voraussetzungen, die Gemeingut zwischen Juden und Christen sind,
und von denen Anselm selbst klar spricht. Er lil3t den Boso die Partei
der Juden ergreifen und sagt : « Patere igitur ut verbis utar infidelium »
(lib. I. c. IT) und weiter : « Quoniam accipis in hac questione personam
eorum qui credere nihil volunt nisi praemonstrata ratione » (lib. I. c. X).
Dann fihrt er fort : « Constet inter nos :

a) hominem esse factum ad beatitudinem,

b) quae in hac vita haberi non potest,

¢) nec ad illam posse pervenire quemquam nisi dimissis peccatis,

d) nec ullum hominem hanc vitam transire sine peccato (ibid.),

¢) Deum proposuisse ut de humana natura quam fecit sine peccato,
numerum angelorum restitueret. » (. I. c¢. XVI)

Schon auf den ersten Blick sieht man, dal3 es sich um Grundsitze
handelt, in denen jiidischer und christlicher Glaube {ibereinstimmen.
Wir haben aber noch genauer zu untersuchen, welche Stellung diese
Voraussetzungen in der jiidischen Theologie zur Zeit des hl. Anselm
einnehmen,

Der Satz, dal « Gott den Menschen zur Gliickseligkeit geschaffen

11,1, ¢c. XX.



auf dem Boden der jidisch-christlichen Polemik des Mittelalters 29

hat », schlieBt den Zweck der Schépfung in sich. Und Saadja will
erforschen, welche Absicht Gott geleitet habe, als er uns ins Dasein
rief und gibt verschiedene Beweggriinde. Dall Gott in Wahrheit eine
Absicht gehabt habe, folgt fiir Saadja daraus, dal Gott nichts ohne
Grund tut.!? :

Gott will vielmehr den Nutzen und das Wohl der Geschopfe,
indem er sie zu seiner Erkenntnis und zu seinem Dienste beruft. 2
Anderswo sagt er, die Schopfung sei eine Tat der Giite und Gnade
Gottes, wodurch er sich gewiirdigt habe, die Geschépfe aus dem Nichts
zu rufen. Die vernunftbegabten Wesen habe Gott zu seiner Verherr-
lichung und Ehre geschaffen und ihnen ein Mittel gegeben, durch das
sie volle Gliickseligkeit und das hochste Gut gewinnen kénnen. 3

Dall die Glickseligkeit in diesem Leben nicht erreicht werden
kann, sagt Saadja mit ausdriicklichen Worten : « Die Erteilung des
Lebens ist nur wegen der Erteilung des Todes geschehen, da der Tod
nur die Reise in die Welt der Seligkeit und das Spenden der Seligkeit
die Absicht Gottes bei der ‘Schopfung des Menschen ist. » 4

An anderer Stelle vertritt er die gleiche Ansicht und nennt sie
die Lehre «unserer Lehrer ». ®

Es kann auch niemand zu dieser Gliickseligkeit gelangen, wenn
ihm nicht die Siinden vergeben werden. Nach Saadja’s Ansicht erkennt
schon die reine menschliche Vernunft, dal3 alles Bise wieder gut gemacht
werden mul}, aber die Ar{ und Weise der Sithne kann sie im Einzelnen
nicht festlegen. Darum sandte Gott die Propheten, um zu bestimmen,
wie die Sithne zu geschehen habe. ® Die Seele kann sich von Siinden
reinigen, solange sie im Korper ist. 7 Saadja unterscheidet Siinden, die
durch BuBe und Genugtuung nachgelassen werden und solche, die
notwendig bestraft werden. 8

Fir wie wichtig die Juden die Tilgung der Siinden vor dem Tode
hielten, geht aus einer Stelle hervor, an der Saadja sagt, es sei Sitte
bei den Juden, mit dem Sterbenden jenes Gebet zu sprechen, in dem
man alle seine Siinden bekenne und seinen leiblichen Tod zur Siihne
fir die Stinden Gott aufopfere. ?

Die vierte Voraussetzung, dall kein Mensch ohne Siinde durch’s
Leben gehe, beriihrt Saadja nur kurz und fithrt zum Beweise die Stelle

! Emenoth we-Deoth, p. 206.

2 ibid. p. 124. 3 ibid. p. 193. 4 ibid. p. 228.
5 ibid. p. 108. 8 ibid. p. z207. ? ibid. p. 349.
8 ibid. p. 318-320. ¥ ibid. p. 323.



30 Des hl. Anselm « Cur Deus Homo »

aus dem Kohelet an, daB3 kein Mensch auf Erden nur Gutes tue und
nicht auch einmal siindige. !

Uber die fiinfte Voraussetzung, daB3 Gott durch die Menschen
die Zahl der gefallenen Engel ersetzen wolle, konnte ich bei Saadja nichts
finden. Er sagt nur, dall die Menschen im anderen Leben unter den
Engeln stinden. Abraham Ibn-Ezra bekdmpft die Lehre, daBl die
Menschen an die Stelle der gefallenen Engel riicken sollen.? Der
gelehrte A. Marmorstein unterscheidet in dieser Frage drei verschiedene
Ansichten der Rabbiner :

I. Der gerechte und heilige Mensch nimmt eine Adhere Stellung
ein als die Engel. Zum Beweise wird angefithrt Joel. II. 11 und
Daniel III. 25. .

2. Nach der zweiten Ansicht erhdlt der Mensch seinen Platz
zwischen den Engeln.

3. Die dritte Ansicht ist die Saadja’s, nach der die Menschen
unter den Engeln stehen. ®

Kommen wir endlich zu den philosophischen Voraussetzungen.
Der hl. Anselm legt sie folgendermallen dar :

« Quoniam accipis in hac quaestione personam eorum qui credere
nihil volunt nisi praemonstrata ratione, volo tecum pacisci, ut nullum
vel minimum inconveniens in Deo a nobis accipiatur et nulla vel minima
ratio, si major non repugnat, rejiciatur. Sicut enim in Deo quamlibet
parvum inconveniens sequitur impossibilitas : 7ta quamlibet parvam
rationem s¢ maiorl non wvincitur, comitatur necessitas» (lib. I. c. X).

Der Sinn dieses Ubereinkommens ist : Wenn ein Beweis auf irgend
einen Widerspruch in Gott fithren wiirde, so ist dieser Beweis als
unzulissig abzulehnen. Wenn wir hingegen, um etwas zu beweisen,
einen Grund anfiihren kénnen und diesen durch einen stirkeren Gegen-
grund nicht zu entkriften vermogen, so hat die also begriindete
Tatsache ihre Notwendigkeit. Leider kénnen wir hier auf diesen
dialektischen Grundsatz nicht ndher eingehen, da eine besondere
Untersuchung iiber die dialektische Methode des hl. Anselm noch
aussteht. Es sei diesbeziiglich nur auf seine anderen Werke verwiesen,
z. B. Monologium, Vorwort, De fide Trinitatis, c. IV. C. D. H. Vorwort,
wo er die Art der Beweisfithrung bestimmt. An anderen Stellen spricht
er vom Wert der Beweise, so z. B. Monologium, cap. 64 und 63,

! Emenoth we-Deoth, p. 308.
2 Revue des Etudes juives, LXXXIV (1927), p. 37-50; Anges ct hommes
dans 1'Agada. 3 ibid. p. 37 sq.



auf dem Boden der jiidisch-christlichen Polemik des Mittelalters 31

Proslogion, c. 1. 11. 16., wo er sagt, daB} die Glaubensgeheimnisse ganz
und gar der menschlichen Vernunft unzuginglich seien und darum die
vorgebrachten Griinde nur zur Erlduterung, Bekriftigung und Verteidi-
gung dienten. Bemerkenswert sind in diesem Sinn auch jene Stellen,
wo er sagt, daBl seine Beweisgriinde verbessert werden kénnten, so z. B.
Monol. c. I. De Conc. Grat. q. IIL. c. VI. C. D. H. lib. I. c. IL.

Schon hiufiger haben wir gesagt, dall nach Ansicht der Juden
der christliche Glaube in der Lehre von, der Menschwerdung und
Genugtuung eine unbedingte Notwendigkeit auf seiten Gottes behaupte.
Positiv driicken die jiidischen Gelehrten das aus, wenn sie sagen, dal3
der Tod Christi « ex necessitate naturae non ex voluntate misericordiae »
erfolgt sei.? Oder wie in Gisleberts Werk der Jude fragt: « Ad haec,
si Deus est quo nihil majus sive sufficientius cogitare potest, qua
necessitate coactus humanae calamitatis particeps et tantorum factus
est consors et patiens malorum ? ... Unde fatemur, quia nullo modo
fas est de Deo talia excogitare nedum dicere aut praedicare, quoniam
nec ratio id posse fieri sinit. »?

Negativ sprechen sie davon, wenn sie behaupten, daB der Tod
Christi nicht notwendig gewesen sei zur Vergebung der Siinden, da
doch im Gesetze fiir jede Stinde bestimmte Sithneriten vorgeschrieben
seien. Darum waren die Juden iiberzeugt, daBl die christliche Lehre
in diesem Punkte durchaus der Vernunft widerspreche, und dall zur
Siihne fiir unsere Siinden kein Messias notwendig sei.

Die Erklirung, wie die Juden auf diesen irrigen Begriff von der
christlichen Lehre kamen, findet sich darin, dal3 verschiedene Texte
des N. T. zu jener Ansicht Anlall zu geben und auch die Viter so zu
lehren schienen.

Wie stellt sich Anselm dazu ?

Wir miissen immer festhalten, daB er sich vorgenommen hat, zu
erforschen :

« Qua ratione vel necessitate Deus homo factus sit et morte sua ...
mundo vitam reddiderit. »

Jedes Wort ist hier von Bedeutung und logisch folgt eines dem
anderen. Wie lost Anselm seine Aufgabe ? Er legt den Juden gegen-
iiber genau fest, was in der christlichen Glaubenslehre der Begriff
« Notwendigkeit » besagt :

1 Agobard, De Jud. superstitionibus, P. L. civ, col. 86 B.
¢ Disputatio Judaei cum Christiano, P. L., cLix, col. 1018 C u. D,



32 Des hl. Anselm « Cuir Deus Homo »

«Deus Pater non quemadmodum wvideris intelligere, hominem
illum tractavit aut innocentem pro nocente morti tradidit. Non enim
eum invitum ad mortem ille coegit aut occidi permisit, sed idem ipse
sponte suam mortem sustinuit, ut homines salvaret. »

Anselm hilt also an dem Begriff fest, unterscheidet aber eine
« necessitas cogens » und eine «non cogens ». Der Sinn dieser Begriffe
ist noch genau festzulegen.

Im dritten Kapitel fithrt Anselm alle Konvenienzgriinde an, die
bisher in unserer Frage vorgebracht worden waren. Doch sind diese
mehr mystischer als rationaler Art und werden daher den Juden wohl
nicht stichhaltig geschienen haben. Darum sagt auch Boso: « Mon-
stranda est prius veritatis rationabilis soliditas i. e. necessitas quae
probet Deum ad ea quae praedicamus debuisse aut potuisse humiliari »
(lib. I. c. IV).

Es wird also die « necessitas non cogens » dialektisch auf den Grund
einer « rationabilis soliditas » gestellt, und in diesem Sinne will Anselm
den Begriff verstanden wissen, wenn er ihn im Verlauf der Disputation
verwendet.

Diese unsere Erklirung ergibt sich aus dem bisher entwickelten
historischen Zusammenhang von Anselms C. D. H. und aus der
Ubereinkunft, die Anselm mit Boso iiber ihre dialektische Methode
getroffen hat.

Es ist hier also, wenn wir uns von jener dialektischen Grundlage
loslosen, die Rede von einer « rationabilitas » und « convenientia », nicht
aber von einer « necessitas » im strengen Sinne. So auch im Monologion :
« In quo si quid dixero quod maior non monstret auctoritas sic volo
accipi, ut quamvis ex rationibus quae mihi videbuntur, quasz necessarium
concludatur, non ob hoc tamen ommnino necessartum, sed tantum sic
interim videri posse dicatur» (c. I).

Zum SchluB miissen wir noch eine Schwierigkeit berithren. Die
Anhinger der Ansicht von der unbedingten Notwendigkeit fithren oft
Ausdriicke Anselms an, wie: «rationibus necessariis », «argumentis
necessariis ». Doch mit Unrecht. Ganz bestimmt wagen wir hier iiber
den Ursprung dieser Ausdriicke noch nicht zu entscheiden. Es sei nur
darauf hingewiesen, daB sich bei Saadja und in der jiidischen Polemik
diese Ausdriicke immer wieder finden, ebenso bei den christlichen
Polemikern zur Zeit Anselms.



	Des hl. Anselm "Cur Deus Homo" auf dem Boden der jüdisch-christlichen Polemik des Mittelalters

