
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Des hl. Anselm "Cur Deus Homo" auf dem Boden der jüdisch-
christlichen Polemik des Mittelalters

Autor: Plaas, G. v. d.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Des hl. Anselm « Cur Deus Homo »

auf dem Boden der jüdisch-christlichen
Polemik des Mittelalters.

Von P. G. v. d. PLAAS 0. S. B., Tunapuna, Trinidad.

(Fortsetzung und Schluß.)

IV.

Aus den vorigen Ausführungen1 geht hervor, daß sich damals die

wissenschaftliche Tätigkeit der Juden hauptsächlich auf die homiletische

Erklärung der Heiligen Schrift erstreckte. Immer wieder wiesen die

jüdischen Gelehrten darauf hin, daß die Schrifterklärung der Christen
nichts anderes sei als ein Gespinst sinnloser Allegorien. Die christliche
Polemik gab durch ihre allegorisierende Methode Anlaß zu einem neuen

Wege in der jüdischen Schrifterklärung.2 Der erste, der diesen Weg
einschlug, war Rabbi Salomo-ben-Isaaki, gewöhnlich Rashi genannt,
ein Zeitgenosse des hl. Anselm. Er verfaßte Erklärungen zu allen
Büchern der Heiligen Schrift, die Chronica ausgenommen. 3 In biblischen
und talmudischen Fragen war er sehr bewandert. Auf verschiedenen
Reisen besuchte er die bedeutenderen Zentren jüdischer Gelehrsamkeit.

4 Dadurch kannte Rashi auch die Stellung der christlichen
Gelehrten in den biblischen Fragen und die hauptsächlichen
Streitpunkte zwischen Christen und Juden. Wir sahen schon, daß auch

in Troyes, der Vaterstadt Rashi's, neben einer berühmten jüdischen
Akademie eine bischöfliche Schule bestand, die namentlich gerade zur
Zeit Rashi's in hoher Blüte stand. Die Christen hielten sich in der

Begründung ihrer Beweisgänge an den Vulgatatext. Die Juden
hingegen suchten den Christen darzutun, daß die Vulgata an manchen

1 Vgl. a Divus Thomas » 7 (1929) 446-467.
2 A. Levy, Die Exegese bei den französischen Israeliten, c. x.
3 Simon Bloch, Anmerkungen zum Leben Raschi, bei L. Zunz, Das Leben

Raschi, Lemberg 1840, p. 33, und Zunz, Zur Geschichte und Literatur, p. 62.
4 J. U. Etheridgr, Hebrew-Literature, London 1856, p. 282.



Des hl. Anselm «Cur Deus Homo» 19

Stellen fehlerhaft sei. 1 Rashi selbst bekämpft verschiedentlich die

Schrifterklärung christlicher Gelehrter. So z. B. bemerkt er zu
Genes. I. 26, die Erklärung der «Sophisten» sei falsch1, und meint
damit die christlichen Gelehrten, die, wie wir sahen, aus dem genannten
Texte das Geheimnis der allerheiligsten Dreifaltigkeit zu beweisen

versuchten. Rashi sagt dazu in seinem Kommentare : «Wenn Moyses

geschrieben hätte : ich will einen Menschen machen, so würde er uns
nicht belehren, daß Gott mit sich zu Rate gegangen sei ; aber um den

Sophisten eine Antwort entgegen zu setzen, schrieb Moyses daneben :

und er erschuf einen Menschen, nicht aber : und sie erschufen. »2

Daraus geht hervor, daß der neue Weg, den Rashi einschlug, in der

wörtlichen Erklärung der Heiligen Schrift bestand, wie er selbst auch

sehr oft in seinen Kommentaren bemerkt. So sagt er im Kommentar
zu Genes. III. 9 : «Es gibt der mystischen Auslegungen dieser Stelle

gar viele, welche unsere Gelehrten schon vorher geschickt auseinandersetzten

und sowohl in Bereschit Rabba als auch in den übrigen
Kommentaren in Ordnung brachten. Mein Zweck geht aber nur darauf
hin, den buchstäblichen Sinn der Schrift zu erklären. 3 Wo er im
gleichen Kapitel die Worte : flammeum gladium erklärt, sagt er :

« In der einheimischen Sprache « lame » sind auch mystische
Erklärungen dieser Stelle vorhanden, auf die ich aber nicht zurückkomme,
weil ich nur ihren buchstäblichen Sinn erklären will. » 4 Zu den Worten
« Et consurrexit Cain ...» bemerkt er : « es finden sich aber noch

geheime Auslegungen dieser Sache ; aber diese Erklärung stimmt mit dem
Sinne der Schrift überein. » 5 Ebenso bei Erklärung von Genes. VI. 3.

Eine große Menge derartiger Stellen läßt sich aus seinen Kommentaren

anführen. Vor Rashi finden wir in der polemischen Literatur
keine Spur dieser bewußten Methode der wörtlichen Erklärung der

Heiligen Schrift, sondern nur häufige Beschuldigungen der Juden, daß

die Christen den heiligen Texten in unglaublicher Weise Gewalt antäten.
Rashi sah die Unzulänglichkeit einer lediglich mystisch-allegorischen
Schrifterklärung, die nach seiner Ansicht auch die Gültigkeit der

Hagada in Frage stellte. Er verwarf darum eine ausschließlich
allegorische Erklärung, da diese dem Texte nicht gerecht werde. Fortan

1 A. Berliner, Blicke in die Geisteswerkstatt Raschi's, Frankfurt a. M. 1905,
p. 19-22.

2 Ausführlicher Kommentar über den Pentateuch, übersetzt von /.. Haymann,
Bonn 1883, p. 16. 3 A. a. O. p. 33.

4 A. a. O. p. 39. s A. a. O. p. 42-43, 57.



20 Des hl. Anselm « Cur Deus Homo »

wandten die Juden die neue Methode der Worterklärung in schärfster
Form gegen die Christen und fanden in ihr eine willkommene Waffe
zum Kampfe gegen die christlichen Dogmen.

Die christlichen Theologen suchten sich nach Kräften dieser neuen
Methode anzupassen. Einige Texte von Zeitgenossen des hl. Anselm
mögen dies beweisen. Gualter sagt z. B. : « Nunc ad Ezechielem cala-
mum vertamus, pauca tarnen in Ezechiele quae aenigmatibus involuta
non sunt, invenimus, quae ideo praetermisimus, quia per haec ad
litteram Judaeos posse redargui desperamus. Verum quae nude sonant,

prosequamur. »1

« Quae autem in Ezechiele sequuntur, adeo obscura sunt, ut nec

ipsi quidem ea ad litteram intelligant nedum ad figuram. «2

« De Jona autem ideo praetermisimus, quia nihil ad litteram sonat,
quod Judaeis opponamus. » 3

« Librum Judicum praetermisimus, quia in eis pauca quae
Judaeorum cornu frangant juxta litteram esse conspeximus. »4

« Haec prorsus omnia unde sonant Dominicam passionem et eorum
obcaecationem. Unde mirum est, cum littérales sint i. e. litteralem et

non spiritalem quaerunt intelligentiam, quare huic litterae consonare

contemnant. » 5 Gilbert meint, daß man nicht alles wörtlich verstehen
dürfe und könne, sondern manches wörtlich, manches aber auch bildlich.

« Si vero Legem debito sensu accipimus, omnia legis mandata
débita observatione poterimus observare, quaedam ad litteram et sine
ullo figurarum profundo, quaedam figurarum velamine adumbrata esse

intelligo. »6

« Dicimus Ezechielem Prophetam figurate fuisse locutum de porta
ilia quoniam nulli modo ad litteram accipi possunt, quae locutus est
de porta ilia. »7

Rupert sagt z. B. : «Taceo nunc de mystica interpretatione nomi-

num secundum humanam consuetudinem. » 8

« Quanquam allegorias nostras oderis et contemuere consueveris etc. »9

1 Tractatus contra Judaeos, P. L. ccix, col. 432.
2 Tractatus contra Judaeos, P. L. ccix, col. 432.
3 Tractatus contra Judaeos, P. L. ccix, col. 434.
1 Tractatus contra Judaeos, P. L. ccix, col. 443.
5 Tractatus contra Judaeos, P. L. ccix, col. 447.
8 Disputatio Judaei cum Christiano, P. L. clix, col. 1010.
7 Disputatio Judaei cum Christiano, P. L. clix, col. 1024.
8 Dialogus inter Christianum et Judaeum, P. L. clxx, col. 574.
0 Dialogus inter Christianum et Judaeum, P. L. clxx, col. 580.



auf dem Boden der jüdisch-christlichen Polemik des Mittelalters 21

« De figuris vel umbris mecum agere noli : sed de ipsis Scripturae
vocibus et sensibus manife^tis simpliciter et piano atque intelligibili
modo locutionis. »1

V.

Im vorhergehenden Abschnitt haben wir den Weg behandelt, den

die jüdischen und christlichen Gelehrten in ihren Auseinandersetzungen
gingen. Es ist jedoch bemerkenswert, daß die Methode der wörtlichen
Erklärung hauptsächlich in Nord-Frankreich Anwendung fand, die

Schulen und Akademien Südfrankreichs hingegen unter dem Einfluß
der griechisch-arabischen Philosophie einen anderen Weg gingen.

Die Juden Afrikas und Spaniens nahmen nämlich im Kampfe
gegen die Sekten der Motecalim und Karaiten - zur Grundlage ihrer
Auseinandersetzungen die aristotelische Philosophie und versuchten,
alle Glaubenssätze des Koran und der Heiligen Schrift mit den

philosophischen Grundsätzen in Einklang zu bringen. Diesen Auseinandersetzungen

verdanken die ersten theologischen Systeme ihr Entstehen.
Als erster suchte Saadja Fajjumi die jüdische Theologie in einem

Systeme darzustellen. Sein oberster Grundsatz ist, daß neben der
Tradition und der Schrift auch die menschliche Vernunft maßgebend
sei, und der Mensch habe deshalb nicht nur das Recht, sondern sogar
die Pflicht, zu prüfen, ob die Glaubenssätze auch mit den Prinzipien
der gesunden Vernunft vereinbar seien. Nach dem Systeme Saadjas
lehrt die menschliche Vernunft dieselben Wahrheiten wie die göttliche
Offenbarung, und folglich ist ein Widerspruch zwischen beiden
ausgeschlossen. Die ganze jüdische Theologie führt er auf fünf
Hauptdogmen zurück :

I. Das Dasein Gottes. II. Die Einheit Gottes, verbunden mit dem

Dogma von der Schöpfung. III. Die Prophétie. IV. Die Willensfreiheit.
V. Die Vergeltung ; aus ihr leitet er drei geschichtliche Dogmen her :

a) die Auferstehung ; b) den Messias ; c) die Vergeltung im andern Leben.
Die Schwierigkeiten, die sich aus dem Dogma von der Einheit

Gottes ergeben, sucht Saadja nach den Prinzipien der Physica des

Aristoteles zu lösen ; in der Darlegung der Rechtfertigungslehre benutzt
er das aristotelische Werk « De Anima ». 3 Die übrigen Dogmen, wie

1 Dialogus inter Christianum et Judaeum, P. L. clxx, col. 583.
2 5. Münk, Mélange de philosophie arabe et juive, Paris 1927, p. 471 sq.
3 Dr. David Neumark, Geschichte der jüdischen Philosophie des Mittelalters,

Berlin 1907, p. 431.



22 Des hl. Anselm «Cur Deus Homo»

z. B. das Dasein von Engeln, die Unsterblichkeit der Seele, das jüngste
Gericht, das messianischc Reich, betrachtet Saadja in seinem System
als unerschütterliche Grundsätze jüdischer Religion.1 Sein ganzes
System, dessen Ziel, wie wir sahen, eine Versöhnung von Vernunft
und Offenbarung ist, hat Saadja dargestellt in seinem berühmten Werke
« Emenoth we Deoth ». Methodisch unterscheidet er drei natürliche
und eine übernatürliche Quelle der Erkenntnis :

I. Die sinnliche Wahrnehmung oder unmittelbare Erfahrung.
II. Die Vernunft. III. Die Folgerungen logischer Notwendigkeit.
IV. Die Offenbarung der Propheten und die unveränderte Überlieferung.2

Seine Darstellungsweise hat Ähnlichkeit mit der unserer
theologischen Handbücher. Zuerst legt er den Fragepunkt dar. Nachdem

er dann den Schriftbeweis erbracht hat, führt er die Einwürfe an,
denen er sofort die Lösung folgen läßt. Am Schluß bringt er die

theologischen Gründe.

Die jüdischen Akademien in Südfrankreich konnten ihrer Lage

wegen leichter mit ihren Glaubensgenossen in anderen Ländern Fühlung
bekommen. Allmählich erhielten sie von Saadjas' System Kenntnis.
Sie wandten in ihren Auseinandersetzungen mit den Christen Saadja's

Vernunftprinzipien an, verließen die talmudische Schrifterklärung fast

gänzlich und bekannten sich zu dem neuen Systeme Saadja's. 3 Diese

neue Richtung in der Polemik gewann namentlich zur Zeit des hl. Anselm

großen Einfluß.
Daher spielen nun auch die christlichen Polemiker häufig in ihren

Streitschriften auf diese Art einer Beweisführung aus der Vernunft an.
Der erste, der den Wert und die Bedeutung dieser Methode mit scharfem

Blick erkannte, war eben unser hl. Anselm selbst, wie fast alle seine

theologischen Werke beweisen. Auch in den andern Werken, die zur
Zeit des hl. Anselm in den Auseinandersetzungen mit den Juden
geschrieben wurden, läßt sich ein Eingehen auf die neue Richtung
feststellen. So z. B. bei Gilbert, Fulbert, Rupert und Peter dem Ehrwürdigen.

Z. B. sagt der Jude in seiner Disputation mit Gilbert : «Vellern ut

1 Dr. David Neumark, Geschichte der jüdischen Philosophie des Mittelalters,
P- 538.

2 Emenoth we-Deoth oder Glaubenslehre und Philosophie, übersetzt von
Dr. Julius Fürst, Leipzig 1845. Einleitung, p. 1-49.

3 A. Levy, Die Exegese bei den französischen Israeliten vom X. bis XIV.
Jahrhundert, p. 58 sq. ; Simon Dubnow, Weltgeschichte der jüdischen Volkes, B. m,
Berlin 1926, p. 525 sq,



auf dem Boden der jüdisch-christlichen Polemik des Mittelalters 23

toleranti animo mecum agas, qua ope rationis et quo auctoritatis
testimonio Judaeos culparis etc.»1

Bei der Behandlung der Menschwerdung Christi stellt der Jude
die Frage : « Quae me ratio, quae me Scripturarum cogit auetoritas,

ut crcdam quod Deics homo fieri queat vel homo factus jam existât » 2

Der Jude selbst gibt eine verneinende Antwort: « Unde fatemur
(i. e. Judaei) quia nullo modo fas est de Deo talia exeogitare, nedum
dicere aut praedicare, nec ratio id posse fieri sinit, nec ulla Scripturae
auetoritas occurrit, quae huic errori vestro assentanea seu vicina sit. » 3

Gilbert hingegen beweist ihm, daß sich bezüglich dieses Geheimnisses

kein Widerspruch in der Heiligen Schrift finde, und daß die

Notwendigkeit der Menschwerdung Christi nicht auf Seiten Gottes,

sondern hei uns zu suchen sei. 4

Auch Fulbert sagt in seinem Traktat gegen die Juden : « Tanta

igitur ratione convictus, tantisque Sanctorum testimoniis confutatus

Judaeus, si legali et propheticae auetoritati non acquiescit, extra Syna-

gogam ejiciendus est. »5 Im gleichen Traktate beweist Fulbert die

Gottheit Christi auf zweifache Weise. Nachdem er zuerst die Belege

aus der Heiligen Schrift angeführt, bringt er einen Vernunftbeweis :

<> Ex his ergo propriis supradictis, quae Christum a creatura séparant,
sit pro ratione demonstratio divinitatis ejus hoc modo : quidquid est

aut Creator aut creatura : proinde quod est, si creatura non est,

Creator est. »0 Weiter sagt Fulbert : « Sunt vaticinia de Christi
divinitate sie aperta, ut in eorum tractatu non sit opus uti ratio-
cinatione. »7

Nach den Worten Fulberts stimmen die Juden mit den Christen
in einigen Dogmen überein ; doch gehen sie darin auseinander, daß

die Juden die Dreifaltigkeit und die Gottheit Christi leugnen und

behaupten, der Messias sei noch nicht gekommen : « Qui tarnen de hoc

ultimo eos rationabiliter convinceret, puto quod non habeat postea
multum laborare de ceteris. » 8

Auf die Einwürfe der Juden könne man in zweierlei Weise

eingehen ; sie mit scherzhafter Freundlichkeit lächerlich machen und sie

aus der Vernunft widerlegen. Für die Widerlegung mit Vernunft-

1 Disputatio Judaei cum Christiano de fide Christiana, P. L. clix, col. 1007.
2 ibid. col. 1018. 3 P. L. clix, col. 1018. 4 ibid. col. 1019 sqq.
5 Tractatus contra Judaeos, P. L. cxli,' col. 312.
0 ibid. col. 312 sq. ' ibid. col. 313.
8 Tractatus contra Judaeos, P. L. cxli, col. 314.



24 Des hl. Anselm «Cur Deus Homo

gründen bringt er ein sehr schönes Dilemma : « Sed quia bonae causae
satis nobis rationes abundant, non pigeat illos iterato per impossibile
oppugnare hoc modo : Prophetia de qua nunc agimus aut respicit
ad taies reges i. e. rusticos sive privatos aut minime etc. »1

Auch der Jude im Dialog des Abtes Rupert versichert, daß kein
Vernunftgrund ihn bisher von der Messianität Christi habe überzeugen
können. Er sagt : « Secundum intentionem tuam Scripturarum voces
ducis et reducis et trahis quo vis. Mihi autem ratio suppeditat, ut persis-
tam immobilis, firmiter tenens, quod Jesus ille, quem crucifixerunt Patres
mei non sit Messias i. e. Christus, quem expectaverunt Patres mei. »2

Sehr viele Beweise des Eingehens auf die Einstellung der jüdischen
Gegner finden sich bei Peter dem Ehrwürdigen. Davon einige Beispiele.
Im ersten Kapitel beweist er die Gottheit Christi und sagt : « Aut
ergo proferte mihi aliquem alium, o Judaei, quem certa auctoritate vel

ratione compellar credere et confiteri, non ex plurali Filiorum Dei
numéro, sed unicum esse Filium Dei : aut suscipite Christum nostrum
qui tot auctoritatibus, tot rationibus, probatus est et Deus et Filius Dei. » 3

Das vierte Kapitel, in dem er zeigt, daß Christus der Erlöser schon

erschienen sei, schließt er mit den Worten : «Cum ista omnia, o Judaei
et auctoritatibus sacris et rationibus invictis probata sint, quid sustinetis
Si scripturis vestris fidem datis, auctoritatibus cedite. Si rationales et
rationabiles estis, rationi acquiescite. » 4

Im gleichen Kapitel macht der Jude folgenden Einwurf : « Etsi
ego nullum cui suprascriptae propheticae voces congruere possint
producere valeo, qua me tu ratione Christum tuum potius quam quem-
libet alium in illis propheticis vocibus intelligere cogis » Petrus

entgegnet : « Magna utique magna, inquam, ratione ad hoc sentiendum
te ego compello. Sed antequam ratio illa ponatur auctoritas praecedat. »5

Aus allen angeführten Zeugnissen geht hervor, daß namentlich zur
Zeit des hl. Anselm die neue Richtung in der wissenschaftlichen

Glaubensverteidigung Eingang fand. Und wir werden noch weiter sehen,
daß unter den ersten, die diesen neuen Weg gingen, der hl. Anselm

war. Wie die damaligen Juden ein theologisches System
herausarbeiteten, so hätte es auch der hl. Anselm sicherlich getan, wenn ihm

1 Tractatus contra Judaeos, P. L. cxli, col. 315.
2 Dialogus inter Christianum et Judaeum, P. L. clxx, col. 573.
3 Tract, adversus Judaeos, P. L. clxxxix, col. 519.
4 Tract, adversus Judaeos, P. L. clxxxix, col. 569.
5 ibid. 585 sq.



auf dem Boden der jüdisch-christlichen Polemik des Mittelalters 25

die Zeit dazu vergönnt gewesen wäre. Die Juden nahmen fünf
Hauptdogmen zur Grundlage : das Dasein Gottes, die Einheit Gottes, die

Prophétie, die Willensfreiheit und die Vergeltung. In gleicher Weise

geht auch der hl. Anselm vor.
Das Dasein Gottes behauptet er im Proslogion seu Alloquium de

Dei existentia. Die Einheit Gottes im Monologion. Die Willensfreiheit
im « Dialogus de libero arbitrio » und in seiner Schrift « De Concordia

Praescientiae et Praedestinationis necnon gratiae Dei cum libero
arbitrio ». 1

In all diesen Schriften hat er versucht, die katholischen Dogmen
mit den Grundsätzen der Vernunft in Einklang zu bringen, d. h. soweit

es der menschlichen Vernunft möglich ist, die Glaubensinhalte zu
erfassen und zu behandeln.

VI.

Wie das Vorhergehende zeigt, bewegten sich damals alle Streitfragen

zwischen Juden und Christen auf exegetischen und philosophischtheologischen

Gebieten. Wir sahen auch, wie man zur Zeit des

hl. Anselm neue Wege einschlug, nämlich die wörtliche Erklärung der

Heiligen Schrift und die Vereinbarung der Glaubenssätze mit den

Prinzipien der menschlichen Vernunft. Es bleibt uns also noch zu
untersuchen, wie der hl. Anselm selbst sich zu diesen neuen Richtungen
stellte und welches insbesondere seine Stellungsnahme in « Cur Deus
homo » ist.

Um die Frage nach der Stellungnahme des hl. Anselm in C. D. H.
zu beantworten, müssen wir zunächst wissen, welches Ziel er mit seinem
Werkchen verfolgte. Die Ansichten der Autoren gehen darüber
auseinander. Nach Funke hat das Schriftchen in etwa apologetischen
Zweck, ist aber seiner eigentlichen Bestimmung nach nicht gegen die

Ungläubigen geschrieben. 2 Stentrup hingegen behauptet mit aller

1 Vom hl. Anselm berichtet der Biograph ausdrücklich, daß er sich mit
dem Problem der Prophétie eingehend beschäftigt habe : S. Anselmi Cantuar.
Archiep. Vita auctore Eadmero, 1. 1, c. 11, P. L. clviii, col. ;5.

2
« So gewiß also das apologetische Interesse in der Absicht Anselms nicht

zu verkennen ist, so unzutreffend ist es anzunehmen, der heilige Lehrer habe
eigentlich gegen die Ungläubigen sein Werkchen verfaßt, ja dasselbe geradezu
eine « Streitschrift wider die Ungläubigen » zu nennen. — Grundlagen und
Voraussetzungen der Satisfaktionstheorie des hl. Anselm von Cant, — Münster 1903,
P- 133-



26 Des hl. Anselm «Cur Deus Homo

Entschiedenheit, C. D. H. sei eigens gegen die Ungläubigen verfaßt. 1

Aus dieser Tatsache sucht er dann zu beweisen, daß der hl. Anselm
eine unbedingte Notwendigkeit der Menschwerdung Christi gelehrt
habe. Andere wieder nehmen an, der hl. Anselm wolle aus der Vernunft,
und zwar mit unumstößlichen Argumenten die absolute Notwendigkeit
der Menschwerdung beweisen, ganz ohne Rücksicht auf die Autorität
der Heiligen Schrift. So Mozley2, Grensted3, Rashdall4 und unter
den. katholischen Autoren Rivière5, Heitz6, Stentrup 7 und andere.

Einige finden einen Widerspruch darin, daß der hl. Anselm einerseits

betont, er wolle die Dogmen beweisen, ohne die Autorität der

Heiligen Schrift heranzuziehen, anderseits sich aber doch verschiedentlich

auf die Offenbarung beruft. Für diese Schwierigkeit werden zwei

verschiedene Lösungen gegeben. Einige behaupten, Anselm baue seine

Beweise wirklich auf dogmatischen Prinzipien und Voraussetzungen
auf ; andere meinen, er nehme sie vorerst als Voraussetzungen an,
beweise sie dann später ex ratione. Wenn wir jedoch das Vorwort
und das erste Kapitel des C. D. H. lesen, sagt der hl. Anselm, daß

der Zweck seines Werkchens sei, in einer bestimmten Glaubensfrage
den Gläubigen Beweisgründe an die Hand zu geben. Welches dieses

Glaubensfrage sei, gibt er selbst an : « Qua ratione vel necessitate Deus
homo factus sit et morte sua mundo vitam reddiderit » (lib. I. c. I.).

Zweierlei also will er erforschen : aus welchen Gründen und mit

1
« In dieser Auffassung der Notwendigkeit, von der Anselm spricht, werden

wir bekräftigt durch seine ausdrückliche Erklärung, er beabsichtige wider die
Ungläubigen zu schreiben. » Zeitschrift für katholische Theologie, Innsbruck 1892,
t. xvi, p. 656.

2 J. K. Mozley M. A., The doctrine of the Atonement, London 1927, p. 133.
3 L. W. Grensted, A short history of the doctrine of the Atonement, Manchester

1920, p. 123.
1 Hastings Rashdall, The idea of Atonement in christian theology, London

1925, p. 351.
5 « Saint Anselm y veut prouver pir une argumentation rationelle et

abstraction faite du christianisme historique la nécessité de l'Incarnation telle que
la foi nous l'enseigne. » Bulletin de littérature ecclésiastique, Toulouse, ivme série,
t. 11, 1910, p. 13.

6 Le mystère ne paraît pas retenir l'ardeur spéculative de notre docteur
il se laisse entraîner jusqu'à entreprendre de démontrer par des raisons
nécessaires sous l'autorité de l'Ecriture, tantôt les enseignements de la foi sur
la Trinité, tantôt l'absolue nécessité de l'Incarnation cfr. Essai historique sur
les rapports entre la philosophie et la foi de Berengcr de Tours à saint Thomas
d'Aquin, Paris 1909, p. 59.

7 Praelectiones Dogmaticae de Verbo Incarnato, pars 11, Soteriologia, vol. I

Oeriponte 1S89, p. 36.



auf dem Boden der jüdisch-christlichen Polemik des Mittelalters 27

welcher Notwendigkeit Gott Mensch geworden und gestorben sei. Er
muß die Natur jener Notwendigkeit genau bestimmen, er muß mit
beweiskräftigen Argumenten dartun, daß die Lehre von der
Menschwerdung und dem Tode Christi der Vernunft nicht widerspricht. Nach
Ansicht der Juden (« infideles ») war es christliche Glaubenslehre, Gott
der Vater habe den Gottmenschen Christus zum Tode gezwungen.
Christus sei somit aus Notwendigkeit gestorben. 1 Wenn das so ist,
sagten sie sich, ist das eine vernünftige Lehre

Dieser falschen Ansicht der Juden tritt Anselm entgegen. Er gibt
zunächst eine gesunde Erklärung jener Schriftstellen, die etwa auf eine

unbedingte Notwendigkeit schließen ließen. Nachdem er so den irrigen
Begriff der Juden von der Notwendigkeit des Todes Christi zurückgewiesen,
zeigt er, inwiefern der Tod Christi vernünftig und notwendig sei :

« Quaeritur cur Deus aliter salvare hominem non potuit, aut si

potuit cur hoc modo voluit » (lib. I. c. X.).
Anselm sucht also zu beweisen, daß Gott niemals unvernünftig

handle ; daß es deshalb, wenn er auf eine bestimmte Weise handeln

will, auch Gründe geben muß, warum er so handelt. Die Gründe, aus

denen heraus Menschwerdung und Tod Christi gerechtfertigt werden

können, will Anselm nun untersuchen : « ita tarnen, ut hae rationes

non ut unicae habeantur cum sapientiores me (Anselmo) hoc plenius
facere possint, et in mente Dei adhuc altiores tantae rei latere rationes »

(1. I. c. II.).
Daß der Wille Gottes niemals unvernünftig sei, gaben die Juden

gern zu : aber daß Gott so gewollt hätte, gerade das widerspräche nach

ihrer Ansicht der Vernunft. Darum mußte Anselm näherhin die

Schwierigkeiten jener Notwendigkeit lösen, d. h. deren Natur bestimmen
und dann Gründe dafür bringen, warum Gott gerade diese Art der

Erlösung des Menschengeschlechtes gewollt habe.

VII.
Wenn es Anselms Absicht war, die Vernünftigkeit des Glaubens

an die Menschwerdung und den erlösenden Tod Christi darzutun, konnte
er mit Fug und Recht den Glaubensschatz der Offenbarung voraussetzen.

Und da er mit Juden zu tun hatte, die in manchen Glaubenssätzen

mit dem Christentum übereinstimmten, konnte er auf jenen
Grundsätzen seine Beweise aufbauen, die Gemeingut zwischen Juden
und Christen waren.

1 Ç. D, H. 1. 1, c. VIII,



28 Des hl. Anselm « Cur Deus Homo

Die dogmatischen und philosophischen Voraussetzungen, die sich

zerstreut im C. D. H. finden, lassen sich in drei Klassen einteilen :

1. die Voraussetzungen ausschließlich des katholischen Glaubens ;

2. die Voraussetzungen, die Gemeingut zwischen Juden und Christen
waren ;

3. die philosophischen Voraussetzungen, d. h. die Vernunftprinzipien,

die von allen anerkannt wurden.
Von den Voraussetzungen ausschließlich des katholischen Glaubens

ist zwar die Rede, jedoch so, daß sie niemals im Verlauf des Werkchens

zur Grundlage eines Beweises genommen werden.
Als gegen Ende des ersten Buches die Disputierenden einmal zu

dem Punkte gelangten, daß die Menschen ohne Christus nicht gerettet
werden können, lag die Gefahr nahe, dieses Ergebnis zur Voraussetzung

des folgenden Beweises zu nehmen. Anselm aber verwahrt
sich ausdrücklich dagegen. « Sed Christum et Christianam fidem quasi

nunquam fuisset posuimus, quando sola ratione, utrum adventus ejus
ad salvationem hominum esset necessarius quaerere proposuimus. »1

Er bedient sich also der im eigentlichen Sinne christlichen Lehre nicht
in seiner Beweisführung. Diese beruht vielmehr ganz und gar auf den

Voraussetzungen, die Gemeingut zwischen Juden und Christen sind,
und von denen Anselm selbst klar spricht. Er läßt den Boso die Partei
der Juden ergreifen und sagt : « Patere igitur ut verbis utar infidelium »

(lib. I. c. II) und weiter : « Quoniam aeeipis in hac questione personam
eorum qui credere nihil volunt nisi praemonstrata ratione » (lib. I. c. X).
Dann fährt er fort : « Constet inter nos :

à) hominem esse factum ad beatitudinem,
b) quae in hac vita haberi non potest,
c) nec ad illam posse pervenire quemquam nisi dimissis peccatis,
d) nec ullum hominem hanc vitam transire sine peccato (ibid.),
e) Deum proposuisse ut de humana natura quam fecit sine peccato,

numerum angelorum restitueret. » (1. I. c. XVI.)
Schon auf den ersten Blick sieht man, daß es sich um Grundsätze

handelt, in denen jüdischer und christlicher Glaube übereinstimmen.
Wir haben aber noch genauer zu untersuchen, welche Stellung diese

Voraussetzungen in der jüdischen Theologie zur Zeit des hl. Anselm
einnehmen.

Der Satz, daß « Gott den Menschen zur Glückseligkeit geschaffen

1 1. I. C. XX.



auf dem Boden der jüdisch-christlichen Polemik des Mittelalters 29

hat », schließt den Zweck der Schöpfung in sich. Und Saadja will
erforschen, welche Absicht Gott geleitet habe, als er uns ins Dasein

rief und gibt verschiedene Beweggründe. Daß Gott in Wahrheit eine

Absicht gehabt habe, folgt für Saadja daraus, daß Gott nichts ohne

Grund tut. ]

Gott will vielmehr den Nutzen und das Wohl der Geschöpfe,
indem er sie zu seiner Erkenntnis und zu seinem Dienste beruft. 2

Anderswo sagt er, die Schöpfung sei eine Tat der Güte und Gnade

Gottes, wodurch er sich gewürdigt habe, die Geschöpfe aus dem Nichts
zu rufen. Die vernunftbegabten Wesen habe Gott zu seiner Verherrlichung

und Ehre geschaffen und ihnen ein Mittel gegeben, durch das

sie volle Glückseligkeit und das höchste Gut gewinnen können. 3

Daß die Glückseligkeit in diesem Leben nicht erreicht werden

kann, sagt Saadja mit ausdrücklichen Worten: «Die Erteilung des

Lebens ist nur wegen der Erteilung des Todes geschehen, da der Tod

nur die Reise in die Welt der Seligkeit und das Spenden der Seligkeit
die Absicht Gottes bei der Schöpfung des Menschen ist. » 4

An anderer Stelle vertritt er die gleiche Ansicht und nennt sie

die Lehre « unserer Lehrer ». 5

Es kann auch niemand zu dieser Glückseligkeit gelangen, wenn
ihm nicht die Sünden vergeben werden. Nach Saadja's Ansicht erkennt
schon die reine menschliche Vernunft, daß alles Böse wieder gut gemacht
werden muß, aber die Art und Weise der Sühne kann sie im Einzelnen
nicht festlegen. Darum sandte Gott die Propheten, um zu bestimmen,
wie die Sühne zu geschehen habe. 6 Die Seele kann sich von Sünden

reinigen, solange sie im Körper ist.7 Saadja unterscheidet Sünden, die
durch Buße und Genugtuung nachgelassen werden und solche, die

notwendig bestraft werden. 8

Für wie wichtig die Juden die Tilgung der Sünden vor dem Tode

hielten, geht aus einer Stelle hervor, an der Saadja sagt, es sei Sitte
bei den Juden, mit dem Sterbenden jenes Gebet zu sprechen, in dem

man alle seine Sünden bekenne und seinen leiblichen Tod zur Sühne

für die Sünden Gott aufopfere. 9

Die vierte Voraussetzung, daß kein Mensch ohne Sünde durch's
Leben gehe, berührt Saadja nur kurz und führt zum Beweise die Stelle

1 Emenoth we-Deoth, p. 206.
2 ibid. p. 124.

3 ibid. p. 193. 4 ibid. p. 228.
6 ibid. p. 108. 6 ibid. p. 207. 7 ibid. p. 349.
8 ibid. p. 318-320. 9 ibid. p. 323.



3o Des hl. Anselm «Cur Deus Homo»

aus dem Kohelet an, daß kein Mensch auf Erden nur Gutes tue und
nicht auch einmal sündige. 1

Uber die fünfte Voraussetzung, daß Gott durch die Menschen
die Zahl der gefallenen Engel ersetzen wolle, konnte ich bei Saadja nichts
finden. Er sagt nur, daß die Menschen im anderen Leben unter den

Engeln ständen. Abraham Ibn-Ezra bekämpft die Lehre, daß die
Menschen an die Stelle der gefallenen Engel rücken sollen.2 Der
gelehrte A. Marmorstein unterscheidet in dieser Frage drei verschiedene

Ansichten der Rabbiner :

1. Der gerechte und heilige Mensch nimmt eine höhere Stellung
ein als die Engel. Zum Beweise wird angeführt Joel. II. Ii und

Daniel III. 25.
2. Nach der zweiten Ansicht erhält der Mensch seinen Platz

zwischen den Engeln.
3. Die dritte Ansicht ist die Saadja's, nach der die Menschen

unter den Engeln stehen. 3

Kommen wir endlich zu den philosophischen Voraussetzungen.
Der hl. Anselm legt sie folgendermaßen dar :

« Quoniam accipis in hac quaestione personam eorum qui credere

nihil volunt nisi praemonstrata ratione, volo tecum pacisci, ut nullum
vel minimum inconveniens in Deo a nobis accipiatur et nulla vel minima
ratio, si major non répugnât, rejiciatur. Sicut enim in Deo quamlibet
parvum inconveniens sequitur impossibilitas : ita quamlibet parvam
rationem si maiori non nwcitur, comitatur nécessitas » (lib. I. c. X).

Der Sinn dieses Übereinkommens ist : Wenn ein Beweis auf irgend
einen Widerspruch in Gott führen würde, so ist dieser Beweis als

unzulässig abzulehnen. Wenn wir hingegen, um etwas zu beweisen,
einen Grund anführen können und diesen durch einen stärkeren Gegengrund

nicht zu entkräften vermögen, so hat die also begründete
Tatsache ihre Notwendigkeit. Leider können wir hier auf diesen

dialektischen Grundsatz nicht näher eingehen, da eine besondere

Untersuchung über die dialektische Methode des hl. Anselm noch
aussteht. Es sei diesbezüglich nur auf seine anderen Werke verwiesen,

z. B. Monologium, Vorwort, De fide Trinitatis, c. IV. C. D. H. Vorwort,
wo er die Art der Beweisführung bestimmt. An anderen Stellen spricht
er vom Wert der Beweise, so z. B. Monologium, cap. 64 und 65,

1 Emenoth we-Deoth, p. 308.
2 Revue des Etudes juives, lxxxiv (1927), p. 37-50; Anges et hommes

dans l'Agada. 3 ibid. p. 37 sq.



auf dem Boden der jüdisch-christlichen Polemik des Mittelalters 3*

Proslogion, c. i. n. 16., wo er sagt, daß die Glaubensgeheimnisse ganz
und gar der menschlichen Vernunft unzugänglich seien und darum die

vorgebrachten Gründe nur zur Erläuterung, Bekräftigung und Verteidigung

dienten. Bemerkenswert sind in diesem Sinn auch jene Stellen,
wo er sagt, daß seine Beweisgründe verbessert werden könnten, so z. B.
Monol. c. I. De Conc. Grat. q. III. c. VI. C. D. H. lib. I. c. II.

Schon häufiger haben wir gesagt, daß nach Ansicht der Juden
der christliche Glaube in der Lehre von. der Menschwerdung und
Genugtuung eine unbedingte Notwendigkeit auf seifen Gottes behaupte.
Positiv drücken die jüdischen Gelehrten das aus, wenn sie sagen, daß

der Tod Christi « ex necessitate naturae non ex voluntate misericordiae »

erfolgt sei.1 Oder wie in Gisleberts Werk der Jude fragt : « Ad haec,
si Deus est quo nihil majus sive sufficientius cogitare potest, qua
necessitate coactus humanae calamitatis partieeps et tantorum factus
est consors et patiens malorum Unde fatemur, quia nullo modo
fas est de Deo talia exeogitare nedum dicere aut praedicare, quoniam
nec ratio id posse fieri sinit. »2

Negativ sprechen sie davon, wenn sie behaupten, daß der Tod
Christi nicht notwendig gewesen sei zur Vergebung der Sünden, da

doch im Gesetze für jede Sünde bestimmte Sühneriten vorgeschrieben
seien. Darum waren die Juden überzeugt, daß die christliche Lehre
in diesem Punkte durchaus der Vernunft widerspreche, und daß zur
Sühne für unsere Sünden kein Messias notwendig sei.

Die Erklärung, wie die Juden auf diesen irrigen Begriff von der

christlichen Lehre kamen, findet sich darin, daß verschiedene Texte
des N. T. zu jener Ansicht Anlaß zu geben und auch die Väter so zu
lehren schienen.

Wie stellt sich Anselm dazu

Wir müssen immer festhalten, daß er sich vorgenommen hat, zu
erforschen :

« Qua ratione vel necessitate Deus homo factus sit et morte sua
mundo vitam reddiderit. »

Jedes Wort ist hier von Bedeutung und logisch folgt eines dem
anderen. Wie löst Anselm seine Aufgabe Er legt den Juden gegenüber

genau fest, was in der christlichen Glaubenslehre der Begriff
« Notwendigkeit » besagt :

1 Agobard, De Jud. superstitionibus, P. L. civ, col. 86 B.
2 Disputatio Judaei cum Christiano, P.B. eux, col. 1018 C u. D.



32 Des hl. Anselm « Cur Deus Homo»

« Deus Pater non quemadmodum videris intelligere, hominem
illum tractavit aut innocentem pro nocentc morti tradidit. Non enim

eum invitum ad mortem ille coegit aut occidi permisit, sed idem ipse

sponte suam mortem sustinuit, ut homines salvaret. »

Anselm hält also an dem Begriff fest, unterscheidet aber eine
« nécessitas cogens » und eine « non cogens ». Der Sinn dieser Begriffe
ist noch genau festzulegen.

Im dritten Kapitel führt Anselm alle Konvenienzgründe an, die
bisher in unserer Frage vorgebracht worden waren. Doch sind diese

mehr mystischer als rationaler Art und werden daher den Juden wohl
nicht stichhaltig geschienen haben. Darum sagt auch Boso : « Mon-
stranda est prius veritatis rationabilis soliditas i. e. nécessitas quae
probet Deum ad ea quae praedicamus debuisse aut potuisse humiliari »

(lib. I. c. IV).
Es wird also die « nécessitas non cogens » dialektisch auf den Grund

einer « rationabilis soliditas » gestellt, und in diesem Sinne will Anselm
den Begriff verstanden wissen, wenn er ihn im Verlauf der Disputation
verwendet.

Diese unsere Erklärung ergibt sich aus dem bisher entwickelten
historischen Zusammenhang von Anselms C. D. H. und aus der
Übereinkunft, die Anselm mit Boso über ihre dialektische Methode

getroffen hat.
Es ist hier also, wenn wir uns von jener dialektischen Grundlage

loslösen, die Rede von einer « rationabilitas » und « convenientia », nicht
aber von einer « nécessitas » im strengen Sinne. So auch im Monologion :

« In quo si quid dixero quod maior non monstret auctoritas sie volo

aeeipi, ut quamvis ex rationibus quae mihi videbuntur, quasi necessarium

concludatur, non ob hoc tarnen omnino necessarium, sed tantum sie

interim videri posse dicatur » (c. I).
Zum Schluß müssen wir noch eine Schwierigkeit berühren. Die

Anhänger der Ansicht von der unbedingten Notwendigkeit führen oft
Ausdrücke Anselms an, wie : « rationibus necessariis », « argumentis
necessariis ». Doch mit Unrecht. Ganz bestimmt wagen wir hier über
den Ursprung dieser Ausdrücke noch nicht zu entscheiden. Es sei nur
darauf hingewiesen, daß sich bei Saadja und in der jüdischen Polemik
diese Ausdrücke immer wieder finden, ebenso bei den christlichen
Polemikern zur Zeit Anselms.


	Des hl. Anselm "Cur Deus Homo" auf dem Boden der jüdisch-christlichen Polemik des Mittelalters

