Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Messopfer - Kreuzesopfer

Autor: Rohner, Gebhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MeBopfer — Kreuzesopfer.

- Von Dr. Gebhard ROHNER, Domkapitular in St. Gallen.

Gegen die Ausfithrungen in « MeBapplikation » (Sonderabdruck aus
« Divus Thomas » 1924 und 1925) sind wieder von zwei Seiten Einwiirfe
erhoben worden, welche im Interesse der Wahrheit einer Antwort rufen.

Unter anderem wurde der Ausdruck beanstandet: «Das heilige
MeBopfer ist einfach das Sakrament des Kreuzesopfers» (S. 5), und
damit das Verhidltnis des heiligen MeBopfers zum Kreuzesopfer, wie es
in « MeBapplikation » dargestellt ist ; es sei dies alles der Lehre des
hl. Thomas zuwider.

Ferner wurde versucht, die Lehre, daB «das heilige MeBopfer
ein und dasselbe Opfer ist wie das Kreuzesopfer », mit philosophischen
und theologischen Grinden zu widerlegen.

Im folgenden soll zuerst die Lehre des hl. Thomas iiber das Wesen
des heiligen MeBopfers vorgelegt und dadurch nidher und ausfiihrlicher
erklirt werden, was in « MeBapplikation » nur kurz erwihnt wurde.
Im Anschlusse daran wird die Antwort auf die Einwiirfe folgen. Wieder-

holungen sind dabei unvermeidlich, was die geneigten Leser giitig
entschuldigen mogen.

I.
Das Wesen des heiligen Meflopfers.

I. Es ist schon manchem aufgefallen, daB St. Thomas und die alten
Theologen wie auch die heiligen Viter verhidltnismdBig wenig iiber das
heilige MeBopfer geschrieben haben. Sie hielten es nicht fir nétig.
Bei ihnen galt es als ausgemacht : «Das Leiden und Sterben Christi
am Kreuze war das wahre und groBe und allgemeine Verséhnungsopfer,
wodurch die ganze Welt mit Gott versohnt wurde. Das heilige MeB-
opfer ist aber das geheimnisvolle Andenken an dasselbe (memoriale
passionis Domini). Also ist auch das heilige MeBopfer ein wahres
Verschnungsopfer. » Ein Erklarer des hl. Thomas, Capponi a Porrecta,
sagt z. B. in der Erkl'drung von IIT 48, 3: «Ob das Leiden Christi



4 MeBopfer — Kreuzesopter

unser Heil bewirkt habe per modum sacrificii », kurz und biindig :
Es kommt auf dasselbe hinaus, zu beweisen, dal die heilige Messe
und daB} das Leiden Christi ein Opfer sei. Es ist daher von entscheiden-
der Bedeutung, zu wissen, was die kirchliche Tradition unter jenem Aus-
drucke (memoriale passionis Domini) verstanden hat. Der hl. Thomas
darf wohl in diesem Punkte als der mallgebendste Vertreter und Zeuge
der ganzen Uberlieferung angesehen werden, weil er ja allgemein als
« doctor eucharisticus » verehrt wird. Seine Lehre ist deshalb von aller-
groBter Bedeutung. Was lehrt er nun iiber das Wesen des heiligen
Mefopfers ?

a) In IIT 75, 1 erértert St. Thomas ex professo, wie das Opfer
des Neuen Bundes verschieden sei von den Opfern des Alten Bundes.
Er stellt die Frage : « Ob in diesem Sakramente der Leib Christi wahr-
haft gegenwirtig sei.» Er antwortet : « Dall der wahre Leib und das
wahre Blut Christi in diesem Sakramente gegenwirtig ist, kann weder
durch die Sinne noch durch den natiirlichen Verstand erkannt werden,
sondern einzig durch den Glauben, der sich auf die Auktoritit Gottes
stiitzt. ... Das aber ist mit gottlicher Weisheit geschehen. Es entspricht
erstens einmal der Vollkommenheit des Neuen Bundes. Denn die Opfer
des Alten Bundes enthielten jemes wahve Opfer des Leidens Christi nur
im Vorbilde. ... Deshalb war es notig, daB das Opfer des Neuen
Bundes, das von Christus eingesetzt ist, efwas mehr habe, daf es namlich
Christus selbst, den gelitten habenden (Christum passum) — man verzeihe
den barbarisch klingenden Ausdruck ; er soll MiBverstindnisse verhiiten
— enthalte, nicht blof wie in einem Zeichen oder in eimem Vorbilde,
sondern in Wahrheit und Wirklichkest. ... »1

b) In derselben Weise redet St. Thomas III 73, 5, wo er die Frage
stellt, ob die Einsetzung dieses Sakramentes mit entsprechender Weisheit
(convenient) geschehen sei. Er antwortet, ja. Erstens im Hinblick auf
das, was in diesem Sakramente enthalten ist ; denn Christus selber ist
in demselben enthalten. Zweitens, weil ohne Glauben an das Leiden

1 IIT 75, 1 : « Respondeo dicendum, quod verum corpus Christi et sanguinem
esse in hoc sacramento, neque sensu neque intellectu deprehendi potest, sed sola
fide, quae auctoritati divinae innititur. ... Hoc autem conveniens est primo
quidem perfectioni novae legis. Sacrificia enim veteris legis illud verum sacrificium
passionis Christi continebant solum in figura. ... Et ideo oportuit, ut aliquid
plus haberet sacrificium novae legis a Christo institutum, ut scilicet contineret
ipsum Christum passum non solum in significatione vel figura, sed etiam in rei
veritate. »



MeBopfer — Kreuzesopfer 5

Christi niemals den Menschen Heil werden konnte. Deshalb mulite zu
allen Zeiten den Menschen ein Erinnerungszeichen an das Leiden des
Herrn (repraesentativum passionis dominicae) gegeben sein. Im Alten
Bunde war das vorziiglichste Zeichen davon das Osterlamm. Ihm
folgte im Neuen Bunde das Sakrament der Eucharistie, welches das
Erinnerungszeichen an das vergangene (geschehene) Leiden ist, wie
jenes an das zukiinftige. Dann macht er sich den Einwurf: « Christus
ist das Haupt aller Menschen, auch derjenigen, die von Anfang der
Welt da waren; also war es nicht weise, die Einsetzung dieses
Sakramentes bis zum letzten Abendmahle zu verschieben.» Er gibt
zur Antwort : « Die Eucharistie ist das vollkommene Sakrament des
Leidens Christi, indem es Christus selber, den gelitten habenden (Christum
1psum passum), enthdlt. Deshalb konnte es nicht eingesetzt werden, bevor
Christus Mensch geworden war. » 1

¢) III 73, 6 fragt St. Thomas, ob das Osterlamm das vorziiglichste
Vorbild dieses Sakramentes gewesen sei. Er antwortet : « In bezug auf
Christus, den gelitten habenden (Christum passum), der in diesem Sakra-
mente enthalten ist, waren alle Opfer des Alten Bundes dessen Vorbilder. » 2

d) IIT 73, 3 ad 3 vergleicht St. Thomas die Eucharistie mit der
heiligen Taufe und sagt, auch die Taufe ist das Sakrament des Leidens
Christi. Ja, aber nur insofern, als in der Taufe der Mensch durch die
Kraft des Leidens Christi wiedergeboren wird ; die Eucharistie dagegen st
«das Sakrament des Leidens des Herrn, weil dadurch der Mensch mit
Christus, dem gelitten habenden (Christum passum), vereinigt wivd ». ®

e) III 78, 3 erklirt St. Thomas aufiihrlich die Konsekrations-
worte des heiligen Blutes und nennt es die richtigere Meinung, welche
sagt, daB alle Worte zur Substanz der Form gehéren. Denn — so
lehrt er — durch die Worte : « welches fiir Euch vergossen wird usw.,
ist die Kraft des Blutes bezeichnet, das im Leiden vergossen wurde, dieses
Leiden wirkt in diesem Sakramente. » 4

In der Antwort auf den siebenten Einwurf sagt er: « Das Blut,

1 III 73, 5 ad 2: « Eucharistia est sacramentum perfectum dominicae
passionis, tamquam continens ipsum Christum passum ; ideo non potuit institui
ante incarnationem. » ‘

2 1II 73, 6: « Quantum ad ipsum Christum passum, qui continetur in hoc
sacramento, figurae ejus fuerunt omnia sacrificia veteris Testamenti. »

3 IIT 73, 3 ad 3: « Eucharistia est sacramentum passionis Christi, prout
homo perficitur in unione ad Christum passum. »

¢ III 78, 3: « Per verba sequentia designatur virtus sanguinis effusi in
passione, quae operatur in hoc sacramento, »



6 Mefiopfer — Kreuzesopfer

welches getrennt vom Leibe konsekriert wird, vergegenwirtigt aus-
driicklicher das Leiden Christi ; deshalb geschieht bei der Konsekration
des Blutes Erwihnung vom Leiden Christi und der Frucht desselben und
nicht bei der Konsekration des Leibes. » !

So enthdlt also die Eucharistie jenes wahve Opfer des Leidens Christi
am Kreuze, enthalt Christus selber, den gelitten habenden, und zwar nicht
blof wie in etnem Zeichen und tn einem Vorbilde, wie die Opfer des Alten
Bundes, sondern auch in Wahrheit und Wirklichkeit, enthdlt nicht blof
die Frucht des Leidens Christi, sondern auch das Leiden selber, enthdlt
nicht blof die Kraft des Leidens Christi, wie die iibrigen Sakramente,
sondern Christus den gelitten habenden selbst.

Nach IIT 35, 1 ist aber dem hl. Thomas der Ausdruck « Christus
ipse passus» gleichbedeutend mit «illud verum sacrificium passionis
Christs ». Somit ist nach dem heiligen Lehrer die kiirzeste Definition
des heiligen MeBopfers diese : « Est sacramentum dominicae passionis
continens illud verum sacrificium passionts Christy in cruce », oder :
« sacramentum perfectum dominicae passionis continens ipsum Christum
passum, non solum in significatione vel figura sed etiam in rei veritate. »

Doch merke man wohl, St. Thomas redet immer vom vergangenen
Lerden Christi, von Christus, dem gelitten habenden (Christus passus),
von jemem wahren Opfer, das der Herr einmal dargebracht hat. Also das
wn sich vergangene Leiden Christi ist in diesem Sakramente enthalten in
Wahrheit und Warklichkeit. Die Opfer des Alten Bundes waren leere
Vorbilder, «elementa egena et infirma », wie St. Paulus sagt (Galat.
4, 9). Das Opfer des Neuen Bundes ist nicht blof ein Bild oder eine
bildhafte Darstellung des Kreuzesopfers, sondern so ein Bild desselben,
daB3 es jenes wahre Opfer auch wirklich enthdlt. Es konnte daher
fiiglich auch genannt werden das vollkommene, lebendige Nachbild des
Kreuzesopfers.

Aus dem bisher Gesagten kénnen wir nun erkennen, was St. Thomas
nach der kirchlichen Uberlieferung unter dem Ausdrucke versteht :
« Passio Christi repraesentata per hoc sacramentum.» Einmal versteht
er unter «diesem Sakramente» die getrennten Gestalten von Brot und
Wein, enthaltend den gelitten habenden oder enthaltend das wahre
Opfer Christi am Kreuze, also auch enthaltend den Opferakt Christi des

1 IIT 78, 3 ad 7 : « Sanguis seorsum consecratus a corpore expressius reprae-
sentat passionem Christi, et ideo potius in consecratione sanguinis fit mentio de
passione Christi et fructu ipsius, quam in consecratione corporis, »



MeBopfer — Kreuzesopfer 7

Gekreuzigten. « Dieses Sakrament » wird hergestellt durch die Verwand-
lung des Brotes und Weines und durch diese Verwandlung geschieht
die Vergegenwdirtigung des vergangemen Leidens.! (II1 8o, 12z ad 3.)
Ohne die Verwandlung haben wir noch keine repraesentatio dominicae
passionis, sondern erst durch dieselbe. Der Ausdruck sagt daher not-
wendig ein zweifaches : Einmal das wvergangene Leiden Christi wird
in- diesem Sakramente vergegenwirtigt wie in einem Zeichen, und
zweitens, es wird auch vergegenwartigt in Wirklichkeit (in rei veritate).
Beéides wird durch die Konsekration bewirkt, sowohl daB3 die heiligen
Gestalten ein Bild des Leidens Christi sind, als auch, daB die heiligen
Gestalten « Christum passum » enthalten. Manchmal erwahnt St. Thomas
nur das erste ausdriicklich, weil es Bezug hat auf das, was er erkliren
will. Daraus darf man aber keineswegs entnehmen, er schlieBe das
zweilte aus.

Mit der ganzen kirchlichen Uberlieferung nennt St. Thomas dieses
Sakrament « memoriale passionis Christi, imago passionis ejus peractae,
signum commemorativum passionis praeteritae, memoria passionis
ejus » usw., um ja festzustellen, daB das vergangeme Leiden Christi
uns vor Augen gefithrt wird. Die Erinnerung bezieht sich auf efwas
Vergangenes. Es darf ja nicht der Gedanke aufkommen, als ob das
Leiden Christi in sich wiederholt werde — es bleibt vergangen —, als
ob Christus in diesem Sakramente von neuem leide ; er hat einmal
gelitten, er ist einmal gestorben, er hat sich einmal geopfert. Das Dogma,
das der Hebréderbrief so scharf betont, wird durch jene Ausdriicke
immer wiederholt. Doc¢h dadurch wird nicht aufgehoben, daB dieses
Sakrament jenes Vergangeme wirklich (in rei ~veritate) enthalte und
geheimnisvoll vergegenwirtige.

In III 73, 4 sagt der heilige Lehrer : « Dieses Sakrament bezeichnet
ein dreifaches,; zuerst etwas Vergangemes, indem es die Erinnerung an
das Leiden des Herrn ist, welches Leiden ein wahres Opfer war. ... »?
Mit den letzten Worten will er hinweisen auf das, was er bald nachher
lehrte, daB dieses Sakrament jenes wahre Opfer des Leidens Christi
wahrhaft enthalte. Und wenn er III 60, 3 von allen Sakramenten

1 III 80, 12 ad 3: « Repraesentatio passionis dominicae (peractae) agitur
in ipsa consecratione hujus sacramenti, in qua non debet corpus sine sanguine
consecrari. »

2 TII 73, 4 : « Hoc sacramentum habet triplicem significationem : Unam
quidem respectu praeteriti, in quantum est sc. commemorativum dominicag
passionis, quae fuit verum sacrificium, ,., »



8 MeBopfer — Kreuzesopfer

sagt : « Ein eigentliches Sakrament wird das genannt, was bestitmmt ist,
unsere Heiligung zu bezeichnen. Dabei koénnen wir ein " dreifaches
erwagen, zuerst die Ursache unserer Heiligung, welche da ist das Leiden
Christi »1, ... so wissen wir aus St. Thomas, dal} in diesem Sakramente
die Ursache unserer Heiligung — also das Leiden Christi — enthalten
ist, nicht blo wie in einem Zeichen, sondern in Wirklichkeit. Ja, er
warnt sogar ausdriicklich davor, zu meinen, wenn der Leib Christi
im Sakramente zugegen ist, so sei er da nur wie in einem Zeichen, indem
er sagt : Der Leib Christi ist auf verschiedenen Altiren, nicht als an
verschiedenen Orten, sondern als im Sakramente, was nicht etwa so
zu verstehen ist, als wire er dort nur wie in einem Zeichen, obwohl
das Sakrament «in genere signi» ist, sondern der Leib Christi ist
dort, wie es schon erklirt worden » 2, niamlich das Opfer des Neuen
Bundes enthidlt Christus, den gelitten habenden (Christum passum)
in Wahrheit.

Ferner sei noch hingewiesen auf den oft zitierten Text des hl. Thomas
III 79, 2: « Durch dieses heilige Sakvament wird das Leiden Christi
vergegenwirtigt und deshalb bringt es in den einzelnen Menschen
dieselbe Wirkung hervor, welche es in der Welt bewirkt hat. » # Diese
SchluBfolgerung wire nun ganz und gar unstatthaft, wenn die Ver-
gegenwirtigung des Leidens nur eine bildhafte Darstellung desselben
ist. Mit gleichem Rechte konnte dasselbe aus der Verehrung eines
Kruzifixes geschlossen werden. Weil aber nach St. Thomas «dieses
Sakrament » die duBleren sichtbaren Gestalten von Brot und Wein sind,
enthaltend das wahre Opfer des Leidens Christi, deshalb und nur deshalb
ist:die SchluB3folgerung richtig.

2. Damit ist auch schon die weitere Wahrheit beriihrt, welche fiir
das Wesen des hl. MeBopfers entscheidend ist, nimlich die Vergegen-
wirtigung des wvergangenen Leidens Christi geschieht wunseretwegen.
St. Thomas III 83, 2 ad 1: «In diesem Sakramente wird das Leiden

L IIT 60, 3: «Sacramentum proprie dicitur, quod ordinatur ad signifi-
candum nostram sanctificationem, in qua possunt tria considerari, videl. ipsa
causa sanctificationis nostrae, quae est passio Christi. ... »

2 III 75, 1 ad 3 : « Corpus Christi est in diversis altaribus, non sicut in diversis
locis, sed sicut in sacramento ; per quod non intelligimus, quod Christus sit ibi
solum sicut in signo, licet sacramentum sit in genere signi, sed intelligimus, corpus
Christi hic esse sicut dictum est (in corp. art.). »

3 11T 79, 2: «Per hoc sacramentum repraesentatur passio Christi et ideo
effectum quem passio Christi fecit in mundo, hoc sacramentum facit in homine. »



Mebopfer — Kreuzesopfer 9

Christi gefeiert, damit dessen Wirkung den Glaubigen zugewendet werde. » !
ITT 78, 3: « Das Leiden Christi wirkt in diesem Sakramente. » 2

Damit ist ja nur ausgedriickt, was die Konsekrationsworte erkldren :
«Der fiir Euch hingegeben wird ; das fiir Euch vergossen wird.» Am
Kreuze hat das Leiden Christi « per modum sufficientiae » fiir die ganze
Welt gewirkt, ist also zur Allgemeinursache unseres Heiles geworden.
In diesem Sakramente wirkt dasselbe leiden Christi « per modum effi-
cientiae » in den einzelnen Menschen, denen das Sakrament vom Priester
zugewendet wird. Also dieselbe Wirkung, weil dieselbe Ursache, am
Kreuze sichtbar, hier unsichtbar, weil sakramental, aber nichtsdesto-
weniger wahrhaft und wirklich. Was hat nun das Leiden Christi am
Kreuze gewirkt? Die Versohnung der ganzen Welt mit Gott. «Er ist
die Verschnung fiir die Siinden der ganzen Welt.»3 Also dieselbe
Verséhnung mit Gott will « Christus passus contentus sub speciebus
panis et vini» in uns bewirken, oder durch dieses Sakrament soll dze
Versohnung am Kreuze unsere Versohnung werden. Das heilige MeG-
opfer ist unser Verschnungsopfer dadurch, dal das Kreuzesopfer uns
zugewendet wird. Daher muB3 die oben gegebene Definition vom heiligen
MeBopfer erweitert werden : Est sacramentum perfectum dominicae
passionis, continens tllud verum sacrificium crucis, ut in nobis operans
propitiationem cum Deo.

3. Aber noch mehr!

St. Thomas sagt III 8o, 10 ad 2: « In diesem Sakramente wird
uns das Denkmal des Leidens Christi gegeben in Form einer Speise. » 4
Weiter III 81, 3 ad 1: « Das Kreuz hat das Fleisch Christi zur Seelen-
speise geeignet gemacht, weil dieses Sakrament das Leiden Christy vergegen-
wartigt » 5, d. h. weil dieses Sakrament unter den Gestalten von Brot
und Wein das Leiden Christi darstellt und wahrhaft enthdlt, deshalb
ist das gekreuzigte Fleisch des Herrn geeignet worden, die Seelenspeise
zu sein. Das geschieht aber durch die Konsekration. Durch dieselbe
wird der Leib Christi geheimnisvoll geopfert und zur Seelenspeise.

* Zum Wesen des heiligen Mefopfers gehort darum, dal3 Christi Leib

1 III 83, 2 ad 1: «In hoc sacramento recolitur passio Christi, secandum
quod effectus ejus ad fideles derivatur. »

2 111 78, 3 : « Passio Christi, quae operatur in hoc sacramento. »

3 1. Joh. 2, 2: « Ipse est propitiatio pro peccatis totius mundi. »

4 III 8o, 10 ad 2 : « In hoc sacramento traditur nobis memoriale passionis
Christi per modum cibi, qui quotidie sumitur, »
5 IIT 81, 3 ad 1: «Crux fecit carnem Christi aptam manducationi, in

quantum hoc sacramentum repraesentat passionem Christi, »



10 Mebopfer — Kreuzesopfer

und Blut im heiligen Sakramente geopfert wird und den Charakter der
Speise bekommt. Nicht der Empfang der Opferspeise gehort zum Wesen
des heiligen MeBopfers, wohl aber, dall der Leitb Christi gecignet wird,
Seelenspeise zu sein — apta manducationi. Somit muB awuch dieses
Element in der Definition des heiligen MeBopfers enthalten sein. Sie
wird also folgendermaflen lauten : « Est sacramentum perfectum dominicae
passionis, continens illud verum sacrificium crucis in rei veritate, ut in
nobis operans propitiationem cum Deo et factum cibum viatorum.» Das
ist das Wesen des heiligen MeBopfers.

3. Aber merkwiirdig! Nach alledem fragt St. Thomas doch
noch ganz am Schlusse seiner Abhandlung iiber die Eucharistie, in
der letzten Quaestio III 83, ob Christus in diesem Sakrvamente geopfert
werde ? Auf den ersten Blick ist es befremdend und auffallend. Doch
in Wirklichkeit ist es mit groBer Weisheit geschehen ; denn da frigt
St. Thomas nicht mehr nach dem Wesen des heiligen Mefopfers, sondern
nach dem Zwecke desselben. Der Titel, den er dieser Quaestio gegeben,
fithrt darauf : « De ritu hujus sacramenti, iiber die duBere Feier dieses
Sakramentes. » In der Tat erklart er ganz ausfiihrlich die Zeremonien
und Umstidnde bei der Feier der heiligen Messe. An die Spitze dieser
Ausfithrungen stellt er nun den Artikel mit der Frage : « Ob in diesem
Sakramente Christus geopfert werde. » Er frigt nicht etwa, ob dieses
Sakrament tiberhaupt ein Opfer sei, ob Christus in demselben sich
opfere. Die Einwiirfe, die er sich macht, sagen deutlich, was ihn
beschiftigt, namlich die Frage : Wozu denn ein solches Opfer ? Sagt
nicht St. Paulus : « Durch ein Opfer hat Christus die Geheiligten zur
ewigen Vollendung gebracht. » 1 « Einmal ist Christus geopfert worden
zur Tilgung der Siinden vieler. » 2 Wozu also noch das Mefopfer 7 Den
Zweck desselben will er also erortern, und damit hat er die spdteren
Einwiirfe der Protestanten schon vorausgenommen, um sie zu widerlegen.

Er antwortet zuerst mit dem Ausspruche des hl. Augustinus :
« Gewil} ist Christus einmal in sich geopfert wordem und dennoch wird
er taglich im Sakramente geopfert. » Das einmalige Opfer am Kreuze
schlieBt also das tdgliche Opfer im heiligen Sakramente nicht aus. Das
letztere ist das Sakrament des ersteren. Doch wozu denn ein sakra-
mentales Opfer ?

1 Hebr. 10, 14: «Christus una oblatione consummavit in sempiternum
sanctificatos. »

2 Hebr. 9, 23 : « Christus semel oblatus est ad exhaurienda peccata multorum, »



Mefopfer — Kreuzesopfer 11

Er antwortet : Eben um das Kreuzopfer, welches die wahre Opferung
Christi ist, sinnfdllig darzustellen und geheimmisvoll zu vergegenwirtigen
und so uns ein Denkmal seines Leidens zu geben, wodurch unser
Glaube und unsere Liebe zum Gekreuzigten stets wachgehalten werde.
So ist es der menschlichen Natur entsprechend. Sie ist so geartet, dal3
sie durch duBere, sinnfillige Zeichen an vergangene Tatsachen erinnert
werden muf3. Als Beleg bringt er den Ausspruch des hl. Ambrosius :
« Was tun denn wir ? Opfern wir nichi tiglich ? Ja, aber zur Evinnerung
an den Tod des Herrn.»1

Ferner ist es gebriauchlich, die sinnfilligen Zeichen vergangener
Tatsachen mit den gleichen Namen zu benennen wie diese. « In diesem
Sakramente haben wir aber ein gewisses Bild, das uns das Leiden Christi
vergegenwartigt. Deshalb wird die Feier dieses Sakramentes die Opferung
Christi genannt. »2 Doch wohl gemerkt, «wird so genannt». In Wirk-
lichkeit ist diese Feier ein wahres Opfer nur dadurch, daB es jene wahre
Opferung Christi auch enthdlt. Das erhellt aus dem folgenden, wo
St. Thomas sagt, dal auch die vorbildlichen Opfer des Alten Bundes
die Opferung Christi genannt werden kénnen, von welchen er (I1I 75, 1)
ausdriicklich gelehrt hat : Die Opfer des Alten Bundes enthielten jenes
wahre Opfer des Leidens Christi nur im Vorbilde,; das Opfer des Neuen
Bundes enthdlt es dagegen nicht blof in significatione vel in figura, sed
etiam tn rei veritate. Darum ist auch die Wirkung dieses Sakramentes
eine unvergleichlich héhere. Denn — so fihrt St. Thomas weiter —
es ist nicht bloB zur bestdndigen Erinnerung an den Kreuzestod Christi
eingesetzt, sondern auch damit wir durch dasselbe der Friichte des
Leidens Christi teilhaftig werden — participes efficimur. Also dieses
Sakrament ist die Wirkursache — causa efficiens — der Mitteilung
der Opferfriichte. Was ist aber nach St. Thomas « dieses Sakrament » ?
Es ist das Sakrament des Leidens Christi, welches jenes wahre Opfer
am Kreuze wahrhaft enthilt. Es besteht aus den duBeren Gestalten
von Brot und Wein und dem darin enthaltenen wahren Opfer Christs.
Dieses bewirkt, daB die Friichte des Kreuzes uns zugewendet werden.
Das erwidhnt der heilige Lehrer hier nicht mehr ausdriicklich ; er hat
es friher hinreichend getan ; hier redet er wom Zwecke des heiligen
MeBopfers. Es hat eine hohe Bedeutung und doch wird durch dasselbe

1 Ambros. in ep. ad Hebr. : « Quid ergo nos ? Nonne per singulos dies offeri-
mus ? sed ad recordationem mortis ejus. »

2 IIT 83, 1: «Celebratio hujus sacramenti est imago quaedam repraesen-
tativa passionis Christi, quae est vera immolatio ejus, » '



12 MeBopfer — Kreuzesopfer

das «semel oblatus est » des heiligen Apostels Paulus nicht im geringsten
geschmilert oder herabgesetzt, es bleibt in voller Wahrheit ; ja durch
das heilige MeBopfer erscheint es erst recht in seiner vollen Wirkkraft
fiir uns. Weil wir es sind, welche cum fide et devotione den dullern Ritus
dieses Sakramentes setzen, weil wi» die Konsekrationsworte sprechen —
freilich nur in der Kraft Christi —, weil f#ir uns dadurch das Opfer Christi
am Kreuze im heiligen Sakramente enthalten ist, konnen wir, mit
demselben vereinigt, den himmlischen Vater versthnen, wird das
Kreuzesopfer wirksam umser Opfer, die Versohnung Christi unsere Ver-
sohnung. Deshalb redet St. Thomas in diesem Artikel ausdriicklich nur
von dem, was wir bei der Feier dieses Sakramentes zu tun haben, was
wn uns bewirkt wird, nicht von dem, was Christus dabei tut. Die passive
Form «immolatur » bezeichnet unsere Handlung, was wir dem Heiland
gegeniiber tun ; er wird von uns geopfert, von ums dem himmlischen
Vater dargebracht, und doch ist es das Opfer Christi. Die Passiv-Form
des Ausdruckes «efficimur » bezeichnet, was in uns geschieht durch
das heilige Sakrament, daf3 Christus nichts Neues vollbringt, nicht von
neuem sich opfert; alles Neue vst in uns. So konnte man fiiglich sagen :
Wenn St. Thomas frigt, ob in diesem Sakramente Christus geopfert
werde, ist es dasselbe, als wenn er fragen wiirde, 0b und wie durch dieses
Sakrament das blutige Kreuzesopfer unser Opfer werde. Aber weil alles
unter den sakramentalen Gestalten von Brot und Wein sich vollzieht,
wird Christus von uns unblutiger Weise geopfert. Das heilige MeBopfer
ist das unblutige Opfer des Neuen Bundes, weil es das Sakrament des
blutigen Opfers ist. — Weil nun St. Thomas im besprochenen Artikel
den Zweck des heiligen MeBopfers behandelt, ist es nicht zu verwun-
dern, daB3 er von der wahrhaften Vergegenwartigung des Leidens Christi
im heiligen Sakramente nicht ausdriicklich redet. Er erwihnt ja auch mit
keiner Silbe die wirkliche Gegenwart des Leibes und Blutes in diesem
Sakramente und doch gehort dieselbe zum Wesen des heiligen MeQ3-
opfers. Darf man nun aus dem Schweigen dariiber schlieBen, er habe
itberhaupt die wirkliche Gegenwart Christi in diesem Sakramente nicht
gelehrt ? Ebensowenig darf man den Schlul} ziehen : Also hat er die wirk-
liche Vergegenwirtigung des Leidens Christi abgelehnt. Fiir den Zweck,
den er an dieser Stelle verfolgt, war eine weitere Erwidhnung davon gar
nicht nétig. Das Notwendige ist ja enthalten in dem Ausdrucke : per hoc
sacramentum. Wie schon mehrmals erwahnt, versteht er darunter sacra-
mentum dominicae passionis continens illud verum sacrificium crucis.
Durch «dieses Sakrament » wird der genannte doppelte Zweck erreicht,



Megopfer — Kreuzesopfer 13

Wenn man dem hl. Thomas unterschiebt, er habe nur die bildhafte
Darstellung des Kreuzesopfers und die Mitteilung der Friichte des-
selben gelehrt, so ist gar nicht einzusehen, wie er dieses Sakrament
von den ibrigen Sakramenten unterscheidet ; denn auch durch diese
wird das Leiden Christi « bezeichnet » und die Frucht des Leidens
mitgeteilt. Nun aber lehrt er bestindig, dal die Eucharistie vorziiglich
dadurch sich von den iibrigen Sakramenten unterscheidet, da3 sie den
Urheber der Gnade und die causa sanctificationis nostrae — quae est
passio Christt — wahrhaft und wirklich enthdlt, die ubrigen Sakramente
aber nur die virtus passionmrs Christi. _

Es wiirde auch geradezu unverstindlich sein, wie denn das heilige
MeBopfer tiberhaupt ein wahres und eigentliches Opfer ist. Denn auch
das Bild des Gekreuzigten (ein Kruzifix) ist die bildhafte Darstellung
des Kreuzesopfers, aber deshalb noch kein wahres Opfer. Wenn man
sagt, die bildhafte Darstellung durch die getrennten Gestalten von
Brot und Wein vermittle die Friichte des Kreuzesopfers, so ist das
die Wirkung des Opfers. Diese gehoért aber nicht zum Wesen der
Ursache, sondern setzt sie voraus. Wo wire also die Ursache ? Das
haben jene Theologen, welche den hl. Thomas so oberflachlich verstehen,
denn auch wohl gefiihlt. Darum gehen sie auf die Suche nach einem
besonderen Opferakt im heiligen Mefopfer. Denn ohne wahren Opferakt
kann kein wahres Opfer bestehen. Sie suchen und finden nichts als
alle moglichen und unméglichen Vermutungen, die niemanden befrie-
digen. Es gibt eben keinen andern Opferakt und braucht keinen andern
als den Opferakt Christi am Kreuze, auch nicht, um die Frucht seines
Leidens uns zuzuwenden. Durch die Feier der heiligen MeBopfers wenden
wir uns per fidem et devotionem hin zu Christi Opfer auf Golgotha
und dann beginnt dasselbe, im Sakramente geheimnisvoll enthalten,
seine Wirkung in uns, ohne in sich die geringste Verinderung zu
erfahren. Gerade das ist durch die Passiv-Form «immolatur» aus-
gedriickt.

4. Wenn wir diese Lehre des hl. Thomas vergleichen mit dem
Tridentinum, so finden wir eine geradezu iiberraschende Uberein-
stimmung. Sess. XXII, cap. 1, erklirt das Konzil zuerst den Zweck des
heiligen Mefopfers und sagt — ganz wie St. Thomas —: es ist ein-
gesetzt worden, damit die Kirche ein sichtbares Opfer habe, wie es der
menschlichen Natur entsprechend ist, wodurch das eimnmalige blutige
Opfer am Kreuze vergegenwartigt und der Kirche ein bestindiges
Denkmal desselben gegeben wiirde, und dann auch, damit die Kraft



14 MeBopfer — Krauzesopter

des Kreuzesopfers zur Versshnung mit Gott und zur Vergebung der
taglichen Siinden uns zugewendet wiirde. «Christus setzte ein neues
Osterlamm (Pascha) ein, nidmlich sich selbst, von der Kirche durch
die Priester unter sichtbaren Zeichen zu opfern. » ! |

Im cap. 2 wird das Verhiltnis dieses gottlichen Opfers, das in
der heiligen Messe dargebracht wird, zum Kreuzesopfer, also das Wesen
des heiligen Mefopfers dargelegt. « Jener selbe Christus ist darin
enthalten und wird unblutiger Weise geopfert, der sich eimmal auf dem
Altare des Kreuzes blutiger Weise geopfert hat. » 2

Also iener selbe Christus ist darin enthalten, der sich einmal am
Kreuze geopfert hat, genau wie St. Thomas, der lehrt, daB das heilige
MeBopfer das Sakrament des Leidens Christi ist, in welchem « Christus
passus » oder «illud verum sacrificium crucis » enthalten ist, nicht blof3
wie in einem Zeichen, sondern auch in Wahrheit. Was St. Thomas
in seiner Art kurz ausdriickt mit dem Partizip : « Christus passus »,
sagt das Tridentinum mit dem Relativsatze : « qus in ara crucis cruente
se obtulit », und was St. Thomas wieder kurz lehrt mit den Worten :
« continetur illud verum sacrificium crucis », dasselbe sagt das Tridentinum
mit den Worten : « Una eademque hostia, idem nunc offerens sacer-
dotum ministerio, qui seipsum tunc in cruce obtulit » (Sess. XXII,
cap. 2). Ein und dieselbe Opfergabe, derselbe Opfernde damals am Kreuze
und jetzt im heiligen MeBopfer, also auch numerisch dasselbe Opfer wie
das Opfer am Kreuze, genau wie St. Thomas. Zu einem Opfer gehort
ja eine Opfergabe und ein Opfernder ; da nun am Kreuze und in der
heiligen Messe beides numerisch dasselbe ist, muBl auch das Opfer
ein und dasselbe sein. Das Tridentinum gebraucht mit groBBer Weisheit
den Ausdruck : «derselbe Opfernde », nicht blo3 derselbe Opferpriester.
Dieser letztere Ausdruck hitte zu MiBverstindnissen AnlaB geben
konnen. «Derselbe Opfernde » ; das Tridentinum driickt also seinen
Gedanken aus mit einem Tadtigkeitsworte. « Offerens», das ist doch
einer, der wirklich (actu) ein Opfer darbringt, einem Opferakt set:t.
Wenn daher damals am Kreuze und jefzt im heiligen Sakramente der-
selbe « Opfernde » war und ist, dann wird damit auch bestimmt derselbe
Opferakt Christi ausgedriickt. Aber etwas ist doch verschieden : « sola
ratione offerendi diversa », am Kreuze hat Christus sick blutig geopfert,

1 Trident. XXII. cap. 1: «Christus instituit novum Pascha, se ipsum ab
ecclesia per sacerdotes sub signis visibilibus immolandum. »

2 ibid. cap. 2: «Idem ille Christus continetur et incruente immolatur, qui
in ara crucis semel se ipsum cruente obtulit. »



MeBopfer — Kreuzesopfer 15

in der heiligen Messe wird er unblutig geopfert. DaB damit nicht etwa
eine Verschiedenheit des Opferaktes gemeint ist, sagt schon die passive
Form des Ausdruckes : «incruente immolatur ». Da ist nicht die Rede
vom Opferakte Christi, als ob das Tridentinum einen blutigen Opferakt
Christi am Kreuze und einen unblutigen im Sakramente unterschiede.
Mit nichten ! « Incruente immolatur » driickt den Opferakt der Kirche,
unsern Opferakt aus. Wir opfern Christus in der heiligen Messe dem
himmlischen Vater auf, von uns wird er geopfert. Weil wir dies voll-
ziehen durch den &uBern sakramentalen Ritus, vor allem durch die
Konsekrationsworte, ohne daB wir Blut vergieBen, deswegen heilit es :
«incruente immolatur », im Gegensatze zum « cruente se obtulit ». Das
Kreuzesopfer ist von Christus, unserm Haupte, allesn dargebracht worden ;
in der heiligen Messe opfern wir unter den Gestalten von Brot und Wein
dasselbe Opfer mit thm. Also wieder ganz genau wie St. Thomas, der
gefragt hat : « Ob in diesem Sakramente Christus geopfert werde ? »

Der eine und einzige Opferakt Christi ist genannt mit den Worten :
« Idem offerens » oder was dasselbe ist : « Idem ille Christus continetur
qui in ara crucis se obtulit. » Nur die Weise zu opfern ist verschieden :
Das bezieht sich nicht blo3 darauf, daB am Kreuze das Opfer dullerlich
sichtbar war, in der heiligen Messe unsichtbar, verhiillt ist, sondern
auch darauf, daB3 das blutige Opfer die causa universalis salutis nostrae
geworden ist, welche in der heiligen Messe uns zugewendet wird, zu
der wir uns per fidem et devotionem hinwenden, also nicht bloB auf
das cruente und incruente, sondern auch auf das «se obtulit » und das
« immolatur ».

So ist nach St. Thomas, der durch die unfehlbare Lehre des Triden-
tinums eine wunderbare Bestitigung gefunden hat, das heilige Mef-
opfer einfach das Sakrament des Kreuzesopfers, wodurch dieses wunser
Versohnungsopfer wird.

5. Aber ist es nicht gerade St. Thomas, der in der Eucharistie
das Opfer und das Sakrament scharf unterscheidet ? Wie kann denn
das heilige MeBopfer das Sakrament des Kreuzesopfers genannt werden ?
III 79, 5 schreibt der heilige Lehrer wortlich : « Dieses Sakrament ist
zugleich Opfer und Sakrament. Den Charakter des Opfers hat es,
insofern es dargebracht wird, den Charakter des Sakramentes, insofern
es empfangen wird. »!

1 III 79, 5: «Hoc sacramentum. simul est sacrificium et sacramentum.
Sed rationem sacrificii habet, inquantum offertur ; rationem autem sacramenti,
inquantum sumitur. »



16 MeBopfer — Kreuzesopfer

Aber hat sich der hl. Thomas in diesem Texte nicht selber erklart ?
Dieses Sakrament ist ein Opfer. — Gut! Also kann man nach allen
Regeln der Logik den Satz umkehren und sagen : « Dieses Opfer ist ein
Sakrament. » Uberdies ist im Vorausgehenden ofters erklirt worden,
was St. Thomas unter dem Ausdrucke «dieses Sakrament» versteht.
Es ist das Sakrament des Leidens Christi, welches (unter den Gestalten
von Brot und Wein) jenes wahre Opfer des Kreuzes wirklich enthalt.
Im obigen Texte will er dieses Sakrvament den iibrigen Sakramenten
gegeniiberstellen. In einem Pumkte kommt es mit den andern iiberein,
in einem Punkte ist es von ihnen verschieden. Insofern es empfangen
wird (also eine Seelenspeise ist), ist es den andern gleich ; denn alle
iibrigen Sakramente werden «empfangen ». Wegen dieser Uberein-
stimmung wird die Eucharistie Sakrament genannt. Insofern aber
dieses Sakrament dargebracht wird, ist es von den tibrigen verschieden ;
es wird Opfer genannt. Die Eucharistie hat also einen doppelten
Charakter, des Opfers und der Seelenspeise. Aber beides gehort zum
Wesen dieses Sakramentes. Es ist ein sakramentales Opfer und eine
sakramentale Seelenspeise. Ja es ist sogar zuerst (natura prius) Opfer
und dann Speise. Dieses Sakrament ist eben ein sakramentales Speise-
opfer, es ist die mincha pura, oblatio munda, das reine Speiseopfer,
das der Prophet Malachias vorher verkiindet hat (Malach. 1, 11). Der
Opfercharakter gehort deshalb gerade so gut zum eigentlichen, innersten
Wesen der Eucharistie wie der Speisecharakter.

Aber dennoch ist sie nur ein Sakrament, nicht etwa zwei Sakramente.
St. Thomas III 73, 2: « Eines hei3t nicht bloB das, was unteilbar,
sondern auch das, was vollkommen ist. Ein Vollkommenes haben
wir dann, wenn zu seiner Vollstandigkeit alles vorhanden ist, was fiir
seinen Zweck nétig ist. »' Wohl deshalb nennt der heilige Lehrer die
Eucharistie das sacramentum perfectum passionis Christi. Sie ist also
ein Sakrament, deswegen, weil die Opfergabe wesentlich auf die Seelen-
speise hingeordnet ist; diese ist wesentlich Opferspeise. Diese Einheit
des Sakramentes erhellt daraus, daBl es ein und dieselbe Materie, ein
und dieselbe Form hat. Durch dieselbe Verwandlung des Brotes und
Weines wird das Opfer dargebracht und zur Seelenspeise erhoben.
Dem Doppelcharakter entsprechend ist die innere Wirkung eine doppelte,

1 11T 73, 2: « Unum dicitur non solum indivisibile, sed etiam quod est
perfectum. Est autem unum perfectione, ad cujus integritatem concurrunt
omnia, quae requiruntur ad finem ejus. »



Mefiopfer — Kreuzesopfer 17

welche aber durch dieselbe Materie und Form bezeichnet wird ; die
Opferwirkung besonders durch die Form, die Speisewirkung mehr durch
die Materie. Aber auch diese beiden Wirkungen sind aufeinander Ain-
geordnet. Als Opfer bewirkt es wunsere Versohnung mit Gott ; dadurch
wird Gott bereit, uns die Gnade der Reue iiber die Siinden und so die
Verzeihung derselben zu schenken. Als Seelenspeise bewirkt es unsere
innigste Gnadenvereinigung mit Christus und dadurch die Bewahrung
und Vermehrung der Kindschaft Gottes. Bevor aber die Heiligung
der Seele bewirkt werden kann, mul3 der Siinder zuerst Gott versohnen.
Ein und dasselbe Sakrament bewirkt nun diese Verséhnung mit Gott,
insofern es zuerst als Opfer dargebracht wird, und dann die Heiligung
der Seele zum ewigen Leben, insofern es als Seelenspeise genossen
wird. Wegen dieser Hinordnung ist trotz des Doppelcharakters die
Eucharistie nur ein Sakrament. Wenn wir daher die heilige Kommunion
empfangen, so genieBen wir eine Opferspeise, den zuerst geopferten
Leib, das zuerst geopferte Blut Christi. Das ist so wahr, daB der
hl. Thomas sagt : « Der Priester mul3 zuerst vom Opfer geniellen — er
meint den Opferleib Christi — und dann dem Volke «das Opfer »
austeilen. » !

6. Nach all dem, was bisher nach St. Thomas iiber das Wesen
des heiligen MeBopfers gesagt worden ist, wird mancher fragen : Ja,
wie ist denn mdoglich, da in diesem Sakramente das wahre Opfer
Christi am Kreuze, das lingst vergangene Opfer, wahrhaft enthalten,
also auch geheimnisvoll gegenwdrtig ist ? Besteht nicht ein Widerspruch
darin, dall etwas Vergangenes zugleich auch gegenwirtig ist ?

Gewil}, der Phantasie und dem natiirlichen Verstande scheint es
so, ist es aber nicht dem durch Gottes Offenbarung erleuchteten
Verstande. Der Widerspruch ist nur scheinbar.

(Fortsetzung folgt.)

1 TIT 82, 4 : « Per hoc quod sacrificium populo dispensat sacerdos, ostendit
se esse dispensatorem divinorum, quorum ipse primo debet esse particeps. ...
Per hoc autem fit particeps quod de sacrifiicio sumit. »

Divus Thomas. 2



	Messopfer - Kreuzesopfer

