
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1930)

Artikel: Messopfer - Kreuzesopfer

Autor: Rohner, Gebhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meßopfer — Kreuzesopfer.
Von Dr. Gebhard RÖHN ER, Domkapitular in St. Gallen.

Gegen die Ausführungen in « Meßapplikation » (Sonderabdruck aus
<( Divus Thomas » 1924 und 1925) sind wieder von zwei Seiten Einwürfe
erhoben worden, welche im Interesse der Wahrheit einer Antwort rufen.

Unter anderem wurde der Ausdruck beanstandet : « Das heilige
Meßopfer ist einfach das Sakrament des Kreuzesopfers » (S. 5), und
damit das Verhältnis des heiligen Meßopfers zum Kreuzesopfer, wie es

in « Meßapplikation » dargestellt ist ; es sei dies alles der Lehre des

hl. Thomas zuwider.
Ferner wurde versucht, die Lehre, daß « das heilige Meßopfer

ein und dasselbe Opfer ist wie das Kreuzesopfer », mit philosophischen
und theologischen Gründen zu widerlegen.

Im folgenden soll zuerst die Lehre des hl. Thomas über das Wesen
des heiligen Meßopfers vorgelegt und dadurch näher und ausführlicher
erklärt werden, was in « Meßapplikation » nur kurz erwähnt wurde.
Im Anschlüsse daran wird die Antwort auf die Einwürfe folgen.
Wiederholungen sind dabei unvermeidlich, was die geneigten Leser gütig
entschuldigen mögen.

I.

Das Wesen des heiligen Meßopfers.

I. Es ist schon manchem aufgefallen, daß St. Thomas und die alten

Theologen wie auch die heiligen Väter verhältnismäßig wenig über das

heilige Meßopfer geschrieben haben. Sie hielten es nicht für nötig.
Bei ihnen galt es als ausgemacht : « Das Leiden und Sterben Christi
am Kreuze war das wahre und große und allgemeine Versöhnungsopfer,
wodurch die ganze Welt mit Gott versöhnt wurde. Das heilige
Meßopfer ist aber das geheimnisvolle Andenken an dasselbe (memoriale
passionis Domini). Also ist auch das heilige Meßopfer ein wahres

Versöhnungsopfer. » Ein Erklärer des hl. Thomas, Capponi a Porrecta,
sagt z. B. in der Erklärung von III 48, 3 : « Ob das Leiden Christi



4 Meßopfer v- Kreu^esopier

unser Heil bewirkt habe per modum sacrificii », kurz und bündig :

Es kommt auf dasselbe hinaus, zu beweisen, daß die heilige Messe

und daß das Leiden Christi ein Opfer sei. Es ist daher von entscheidender

Bedeutung, zu wissen, was die kirchliche Tradition unter jenem
Ausdrucke (memoriale passionis Domini) verstanden hat. Der hl. Thomas
darf wohl in diesem Punkte als der maßgebendste Vertreter und Zeuge
der ganzen Überlieferung angesehen werden, weil er ja allgemein als

« doctor eucharisticus » verehrt wird. Seine Lehre ist deshalb von
allergrößter Bedeutung. Was lehrt er nun über das Wesen des heiligen

Meßopfers
a) In III 75, i erörtert St. Thomas ex professo, wie das Opfer

des Neuen Bundes verschieden sei von den Opfern des Alten Bundes.

Er stellt die Frage : « Ob in diesem Sakramente der Leib Christi wahrhaft

gegenwärtig sei. » Er antwortet : « Daß der wahre Leib und das

wahre Blut Christi in diesem Sakramente gegenwärtig ist, kann weder
durch die Sinne noch durch den natürlichen Verstand erkannt werden,
sondern einzig durch den Glauben, der sich auf die Auktorität Gottes
stützt. Das aber ist mit göttlicher Weisheit geschehen. Es entspricht
erstens einmal der Vollkommenheit des Neuen Bundes. Denn die Opfer
des Alten Bundes enthielten jenes wahre Opfer des Leidens Christi nur
im Vorbilde. Deshalb war es nötig, daß das Opfer des Neuen

Bundes, das von Christus eingesetzt ist, etwas mehr habe, daß es nämlich
Christus selbst, den gelitten habenden (Christum passum) — man verzeihe
den barbarisch klingenden Ausdruck ; er soll Mißverständnisse verhüten
— enthalte, nicht bloß wie in einem Zeichen oder in einem Vorbilde,
sondern in Wahrheit und Wirklichkeit. »1

b) In derselben Weise redet St. Thomas III 73, 5, wo er die Frage
stellt, ob die Einsetzung dieses Sakramentes mit entsprechender Weisheit
(convenient) geschehen sei. Er antwortet, ja. Erstens im Hinblick auf
das, was in diesem Sakramente enthalten ist ; denn Christus selber ist
in demselben enthalten. Zweitens, weil ohne Glauben an das Leiden

1 III 75, 1 : « Respondeo dicendum, quod verum corpus Christi et sanguinem
esse in hoc sacramento, neque sensu neque intellectu deprehendi potest, sed sola
fide, quae auctoritati divinae innititur. Hoc autem conveniens est primo
quidem perfectioni novae legis. Sacrificia enim veteris legis illud verum sacrificium
passionis Christi continebant solum in figura. Et ideo oportuit, ut aliquid
plus haberet sacrificium novae legis a Christo institutum, ut scilicet contineret
ipsum Christum passum non solum in significatione vel figura, sed etiam in rei
veritate. »



MeÊopfer — Kreuzesopfer 5

Christi niemals den Menschen Heil werden konnte. Deshalb mußte zu
allen Zeiten den Menschen ein Erinnerungszeichen an das Leiden des

Herrn (repraesentativum passionis dominicae) gegeben sein. Im Alten
Bunde war das vorzüglichste Zeichen davon das Osterlamm. Ihm
folgte im Neuen Bunde das Sakrament der Eucharistie, welches das

Erinnerungszeichen an das vergangene (geschehene) Leiden ist, wie

jenes an das zukünftige. Dann macht er sich den Einwurf : « Christus
ist das Haupt aller Menschen, auch derjenigen, die von Anfang der
Welt da waren ; also war es nicht weise, die Einsetzung dieses

Sakramentes bis zum letzten Abendmahle zu verschieben. » Er gibt
zur Antwort : « Die Eucharistie ist das vollkommene Sakrament des

Leidens Christi, indem es Christus selber, den gelitten habenden (Christum
ipsum passum), enthält. Deshalb konnte es nicht eingesetzt werden, bevor

Christus Mensch geworden war. » 1

c) III 73, 6 fragt St. Thomas, ob das Osterlamm das vorzüglichste
Vorbild dieses Sakramentes gewesen sei. Er antwortet : « In bezug auf
Christus, den gelitten habenden (Christum passum), der in diesem Sakramente

enthalten ist, waren alle Opfer des Alten Bundes dessen Vorbilder. » 2

d) III 73, 3 ad 3 vergleicht St. Thomas die Eucharistie mit der
heiligen Taufe und sagt, auch die Taufe ist das Sakrament des Leidens
Christi. Ja, aber nur insofern, als in der Taufe der Mensch durch die

Kraft des Leidens Christi wiedergeboren wird ; die Eucharistie dagegen ist
« das Sakrament des Leidens des Herrn, weil dadurch der Mensch mit
Christus, dem gelitten habenden (Christum passum), vereinigt wird ». 3

e) III 78, 3 erklärt St. Thomas auführlich die Konsekrationsworte

des heiligen Blutes und nennt es die richtigere Meinung, welche

sagt, daß alle Worte zur Substanz der Form gehören. Denn —- so

lehrt er — durch die Worte : « welches für Euch vergossen wird usw.,
ist die Kraft des Blutes bezeichnet, das im Leiden vergossen wurde; dieses

Leiden wirkt in diesem Sakramente. » 4

In der Antwort auf den siebenten Einwurf sagt er : « Das Blut,

1 III 73, 5 ad 2 : « Eucharistia est sacramentum perfectum dominicae
passionis, tamquam continens ipsum Christum passum ; ideo non potuit institui
ante incarnationem. »

2 III 73, 6 : « Quantum ad ipsum Christum passum, qui continetur in hoc

sacramento, figurae ejus fuerunt omnia sacrificia veteris Testamenti. »

3 III 73, 3 ad 3 : « Eucharistia est sacramentum passionis Christi, prout
homo perficitur in unione ad Christum passum. »

4 III 78, 3 : « Per verba sequentia designatur virtus sanguinis efiusi it)
passione, quae operatur in hpç sacramento, »



6 Meßopfer — Kreuzesopfer

welches getrennt vom Leibe konsekriert wird, vergegenwärtigt
ausdrücklicher das Leiden Christi ; deshalb geschieht bei der Konsekration
des Blutes Erwähnung vom Leiden Christi und der Frucht desselben und
nicht bei der Konsekration des Leibes. »1

So enthält also die Eucharistie jenes wahre Opfer des Leidens Christi
am Kreuze, enthält Christus selber, den gelitten habenden, und zwar nicht
bloß wie in einem Zeichen und in einem Vorbilde, wie die Opfer des Alten
Bundes, sondern auch in Wahrheit und Wirklichkeit, enthält nicht bloß

die Frucht des Leidens Christi, sondern auch das Leiden selber, enthält

nicht bloß die Kraft des Leidens Christi, wie die übrigen Sakramente,
sondern Christus den gelitten habenden selbst.

Nach III 35, x ist aber dem hl. Thomas der Ausdruck « Christus

ipse passus » gleichbedeutend mit « illud verum sacrificium passionis
Christi ». Somit ist nach dem heiligen Lehrer die kürzeste Definition
des heiligen Meßopfers diese : « Est sacramentum dominicae passionis
continens illud verum sacrificium passionis Christi in cruce », oder :

« sacramentum perfectum dominicae passionis continens ipsum Christum

passum, non solum in significatione vel figura sed etiam in rei veritate. »

Doch merke man wohl, St. Thomas redet immer vom vergangenen
Leiden Christi, von Christus, dem gelitten habenden (Christus passus),
von jenem wahren Opfer, das der Herr einmal dargebracht hat. Also das

in sich vergangene Leiden Christi ist in diesem Sakramente enthalten in
Wahrheit und Wirklichkeit. Die Opfer des Alten Bundes waren leere

Vorbilder, « elementa egena et infirma », wie St. Paulus sagt (Galat.
4, 9). Das Opfer des Neuen Bundes ist nicht bloß ein Bild oder eine

bildhafte Darstellung des Kreuzesopfers, sondern so ein Bild desselben,

daß es jenes wahre Opfer auch wirklich enthält. Es könnte daher

füglich auch genannt werden das vollkommene, lebendige Nachbild des

Kreuzesopfers.
Aus dem bisher Gesagten können wir nun erkennen, was St. Thomas

nach der kirchlichen Überlieferung unter dem Ausdrucke versteht :

<( Passio Christi repraesentata per hoc sacramentum. » Einmal versteht

er unter « diesem Sakramente » die getrennten Gestalten von Brot und

Wein, enthaltend den gelitten habenden oder enthaltend das wahre

Opfer Christi am Kreuze, also auch enthaltend den Opferakt Christi des

1 III 78, 3 ad 7 : « Sanguis seorsum consecratus a corpore expressius reprae-
sentat passionem Christi, et ideo potius in consecratione sanguinis fit mentio de

passione Christi et fruetu ipsius, quam in consecratione corporis. »



Meßopfer — Kreuzesopfer 7

Gekreuzigten. « Dieses Sakrament » wird hergestellt durch die Verwandlung

des Brotes und Weines und durch diese Verwandlung geschieht

die Vergegenwärtigung des vergangenen Leidens. 1 (III 8o, 12 ad 3.)
Ohne die Verwandlung haben wir noch keine repraesentatio dominicae

passionis, sondern erst durch dieselbe. Der Ausdruck sagt daher
notwendig ein zweijaches : Einmal das vergangene Leiden Christi wird
in diesem Sakramente vergegenwärtigt wie in einem Zeichen, und
zweitens, es wird auch vergegenwärtigt in Wirklichkeit (in rei veritate).
Beides wird durch die Konsekration bewirkt, sowohl daß die heiligen
Gestalten ein Bild des Leidens Christi sind, als auch, daß die heiligen
Gestalten « Christum passum » enthalten. Manchmal erwähnt St. Thomas

nur das erste ausdrücklich, weil es Bezug hat auf das, was er erklären
will. Daraus darf man aber keineswegs entnehmen, er schließe das

zweite aus.
Mit der ganzen kirchlichen Überlieferung nennt St. Thomas dieses

Sakrament « memoriale passionis Christi, imago passionis ejus peractae,
signum commemorativum passionis praeteritae, memoria passionis

ejus « usw., um ja festzustellen, daß das vergangene Leiden Christi
uns vor Augen geführt wird. Die Erinnerung bezieht sich auf etwas

Vergangenes. Es darf ja nicht der Gedanke aufkommen, als ob das

Leiden Christi in sich wiederholt werde — es bleibt vergangen —, als

ob Christus in diesem Sakramente von neuem leide ; er hat einmal

gelitten, er ist einmal gestorben, er hat sich einmal geopfert. Das Dogma,
das der Hebräerbrief so scharf betont, wird durch jene Ausdrücke
immer wiederholt. Doçh dadurch wird nicht aufgehoben, daß dieses

Sakrament jenes Vergangene wirklich (in rei -veritate) enthalte und

geheimnisvoll vergegenwärtige.
In III 73, 4 sagt der heilige Lehrer : « Dieses Sakrament bezeichnet

ein dreifaches; zuerst etwas Vergangenes, indem es die Erinnerung an
das Leiden des Herrn ist, welches Leiden ein wahres Opfer war. » 2

Mit den letzten Worten will er hinweisen auf das, was er bald nachher

lehrte, daß dieses Sakrament jenes wahre Opfer des Leidens Christi
wahrhaft enthalte. Und wenn er III 60, 3 von allen Sakramenten

1 III 80, 12 ad 3 : « Repraesentatio passionis dominicae (peractae) agitur
in ipsa consecratione hujus sacramenti, in qua non debet corpus sine sanguine
consecrari. »

2 III 73, 4 : « Hoc sacramentum habet triplicem significationem : Unam
quidem respectu praeteriti, in quantum est sc. commemorativum dpminiçaç
passionis, quae luit verum sacrificium. ...»



8 Meßopfer — K.reuzesopfer

sagt : « Ein eigentliches Sakrament wird das genannt, was bestimmt ist,
unsere Heiligung zu bezeichnen. Dabei können wir ein dreifaches

erwägen, zuerst die Ursache unserer Heiligung, welche da ist das Leiden
Christi » \ so wissen wir aus St. Thomas, daß in diesem Sakramente
die Ursache unserer Heiligung — also das Leiden Christi — enthalten

ist, nicht bloß wie in einem Zeichen, sondern in Wirklichkeit. Ja, er
warnt sogar ausdrücklich davor, zu meinen, wenn der Leib Christi
im Sakramente zugegen ist, so sei er da nur wie in einem Zeichen, indem

er sagt : Der Leib Christi ist auf verschiedenen Altären, nicht als an
verschiedenen Orten, sondern als im Sakramente, was nicht etwa so

zu verstehen ist, als wäre er dort nur wie in einem Zeichen, obwohl
das Sakrament « in genere signi » ist, sondern der Leib Christi ist
dort, wie es schon erklärt worden » 2, nämlich das Opfer des Neuen

Bundes enthält Christus, den gelitten habenden (Christum passum)
in Wahrheit.

Ferner sei noch hingewiesen auf den oft zitierten Text des hl. Thomas

III 79, 2 : « Durch dieses heilige Sakrament wird das Leiden Christi
vergegenwärtigt und deshalb bringt es in den einzelnen Menschen

dieselbe Wirkung hervor, welche es in der Welt bewirkt hat. » 3 Diese

Schlußfolgerung wäre nun ganz und gar unstatthaft, wenn die

Vergegenwärtigung des Leidens nur eine bildhafte Darstellung desselben

ist. Mit gleichem Rechte könnte dasselbe aus der Verehrung eines

Kruzifixes geschlossen werden. Weil aber nach St. Thomas « dieses

Sakrament » die äußeren sichtbaren Gestalten von Brot und Wein sind,
enthaltend das wahre Opfer des Leidens Christi, deshalb und nur deshalb

ist^die Schlußfolgerung richtig.
2. Damit ist auch schon die weitere Wahrheit berührt, welche für

das Wesen des hl. Meßopfers entscheidend ist, nämlich die
Vergegenwärtigung des vergangenen Leidens Christi geschieht unsertwegen.
St. Thomas III 83, 2 ad 1 : « In diesem Sakramente wird das Leiden

1 III 60, 3 : « Sacramentum proprie dicitur, quod ordinatur ad signifi-
candum nostram sanctificationem, in qua possunt tria considerari, videl. ipsa
causa sanctificationis nostrae, quae est passio Christi. ...»

2 III 75, 1 ad 3 : « Corpus Christi est in diversis altaribus, non sicut in diversis
locis, sed sicut in sacramento ; per quod non intelligimus, quod Christus sit ibi
solum sicut in signo, licet sacramentum sit in genere signi, sed intelligimus, corpus
Christi hic esse sicut dictum est (in corp. art.). »

3 III 79, 2 : « Per hoc sacramentum repraesentatur passio Christi et ideo
effectum quem passio Christi fecit in mundo, hoc sacramentum facit in homine. »



Meßopfer — Kreuzesopfer 9

Christi gefeiert, damit dessen Wirkung den Gläubigen zugewendet werde. » 1

III 78, 3 : « Das Leiden Christi wirkt in diesem Sakramente. »2

Damit ist ja nur ausgedrückt, was die Konsekrationsworte erklären :

« Der für Euch hingegeben wird ; das für Euch vergossen wird. » Am
Kreuze hat das Leiden Christi « per modum sufficientiae » für die ganze
Welt gewirkt, ist also zur Allgemeinursache unseres Heiles geworden.
In diesem Sakramente wirkt dasselbe Leiden Christi « per modum effi-

cientiae » in den einzelnen Menschen, denen das Sakrament vom Priester

zugewendet wird. Also dieselbe Wirkung, weil dieselbe Ursache; am
Kreuze sichtbar, hier unsichtbar, weil sakramental, aber nichtsdestoweniger

wahrhaft und wirklich. Was hat nun das Leiden Christi am
Kreuze gewirkt? Die Versöhnung der ganzen Welt mit Gott. «Er ist
die Versöhnung für die Sünden der ganzen Welt. »3 Also dieselbe

Versöhnung mit Gott will « Christus passus contentus sub speciebus

panis et vini » in uns bewirken, oder durch dieses Sakrament soll die

Versöhnung am Kreuze unsere Versöhnung werden. Das heilige
Meßopfer ist unser Versöhnungsopfer dadurch, daß das Kreuzesopfer uns

zugewendet wird. Daher muß die oben gegebene Definition vom heiligen
Meßopfer erweitert werden : Est sacramentum perfectum dominicae

passionis, continens illud verum sacrificium crucis, ut in nobis operans

propitiationem cum Deo.

3. Aber noch mehr
St. Thomas sagt III 80, 10 ad 2 : « In diesem Sakramente wird

uns das Denkmal des Leidens Christi gegeben in Form einer Speise. » 4

Weiter III 81, 3 ad 1 : « Das Kreuz hat das Fleisch Christi zur Seelenspeise

geeignet gemacht, weil dieses Sakrament das Leiden Christi vergegenwärtigt

» 5, d. h. weil dieses Sakrament unter den Gestalten von Brot
und Wein das Leiden Christi darstellt und wahrhaft enthält, deshalb

ist das gekreuzigte Fleisch des Herrn geeignet worden, die Seelenspeise

zu sein. Das geschieht aber durch die Konsekration. Durch dieselbe

wird der Leib Christi geheimnisvoll geopfert und zur Seelenspeise.
Zum Wesen des heiligen Meßopfers gehört darum, daß Christi Leib

1 III 83, 2 ad 1 : « In hoc sacramento recolitur passio Christi, secundum
quod effectus ejus ad fideles derivatur. »

2 III 78, 3 : « Passio Christi, quae operatur in hoc sacramento. »

3 I. Joh. 2, 2 : « Ipse est propitiatio pro pecoatis totius mundi. »

4 III 80, 10 ad 2 : « In hoc sacramento traditur nobis memoriale passionis
Christi per modum eibi, qui quotidie sumitur. »

5 III 81, 3 ad 1 : « Crux fecit carnem Christi aptam manducationi, in
quantum hoc sacramentum repraesentat passionem Christi, »



IO Meßopfer — Kreuzesopfer

und Blut im heiligen Sakramente geopfert wird und den Charakter der

Speise bekommt. Nicht der Empfang der Opferspeise gehört zum Wesen
des heiligen Meßopfers, wohl aber, daß der Leib Christi geeignet wird,
Seelenspeise zu sein — apta manducationi. Somit muß auch dieses

Element in der Definition des heiligen Meßopfers enthalten sein. Sie

wird also folgendermaßen lauten : « Est sacramentnm perfectum dominicae
passionis, continens illud verum sacrificium crucis in rei veritate, ut in
nobis operans propitiationem cum Deo et factum cibum viatorum. » Das
ist das Wesen des heiligen Meßopfers.

3. Aber merkwürdig Nach alledem fragt St. Thomas doch
noch ganz am Schlüsse seiner Abhandlung über die Eucharistie, in
der letzten Quaestio III 83, ob Christus in diesem Sakramente geopfert
werde Auf den ersten Blick ist es befremdend und auffallend. Doch
in Wirklichkeit ist es mit großer Weisheit geschehen ; denn da fragt
St. Thomas nicht mehr nach dem Wesen des heiligen Meßopfers, sondern
nach dem Zwecke desselben. Der Titel, den er dieser Quaestio gegeben,
führt darauf : « De ritu hujus sacramenti, über die äußere Feier dieses

Sakramentes. » In der Tat erklärt er ganz ausführlich die Zeremonien
und Umstände bei der Feier der heiligen Messe. An die Spitze dieser

Ausführungen stellt er nun den Artikel mit der Frage : « Ob in diesem

Sakramente Christus geopfert werde. » Er frägt nicht etwa, ob dieses

Sakrament überhaupt ein Opfer sei, ob Christus in demselben sich

opfere. Die Einwürfe, die er sich macht, sagen deutlich, was ihn

beschäftigt, nämlich die Frage : Wozu denn ein solches Opfer Sagt
nicht St. Paulus : « Durch ein Opfer hat Christus die Geheiligten zur
ewigen Vollendung gebracht. »1 « Einmal ist Christus geopfert worden

zur Tilgung der Sünden vieler. » 2 Wozu also noch das Meßopfer Den
Zweck desselben will er also erörtern, und damit hat er die späteren
Einwürfe der Protestanten schon vorausgenommen, um sie zu widerlegen.

Er antwortet zuerst mit dem Ausspruche des hl. Augustinus :

« Gewiß ist Christus einmal in sich geopfert worden und dennoch wird
er täglich im Sakramente geopfert. » Das einmalige Opfer am Kreuze

schließt also das tägliche Opfer im heiligen Sakramente nicht aus. Das

letztere ist das Sakrament des ersteren. Doch wozu denn ein
sakramentales Opfer

1 Hebr. 10, 14: «Christus una oblatione consummavit in sempiternum
sanctiiicatos. »

2 Hebr. 9, 23 : « Christus sernel oblatus est ad exhaurienda peccata multorum, »



Meßopfer — Kreuzesopfer II
Er antwortet : Eben um das Kreuzopfer, welches die wahre Opferung

Christi ist, sinnfällig darzustellen und geheimnisvoll zu vergegenwärtigen
und so uns ein Denkmal seines Leidens zu geben, wodurch unser
Glaube und unsere Liebe zum Gekreuzigten stets wachgehalten werde.
So ist es der menschlichen Natur entsprechend. Sie ist so geartet, daß

sie durch äußere, sinnfällige Zeichen an vergangene Tatsachen erinnert
werden muß. Als Beleg bringt er den Ausspruch des hl. Ambrosius :

« Was tun denn wir Opfern wir nicht täglich Ja, aber zur Erinnerung
an den Tod des Herrn. » 1

Ferner ist es gebräuchlich, die sinnfälligen Zeichen vergangener
Tatsachen mit den gleichen Namen zu benennen wie diese. « In diesem

Sakramente haben wir aber ein gewisses Bild, das uns das Leiden Christi
vergegenwärtigt. Deshalb wird die Feier dieses Sakramentes die Opferung
Christi genannt. »2 Doch wohl gemerkt, « wird so genannt ». In
Wirklichkeit ist diese Feier ein wahres Opfer nur dadurch, daß es jene wahre

Opferung Christi auch enthält. Das erhellt aus dem folgenden, wo
St. Thomas sagt, daß auch die vorbildlichen Opfer des Alten Bundes
die Opferung Christi genannt werden können, von welchen er (III 75, 1)

ausdrücklich gelehrt hat : Die Opfer des Alten Bundes enthielten jenes
wahre Opfer des Leidens Christi nur im Vorbilde; das Opfer des Neuen
Bundes enthält es dagegen nicht bloß in significatione vel in figura, sed

etiam in rei veritate. Darum ist auch die Wirkung dieses Sakramentes
eine unvergleichlich höhere. Denn — so fährt St. Thomas weiter —
es ist nicht bloß zur beständigen Erinnerung an den Kreuzestod Christi
eingesetzt, sondern auch damit wir durch dasselbe der Früchte des

Leidens Christi teilhaftig werden —• participes efficimur. Also dieses

Sakrament ist die Wirkursache — causa efficiens — der Mitteilung
der Opferfrüchte. Was ist aber nach St. Thomas « dieses Sakrament »

Es ist das Sakrament des Leidens Christi, welches jenes wahre Opfer
am Kreuze wahrhaft enthält. Es besteht aus den äußeren Gestalten

von Brot und Wein und dem darin enthaltenen wahren Opfer Christi.
Dieses bewirkt, daß die Früchte des Kreuzes uns zugewendet werden.
Das erwähnt der heilige Lehrer hier nicht mehr ausdrücklich ; er hat
es früher hinreichend getan ; hier redet er vom Zwecke des heiligen
Meßopfers. Es hat eine hohe Bedeutung und doch wird durch dasselbe

1 Ambros. in ep. ad Hebr. : « Quid ergo nos Nonne per singulos dies offeri-
mus sed ad recordationem mortis ejus. »

2 III 83, 1 : « Célébra tio hu jus sacramenti est imago quaedam repraesen-
tativa passionis Christi, quae est vera immolatio ejus, »



12 Meßopfer — Kreuzesopfer

das « semel oblatus est » des heiligen Apostels Paulus nicht im geringsten
geschmälert oder herabgesetzt, es bleibt in voller Wahrheit ; ja durch
das heilige Meßopfer erscheint es erst recht in seiner vollen Wirkkraft
für uns. Weil wir es sind, welche cum fide et devotione den äußern Ritus
dieses Sakramentes setzen, weil wir die Konsekrationsworte sprechen —
freilich nur in der Kraft Christi -—, weil für uns dadurch das Opfer Christi
am Kreuze im heiligen Sakramente enthalten ist, können wir, mit
demselben vereinigt, den himmlischen Vater versöhnen, wird das

Kreuzesopfer wirksam unser Opfer, die Versöhnung Christi unsere
Versöhnung. Deshalb redet St. Thomas in diesem Artikel ausdrücklich nur
von dem, was wir bei der Feier dieses Sakramentes zu tun haben, was
in uns bewirkt wird, nicht von dem, was Christus dabei tut. Die passive
Form « immolatur » bezeichnet unsere Handlung, was wir dem Heiland
gegenüber tun ; er wird von uns geopfert, von uns dem himmlischen
Vater dargebracht, und doch ist es das Opfer Christi. Die Passiv-Form
des Ausdruckes « efficimur » bezeichnet, was in uns geschieht durch
das heilige Sakrament, daß Christus nichts Neues vollbringt, nicht von

neuem sich opfert; alles Neue ist in uns. So könnte man füglich sagen :

Wenn St. Thomas fragt, ob in diesem Sakramente Christus geopfert
werde, ist es dasselbe, als wenn er fragen würde, ob und wie durch dieses

Sakrament das blutige Kreuzesopfer unser Opfer werde. Aber weil alles

unter den sakramentalen Gestalten von Brot und Wein sich vollzieht,
wird Christus von uns unblutiger Weise geopfert. Das heilige Meßopfer
ist das unblutige Opfer des Neuen Bundes, weil es das Sakrament des

blutigen Opfers ist. —• Weil nun St. Thomas im besprochenen Artikel
den Zweck des heiligen Meßopfers behandelt, ist es nicht zu verwundern,

daß er von der wahrhaften Vergegenwärtigung des Leidens Christi
im heiligen Sakramente nicht ausdrücklich redet. Er erwähnt ja auch mit
keiner Silbe die wirkliche Gegenwart des Leibes und Blutes in diesem

Sakramente und doch gehört dieselbe zum Wesen des heiligen
Meßopfers. Darf man nun aus dem Schweigen darüber schließen, er habe

überhaupt die wirkliche Gegenwart Christi in diesem Sakramente nicht
gelehrt Ebensowenig darf man den Schluß ziehen : Also hat er die wirkliche

Vergegenwärtigung des Leidens Christi abgelehnt. Für den Zweck,
den er an dieser Stelle verfolgt, war eine weitere Erwähnung davon gar
nicht nötig. Das Notwendige ist ja enthalten in dem Ausdrucke : per hoc

sacramentum. Wie schon mehrmals erwähnt, versteht er darunter sacra-
mentum dominicae passionis continens illud verum sacrificium crucis.

Durch '.'.dieses Sakrament » wird der genannte doppelte Zweck erreicht.



Mefiopfer — Kxeuzesopfei* 13

Wenn man dem hl. Thomas unterschiebt, er habe nur die bildhafte
Darstellung des Kreuzesopfers und die Mitteilung der Früchte
desselben gelehrt, so ist gar nicht einzusehen, wie er dieses Sakrament

von den übrigen Sakramenten unterscheidet ; denn auch durch diese

wird das Leiden Christi « bezeichnet » und die Frucht des Leidens

mitgeteilt. Nun aber lehrt er beständig, daß die Eucharistie vorzüglich
dadurch sich von den übrigen Sakramenten unterscheidet, daß sie den

Urheber der Gnade und die causa sanctificationis nostrae — quae est

passio Christi — wahrhaft und wirklich enthält, die übrigen Sakramente
aber nur die virtus passionis Christi.

Es würde auch geradezu unverständlich sein, wie denn das heilige
Meßopfer überhaupt ein wahres und eigentliches Opfer ist. Denn auch
das Bild des Gekreuzigten (ein Kruzifix) ist die bildhafte Darstellung
des Kreuzesopfers, aber deshalb noch kein wahres Opfer. Wenn man
sagt, die bildhafte Darstellung durch die getrennten Gestalten von
Brot und Wein vermittle die Früchte des Kreuzesopfers, so ist das

die Wirkung des Opfers. Diese gehört aber nicht zum Wesen der

Ursache, sondern setzt sie voraus. Wo wäre also die Ursache Das
haben jene Theologen, welche den hl. Thomas so oberflächlich verstehen,
denn auch wohl gefühlt. Darum gehen sie auf die Suche nach einem
besonderen Opferakt im heiligen Meßopfer. Denn ohne wahren Opferakt
kann kein wahres Opfer bestehen. Sie suchen und finden nichts als

alle möglichen und unmöglichen Vermutungen, die niemanden befriedigen.

Es gibt eben keinen andern Opferakt und braucht keinen andern
als den Opferakt Christi am Kreuze, auch nicht, um die Frucht seines

Leidens uns zuzuwenden. Durch die Feier der heiligen Meßopfers wenden

wir uns per fidem et devotionem hin zu Christi Opfer auf Golgotha
und dann beginnt dasselbe, im Sakramente geheimnisvoll enthalten,
seine Wirkung in uns, ohne in sich die geringste Veränderung zu
erfahren. Gerade das ist durch die Passiv-Form « immolatur »

ausgedrückt.

4. Wenn wir diese Lehre des hl. Thomas vergleichen mit dem

Tridentinum, so finden wir eine geradezu überraschende
Übereinstimmung. Sess. XXII, cap. 3, erklärt das Konzil zuerst den Zweck des

heiligen Meßopfers und sagt .-— ganz wie St. Thomas -—• : es ist
eingesetzt worden, damit die Kirche ein sichtbares Opfer habe, wie es der
menschlichen Natur entsprechend ist, wodurch das einmalige blutige
Opfer am Kreuze vergegenwärtigt und der Kirche ein beständiges
Denkmal desselben gegeben würde, und dann auch, damit die Kraft



14 Meßopfer — Krsuzesopfer

des Kreuzesopfers zur Versöhnung mit Gott und zur Vergebung der

täglichen Sünden uns zugewendet würde. «Christus setzte ein neues
Osterlamm (Pascha) ein, nämlich sich selbst, von der Kirche durch
die Priester unter sichtbaren Zeichen zu opfern. » 1

Im cap. 2 wird das Verhältnis dieses göttlichen Opfers, das in
der heiligen Messe dargebracht wird, zum Kreuzesopfer, also das Wesen
des heiligen Meßopfers dargelegt. « Jener seihe Christus ist darin
enthalten und wird unblutiger Weise geopfert, der sich einmal auf dem

Altare des Kreuzes blutiger Weise geopfert hat. »2

Also jener selbe Christus ist darin enthalten, der sich einmal am
Kreuze geopfert hat, genau wie St. Thomas, der lehrt, daß das heilige
Meßopfer das Sakrament des Leidens Christi ist, in welchem «Christus

passus » oder « illud verum sacrificium cruris » enthalten ist, nicht bloß
wie in einem Zeichen, sondern auch in Wahrheit. Was St. Thomas
in seiner Art kurz ausdrückt mit dem Partizip : « Christus passus »,

sagt das Tridentinum mit dem Relativsatze : « qui in ara crucis cruente

se obtidit », und was St. Thomas wieder kurz lehrt mit den Worten :

« continetur illud verum sacrificium crucis », dasselbe sagt das Tridentinum
mit den Worten : nUna eademque hostia, idem nunc offerens sacer-

dotum ministerio, qui seipsum tunc in cruce obtulit » (Sess. XXII,
cap. 2). Ein und dieselbe Opfergabe, derselbe Opfernde damals am Kreuze
und jetzt im heiligen Meßopfer, also auch numerisch dasselbe Opfer wie
das Opfer am Kreuze, genau wie St. Thomas. Zu einem Opfer gehört
ja eine Opfergabe und ein Opfernder ; da nun am Kreuze und in der

heiligen Messe beides numerisch dasselbe ist, muß auch das Opfer
ein und dasselbe sein. Das Tridentinum gebraucht mit großer Weisheit
den Ausdruck : « derselbe Opfernde », nicht bloß derselbe Opferpriester.
Dieser letztere Ausdruck hätte zu Mißverständnissen Anlaß geben
können. « Derselbe Opfernde » ; das Tridentinum drückt also seinen

Gedanken aus mit einem Tätigkeitsworte. «Offerens», das ist doch

einer, der wirklich (actu) ein Opfer darbringt, einen Opferakt setzt.

Wenn daher damals am Kreuze und jetzt im heiligen Sakramente
derselbe « Opfernde » war und ist, dann wird damit auch bestimmt derselbe

Opferakt Christi ausgedrückt. Aber etwas ist doch verschieden : « sola

ratione offerendi diversa », am Kreuze hat Christus sich blutig geopfert,

1 Trident. XXII. cap. i : « Christus instituit novum Pascha, se ipsum ab
ecclesia per sacerdotes sub signis visibilibus immolandum. »

2 ibid. cap. 2 : « Idem ille Christus continetur et incruente immolatur, qui
in ara crucis semel se ipsum cruente obtulit. »



MeÊopfer — Kreuzesopfer 15

in der heiligen Messe wird er unblutig geopfert. Daß damit nicht etwa
eine Verschiedenheit des Opferaktes gemeint ist, sagt schon die passive
Form des Ausdruckes : « incruente immolatur ». Da ist nicht die Rede

vom Opferakte Christi, als ob das Tridentinum einen blutigen Opferakt
Christi am Kreuze und einen unblutigen im Sakramente unterschiede.
Mit nichten « Incruente immolatur » drückt den Opferakt der Kirche,
unsern Opferakt aus. Wir opfern Christus in der heiligen Messe dem

himmlischen Vater auf, von uns wird er geopfert. Weil wir dies
vollziehen durch den äußern sakramentalen Ritus, vor allem durch die

Konsekrationsworte, ohne daß wir Blut vergießen, deswegen heißt es :

« incruente immolatur », im Gegensatze zum « cruente se obtulit ». Das

Kreuzesopfer ist von Christus, unserm Haupte, allein dargebracht worden ;

in der heiligen Messe opfern wir unter den Gestalten von Brot und Wein
dasselbe Opfer mit ihm. Also wieder ganz genau wie St. Thomas, der

gefragt hat : « Ob in diesem Sakramente Christus geopfert werde »

Der eine und einzige Opferakt Christi ist genannt mit den Worten :

« Idem offerens » oder was dasselbe ist : « Idem ille Christus continetur
qui in ara crucis se obtulit. » Nur die Weise zu opfern ist verschieden :

Das bezieht sich nicht bloß darauf, daß am Kreuze das Opfer äußerlich
sichtbar war, in der heiligen Messe unsichtbar, verhüllt ist, sondern
auch darauf, daß das blutige Opfer die causa universalis salutis nostrae

geworden ist, welche in der heiligen Messe uns zugewendet wird, zu
der wir uns per fidem et devotionem hinwenden, also nicht bloß auf
das cruente und incruente, sondern auch auf das « se obtulit » und das
« immolatur ».

So ist nach St. Thomas, der durch die unfehlbare Lehre des Triden-
tinums eine wunderbare Bestätigung gefunden hat, das heilige Meßopfer

einfach das Sakrament des Kreuzesopfers, wodurch dieses unser

Versöhnungsopfer wird.
5. Aber ist es nicht gerade St. Thomas, der in der Eucharistie

das Opfer und das Sakrament scharf unterscheidet Wie kann denn
das heilige Meßopfer das Sakrament des Kreuzesopfers genannt werden

III 79, 5 schreibt der heilige Lehrer wörtlich : « Dieses Sakrament ist
zugleich Opfer und Sakrament. Den Charakter des Opfers hat es,

insofern es dargebracht wird, den Charakter des Sakramentes, insofern
es empfangen wird. » 1

1 III 79, 5 : « Hoc sacramentum simul est sacrificium et sacramentum.
Sed rationem sacrificii habet, inquantum offertur ; rationem autem sacramenti,
inquantum sumitur. »



16 Meßopfer — Kreuzesopfer

Aber hat sich der hl. Thomas in diesem Texte nicht selber erklärt
Dieses Sakrament ist ein Opfer. — Gut Also kann man nach allen

Regeln der Logik den Satz umkehren und sagen : « Dieses Opfer ist ein

Sakrament. » Überdies ist im Vorausgehenden öfters erklärt worden,
was St. Thomas unter dem Ausdrucke « dieses Sakrament » versteht.
Es ist das Sakrament des Leidens Christi, welches (unter den Gestalten

von Brot und Wein) jenes wahre Opfer des Kreuzes wirklich enthält.

Im obigen Texte will er dieses Sakrament den übrigen Sakramenten

gegenüberstellen. In einem Punkte kommt es mit den andern überein,
in einem Punkte ist es von ihnen verschieden. Insofern es empfangen
wird (also eine Seelenspeise ist), ist es den andern gleich ; denn alle

übrigen Sakramente werden « empfangen ». Wegen dieser
Übereinstimmung wird die Eucharistie Sakrament genannt. Insofern aber
dieses Sakrament dargebracht wird, ist es von den übrigen verschieden ;

es wird Opfer genannt. Die Eucharistie hat also einen doppelten
Charakter, des Opfers und der Seelenspeise. Aber beides gehört zum
Wesen dieses Sakramentes. Es ist ein sakramentales Opfer und eine

sakramentale Seelenspeise. Ja es ist sogar zuerst (natura prius) Opfer
und dann Speise. Dieses Sakrament ist eben ein sakramentales Speiseopfer,

es ist die mincha pura, oblatio munda, das reine Speiseopfer,
das der Prophet Malachias vorher verkündet hat (Malach. i, n). Der
Opfercharakter gehört deshalb gerade so gut zum eigentlichen, innersten
Wesen der Eucharistie wie der Speisecharakter.

Aber dennoch ist sie nur ein Sakrament, nicht etwa zwei Sakramente.
St. Thomas III 73, 2 : « Eines heißt nicht bloß das, was unteilbar,
sondern auch das, was vollkommen ist. Ein Vollkommenes haben

wir dann, wenn zu seiner Vollständigkeit alles vorhanden ist, was für
seinen Zweck nötig ist. »1 Wohl deshalb nennt der heilige Lehrer die
Eucharistie das sacramentum perfectum passionis Christi. Sie ist also

ein Sakrament, deswegen, weil die Opfergabe wesentlich auf die Seelenspeise

hingeordnet ist; diese ist wesentlich Opferspeise. Diese Einheit
des Sakramentes erhellt daraus, daß es ein und dieselbe Materie, ein

und dieselbe Form hat. Durch dieselbe Verwandlung des Brotes und
Weines wird das Opfer dargebracht und zur Seelenspeise erhoben.
Dem Doppelcharakter entsprechend ist die innere Wirkung eine doppelte,

1 III 73, 2 : « Unum dicitur non solum indivisibile, sed etiam quod est
perfectum. Est autem unum perfectione, ad cujus integritatem concurrent
omnia, quae requiruntur ad finem ejus. »



Meßopfer — Kreuzesopfer 17

welche aber durch dieselbe Materie und Form bezeichnet wird ; die

Opferwirkung besonders durch die Form, die Speisewirkung mehr durch
die Materie. Aber auch diese beiden Wirkungen sind aufeinander h

ingeordnet. Als Opfer bewirkt es unsere Versöhnung mit Gott ; dadurch
wird Gott bereit, uns die Gnade der Reue über die Sünden und so die

Verzeihung derselben zu schenken. Als Seelenspeise bewirkt es unsere

innigste Gnadenvereinigung mit Christus und dadurch die Bewahrung
und Vermehrung der Kindschaft Gottes. Bevor aber die Heiligung
der Seele bewirkt werden kann, muß der Sünder zuerst Gott versöhnen.

Ein und dasselbe Sakrament bewirkt nun diese Versöhnung mit Gott,
insofern es zuerst als Opfer dargebracht wird, und dann die Heiligung
der Seele zum ewigen Leben, insofern es als Seelenspeise genossen
wird. Wegen dieser Hinordnung ist trotz des Doppelcharakters die
Eucharistie nur ein Sakrament. Wenn wir daher die heilige Kommunion
empfangen, so genießen wir eine Opferspeise, den zuerst geopferten
Leib, das zuerst geopferte Blut Christi. Das ist so wahr, daß der
hl. Thomas sagt : « Der Priester muß zuerst vom Opfer genießen —- er
meint den Opferleib Christi — und dann dem Volke « das Opfer »

austeilen. »1

6. Nach all dem, was bisher nach St. Thomas über das Wesen
des heiligen Meßopfers gesagt worden ist, wird mancher fragen : Ja,
wie ist denn möglich, daß in diesem Sakramente das wahre Opfer
Christi am Kreuze, das längst vergangene Opfer, wahrhaft enthalten,
also auch geheimnisvoll gegenwärtig ist Besteht nicht ein Widerspruch
darin, daß etwas Vergangenes zugleich auch gegenwärtig ist

Gewiß, der Phantasie und dem natürlichen Verstände scheint es

so, ist es aber nicht dem durch Gottes Offenbarung erleuchteten
Verstände. Der Widerspruch ist nur scheinbar.

(Fortsetzung folgt.)

1 III 82, 4 : « Per hoc quod sacrificium populo dispensât sacerdos, ostendit
se esse dispensatorem divinorum, quorum ipse primo debet esse particeps.
Per hoc autem fit particeps quod de sacrifiicio sumit. »

Dipus Thomas. 2


	Messopfer - Kreuzesopfer

