
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1929)

Artikel: Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft bei Fra
Remigio de' Girolami O. Pr. († 1319)

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre von
Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

bei Fra Remigio de' Girolami O. Pr.
(f 1319)

Von Prälat Dr. Martin GRABMANN,
Universitätsprofessor in München.

Eine der markantesten Gestalten aus dem Kreis der unmittelbaren
Schüler des hl. Thomas von Aquin ist der Florentiner Dominikaner
Remigio de Girolami, der Lehrer Dantes und Übermittler der thomi-
stischen Gedankenwelt an den großen Dichter, der berühmte Kanzelredner

von Santa Maria Novella, der auch im öffentlichen Leben von
Florenz eine einflußreiche Rolle gespielt hat. 1 Bei keinem der ältesten
Thomasschüler haben die ethischen und soziologischen und auch
politischen Ansichten und Lehren des englischen Lehrers eine so

selbständige, auf die Zeitverhältnisse angepaßte Weiterbildung und
Verwertung gefunden als gerade bei Frater Remigius. Indessen haben
auch die anderen philosophischen Haupt- und Eigenlehren des Aquinaten
an ihm einen getreuen Interpreten gefunden. Ich verweise bloß auf
seine Darlegungen über den realen Unterschied von essentia und
existentia in den geschaffenen Dingen, wie sie in seinem von mir
edierten Traktat de uno esse in Christo uns entgegentreten. 2

Ich will im folgenden eine grundlegende Frage der theologischen

Einleitungs- und Erkenntnislehre herausgreifen, die Frage vom
Verhältnis von ratio und fides, von Glauben und Wissen, von der Stellung
der menschlichen Vernunft zu den Mysterien und Dogmen des Christentums.

Cod. C 940 4, eine schön geschriebene Pergamenthandschrift

1 G. Salvadori e V. Federici, I sermoni d' occasione, le sequenze e i ritmi
di Remigio Girolami Fiorentino. Estratto da : Scritti vari di filologia dedicati
a Ernesto Monaci, Roma 1901. M. Grabmann, Die Wege von Thomas von Aquin
zu Dante. Fra Remigio de' Girolami O. Pr. Deutsches Dan te-Jahrbuch IX (1925),
1-35. Derselbe, Fra Remigio de' Girolami O. P., discepolo di San Tommaso
d'Aquino e maëstro di Dante. La scuola cattolica 53 (1925), 267-281 ; 347-368.

•2 M. Grabmann, Remigii Florentini O. P. Tractatus de uno esse in Christo
ex codice Florentino editus. Miscellanea Tomista. Barcelona-Sarria 1925, 257-277.

Divus Thomas. 10



130 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

der Biblioteca nazionale zu Florenz, welcher die bedeutendsten Werke
des Fra Remigio umfaßt, enthält von fol. 207r-35iv sein Werk De via
paradisi,, eine, sehr warm und salbungsvoll geschriebene Auslegung,
der zehn Gebotèf Das Initium lautet : Via vero ista paradisi habet

passus numéro decern secundum numerum decern moralium preceptorum
Dei, ita ut quodlibet preceptum est unus passus. Circa quos quidem

passus et precepta tria prosequimur per ordinem. Primo enim prose-
quimur ipsorum expositionem, secundum quod ea ordinat Sanctus

Augustinus. Secundo tangemus numerandi et ordinandi diversitatem
secundum diversorum opinionem et tertio tangemus ipsorum finem.

Das caput 5 des ersten passus bietet nun eine Abhandlung über
auctoritas et fides (fol. 209 r). An der Spitze steht die These, daß das

Geheimnis der Trinität und auch die anderen Glaubenswahrheiten
* »

1

durch die menschliche Vernunft nicht demonstrativ bewiesen werden
können. Diese Unbeweisbarkeit der Glaubensgeheimnisse beruht auf
einem dreifachen Grund : auf der überragenden Stellung dieser Wahrheiten

gegenüber der menschlichen Vernunft, auf dem heterogenen
Charakter dieser Geheimnisse gegenüber den natürlichen
Vernunftwahrheiten und schließlich auf dem Gesichtspunkt unseres Nutzens :

Hoc autem (scilicet mysterium trinitatis) ratione humana demonstrari
non potest sicut et cetera, que proprie sunt fidei, quod quidem
convenit triplici ratione scilicet ratione sue superioritatis et ratione
sue inconformitatis et ratione nostre utilitatis.

Der erste Grund, der Gesichtspunkt der superioritas der Glaubensinhalte

findet nun folgende Erläuterung. Im Bereiche der menschlichen,
der natürlichen Wissenschaften können die Prinzipien der niedrigeren
und untergeordneten Wissenschaften durch die höheren, übergeordneten
Wissenschaften bewiesen werden, wie z. B. die Prinzipien der Optik
durch die Geometrie bewiesen werden können. Es werden ja überhaupt
die Prinzipien, die obersten Grundsätze und Grundüberzeugungen
aller menschlichen Wissenschaften durch die höchste natürliche Wissenschaft,

durch die Metaphysik bewiesen, die selber ihre eigenen Prinzipien
nicht apodiktisch beweisen kann. Der Glaube steht nun zu der Wissenschaft

der Theologie in der Beziehung, daß die Glaubensartikel die

Prinzipien der Theologie sind. Wie P. M.-D. Chenu O. P. nachgewiesen,
hat der hl. Thomas zuerst diesen- Gedanken, daß die Glaubensartikel
Prinzipien der Theologie sind, deren Wahrheitsinhalt und Wahrheitsreichtum

auf dem Wege des schlußfolgernden Denkens herausgeholt
werden soll, auf die methodologische Konstitution und Konstruktion



bei Fra Remigio de' Girolami O. Pr. (f 1319) 131

der Theologie als einer Wissenschaft, in der die Merkmale des aristo-
telischen Wissensbegriffes realisiert sind, in Anwendung gebracht. 1

Remigio eignet sich diesen Gedanken an und beweist hieraus die

Unbeweisbarkeit der Glaubensgeheimnisse. Da nämlich die Theologie
die höchste aller geschaffenen Wissenschaften ist, so ist es ohne

weiteres klar, da!3 weder sie selbst noch eine andere geschöpfliche
Wissenschaft ihre Prinzipien, d. h. eben die Glaubensartikel auf dem

Wege einer menschlichen apodiktischen Beweisführung demonstrieren

kann. Es sind vielmehr diese Prinzipien bewiesen und evident im
Lichte einer höheren Wissenschaft, des unerschaffenen göttlichen
Wissens selbst. Remigio übernimmt den thomistischen Gedanken der

Theologie als scientia scientiae Dei et beatorum subalternata und

bringt zur Verdeutlichung noch Analogien aus dem praktischen Leben.

In den menschlichen Handwerken und Künsten stellen wir fest, daß

nicht ein Urteil aus dem Mund dessen, der das niedrigere,
untergeordnete Handwerk oder die niedrigere Kunst vertritt, den bewertenden

Ausspruch des höheren Handwerkes oder der höheren Kunst
beweist und demselben Kraft und Nachdruck verleiht, sondern vielmehr
umgekehrt. So wird z. B. die Behauptung eines Frenarius, eines

Sattlers, daß ein Zügel gut oder schlecht für eine bestimmtes Pferd
sich eignet, durch das zustimmende Urteil des Reiters, der an
diesem Pferd den Zügel erprobt, bestätigt und bekräftigt und nicht
umgekehrt. Ebenso erhält die Versicherung eines Arzneikünstlers, daß

bestimmte Pillen für eine bestimmte Krankheit heilkräftig seien, durch
die zustimmende Äußerung des erprobenden Arztes Bestätigung und

Bekräftigung und nicht umgekehrt. Remigio wendet dies nun auf die

Glaubensartikel, die Prinzipien der theologischen Wissenschaft an.

Da nun Gott den Menschen unendlich überragt, deshalb kann auch

durch keines Menschen Ausspruch und wissenschaftliche Schlußfolgerung
das Zeugnis, der Ausspruch Gottes über diese Glaubensartikel bewiesen

werden.
Der zweite Grund, warum die Glaubenswahrheiten nicht demonstrativ

bewiesen werden können, ist die inconformitas, der heterogene
Charakter dieser Wahrheiten gegenüber natürlichen Vernunfterkennt-
nissen. Bei jeder Beweisführung muß der Mittelsatz, der Mittelbegriff
mit dem Schlußsatz homogen sein : medium debet esse uniforme et

1 M.-D. Chenu O. P., La théologie comme science au XIIIme siècle. Archives
d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge, II (1927), 31-71.



132 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

unigeneum conclusioni. So hat für eine rhetorische Schlußfolgerung
ein streng wissenschaftliches Beweismittel (medium demonstrativum)
keinen Wert, wie es auch ein Fehler wäre, mit einem Mathematiker,
der nur Wahrscheinlichkeitsbeweise vorbringt, sich zufrieden zu stellen.
Man wird auch zum Erweis dafür, daß die Sonne größer als die Erde
sei, nicht gewöhnliche Leute aus dem Volke aufrufen, die alles nach

dem Augenschein beurteilen. Remigio wendet diese Erwägungen auf
das Glaubensgebiet an. Da die Glaubensartikel über die Tragkraft
und Fassungskraft der menschlichen Vernunft und Natur hinausliegen,
deshalb können sie auch nicht passenderweise durch Beweismittel der

menschlichen Vernunft und des schlußfolgernden menschlichen Denkens
bewiesen werden. Remigio führt zum Beleg hiefür den in der Früh-
und Hochscholastik häufig, z. B. von Abaelard, Petrus von Poitiers,
Thomas von Aquin, Matteo d' Acquasparta u. a., bei ähnlichen

Gedankengängen verwerteten Satz Gregors des Großen an : Fides non
habet meritum, cui humana ratio praebet experimentum. 1

Der dritte Grund, warum die Glaubenswahrheiten nicht Gegenstand

streng beweisender Vernunfttätigkeit sein können, ist unser
eigener Nutzen. Wenn wir nämlich durch die natürliche menschliche

Forschung und Untersuchung zum Glauben gelangen könnten, dann
würden nur sehr wenig Menschen selig werden. Nur diejenigen, welche

einen scharfen Verstand besitzen und welche, da zu solcher Erkenntnis
lange Zeit erforderlich ist, schon an Jahren vorgerückt sind. Auch
würde hiezu Freiheit von Leidenschaften erforderlich sein, die bei
solchen Erkenntnissen viel mehr notwendig ist als in rein natürlichen
Wissensgebieten. Weiterhin kämen nur Menschen, die von .Familien¬

sorgen losgelöst sind und nur eifrige und geschickte Menschen zum
Heile. Sonach würden alle unbegabten und ungebildeten Menschen, alle

Kinder, alle durch Familiensorgen an scharfer Denkarbeit Gehinderten,
alle Trägen und Bequemen verdammt werden. Schließlich müßten
überhaupt alle über ihr Heil und ihren Glauben im Zweifel sein, da
der Untersuchung der menschlichen Vernunft sich häufig Irrtum
beimischt. Remigio verwendet hier Gedankengänge, die der hl. Thomas

für die moralische Notwendigkeit der übernatürlichen Offenbarung von
an sich durch die natürliche Vernunft erreichbaren religiösen Wahrheiten

entwickelt (S. Th. I q. 1 a. 1 ; S. c. G. I 4), auf das ganze Gebiet
der Offenbarungs- und Glaubenswahrheit aus und schließt dann mit

1 Vgl. M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, II, 545.



bei Fra Remigio de' Girolami O. Pr. (f 133

dem zusammenfassenden Satze : Sic ergo articuli fidei non possunt
necessario probari per rationes naturales humanas.

Wenn auch die Glaubensartikel nicht demonstrativ bewiesen

werden können, so können doch Wahrscheinlichkeitsgründe und Kon-
venienzbeweise (alique rationes probabiliter persuadentes) für dieselben

entwickelt werden, sowie auch Analogien aus dem geschöpflichen
Bereich entnommen werden, welche diese übernatürlichen Wahrheiten

unserem Denken näher bringen. Remigio führt hier eine Reihe von
geschöpflichen Analogien zur Erläuterung des Geheimnisses der Trinität
auf. Die Menschen, so schließt unser Thomist diesen Teil seiner

Erörterungen des Problems vom Verhältnis zwischen Glaube und
Vernunft, werden sonach nicht durch zwingende Vernunftgründe,
sondern allein durch den Willen selig und können auch nicht durch
die bloße Vernunft zum Glauben bewegt werden.

Wenn Remigio auch die Unbeweisbarkeit der Glaubensartikel und
die Bedeutung des Willens für die gläubige Annahme dieser Wahrheiten

betont, so spricht er doch keineswegs einer antiintellektualistischen
Erklärung des Glaubensaktes das Wort, er verbreitet sich vielmehr in
sehr interessanten Gedankengängen über die dem zustimmenden
Glaubensakt vorausgehende Erkenntnis.

Er geht aus von dem Satze des hl. Augustinus, daß dem Willen
irgendwie eine Erkenntnis vorausgehen müsse. Deshalb, so schließt er,
ist es notwendig, daß wir zum Glauben durch irgend welche
vorausgehende Erkenntnis gelangen, welche einerseits mit dem Glauben

homogen ist und auf einer Stufe steht und anderseits für alle erreichbar
ist : ideo necesse est ad fidem devenire per aliquam precedentem
cognitionem unigeneam et parem fidei et ab omnibus haberi possi-
bilem. Wie ist nun diese Erkenntnis beschaffen Sie muß über die
menschliche Natur und Vernunft erhaben sein. Weil nun dasjenige,
was in jeder Weise über den Grenzen der menschlichen Natur und
Vernunft hinausliegt, zur Natur und Vernunft in keiner Proportion
steht und deshalb von diesen nicht erreicht werden kann, deshalb muß
die dem Glauben, dessen Habitus von Gott eingegossen wird,
vorausgehende Erkenntnis in irgend einer Weise dem Menschen natürlich
und der menschlichen Vernunft konform sein. Um dies richtig zu
verstehen, ist zu beachten, daß die menschliche Vernunft eine doppelte
Natur hat, ihre eigene und eine höhere, die Natur der höheren
Vernunft, der göttlichen Vernunft. Diese ist ihr im gewissen Sinne
mehr natürlich als ihre eigene Natur. Es kann so der Fall sein, daß



134 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

die Vernunft unter Ausschaltung ihrer eigenen Natur der Bewegung
der höheren Vernunft folgen muß, wie dies ähnlich bei Naturwesen,
die der Vernunft entbehren, der Fall ist. So bewegt sich das Meer

gemäß seiner eigenen Natur nach unten und folgt trotzdem, indem
diese ihre eigene natürliche Bewegung aufhört, der höheren Natur des

Mondes, der am meisten auf die Bewegung des Meeres wirkt und Ebbe
und Flut verursacht. Ähnliches gilt auch von der Bewegung der

Himmelskörper. Remigio zieht nun aus diesen Erwägungen folgenden
Schluß : So wird auch die menschliche Vernunft natürlicher- und

vernünftigerweise zur Annahme des Glaubensinhaltes durch einen

Antrieb der höheren, d. h. der göttlichen Vernunft bestimmt und

bewegt, wenn sie auch durch ihre eigene Natur hiezu nicht gelangen
kann. Sic et ratio humana naturaliter et rationabiliter movetur ad

acquiescendum hiis, que sunt fidei ex impulsu nature et rationis
superioris id est divine, licet ea ratione et natura propria rationis ad

hoc non possit attingere. Was der Urheber der Natur in der Natur
wirkt, ist ganz Natur, und was der Schöpfer der Vernunft in der
Vernunft wirkt, ist ganz Vernunft. Es ist sonach eine gewisse Homo-
geneität und Gleichförmigkeit geschaffen und gewissermaßen eine

gemeinsame Ebene gegeben (et sie est medium par et uniforme), wenn
die Zustimmung zu den übernatürlichen und übervernünftigen Glaubensinhalten

sich auf Argumente stützt, welche im Bereiche der ratio
superior liegen und deshalb einerseits über die menschliche Vernunft
hinausliegen und anderseits doch der menschlichen Vernunft und
Natur konform sind.

Diese Momente und Tatsachen, welche auf diese Weise die menschliche

Vernunft überragen, sind dreierlei : unmittelbar von Gott
kommende Offenbarungsworte, innere Einsprechungen und wunderbare
Werke. Deshalb ist es für den Menschen, der seiner Vernunft folgt,
notwendig, daß er der Glaubenswahrheit zustimmt auf Grund eines

dieser drei Momente oder Tatsachen. Freilich üben diese Momente
und Argumente auf den Willen, der bei der Glaubenszustimmung sich

betätigt, nicht zwingend ein, da der Wille frei ist. Die Gedankengänge,

die hier Fra Remigio entwickelt, finden sich nicht in dieser

Form und Fassung beim hl. Thomas, der zu Beginn der Summa contra
Gentiles (I, 6) über die motiva credibilitatis sich verbreitet. Auch
andere Scholastiker des XIII. Jahrhunderts, die von den Glaubensmotiven

handeln und im Grundriß eine Apologie des Christentums
bieten, wie die Franziskanertheologen Bartholomaeus von Bologna und



bei Fra Remigio de' Girolami O. Pr. (f .1319) ~ - ^35

Matthaeus von Acquasparta, haben in ganz anderer Form die dem
Glauben vorausgehende Erkenntnis charakterisiert. Es sei noch darauf
hingewiesen, daß Remigio hier die auch vom hl. Thomas (S. Th. I
q. 79 a. 9) übernommene augustinische Lehre von der ratio superior
et inferior benützt.

Remigio geht nun auf diese drei Momente und Tatsachen kurz
ein und beleuchtet sie durch biblische Beispiele. Für das erste Moment,
für die Wirkkraft des unmittelbar von Gott kommenden Wortes, beruft
er sich auf die Worte Christi, Joh. 15, 22 : «Wenn ich nicht gekommen
wäre und zu ihnen nicht gesprochen hätte, so hätten sie keine Sünde ;

nun aber haben sie keine Entschuldigung für ihre Sünde. » Er fügt
als Grund bei, weil die Wahrheit der göttlichen Worte jede durch die

menschliche Vernunft ergründbare Wahrheit überragt. Durch die

überwältigende Kraft dieser Wahrheit wurden auch die Diener, die von
den Hohenpriestern abgesandt waren, um Jesum gefangen zu nehmen,

zum Glauben bekehrt, wie Joh. 7, 44 ff. berichtet wird. Als sie un
verrichteter Dinge zurückgekehrt waren und von den Hohenpriestern
gefragt wurden, warum sie Jesum nicht gefangen genommen hätten,
antworteten sie : Niemals hat ein Mensch so geredet, wie dieser Mensch.

Für das zweite Moment, die inneren göttlichen Einsprechungen,
weist er auf die Worte aus der Rede des hl. Stephanus vor dem hohen
Rate hin : « Ihr Halstarrigen und Unbeschnittenen an Herz und Ohren,
Ihr widerstrebtet alle Zeit dem Heiligen Geiste» (Apg. 7, 51), der

Euere Herzen mit seiner Gnade berührt und innerlich zum Glauben
antreibt. Daraus ergibt sich, daß, gesetzt jemand wohnte an den

äußersten Grenzen der Erde und in Gegenden, wo er weder von
einem Wunder Kenntnis hätte noch von dem geoffenbarten Gotteswort

etwas hören könnte, er dennoch auf billige und vernünftige Weise

zum Glauben gehalten wäre wegen des inneren Antriebes und der

Einsprechung des Heiligen Geistes.

Das dritte Moment und Argument, die Wunder, wird biblisch
beleuchtet durch die Worte Jesu, Joh. 15, 24: «Wenn ich nicht die
Werke unter ihnen getan hätte, die kein anderer getan hat, so hätten
sie keine Sünde ». Christus redet hier von der Sünde des Unglaubens,
die ja mit Vorzug als die Sünde bezeichnet wird. Es wurden auch

im Alten Bunde einzelne Aussätzige geheilt, es fanden Totenerweckungen
und andere Wunderwerke statt, wie sie auch Christus gewirkt hat.
Aber es ist ein großer Unterschied zwischen diesen alttestamentlichen
Wundern und den Wundern Christi. Denn im Alten Testamente wurden



136 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

Wunder nicht in solcher Fülle und solcher Augenscheinlichkeit gewirkt.
Auch hat keiner dieser Wundertäter in eigener Person und Kraft diese

Wunder gewirkt, wie dies Christus getan hat. Deshalb wird gerechterund

vernünftigerweise am Schluß des Markusevangeliums (16, 16)

bemerkt : «Wer nicht glaubt, wird verdammt werden. » Der Unglaube
wie überhaupt jede Sünde richtet sich gegen die Vernunft. Am Schluß
dieser Erklärung der drei Momente bringt Remigio auch noch Beispiele.
Augustinus ist in passender Weise durch göttliche Worte (Rom. 13,.

13-14), der Schächer am Kreuze durch innerliche Einsprechungen und
Dionysius, der Areopagite, durch ein Wunder des hl. Paulus bekehrt
worden.

Remigio bringt im Anschluß an diese prinzipiellen Ausführungen
über das Verhältnis der Vernunft zum Glauben noch einige
Bemerkungen über die Betätigungen der Vernunft auf dem Gebiete des

Glaubens und der Theologie, wenn auch die Glaubensartikel sich jedem
stringenten Vernunftbeweis entziehen. Wenn ein Glaubensartikel

bejaht und angenommen wird, kann die Vernunft schlußfolgernd aus
diesem Artikel einen anderen beweisen. So hat der hl. Paulus aus der

Auferstehung Christi unsere künftige Auferstehung erwiesen. Wenn
jemand zugesteht, daß Christus ein heiliger und gerechter Mensch

gewesen ist, aber seine Gottheit nicht lehrt, so kann ich aus diesem

Zugeständnis Christi Gottheit also beweisen. Kein gerechter und
heiliger Mensch lügt als solcher. Nun aber hat Christus gesagt, daß

er wahrer Gott sei. Also-hat er, indem er dies sagte, nicht gelogen,
sondern die Wahrheit verkündigt. In ähnlicher Weise können auch
auf anderen Gebieten der Theologie Schlußfolgerungen gemacht werden.
Weiterhin können durch die untersuchende und prüfende Tätigkeit
der menschlichen Vernunft alle Argumente, alle Einwände, die gegen
den Glauben erhoben werden, aufgelöst, als nicht stichhaltig erwiesen

werden. Der Grund hievon ist, weil alle diese Argumente falsch, sophistisch

oder doch nur Wahrscheinlichkeit enthaltend sind. Da das

Wahre dem Wahren nicht entgegengesetzt sein kann und da unser
Glaube die höchste Wahrheit vorstellt, deshalb kann kein gegen den

Glauben erhobener Vernunfteinwand wirkliche Wahrheit enthalten.
Schließlich ist noch zu bemerken, daß der gläubige Mensch mit seiner

Vernunft sich gegen diejenigen zur Wehr setzt, welche die Glaubensartikel,

welche die Prinzipien der absolut höchsten Wissenschaft sind,
leugnen, ähnlich wie auch der Metaphysiker gegen denjenigen
argumentieren kann, der die Prinzipien der Metaphysik in Abrede stellt,



bei Fra Remigio de' Girolami O. Pr. jf 13ic>) 137

vorausgesetzt, daß er Zugeständnisse macht, aus denen die Wahrheit
der metaphysischen Prinzipien indirekt erwiesen werden kann. Remigio
bringt hier am Schlüsse seiner Darlegungen Gedankengänge, welche

Grundlehren des hl. Thomas über die theologische Methode sind und

von dem heiligen Lehrer ausführlich in seinem Kommentar zu Boethius
de Trinitate, in den Einleitungen zum Sentenzenkommentar und zur
Summa contra Gentiles, zu Beginn des herrlichen Opusculum De rationi-
bus fidei contra Sarracenos, Graecos et Armenos (c. 2) und in
unnachahmlicher Kürze und Inhaltsfülle in dem klassischen Artikel der

theologischen Summa : Utrum sacra doctrina sit argumentativa (S. Th. I
q. 1 a. 8) entwickelt und begründet werden. Remigio 'schließt dann
diese Darlegungen seines Werkes De via paradisi mit den Worten :

Qualiter ergo fides nostra non sit rationabilis et qualiter sit rationabilis
et quare, dictum est.

Remigio de' Girolami hat auch an anderen Stellen seiner Werke
diese grundlegenden theologischen Einleitungsfragen erörtert. Cod. G 3

465 der Biblioteca nazionale zu Florenz enthält in alphabetischer
Anordnung Quaestionen des Remigio über alle Fragen der scholastischen

Philosophie und Theologie. Der Titel lautet : Incipit quedam extractio
ordinata per fratrem Remigium Florentinum. Wir haben hier eine

alphabetische Quaestionensammlung vor uns, in der philosophische
und theologische Probleme in großem Umfang behandelt werden.

Ich verweise nur auf die Stichworte anima, angelus, Caritas, causa,
cognitio, creatio, seientia usw. Wie in seinen anderen Werken, bekundet

Remigio auch hier große Belesenheit, auch Anspielungen auf
Zeitverhältnisse sind nicht selten. Beim Stichwort argumentum stellt sich

unser Scholastiker die Frage : Utrum seientia theologie uti debeat

argumentis (fol. 56 r). Er bejaht diese Frage und gibt hiefür eine

kurze Begründung. Die Wissenschaft schließt zweierlei in sich : die

Prinzipien und die Konklusionen. Jede Wissenschaft kommt in ihrer
Argumentation zu Konklusionen und nicht zu den Prinzipien. Dies

gilt auch von der Theologie, denn sonst wäre sie keine Wissenschaft,
da ja Wissenschaft ein diskursives, von den Prinzipien zu den
Konklusionen fortschreitendes Denken besagt. Die Theologie bringt denn
auch zum Erweise ihrer Konklusionen alle Formen der Argumentation
in Anwendung : induktives Beweisverfahren, Beispiele, Gleichnisse
und Syllogismen. Die Prinzipien der Theologie sind die Glaubensartikel,

zu deren Erweis nur Konvenienzgründe und Wahrscheinlichkeitsargumente

angeführt werden können, welche diese Wahrheiten unserem



138 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

Denken näher bringen, wie dies Augustinus auf dem Gebiete der
Trinitätslehre getan hat. Indessen lassen sich diese Glaubensartikel nicht
demonstrativ beweisen. Die Begründung hiefür erfolgt mit teilweise
wörtlicher Anlehnung auf die gleiche Weise wie in der Schrift De via
paradisi (ratio sue superioritatis, sue inconformitatis, nostre utilitatis).

Beim Schlagwort scientia legt Fra Remigio zwei Fragen aus der

theologischen Einleitungs- und Methodenlehre, welche das Problem vom
Verhältnis zwischen Glauben und Wissen berühren, vor : Utrum Theo-

logia sit scientia proprie loquendo (fol. 177 r) und : Utrum sacra scriptura
sit nobilior omnibus aliis scientiis (fol. 179 r). Er bringt hier eine Fülle
von Einwänden und auch ein reiches Material von Zitaten. Ich hebe

nur die wesentlichen Gedanken heraus. Zur Lösung der Frage, ob
die Theologie eine Wissenschaft im eigentlichen Sinne (proprie loquendo)
sei, gibt Remigio zuerst eine Darlegung der Bedeutungen von theologia
und scientia.' Das Wort Theologie wird in dreifachem Sinne gebraucht.
Fürs erste würde das Wort theologia auf die heidnische Dichtung
angewendet, indem Hesiod und andere heidnische Dichter Theologen
genannt wurden, weil sie auch über Gott und göttliche Dinge gehandelt
haben. In einem zweiten Sinn wird die Metaphysik von Aristoteles
selbst als Theologie bezeichnet. Die Metaphysik handelt von Gott
freilich nicht in dem Sinne, daß Gott ihr eigentlicher Gegenstand
(subiectum) ist, sondern in dem Sinn, daß Gott die Ursache ihres

Gegenstandes ist : quia agit de Deo non sicut de subiecto, sed sicut
de causa sui subiecti. In einem dritten und im eigentlichen Sinne wird
als Theologie die sacra scriptura, die Offenbarungstheologie bezeichnet.
Diese Theologie hat Gott zu ihrem Gegenstande und ihre Prinzipien
sind unmittelbar von Gott geoffenbart. Von dieser Theologie ist hier
die Rede. Scientia wird in einem vierfachen Sinne gebraucht. Einmal
in einem mißbräuchlichen Sinne (abusive), wenn Wissenschaft eine

Erkenntnis genannt wird, die den konträren Gegensatz zum eigentlichen

Wissen in sich schließt. Dies ist die falsche Erkenntnis. Das

eigentliche Wissen hat die Wahrheit zum Inhalt. Eine solche falsche

Wissenschaft ist z. B. die Magie. In einem zweiten Sinne wird
Wissenschaft und Wissen in einem übertragenen metaphorischen Sinne

angewendet (metaphorice), wenn wir die Sinneswahrnehmung als

Wissen bezeichnen. In einer dritten Bedeutung wird scientia im
uneigentlichen Sinne gebraucht (improprie), wenn der Terminus Wissen
auf eine Erkenntnis bezogen wird, die nur einen Teil der
Wesenselemente der Wissenschaft im strengen Sinne in sich beschließt. Auf



bei Fra Remigio de' Girolaroi O Pr. (f 1319) 139

diese Weise wird die probable Erkenntnis, die Wahrscheinlichkeits-
^rkenntnis ein Wissen genannt. Sie ist zwar eine intellektuelle
Erkenntis, aber sie entbehrt eines Wesensmerkmals der eigentlichen
Wissenschaft, der Gewißheit. In diesem uneigentlichen Sinne nennen
wir ein Wissen die Erkenntnisse, die wir durch den dialektischen

Syllogismus oder durch rhetorische Beweisführung oder durch menschliche

Zeugnisse gewinnen. Im vierten und eigentlichen Sinne (proprie)
ist von scientia'bei einer Erkenntnis die Rede, bei der alle
Wesensmerkmale des eigentlichen Wissens gegeben sind. Diese ist die Gewißheit

bietende geistige Erkenntnis : certa cognitio intellectualis.
Wenn wir nun diese Unterscheidungen von scientia auf die

Theologie in Anwendung bringen, so ist sie kein Wissen im ersten
mißbräuchlichen Sinne, da sie scientia verissima ist, auch nicht im zweiten

metaphorischen Sinne, da sie cognitio intellectualis ist, auch nicht im
dritten uneigentlichen Sinne, da sie cognitio intellectualis certissima ist.

Die Theologie ist sonach Wissenschaft im vierten, im eigentlichen
Sinne (proprie). Es ist jedoch zu bemerken, daß dieses « proprie »

eine gewisse Elastizität besitzt (quandam latitudinem habet) und
verschiedene Abstufungen in sich befaßt, wie ja auch Porphyrius in
seiner Isagoge vier Formen des proprium unterscheidet, obgleich doch

nur eine dieser Formen das proprie proprium ist. Und so können wir
auch sagen, daß nur jene Form des Wissens und der Wissenschaft,
der certa intellectualis cognitio ein Wissen und eine Wissenschaft
im engeren eigentlichen Sinne (proprie proprie) genannt werden kann,
welche aus der Natur des Intellekts selbst fließt, die auf dem Wege
der intellektuellen und intuitiven Erkenntnis oder der Evidenz : per
modum intellectionis sive intuitionis sive evidentie zustande kommt.
Dies ist aber in doppelter Weise möglich, einmal, wenn die Prinzipien
jener Wissenschaft principia per se nota, von sich selber einleuchtende,
unmittelbar evidente Prinzipien sind. Die Erkenntnis der hieraus

gezogenen Konklusionen ist scientia im engsten eigentlichen Sinne,

proprissime. Dies trifft bei den Prinzipien der Theologie nicht zu, da

diese die Glaubensartikel sind und da der Glaube sich auf das bezieht,

was man nicht sieht, was nicht evident ist (Hebr. ix, 1).

Auf eine andere zweite Weise können wir von einer Wissenschaft
im engeren eigentlichen Sinne (proprie proprie) reden, wenn die

Prinzipien nicht principia per se nota sind, sondern sich auf die

unmittelbar evidenten Prinzipien einer anderen Wissenschaft zurückführen

lassen. Damit ist der Begriff der scientia subalternata, der



14° Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

einer höheren Wissenschaft untergeordneten Wissenschaft gegeben.
Auf diese Weise ist die Theologie Wissenschaft, und zwar eine dem
Wissen Gottes und der Heiligen untergeordnete Wissenschaft : theologia
est scientia et subalternatur scientie Dei et beatorum. Fra Remigio
stellt, wie sich aus diesen Darlegungen ergibt, auch die Theologie in
die Linie der Wissenschaften, in denen die certa cognitio intellectualis
durch den Intellekt selber per modum intellectionis sive intuitionis sive
evidentie erlangt wird und welche Wissenschaften proprie proprie im
engern und eigentlichen Sinne sind. Er faßt hier jedenfalls die

Theologie auf, insofern sie den Konklusionen zugewendet ist, aus den

Prinzipien Schlußfolgerungen zieht und aus diesen wieder neue Erkenntnisse

auf dem Wege des diskursiven Denkens gewinnt und sieht in
diesen Funktionen der theologischen Schlußfolgerungen lediglich Tätigkeiten

des Intellekts, und zwar Tätigkeiten, die Gewißheit erzeugen.
Die scientia im aristotelischen Sinne hat ja die Konklusionen zum
Gegenstand, während die intuitive Erkenntnis der obersten, von selbst
einleuchtenden Prinzipien intellectus genannt wird.

Von der Wissenschaft, von der certa cognitio intellectualis, welche

ex natura intellectus zustande kommt, ist zu unterscheiden eine andere
Form der Wissenschaft, bei der die Gewißheitserkenntnis nicht das

Ergebnis ausschließlich der intellektuellen Betätigung ist, sondern ex
natura alterius herrührt, d. h. auf die Wirksamkeit eines anderen
seelischen Faktors sich zurückführt. Eine solche Gewißheitserkenntnis
ist zwar auch noch eine Wissenschaft im eigentlichen Sinne, aber doch
nicht so wie die vorher genannten Formen der Gewißheitserkenntnis
(proprie scientia, sed non ita proprie). Dieser andere seelische Faktor
kann nun ein doppelter sein, entweder ein Habitus oder eine vom
Intellekt verschiedene Potenz, nämlich der Wille. Im ersteren Falle,
wenn es sich um einen Habitus handelt, erkennt der Intellekt etwas

per modum inclinationis, auf Grund einer inneren zuständlichen
Hinordnung und Hinneigung. In diesem Sinne wird eine der sieben Gaben
des Heiligen Geistes als scientia bezeichnet. Auf diese Weise ist die
Theologie keine Wissenschaft, da viele Theologen keine einzige der
Gaben des Heiligen Geistes besitzen und da zahlreiche Nichttheologen
mit den Gaben des Heiligen Geistes ausgestattet sind. Es ist damit
keineswegs gesagt, daß die Theologie nicht wie jede andere Wissenschaft

ein Habitus sei. Die Theologie ist hier nicht ins Auge gefaßt,
insofern sie sich auf die aus den Prinzipien gezogenen Schlußfolgerungen
bezieht. Denn diese erkennt sie, wie oben bemerkt, per modum



bei Fra Remigio de' Girolami O. Pr. (f 1319) 141

intellectionis und sie ist, wie ja soeben näher dargelegt wurde, deshalb

Wissenschaft im engeren und eigentlichen Sinne. Die Theologie wird
vielmehr hier betrachtet, insofern sie ihren Prinzipien, den Glaubensartikeln

sich zuwendet und hier kommt als seelischer Faktor die

Willenspotenz in Betracht. Der Intellekt erkennt diese Prinzipien per
modum adhaesionis, er stimmt ihnen mit voller Gewißheit zu per
imperium voluntatis. Die intellektuelle Erkenntnis der Glaubensartikel

erlangt ihre Gewißheit nicht lediglich aus der Tätigkeit des Intellekts,
sondern aus dem gebietenden Einfluß des Willens. Diese allen Zweifel
ausschließende Zustimmung zu den Glaubensartikeln vollzieht sich im
Glaubensakt. Auf das im Glaubensakt primär wirkende übernatürliche
Element geht Remigio hier nicht ein. Er bringt nur noch eine Reihe

von Schriftstellen, in welchen auch die fides als scientia bezeichnet ist.
Er schließt dann seine prinzipiellen Darlegungen mit dem in der
Scholastik in diesen Zusammenhängen oft zitierten, vom hl. Thomas

(S. Th. I q. 1 a. 2 contra) als Auktoritätsbeweis für den Wissenschaftscharakter

der Theologie verwerteten Satz des hl. Augustinus : Huic
scientiae attribuitur illud tantummodo, quod fides saluberrima gignitur,
nutritur, defenditur, roboratur (De Trinitate, lib. 14, cap. 1).

Remigio de' Girolami tritt in diesen Darlegungen ganz entschieden

auf die Seite des hl. Thomas von Aquin, der den Wissenschaftscharakter

der Theologie im Sinne des aristotelischen Wissensbegriffes
mit großem Nachdruck festhält und begründet. Diese Darlegungen
des Florentiner Dominikaners sind ein Kommentar zu den Gedankengängen

seines großen Lehrers, die in S. Th. I q. 1 a. 2 : Utrum sacra
doctrina sit scientia ihre schärfste Prägung erhalten haben. Es ist
hier nicht die Stelle, auf die geschichtlichen Zusammenhänge, aus denen

heraus auf diese Lehre des Aquinaten überraschend neues Licht fällt,
einzugehen, noch auch den Kampf um diesen Lehrpunkt, der bis ins

XV. Jahrhundert hinein, bis in die Zeiten des Johannes Capreolus, des

Princeps Thomistarum in Kritik und Antikritik, sich abgespielt hat,
auch nur in den Hauptlinien zu schildern. Es genügt hier, das deutliche
und starke Echo zu vernehmen, das die Lehre des Aquinaten bei einem

seiner getreuesten Schüler gefunden hat. 1

1 Vgl. hierüber E. Krebs, Theologie nach der Lehre der Hochscholastik an der
Hand der Defensa doctrinae divi Thomae des Hervaeus Natalis, Münster 1912.
Über die Geschichte dieses Problems im XIV. Jahrhundert wird die im Druck
befindliche Monographie von J. Kürzinger, Die theologische Einleitungslehre des

Augustinertheologen Alphonsus Vargas von Toledo, wertvolle Aufschlüsse bringen.



142 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

Die zweite Frage, die unmittelbar anschließend an die Erörterungen
über den Wissenschaftscharakter der Theologie von Fra Remigio
behandelt ist, hat den Vorrang der Theologie vor den profanen
Wissenschaften zum Gegenstand : Utrum sacra scriptura sit nobilior
omnibus aliis scientiis. Ich übergehe auch hier die Einwände und hebe

nur die Hauptgedanken heraus. Unser Scholastiker bringt eine große
Anzahl von Beweisen für seine These, daß die Theologie den Vorrang
vor allen anderen Wissenschaften mit Recht beansprucht. Er formuliert
diese These also : Si enim omnimode ad propositum consideremus

sacram scripturam omniquaque apparet earn esse honorabilissimam.
Dieser Ausdruck honorabilissimam ist ohne Zweifel eine Reminiszenz

an den Anfang der aristotelischen Schrift De anima, wo die das

Griechische tcov xaXaW xai tijjliwv tt,v eïo'^n»v u7coXap.pâvovTsç in der dem
hl. Thomas und der Hochscholastik vorliegenden griechisch-lateinischen
Übersetzung mit : Bonorum et honorabilium notitiam opinantes
wiedergegeben ist.

Der erste Beweis Remigios für die Vorrangsstellung der Theologie,
die er hier wie Bonaventura und andere Scholastiker als sacra scriptura
bezeichnet, ist wie auch die meisten nachfolgenden in metaphysische
Form gekleidet. Die Theologie ist ein ens, ein Seiendes. Das Seiende

zerfällt in Urasche und Verursachtes. Die Ursache ist aber vornehmer
als die Wirkung. Die Theologie nimmt aber gegenüber den anderen
Wissenschaften die Stellung der causa, der Ursache ein und ist deshalb
auch vorzüglicher als all diese. Als Belegtext wird von Remigio die
Glosse zu Exod. 12, 35 angeführt : Vasa aurea et aegentea ab

Egyptiis petimus, ut tabernaculum Dei fabricemus, cum philosophos et
poetas legimus, ut divinam scripturam sapientius et facundius legamus.
Dieser Gedanke, der bei Origenes und Augustinus zur Illustrierung des

Verhältnisses zwischen heidnischer und christlicher Bildung verwertet
wird, wird bekanntlich auch in der mittelalterlichen Scholastik zur
Rechtfertigung der Benützung der heidnischen Philosophie seitens der

Theologie herangezogen. Diese Kausalität der Theologie gegenüber den
Profanwissenschaften wird näher als eine finale bezeichnet, indem eben

die profanen Wissenschaften in der heiligen Wissenschaft ihren Zweck
haben und diese so ihnen gegenüber per modum imperantissich betätigt.
Er führt hier das in der Scholastik auch beim hl. Thomas so oft
angeführte Schriftwort, Prov. 9, 3, an : Misit ancillas suas vocare ad arcem.

In diesen metaphysischen Gedankengängen weiterfahrend, formuliert

Remigio einen weiteren Beweis. Das Seiende wird geteilt durch



bei Fra Remigio de' Girolami O. Pr. (f 1319) 143

das Eine und das Viele. Das Eine ist aber als solches vorzüglicher
als das Viele. Deswegen ist auch Gott, der am meisten eins ist, das

vornehmste, uns höchste Wesen. Die Theologie ist auch wesentlich
eine Wissenschaft (scientia una) und dehnt deswegen ihre Betrachtung
aus auf alles und noch mehr, was die einzelnen Wissenschaften in
zerteilter Vielfältigkeit erkennen. Die Theologie handelt zugleich von
den Zeichen und den Dingen (simul est de signis et de rebus). Remigio
bezieht sich hier auf den aus Augustinus : De doctrina Christiana, lib. 1,

cap. 2, n. 2, genommenen Einteilungsgrund der Sentenzen des Petrus
Lombardus (lib. 1, dist. 1, cap. 1). Die Theologie handelt weiterhin
de naturalibus, rationabilibus et moralibus ; sie gießt Licht aus über
das ganze Gebiet der Realwissenschaften der Metaphysik und der

Naturphilosophie, der Idealwissenschaften der Logik und schließlich
der praktischen ethischen Disziplinen. Er führt hiefür mit kommen^
tierender Erweiterung die Stelle Sap. 9, 11 an : « Seit enim omnia ilia »

quantum ad naturalia « et intelligit » quantum ad rationalia et « educit
me in operibus meis » quantum ad moralia. Remigio vergleicht die

Theologie in ihrer Stellung als scientia una existens gegenüber der
Vielheit und Vielfältigkeit der profanen Wissenszweige mit dem Gemeinsinn,

dem sensus communis, der auch, obschon nur ein einziger Sinn
alle Objekte erkennt, welche von jedem einzelnen der fünf äußeren
Sine wahrgenommen werden.

Remigio geht in seiner Begründung auf der Bahn metaphysischer
Formulierung weiter. Die Theologie ist ein ens effectum, ein bewirktes
Seiendes. Das bewirkte Seiende empfängt seine Würde und seinen

Vorrang von der bewirkenden Ursache. Die Theologie ist in ihren
Prinzipien unmittelbar von Gott bewirkt. Remigio bringt hiefür
biblische Texte.

Die Theologie ist weiterhin ein effectus habitualis ; sie ist ein
Habitus. Es ist Sache des Habitus, wie Remigio im Anschluß an die

Habituslehre der nikomachischen Ethik bemerkt, Freude bei
Verrichtung der Akte, für welche der Habitus die Potenz geeignet und
geneigt macht, zu erzeugen. Die sacra scriptura •— in diesen Gedankengängen

Remigios fließen vielfach die Grenzen von Theologie und

Heiliger Schrift ineinander über — ist die Quelle solch innerer Freude,
wie dies auch durch ein Psalmwort erhärtet wird.

Die Theologie ist ferner ein habitus virtuosus und hat als solcher
den Zweck, den Menschen zu vervollkommnen. Sie vervollkommnet
denn auch auf eine vorzüglichere Weise, weil auf übernatürlichem



144 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

Wege, den Menschen als dies die anderen im Bereich des

Reinnatürlichen sich bewegenden Wissenszweige tun.
Sie ist weiterhin eine virtus intellectualis vel cognitiva, ein

intellektueller Habitus. Unter den intellektuellen Tugendhabitus ist
derjenige der vornehmere, welcher in höherem Maße Erkenntnis verursacht.
Dies kann in intensiver und in extensiver Hinsicht der Fall sein. In
intensiver Hinsicht wieder doppelt, nämlich von seiten des Erkannten
und von seiten des Erkennenden : ex parte cognoscentis vel ex parte
cogniti. Im Hinblick auf das erkennende Prinzip wird intensiver
Erkenntnis beursacht, indem ein höherer Grad von Gewißheit beim
Erkennen bewirkt wird. In dieser Hinsicht überragt nun die Theologie
alle irdischen Wissenschaften, weil ihre Gewißheit auf dem Lichte der

göttlichen Erkenntnis, die sich nicht irren kann, beruht, während die
anderen Wissenschaften ihre Gewißheit aus dem Lichte des Menschengeistes

erhalten. Im Hinblick auf das erkannte Objekt wird in der

Theologie eine intensiv höhere Erkenntnis gewährt, weil Gott, den die

Theologie uns erkennen läßt, in sich das am meisten erkennbare

intelligible Wesen ist. In extensiver Hinsicht steht vom Standpunkt
des erkannten Objektes aus die Theologie an der Spitze aller
Wissenschaften, weil sie uns einen größeren Kreis von Erkenntnissen erschließt
als dies die anderen Wissenschaften vermögen.

Die Theologie vermittelt nicht bloß theoretische Erkenntnisse ;

sie ist nicht bloß ein habitus cognitivus speculativus, sondern auch ein
habitus cognitivus practicus. Der Wert dieses praktischen Habitus
bemißt sich nach dem Wertgehalt des Zweckes. Der Zweck der

Theologie ist aber der letzte und höchste übernatürliche Zweck
überhaupt.

Remigio de' Girolami schließt diese Darlegungen über den Vorrang
der Theologie vor allen anderen Wissenschaften mit dem Hinweis
darauf, daß die sacra scriptura auch in sprachlicher Hinsicht alle
anderen Disziplinen übertrifft, insofern die Heilige Schrift unter einem

Worte einen mehrfachen Sinn birgt und führt hiefür ein längeres Zitat
aus Gregor dem Großen an. In den Einleitungen zu den
Sentenzenkommentaren und theologischen Summen hat ja ein Artikel über den

mehrfachen Schriftsinn seine stereotype Stelle. Remigios Behandlung
der Frage nach dem Vorrang der Theologie vor den anderen
Wissenschaften steht ganz auf dem Standpunkt der Gedanken des hl. Thomas,
S. Th. q. i a. 5, und kann als ein Kommentar zur thomistischen Lehre
betrachtet werden. Manche Gedanken Remigios finden sich bei Thomas



bei Fra Remigio de' Giroiami O. Pr. (f 1319) 145

nicht, dafür sind aber bei dem Aquinaten die Gedankengänge viel
schärfer gefaßt und zu einem einheitlichen Gedanken zusammengeordnet.

Der hl. Thomas und auch seine Schüler haben ein großes

Gewicht darauf gelegt, den Wissenschaftscharakter der Theologie zu

verteidigen und den Vorrang der sacra doctrina vor den anderen

Wissenschaften zu betonen. Ich werde an anderer Stelle ausführlicher
dartun können, daß die Rücksichtnahme auf die wissenschaftlichen

Zeitverhältnisse neben den sachlichen Gesichtspunkten dabei eine Rolle

gespielt hat. In der Artistenfakultät hatte sich namentlich durch die

Aristoteleskommentare, die dort schon in größerer Zahl vor Thomas

geschrieben worden sind und durch Herübernahme der aristotelischen
und arabischen Wissenschafts- und Methodenlehre, eine bestimmte
wissenschaftliche Methode, ein modus artificialis herausgebildet, und die

Theologie war vor die Frage gestellt, ob und unter welchen Vorbehalten
sie diesen modus artificialis herübernehmen wollte. Der hl. Thomas

hat nun als erster unter den scholastischen Theologen sich für die

Verwertung dieses modus artificialis auf theologischem Gebiet in weitem

Umfange ausgesprochen und hat den strengen aristotelischen Wissenschaf

tsbegriff, wie er in den Analytica Posteriora entwickelt ist, auch
auf die Theologie in Anwendung gebracht. Es ist ein großes Verdienst

von P. Chenu, zum erstenmal diesen geschichtlichen Hintergrund der

thomistischen Betonung des Wissenschaftscharakters der Theologie in
gründlichster Spezialuntersuchung herausgearbeitet zu haben. Der
hl. Thomas, der die geistige Lage und die wissenschaftlichen Strömungen
seiner Zeit mit klarem Blick erkannt hat, hat offenbar großes Gewicht
darauf gelegt, darzutun, daß man in der Theologie gerade so in streng
wissenschaftlicher Beweisführung verfährt wie innerhalb der Artistenfakultät.

Dabei hat er keineswegs die durch übernatürliche Faktoren

bedingte Eigenart der theologischen Arbeits- und Betrachtungsweise
übersehen und auch hier eine geschickte Synthese zwischen der

augustinischen Tradition und dem « neuen Aristoteles » hergestellt.
Ähnlich wird man auch die Lehre des Aquinaten über den Vorrang
der Theologie vor den profanen Wissenschaften geschichtlich verstehen,

wenn man auch die Beziehungen zur Artistenfakultät ins Auge faßt.
Die Vertreter der Artistenfakultät haben in ihren Aristoteleserklärungen
vielfach um die Theologie sich nicht gekümmert, haben unbekümmert

um Kirche und Theologie aus Aristoteles und den Arabern Anschauungen
herübergenommen und sich zu eigen gemacht, die zu der katholischen
Glaubenslehre im Gegensatz standen. Höchstens haben sie als eine

Div is Thomas. 11



146 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

Art Schutzvorrichtung und Vorsichtsmaßregel neben diese ihre
Anschauungen die katholische Glaubenslehre hingestellt, ohne den Versuch
einer wissenschaftlichen Begründung derselben zu machen. Ich habe
schon gelegentlich auf diese Dinge hingewiesen 1 und werde in
Untersuchungen über die Aristoteleskommentare des Aegidius von Orléans

und über Aristoteleserklärungen und Monographien anderer averroi-
stisch eingestellter Vertreter der Artistenfakultät auf diese Dinge an
der Hand der ungedruckten Texte näher eingehen. Eine weitverbreitete
Anschauung dieser Averroisten sah in der Beschäftigung mit der

Philosophie, im Beruf des Philosophen das höchste Ziel, den höchsten

Lebensinhalt, das höchste Lebensglück des Menschen. Damit war von
selbst eine völlige Ignorierung der Theologie, jedenfalls eine

Überordnung der Philosophie über die Theologie gelehrt. Mir ist diese

Auffassung mehrfach in ungedruckten Ethikkommentaren aus der Feder
solch averroistisch eingestellter Professoren der Aritstenfakultät begegnet.
Ex professo ist diese These, daß die Philosophie das Höchste für den
menschlichen Geist und das menschliche Leben ist, in der Schrift
De summo bono sive de vita philosophi des Boetius von Dacien

behandelt, die ich in mehreren Handschriften festgestellt habe 2 und
die ich demnächst edieren werde. Wir verstehen deshalb auch, wenn
an der Spitze unter den 2x9 averroistischen Sätzen, welche Bischof
Stephan Tempier im Jahre 1277 verurteilt hat, sich auch die beiden
Sätze befinden : Quod non est excellentior status quam vacare philo-
sophiae. Quod sapientes mundi sunt philosophi tantum. 3 Wir verstehen

aus diesen zeitgeschichtlichen Verhältnissen heraus es auch, daß Thomas
die Vorrangs- und Vormachtsstellung der Theologie so stark
unterstrichen hat. In seinen Bahnen bewegt sich auch die Anschauung
seines getreuen Schülers Remigio de' Girolaini.

1 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliche lateinische Aristotelesübersetzungen
und Aristoteleskommentare in Handschriften spanischer Bibliotheken. Sitzungsberichte

des Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-philologische
und historische Klasse. München 1929, 33 f., 78 ff.

2 M. Grabmann, Neu aufgefundene Werke des Siger von Brabant und Boetius
von Dacien. Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Philosophisch-philologische und historische Klasse. München 1924.

3 Mandonnet, Siger de Brabant et l'Averroïsme latin au XIIIme siècle, II. *
Louvain 1908, 176.


	Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft bei Fra Remigio de' Girolami O. Pr. († 1319)

