Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1929)

Artikel: Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft bei Fra
Remigio de' Girolami O. Pr. (1 1319)

Autor: Grabmann, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762717

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre von
Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

bei Fra Remigio de’ Girolami O. Pr.
(+ 1319)

Von Prilat Dr. Martin GRABMANN,
Universititsprofessor in Miinchen,

Eine der markantesten Gestalten aus dem Kreis der unmittelbaren
Schiiler des hl. Thomas von Aquin ist der Florentiner Dominikaner
Remigio de’ Girolami, der Lehrer Dantes und Ubermittler der thomi-
stischen Gedankenwelt an den groBen Dichter, der berithmte Kanzel-
redner von Santa Maria Novella, der auch im 6ffentlichen Leben von
Florenz eine einfluBreiche Rolle gespielt hat. ! Bei keinem der dltesten
Thomasschiiler haben die ethischen und soziologischen und auch poli-
tischen Ansichten und Lehren des englischen Lehrers eine so selb-
stindige, auf die Zeitverhdltnisse angepalBte Weiterbildung und Ver-
wertung gefunden als gerade bei Frater Remigius. Indessen haben
auch die anderen philosophischen Haupt- und Eigenlehren des Aquinaten
an ihm einen getreuen Interpreten gefunden. Ich verweise blof auf
seine Darlegungen iiber den realen Unterschied von essentia und
existentia in den geschaffenen Dingen, wie sie in seinem von mir
edierten Traktat de uno esse in Christo uns entgegentreten. 2

Ich will im folgenden eine grundlegende Frage der theologischen
Einleitungs- und Erkenntnislehre herausgreifen, die Frage vom Ver-
haltnis von ratio und fides, von Glauben und Wissen, von der Stellung
der menschlichen Vernunft zu den Mysterien und Dogmen des Christen-
tums. Cod. C 940 4, eine schon geschriebene Pergamenthandschrift

1 G. Salvadori e V. Federici, I sermoni d’ occasione, le sequenze e i ritmi
di Remigio Girolami Fiorentino. Estratto da: Scritti vari di filologia dedicati
a Ernesto Monaci, Roma 1901. M. Grabmann, Die Wege von Thomas von Aquin
zu Dante. Fra Remigio de’ Girolami O. Pr. Deutsches Dante-Jahrbuch IX (192j3),
1-35. Derselbe, Fra Remigio de’ Girolami O. P., discepolo di San Tommaso
d’Aquino e maéstro di Dante. La scuola cattolica 53 (1925), 267-281 ; 347-368.

-2 M. Grabmann, Remigii Florentini O. P. Tractatus de uno esse in Christo
ex codice Florentino editus. Miscellanea Tomista. Barcelona-Sarria 19235, 257-277.

Divus Thomas. 10



I30 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

der Biblioteca nazionale zu Florenz, welcher die bedeutendsten Werke
des Fra Remigio umfaBt, enthilt von fol. 2077-351" sein Werk De via
paradisi,. eine  sehr warm -und salbungsvoll geschriebene Auslegung
der zehn Geboté. Das Initium lautet: Via vero ista paradisi habet
passus numero decem secundum numerum decem moralium preceptorum
Dei, ita ut Quodlibet preceptum est unus passus. Circa quos quidem
passus et precepta tria prosequimur per ordinem. Primo enim prose-
quimur ipsorum expositionem, secundum quod ea ordinat Sanctus
Augustinus. Secundo tangemus numerandi et ordinandi diversitatem
secundum diversorum opinionem et tertio tangemus ipsorum finem.

Das caput 5 des ersten passus bietet nun eine Abhandlung iiber
auctoritas et fides (fol. 209 ). An der Spitze steht die These, dal das
Geheimhis der Trinitit und auch die anderen Glaubenswahrheiten
durch die mehschliche “Vernunft nicht demonstrativ bewiesen werden
konnen. Diese Unbeweisbarkeit der Glaubensgeheimnisse beruht auf
einem dreifachen Grund : auf der iiberragenden Stellung dieser Wahr-
heiten gegeniiber der menschlichen Vernunft, auf dem heterogenen
Charakter dieser Geheimnisse gegeniiber den natiirlichen Vernunft-
wahrheiten und schlieBlich auf dem Gesichtspunkt unseres Nutzens :
Hoc autem (scilicet mysterium trinitatis) ratione humana demonstrari
non potest sicut et cetera, que proprie sunt fidei, quod quidem
convenit triplici r‘dtione scilicet ratione sue superioritatis et ratione
sue inconformitatis et ratione nostre utilitatis.

Der erste Grund, der Gesichtspunkt der superioritas der Glaubens-
inhalte findet nun folgende Erlduterung. Im Bereiche der menschlichen,
der natiirlichen Wissenschaften koénnen die Prinzipien der niedrigeren
und untergeordneten Wissenschaften durch die hoheren, {ibergeordneten
Wissenschaften bewiesen werden, wie z. B. die Prinzipien der Optik
durch die Geometrie bewiesen werden kénnen. Es werden ja iiberhaupt
die Prinzipien, die obersten Grundsitze und Grundiiberzeugungen
aller menschlichen Wissenschaften durch die hichste natiirliche Wissen-
schaft, durch die Metaphysik bewiesen, die selber ihre eigenen Prinzipien
nicht apodiktisch beweisen kann. Der Glaube steht nun zu der Wissen-
schaft der Theologie in der Beziehung, dall die Glaubensartikel die
Prinzipien der Theologie sind. Wie P. M.-D. Chenu O. P. nachgewiesen,
hat der hl. Thomas zuerst diesen Gedanken, daBl die Glaubensartikel
Prinzipien der Theologie sind, deren Wahrheitsinhalt und Wahrheits-
reichtum auf dem Wege des schluBfolgernden Denkens herausgeholt
werden soll, auf die methodologische Konstitution und Konstruktion



bei Fra Remigio de’ Girolami O, Pr. (} 1319) ) I31

der Theologie als einer Wissenschaft, in der die Merkmale des aristo-
telischen Wissensbegriffes realisiert sind, in Anwendung gebracht. !
Remigio eignet sich diesen Gedanken an und beweist hieraus die
Unbeweisbarkeit der Glaubensgeheimnisse. Da ndmlich die Theologie
die hochste aller geschaffenen Wissenschaften ist, so ist es ohne
weiteres klar, daB weder sie selbst noch eine andere geschopfliche
Wissenschaft ihre Prinzipien, d. h. eben die Glaubensartikel auf dem
Wege einer menschlichen apodiktischen Beweisfithrung demonstrieren
kann. Es sind vielmehr diese Prinzipien bewiesen und evident im
Lichte einer hoheren Wissenschaft, des unerschaffenen géttlichen
Wissens selbst. Remigio tibernimmt den thomistischen Gedanken der
Theologie als scientia scientiae Dei et beatorum subalternata und
bringt zur Verdeutlichung noch Analogien aus dem praktischen Leben.
In den menschlichen Handwerken und Kiinsten stellen wir fest, daB3
nicht ein Urteil aus dem Mund dessen, der das niedrigere, unter-
geordnete Handwerk oder die niedrigere Kunst vertritt, den bewerten-
den Ausspruch des hoheren Handwerkes oder der hoéheren Kunst
beweist und demselben Kraft und Nachdruck verleiht, sondern vielmehr
umgekehrt. ... So wird z. B. die Behauptung eines Frenarius, eines
Sattlers, dal ein Ziigel gut oder schlecht fiir eine bestimmtes Pferd
sich eignet, durch das zustimmende Urteil des Reiters, der an
diesem Pferd den Ziigel erprobt, bestitigt und bekraftigt und nicht
umgekehrt. Ebenso erhdlt die Versicherung eines Arzneikiinstlers, da@3
bestimmte Pillen fiir eine bestimmte Krankheit heilkriftig seien, durch
die zustimmende AuBerung des erprobenden Arztes Bestitigung und
Bekriftigung und nicht umgekehrt. Remigio wendet dies nun auf die
Glaubensartikel, die Prinzipien der theologischen Wissenschaft an.
Da nun Gott den Menschen unendlich iiberragt, deshalb kann auch
durch keines Menschen Ausspruch und wissenschaftliche SchluBfolgerung
das Zeugnis, der Ausspruch Gottes iiber diese Glaubensartikel bewiesen
werden.

Der zweite Grund, warum die Glaubenswahrheiten nicht demon-
strativ bewiesen werden kénnen, ist die inconformitas, der heterogene
Charakter dieser Wahrheiten gegeniiber natiirlichen Vernunfterkennt-
nissen. Bei jeder Beweisfithrung muB3 der Mittelsatz, der Mittelbegriff
mit dem Schluflsatz homogen sein : medium debet esse uniforme et

Y M.-D. Chenu O. P., La théologie comme science au XIIIme siécle. Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen age, II (1927), 31-71.



132 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

unigeneum conclusioni. So hat fiir eine rhetorische SchluBfolgerung
ein streng wissenschaftliches Beweismittel (medium demonstrativum)
keinen Wert, wie es auch ein Fehler wire, mit einem Mathematiker,
der nur Wahrscheinlichkeitsbeweise vorbringt, sich zufrieden zu stellen.
Man wird auch zum Erweis dafiir, daB die Sonne groer als die Erde
sei, nicht gewohnliche Leute aus dem Volke aufrufen, die alles nach
dem Augenschein beurteilen. Remigio wendet diese Erwidgungen auf
das Glaubensgebiet an. Da die Glaubensartikel iiber die Tragkraft
und Fassungskraft der menschlichen Vernunft und Natur hinausliegen,
deshalb konnen sie auch nicht passenderweise durch Beweismittel der
menschlichen Vernunft und des schluBfolgernden menschlichen Denkens
bewiesen werden. Remigio fithrt zum Beleg hiefiir den in der Friih-
und Hochscholastik hiufig, z. B. von Abaelard, Petrus von Poitiers,
Thomas von Aquin, Matteo d’ Acquasparta u. a., bei &dhnlichen
Gedankengingen verwerteten Satz Gregors des Groflen an : Fides non
habet meritum, cui humana ratio praebet experimentum. !

Der dritte Grund, warum die Glaubenswahrheiten nicht Gegen-
stand streng beweisender Vernunfttitigkeit sein kénnen, ist unser
eigener Nutzen. Wenn wir nimlich durch die natiirliche menschliche
Forschung und Untersuchung zum Glauben gelangen koénnten, dann
wiirden nur sehr wenig Menschen selig werden. Nur diejenigen, welche
einen scharfen Verstand besitzen und welche, da zu solcher Erkenntnis
lange Zeit erforderlich ist, schon an Jahren vorgeriickt sind. Auch
wiirde hiezu Freiheit von Leidenschaften erforderlich sein, die bei
solchen Erkenntnissen viel mehr notwendig ist als in rein natiirlichen
Wissensgebieten. Weiterhin kdmen nur Menschen, die von Familien-
sorgen losgelost sind und nur eifrige und geschickte Menschen zum
Heile. Sonach wiirden alle unbegabten und ungebildeten Menschen, alle
Kinder, alle durch Familiensorgen an scharfer Denkarbeit Gehinderten,
alle Tragen und Bequemen verdammt werden. SchlieBlich mii3ten
itberhaupt alle iiber ihr Heil und ihren Glauben im Zweifel sein, da
der Untersuchung der menschlichen Vernunft sich hiufig Irrtum bei-
mischt. Remigio verwendet hier Gedankenginge, die der hl. Thomas
fir die moralische Notwendigkeit der tibernatiirlichen Offenbarung von
an sich durch die natiirliche Vernunft erreichbaren religisen Wahr-
heiten entwickelt (S. Th.Iq. r a. 1;S. c. G.I4), auf das ganze Gebiet
der Offenbarungs- und Glaubenswahrheit aus und schlieBt dann mit

1 Vgl. M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, II, 545.



bei Fra Remigio de’ Girolami O. Pr. ({ 1319, 133

dem zusammenfassenden Satze: Sic ergo articuli fidei non possunt
necessario probari per rationes naturales humanas.

Wenn auch die Glaubensartikel nicht demonstrativ bewiesen
werden konnen, so kénnen doch Wahrscheinlichkeitsgriinde und Kon-
venienzbeweise (alique rationes probabiliter persuadentes) fiir dieselben
entwickelt werden, sowie auch Analogien aus dem geschopflichen
Bereich entnommen werden, welche diese iibernatiirlichen Wahrheiten
unserem Denken niher bringen. Remigio fithrt hier eine Reihe von
geschopflichen Analogien zur Erlduterung des Geheimnisses der Trinitit
auf. Die Menschen, so schlieBt unser Thomist diesen Teil seiner
Erérterungen des Problems vom Verhiltnis zwischen Glaube und
Vernunft, werden sonach nicht durch zwingende Vernunftgriinde,
sondern allein durch den Willen selig und koénnen auch nicht durch
die bloBe Vernunft zum Glauben bewegt werden.

Wenn Remigio auch die Unbeweisbarkeit der Glaubensartikel und
die Bedeutung des Willens fiir die gliubige Annahme dieser Wahr-
heiten betont, so spricht er doch keineswegs einer antiintellektualistischen
Erklarung des Glaubensaktes das Wort, er verbreitet sich vielmehr in
sehr interessanten Gedankengdngen iiber die dem zustimmenden
Glaubensakt vorausgehende Erkenntnis.

Er geht aus von dem Satze des hl. Augustinus, dal dem Willen
irgendwie eine Erkenntnis vorausgehen miisse. Deshalb, so schlieB3t er,
ist es notwendig, dall wir zum Glauben durch irgend welche voraus-
gehende Erkenntnis gelangen, welche einerseits mit dem Glauben
homogen ist und auf einer Stufe steht und anderseits fiir alle erreichbar
ist : ideo necesse est ad fidem devenire per aliquam precedentem
cognitionem unigeneam et parem fidei et ab omnibus haberi possi-
bilem. Wie ist nun diese Erkenntnis beschaffen ? Sie mul3 iiber die
menschliche Natur und Vernunft erhaben sein. Weil nun dasjenige,
was in jeder Weise iiber den Grenzen der menschlichen Natur und
Vernunft hinausliegt, zur Natur und Vernunft in keiner Proportion
steht und deshalb von diesen nicht erreicht werden kann, deshalb muf3
die dem Glauben, dessen Habitus von Gott eingegossen wird, voraus-
gehende Erkenntnis in irgend einer Weise dem Menschen natiirlich
und der menschlichen Vernunft konform sein. Um dies richtig zu
verstehen, ist zu beachten, daB3 die menschliche Vernunft eine doppelte
Natur hat, ihre eigene und eine hohere, die Natur der hdoheren
Vernunft, der géttlichen Vernunft. Diese ist ihr im gewissen Sinne
mehr natiirlich als ihre eigene Natur. Es kann so der Fall sein, daB



134 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

die Vernunft unter Ausschaltung ihrer eigenen Natur der Bewegung
der hoheren Vernunft folgen mufl, wie dies dhnlich bei Naturwesen,
die der Vernunft entbehren, der Fall ist. So bewegt sich das Meer
gemdll seiner eigenen Natur nach unten und folgt trotzdem, indem
diese ihre eigene natiirliche Bewegung authort, der hoheren Natur des
Mondes, der am meisten auf die Bewegung des Meeres wirkt und Ebbe
und Flut verursacht. Ahnliches gilt auch von der Bewegung der
Himmelskorper. Remigio zieht nun aus diesen Erwdgungen folgenden
SchluB : So wird auch die menschliche Vernunft natiirlicher- und
verniinftigerweise zur Annahme des Glaubensinhaltes durch einen
Antrieb der hoheren, d. h. der gottlichen Vernunft bestimmt und
bewegt, wenn sie auch durch ihre eigene Natur hiezu nicht gelangen
kann. Sic et ratio humana naturaliter et rationabiliter movetur ad
acquiescendum hiis, que sunt fidei ex impulsu nature et rationis
superioris id est divine, licet ea ratione et natura propria rationis ad
hoc non possit attingere. Was der Urheber der Natur in der Natur
wirkt, ist ganz Natur, und was der Schépfer der Vernunft in der
Vernunft wirkt, ist ganz Vernunft. Es ist sonach eine gewisse Homo-
geneitit und Gleichférmigkeit geschaffen und gewissermallen eine
gemeinsame Ebene gegeben (et sic est medium par et uniforme), wenn
die Zustimmung zu den tibernatiirlichen und {iberverniinftigen Glaubens-
inhalten sich auf Argumente stiitzt, welche im Bereiche der ratio
superior liegen und deshalb einerseits {iber die menschliche Vernunft
hinausliegen und anderseits doch der menschlichen Vernunft und
Natur konform sind.

Diese Momente und Tatsachen, welche auf diese Weise die mensch-
liche Vernunft iiberragen, sind dreierlei: unmittelbar von Gott
kommende Offenbarungsworte, innere Einsprechungen und wunderbare
Werke. Deshalb ist es fiir den Menschen, der seiner Vernunft folgt,
notwendig, daBl er der Glaubenswahrheit zustimmt auf Grund eines
dieser drei Momente oder Tatsachen. Freilich {iben diese Momente
und Argumente auf den Willen, der bei der Glaubenszustimmung sich
betdtigt, nicht zwingend ein, da der Wille frei ist. Die Gedanken-
gange, die hier Fra Remigio entwickelt, finden sich nicht in dieser
Form und Fassung beim hl. Thomas, der zu Beginn der Summa contra
Gentiles (I, 6) iiber die motiva credibilitatis sich verbreitet. Auch
andere Scholastiker des XIII. Jahrhunderts, die von den Glaubens-
motiven handeln und im Grundri eine Apologie des Christentums
bieten, wie die Franziskanertheologen Bartholomaeus von Bologna und



bei Fra Remigio de’ Girolami O. Pr. ({1319} - - I35

Matthaeus von Acquasparta, haben in ganz anderer Form die dem
Glauben vorausgehende Erkenntnis charakterisiert. Es sei noch darauf
hingewiesen, dall Remigio hier die auch vom hl. Thomas (S. Th. I
q. 79 a. g) iibernommene augustinische Lehre von der ratic superior
et inferior beniitzt. :

Remigio geht nun auf diese drei Momente und Tatsachen kurz
ein und beleuchtet sie durch biblische Beispiele. Fiir das erste Moment,
fiir die Wirkkraft des unmittelbar von Gott kommenden Wortes, beruft
er sich auf die Worte Christi, Joh. 15, 22 : « Wenn ich nicht gekommen
wire und zu ihnen nicht gesprochen hitte, so hiitten sie keine Siinde ;
nun aber haben sie keine Entschuldigung fiir ihre Siinde.» Er fiigt
als Grund bei, weil die Wahrheit der gottlichen Worte jede durch die
menschliche Vernunft ergriindbare Wahrheit iiberragt. Durch die iiber-
wiltigende Kraft dieser Wahrheit wurden auch die Diener, die von
den Hohenpriestern abgesandt waren, um Jesum gefangen zu nehmen,
zum Glauben bekehrt, wie Joh. 7, 44 ff. berichtet wird. Als sie unver-
richteter Dinge zuriickgekehrt waren und von den Hohenpriestern
gefragt wurden, warum sie Jesum nicht gefangen genommen hétten,
antworteten sie : Niemals hat ein Mensch so geredet, wie dieser Mensch.

Fir das zweite Moment, die inneren gottlichen Einsprechungen,
weist er auf die Worte aus der Rede des hl. Stephanus vor dem hohen
Rate hin : « Ihr Halstarrigen und Unbeschnittenen an Herz und Ohren,
Ihr widerstrebtet alle Zeit dem Heiligen Geiste» (Apg. 7, 5I), der
Euere Herzen mit seiner Gnade beriihrt und innerlich zum Glauben
antreibt. Daraus ergibt sich, daB, gesetzt jemand wohnte an den
auBersten Grenzen der Erde und in Gegenden, wo er weder von
einem Wunder Kenntnis hédtte noch von dem geoffenbarten Gottes-
wort etwas horen kénnte, er dennoch auf billige und verniinftige Weise
zum Glauben gehalten wire wegen des inneren Antriebes und der
Einsprechung des Heiligen Geistes. _

Das dritte Moment und Argument, die Wunder, wird biblisch
beleuchtet durch die Worte Jesu, Joh. 15, 24 : « Wenn ich nicht die
Werke unter ihnen getan hitte, die kein anderer getan hat, so hdtten
sie keine Siinde ». Christus redet hier von der Siinde des Unglaubens,
die ja mit Vorzug als die Siinde bezeichnet wird. Es wurden auch
im Alten Bunde einzelne Aussitzige geheilt, es fanden Totenerweckungen
und andere Wunderwerke statt, wie sie auch Christus gewirkt hat.
Aber es ist ein groBer Unterschied zwischen diesen alttestamentlichen
Wundern und den Wundern Christi. Denn im Alten Testamente wurden



136 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

Wunder nicht in solcher Fiille und solcher Augenscheinlichkeit gewirkt.
Auch hat keiner dieser Wundertdter in eigener Person und Kraft diese
Wunder gewirkt, wie dies Christus getan hat. Deshalb wird gerechter-
und verniinftigerweise am Schlu des Markusevangeliums (16, 16)
bemerkt : « Wer nicht glaubt, wird verdammt werden. » Der Unglaube
wie iiberhaupt jede Siinde richtet sich gegen die Vernunft. Am Schluf3
dieser Erklarung der drei Momente bringt Remigio auch noch Beispiele.
Augustinus ist in passender Weise durch gottliche Worte (Rém. 13,
13-14), der Schicher am Kreuze durch innerliche Einsprechungen und
Dionysius, der Areopagite, durch ein Wunder des hl. Paulus bekehrt
worden.

Remigio bringt im Anschlufl an diese prinzipiellen Ausfithrungen
tiber das Verhidltnis der Vernunft zum Glauben noch einige Bemer-
kungen iiber die Betdtigungen der Vernunft auf dem Gebiete des
Glaubens und der Theologie, wenn auch die Glaubensartikel sich jedem
stringenten Vernunftbeweis entziehen. Wenn ein Glaubensartikel
bejaht und angenommen wird, kann die Vernunft schluBfolgernd aus
diesem Artikel einen anderen beweisen. So hat der hl. Paulus aus der
Auferstehung Christi unsere kiinftige Auferstehung erwiesen. Wenn
jemand zugesteht, daB Christus ein heiliger und gerechter Mensch
gewesen ist, aber seine Gottheit nicht lehrt, so kann ich aus diesem
Zugestandnis Christi Gottheit also beweisen. Kein gerechter und
heiliger Mensch ligt als solcher. Nun aber hat Christus gesagt, da@
er wahrer Gott sei. Also-hat er, indem er dies sagte, nicht gelogen,
sondern die Wahrheit verkiindigt. In dhnlicher Weise koénnen auch
auf anderen Gebieten der Theologie SchluBfolgerungen gemacht werden.
Weiterhin kénnen durch die untersuchende und priifende Tatigkeit
der menschlichen Vernunft alle Argumente, alle Einwdnde, die gegen
den Glauben erhoben werden, aufgelost, als nicht stichhaltig erwiesen
werden. Der Grund hievon ist, weil alle diese Argumente falsch, sophi-
stisch oder doch nur Wahrscheinlichkeit enthaltend sind. Da das
Wahre dem Wahren nicht entgegengesetzt sein kann und da unser
Glaube die hochste Wahrheit vorstellt, deshalb kann kein gegen den
Glauben erhobener Vernunfteinwand wirkliche Wahrheit enthalten.
SchlieBlich ist noch zu bemerken, dal der gliubige Mensch mit seiner
Vernunft sich gegen diejenigen zur Wehr setzt, welche die Glaubens-
artikel, welche die Prinzipien der absolut hichsten Wissenschaft sind,
leugnen, adhnlich wie auch der Metaphysiker gegen denjenigen argu-
mentieren kann, der die Prinzipien der Metaphysik in Abrede stellt,



bei Fra Remigio de’ Girolami O. Pr. (} 1319) 137

vorausgesetzt, dal er Zugestindnisse macht, aus denen die Wahrheit
der metaphysischen Prinzipien indirekt erwiesen werden kann. Remigio
bringt hier am Schlusse seiner Darlegungen Gedankenginge, welche
Grundlehren des hl. Thomas iiber die theologische Methode sind und
von dem heiligen Lehrer ausfithrlich in seinem Kommentar zu Boethius
de Trinitate, in den Einleitungen zum Sentenzenkommentar und zur
Summa contra Gentiles, zu Beginn des herrlichen Opusculum De rationi-
bus fidei contra Sarracenos, Graecos et Armenos (c. 2) und in unnach-
ahmlicher Kiirze und Inhaltsfillle in dem klassischen Artikel der
theologischen Summa : Utrum sacra doctrina sit argumentativa (S. Th. I
q. 1 a. 8) entwickelt und begriindet werden. Remigio ‘'schlieBt dann
diese Darlegungen seines Werkes De via paradisi mit den Worten :
Qualiter ergo fides nostra non sit rationabilis et qualiter sit rationabilis
et quare, dictum est.

Remigio de’ Girolami hat auch an anderen Stellen seiner Werke
diese grundlegenden theologischen Einleitungsfragen erértert. Cod. G 3
465 der Biblioteca nazionale zu Florenz enthdlt in alphabetischer
Anordnung Quaestionen des Remigio iiber alle Fragen der scholastischen
Philosophie und Theologie. Der Titel lautet : Incipit quedam extractio
ordinata per fratrem Remigium Florentinum. Wir haben hier eine
alphabetische Quaestionensammlung vor uns, in der philosophische
und theologische Probleme in grofem Umfang behandelt werden.
Ich verweise nur auf die Stichworte anima, angelus, caritas, causa,
cognitio, creatio, scientia usw. Wie in seinen anderen Werken, bekundet
Remigio auch hier groe Belesenheit, auch Anspielungen auf Zeit-
verhéltnisse sind nicht selten. Beim Stichwort argumentum stellt sich
unser Scholastiker die Frage: Utrum scientia theologie uti debeat
argumentis (fol. 56 ). Er bejaht diese Frage und gibt hiefiir eine
kurze Begriindung. Die Wissenschaft schlieft zweierlei in sich: die
Prinzipien und die Konklusionen. Jede Wissenschaft kommt in ihrer
Argumentation zu Konklusionen und nicht zu den Prinzipien. Dies
gilt auch von der Theologie, denn sonst wire sie keine Wissenschaft,
da ja Wissenschaft ein diskursives, von den Prinzipien zu den Kon-
klusionen fortschreitendes Denken besagt. Die Theologie bringt denn
auch zum Erweise ihrer Konklusionen alle Formen der Argumentation
in Anwendung : induktives Beweisverfahren, Beispiele, Gleichnisse
und Syllogismen. Die Prinzipien der Theologie sind die Glaubens-
artikel, zu deren Erweis nur Konvenienzgriinde und Wahrscheinlichkeits-
argumente angefithrt werden kénnen, welche diese Wahrheiten unserem



138 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

Denken ndher bringen, wie dies Augustinus auf dem Gebiete der
Trinitatslehre getan hat. Indessen lassen sich diese Glaubensartikel nicht
demonstrativ beweisen. Die Begriindung hiefiir erfolgt mit teilweise
wortlicher Anlehnung auf die gleiche Weise wie in der Schrift De via
paradisi (ratio sue superioritatis, sue inconformitatis, nostre utilitatis).

Beim Schlagwort scientia legt Fra Remigio zwei Fragen aus der
theologischen Einleitungs- und Methodenlehre, welche das Problem vom
Verhiltnis zwischen Glauben und Wissen beriithren, vor : Utrum Theo-
logia sit scientia proprie loquendd (fol. 177 1) und : Utrum sacra scriptura
sit nobilior omnibus aliis scientiis (fol. 179 T). Er bringt hier eine Fiille
von Einwinden und auch ein reiches Material von Zitaten. Ich hebe
nur die wesentlichen Gedanken heraus. Zur Losung der Frage, ob
die Theologie eine Wissenschaft im eigentlichen Sinne (proprie loquendo)
sei, gibt Remigio zuerst eine Darlegung der Bedeutungen von theologia
und scientia.” Das Wort Theologie wird in dreifachem Sinne gebraucht.
Fiirs erste wurde das Wort theologia auf die heidnische Dichtung
angewendet, indem Hesiod und andere heidnische Dichter Theologen
genannt wurden, weil sie auch iiber Gott und gottliche Dinge gehandelt
haben. In einem zweiten Sinn wird die Metaphysik von Aristoteles
selbst als Theologie bezeichnet. Die Metaphysik handelt von Gott
freilich nicht in dem Sinne, daBl Gott ihr eigentlicher Gegenstand
(subiectum) ist, sondern in dem Sinn, daB} Gott die Ursache ihres
Gegenstandes ist : quia agit de Deo non sicut de subiecto, sed sicut
de causa sui subiecti. In einem dritten und im eigentlichen Sinne wird
als Theologie die sacra scriptura, die Offenbarungstheologie bezeichnet.
Diese Theologie hat Gott zu ihrem Gegenstande und ihre Prinzipien
sind unmittelbar von Gott geoffenbart. Von dieser Theologie ist hier
die Rede. Scientia wird in einem vierfachen Sinne gebraucht. Einmal
in einem miBbrauchlichen Sinne (abusive), wenn Wissenschaft eine
Erkenntnis genannt wird, die den kontrdren Gegensatz zum eigent-
lichen Wissen in sich schlieBt. Dies ist die falsche Erkenntnis. Das
eigentliche Wissen hat die Wahrheit zum Inhalt. Eine solche falsche
Wissenschaft ist z. B. die Magie. In einem zweiten Sinne wird
Wissenschaft und Wissen in einem iibertragenen metaphorischen Sinne
angewendet (metaphorice), wenn wir die Sinneswahrnehmung als
Wissen bezeichnen. In einer dritten Bedeutung wird scientia im
uneigentlichen Sinne gebraucht (improprie), wenn der Terminus Wissen
auf eine Erkenntnis bezogen wird, die nur einen Teil der Wesens-
elemente der Wissenschaft im strengen Sinne in sich beschlieft. Auf



bei Fra Remigio de’ Girolami O Pr. ({ 1319) , 139

diese Weise wird die probable Erkenntnis, die Wahrscheinlichkeits-
erkenntnis ein Wissen genannt. Sie ist zwar eine intellektuelle
Erkenntis, aber sie entbehrt eines Wesensmerkmals der eigentlichen
Wissenschaft, der Gewi3heit. ... In diesem uneigentlichen Sinne nennen
wir ein Wissen die Erkenntnisse, die wir durch den dialektischen
Syllogismus oder durch rhetorische Beweistithrung oder durch mensch-
liche Zeugnisse gewinnen. Im vierten und eigentlichen Sinne (proprie)
ist von scientia bei einer Erkenntnis die Rede, bei der alle Wesens-
merkmale des eigentlichen Wissens gegeben sind. Diese ist die Gewil3-
heit bietende geistige Erkenntnis : certa cognitio intellectualis.

Wenn wir nun diese Unterscheidungen von scientia auf die
Theologie in Anwendung bringen, so ist sie kein Wissen im ersten mil3-
brauchlichen Sinne, da sie scientia verissima ist, auch nicht im zweiten
metaphorischen Sinne, da sie cognitio intellectualis ist, auch nicht im
dritten uneigentlichen Sinne, da sie cognitio intellectualis certissima ist.

Die Theologie ist sonach Wissenschaft im vierten, im eigentlichen
Sinne (proprie). Es ist jedoch zu bemerken, daB dieses « proprie »
eine gewisse Elastizitdt besitzt (quandam latitudinem habet) und
verschiedene Abstufungen in sich befaBt, wie ja auch Porphyrius in
seiner Isagoge vier Formen des proprium unterscheidet, obgleich doch
nur eine dieser Formen das proprie proprium ist. Und so kénnen wir
auch sagen, dall nur jene Form des Wissens und der Wissenschaft,
der certa intellectualis cognitio ein Wissen und eine Wissenschaft
im engeren eigentlichen Sinne (proprie proprie) genannt werden kann,
welche aus der Natur des Intellekts selbst flieBt, die auf dem Wege
der intellektuellen und intuitiven Erkenntnis oder der Evidenz : per
modum intellectionis sive intuitionis sive evidentie zustande kommt.
Dies ist aber in doppelter Weise méglich, einmal, wenn die Prinzipien
jener Wissenschaft principia per 'se nota, von sich selber einleuchtende,
unmittelbar evidente Prinzipien sind. Die Erkenntnis der hieraus
gezogenen Konklusionen ist scientia im engsten eigentlichen Sinne,
proprissime. Dies trifft bei den Prinzipien der Theologie nicht zu, da
diese die Glaubensartikel sind und da der Glaube sich auf das bezieht,
was man nicht sieht, was nicht evident ist (Hebr. 1I, I).

Auf eine andere zweite Weise kénnen wir von einer Wissenschaft
im engeren eigentlichen Sinne (proprie proprie) reden, wenn die
Prinzipien nicht principia per se nota sind, sondern sich auf die
unmittelbar evidenten Prinzipien einer anderen Wissenschaft zuriick-
fiihren lassen. Damit ist der Begriff der scientia subalternata, der



I40 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

einer hoheren Wissenschaft untergeordneten Wissenschaft gegeben.
Auf diese Weise ist die Theologie Wissenschaft, und zwar eine dem
Wissen Gottes und der Heiligen untergeordnete Wissenschaft : theologia
est scientia et subalternatur scientie Dei et beatorum. Fra Remigio
stellt, wie sich aus diesen Darlegungen ergibt, auch die Theologie in
die Linie der Wissenschaften, in denen die certa cognitio intellectualis
durch den Intellekt selber per modum intellectionis sive intuitionis sive
evidentie erlangt wird und welche Wissenschaften proprie proprie im
engern und eigentlichen Sinne sind. Er faft hier jedenfalls die
Theologie auf, insofern sie den Konklusionen zugewendet ist, aus den
Prinzipien SchluBfolgerungen zieht und aus diesen wieder neue Erkennt-
nisse auf dem Wege des diskursiven Denkens gewinnt und sieht in
diesen Funktionen der theologischen SchluBfolgerungen lediglich Tatig-
keiten des Intellekts, und zwar Tatigkeiten, die GewiBheit erzeugen.
Die scientia im aristotelischen Sinne hat ja die Konklusionen zum
Gegenstand, wahrend die intuitive Erkenntnis der obersten, von selbst
einleuchtenden Prinzipien intellectus genannt wird.

Von der Wissenschaft, von der certa cognitio intellectualis, welche
ex natura intellectus zustande kommt, ist zu unterscheiden eine andere
Form der Wissenschaft, bei der die GewiBheitserkenntnis nicht das
Ergebnis ausschlieBlich der intellektuellen Betitigung ist, sondern ex
natura alterius herrithrt, d. h. auf die Wirksamkeit eines anderen
seelischen Faktors sich zuriickfithrt. Eine solche Gewillheitserkenntnis
ist zwar auch noch eine Wissenschaft im eigentlichen Sinne, aber doch
nicht so wie die vorher genannten Formen der Gewi3heitserkenntnis
(proprie scientia, sed non ita proprie). Dieser andere seelische Faktor
kann nun ein doppelter sein, entweder ein Habitus oder eine vom
Intellekt verschiedene Potenz, niamlich der Wille. Im ersteren Falle,
wenn es sich um einen Habitus handelt, erkennt der Intellekt etwas
per modum inclinationis, auf Grund einer inneren zustindlichen Hin-
ordnung und Hinneigung. In diesem Sinne wird eine der sieben Gaben
des Heiligen Geistes als scientia bezeichnet. Auf diese Weise ist die
Theologie keine Wissenschaft, da viele Theologen keine einzige der
Gaben des Heiligen Geistes besitzen und da zahlreiche Nichttheologen
mit den Gaben des Heiligen Geistes ausgestattet sind. Es ist damit
keineswegs gesagt, dal3 die Theologie nicht wie jede andere Wissen-
schaft ein Habitus sei. Die Theologie ist hier nicht ins Auge gefaf(3t,
insofern sie sich auf die aus den Prinzipien gezogenen SchluBfolgerungen
bezieht. Denn diese erkennt sie, wie oben bemerkt, per modum



bei Fra Remigio de’ Girolami O, Pr. (+ 1319) I4I

intellectionis und sie ist, wie ja soeben ndher dargelegt wurde, deshalb
Wissenschaft im engeren und eigentlichen Sinne. Die Theologie wird
vielmehr hier betrachtet, insofern sie ihren Prinzipien, den Glaubens-
artikeln sich zuwendet und hier kommt als seelischer Faktor die
Willenspotenz in Betracht. Der Intellekt erkennt diese Prinzipien per
modum adhaesionis, er stimmt ihnen mit voller GewiB3heit zu per
imperium voluntatis. Die intellektuelle Erkenntnis der Glaubensartikel
erlangt ihre GewiBheit nicht lediglich aus der Tétigkeit des Intellekts,
sondern aus dem gebietenden Einflu des Willens. Diese allen Zweifel
ausschlieBende Zustimmung zu den Glaubensartikeln vollzieht sich im
Glaubensakt. Auf das im Glaubensakt primar wirkende iibernatiirliche
Element geht Remigio hier nicht ein. Er bringt nur noch eine Reihe
von Schriftstellen, in welchen auch die fides als scientia bezeichnet ist.
Er schlieBt dann seine prinzipiellen -Darlegungen mit dem in der
Scholastik in diesen Zusammenhidngen oft zitierten, vom hl. Thomas
(S. Th. I q. 1 a. 2 contra) als Auktorititsbeweis fiir den Wissenschafts-
charakter der Theologie verwerteten Satz des hl. Augustinus: Huic
scientiae attribuitur illud tantummodo, quod fides saluberrima gignitur,
nutritur, defenditur, roboratur (De Trinitate, lib. 14, cap. 1). |

Remigio de’ Girolami tritt in diesen Darlegungen ganz entschieden
auf die Seite des hl. Thomas von Aquin, der den Wissenschafts-
charakter der Theologie im Sinne des aristotelischen Wissensbegriffes
mit groBem Nachdruck festhdlt und begriindet. Diese Darlegungen
des Florentiner Dominikaners sind ein Kommentar zu den Gedanken-
gingen seines groBen Lehrers, die in S. Th. I q. 1 a. 2 : Utrum sacra
doctrina sit scientia ihre schirfste Pragung erhalten haben. Es ist
hier nicht die Stelle, auf die geschichtlichen Zusammenhédnge, aus denen
heraus auf diese Lehre des Aquinaten iiberraschend neues Licht fillt,
einzugehen, noch auch den Kampf um diesen Lehrpunkt, der bis ins
XYV. Jahrhundert hinein, bis in die Zeiten des Johannes Capreolus, des
Princeps Thomistarum in Kritik und Antikritik, sich abgespielt hat,
auch nur in den Hauptlinien zu schildern. Es geniigt hier, das deutliche
und starke Echo zu vernehmen, das die Lehre des Aquinaten bei einem
seiner getreuesten Schiiler gefunden hat.?!

1 Vgl. hieruiber E. Kvebs, Theologie nach der Lehre der Hochscholastik an der
Hand der Defensa doctrinae divi Thomae des Hervaeus Natalis, Miinster 1912.
Uber die Geschichte dieses Problems im XIV. Jahrhundert wird die im Druck
befindliche Monographie von J. Kiirzinger, Die theologische Einleitungslehre des
Augustinertheologen Alphonsus Vargas von Toledo, wertvolle Aufschliisse bringen.



142 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

Die zweite Frage, die unmittelbar anschliefend an die Ertrterungen
iiber den Wissenschaftscharakter der Theologie von Fra Remigio
behandelt ist, hat den Vorrang der Theologie vor den profanen
Wissenschaften zum Gegenstand : Utrum sacra scriptura sit nobilior
omnibus aliis scientiis. Ich iibergehe auch hier die Einwdnde und hebe
nur die Hauptgedanken heraus. Unser Scholastiker bringt eine grofle
Anzahl von Beweisen fiir seine These, dal3 die Theologie den Vorrang
vor allen anderen Wissenschaften mit Recht beansprucht. Er formuliert
diese These also: Si enim omnimode ad propositum consideremus
sacram scripturam omniquaque apparet eam esse honorabilissimam.
Dieser Ausdruck honorabilissimam ist ohne Zweifel eine Reminiszenz
an den Anfang der aristotelischen Schrift De anima, wo die das
Griechische t6v xahdv xal Tipiowv Ty ei87h6y OmohapBavovtes in der dem
hl. Thomas und der Hochscholastik vorliegenden griechisch-lateinischen
Ubersetzung mit : Bonorum et honorabilium notitiam opinantes wieder-
gegeben ist. S ,

Der erste Beweis Remigios fiir die Vorrangsstellung der Theologie,
die er hier wie Bonaventura und andere Scholastiker als sacra scriptura
bezeichnet, ist wie auch die meisten nachfolgenden in metaphysische
Form gekleidet. Die Theologie ist ein ens, ein Seiendes. Das Seiende
zerfallt in Urasche und Verursachtes. Die Ursache ist aber vornehmer
als die Wirkung, Die Theologie nimmt aber gegeniiber den anderen
Wissenschaften die Stellung der causa, der Ursache ein und ist deshalb
auch vorziiglicher als all diese. Als Belegtext wird von Remigio die
Glosse zu Exod. 12, 35 angefithrt: Vasa aurea et aegentea ab
Egyptiis petimus, ut tabernaculum Dei fabricemus, cum philosophos et
poetas legimus, ut divinam scripturam sapientius et facundius legamus.
Dieser Gedanke, der bei Origenes und Augustinus zur Illustrierung des
Verhiltnisses zwischen heidnischer und christlicher Bildung verwertet
wird, wird bekanntlich auch in der mittelalterlichen Scholastik zur
Rechtfertigung der Beniitzung der heidnischen Philosophie seitens der
Theologie herangezogen. Diese Kausalitit der Theologie gegeniiber den
Profanwissenschaften wird néher als eine finale bezeichnet, indem eben
die profanen Wissenschaften in der heiligen Wissenschaft ihren Zweck
haben und diese so ihnen gegeniiber per modum imperantissich betitigt.
Er fithrt hier das in der Scholastik auch beim hl. Thomas so oft ange-
fithrte Schriftwort, Prov. 9, 3, an : Misit ancillas suas vocare ad arcem.

In diesen metaphysischen Gedankengingen weiterfahrend, formu-
liert Remigio einen weiteren Beweis. Das Seiende wird geteilt durch



bei Fra Remigio de’ Girolami O. Pr, ({ 1319) I43

das Eine und das Viele. Das Eine ist aber als solches vorziiglicher
als das Viele. Deswegen -ist auch Gott, der am meisten eins ist, das
vornehmste, uns hochste Wesen. Die Theologie ist auch wesentlich
eine' Wissenschaft (scientia una) und dehnt deswegen ihre Betrachtung
aus auf alles und noch mehr, was die einzelnen Wissenschaften in
zerteilter Vielfiltigkeit erkennen. Die Theologie handelt zugleich von
den Zeichen und den Dingen (simul est de signis et de rebus). Remigio
bezieht sich hier auf den aus Augustinus : De doctrina christiana, lib. 1,
cap. 2, n. 2, genommenen Einteilungsgrund der Sentenzen des Petrus
Lombardus (lib. 1, dist. 1, cap. 1). Die Theologie handelt weiterhin
de naturalibus, rationabilibus et moralibus ; sie giet Licht aus iiber
das ganze Gebiet der Realwissenschaften der Metaphysik und der
Naturphilosophie, der Idealwissenschaften der Logik und schlieBlich
der praktischen ethischen Disziplinen. Er fithrt hiefiir mit kommen-
tierender Erweiterung die Stelle Sap. 9, 11 an: « Scit enim omnia illa »
quantum ad naturalia « et intelligit » quantum ad rationalia et « educit
me in operibus meis» quantum ad moralia. Remigio vergleicht die
Theologie in ihrer Stellung als scientia una existens gegeniiber der
Vielheit und Vielfiltigkeit der profanen Wissenszweige mit dem Gemein-
sinn, dem sensus communis, der auch, obschon nur ein einziger Sinn
alle Objekte erkennt, welche von jedem einzelnen der fiinf duBeren
Sine wahrgenommen werden. _

Remigio geht in seiner Begriindung auf der Bahn metaphysischer
Formulierung weiter. Die Theologie ist ein ens effectum, ein bewirktes
Seiendes. Das bewirkte Seiende empfingt seine Wiirde und seinen
Vorrang von der bewirkenden Ursache. Die Theologie ist in ihren
Prinzipien unmittelbar von Gott bewirkt. Remigio bringt hiefiir
biblische Texte. ,

Die Theologie ist weiterhin ein effectus habitualis; sie ist ein
Habitus. Es ist Sache des Habitus, wie Remigio im Anschlufl an die
Habituslehre der nikomachischen Ethik bemerkt, Freude bei Ver-
richtung der Akte, fiir welche der Habitus die Potenz geeignet und
geneigt macht, zu erzeugen. Die sacra scriptura — in diesen Gedanken-
gangen Remigios flieBen vielfach die Grenzen von Theologie und
Heiliger Schrift ineinander iiber — ist die Quelle solch innerer Freude,
wie dies auch durch ein Psalmwort erhirtet wird.

Die Theologie ist ferner ein habitus virtuosus und hat als solcher
den Zweck, den Menschen zu vervollkommnen. Sie vervollkommnet
denn auch auf eine vorziiglichere Weise, weil auf iibernatiirlichem



I44 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

Wege, den Menschen als dies die anderen im Bereich des Rein-
natiirlichen sich bewegenden Wissenszweige tun.

Sie ist weiterhin eine virtus intellectualis vel cognitiva, ein intel-
lektueller Habitus. Unter den intellektuellen Tugendhabitus ist der-
jenige der vornehmere, welcher in héherem Mal3e Erkenntnis verursacht.
Dies kann in intensiver und in extensiver Hinsicht der Fall sein. In
intensiver Hinsicht wieder doppelt, nimlich von seiten des Erkannten
und von seiten des Erkennenden : ex parte cognoscentis vel ex parte
cogniti. Im Hinblick auf das erkennende Prinzip wird intensiver
Erkenntnis beursacht, indem ein hoherer Grad von GewiBheit beim
Erkennen bewirkt wird. In dieser Hinsicht iiberragt nun die Theologie
alle irdischen Wissenschaften, weil ihre GewiBBheit auf dem Lichte der
gottlichen Erkenntnis, die sich nicht irren kann, beruht, wihrend die
anderen Wissenschaften ihre GewiBheit aus dem Lichte des Menschen-
geistes erhalten. Im Hinblick auf das erkannte Objekt wird in der
Theologie eine intensiv hohere Erkenntnis gewahrt, weil Gott, den die
Theologie uns erkennen laBt, in sich das am meisten erkennbare
intelligible Wesen ist. In extensiver Hinsicht steht vom Standpunkt
des erkannten Objektes aus die Theologie an der Spitze aller Wissen-
schaften, weil sie uns einen groBeren Kreis von Erkenntnissen erschlieBt
als dies die anderen Wissenschaften vermégen.

Die Theologie vermittelt nicht blo8 theoretische Erkenntnisse ;
sie ist nicht bloB ein habitus cognitivus speculativus, sondern auch ein
habitus cognitivus practicus. Der Wert dieses praktischen Habitus
bemi3t sich nach dem Wertgehalt des Zweckes. Der Zweck der
Theologie ist aber der letzte und hochste iibernatiirliche Zweck iiber-
haupt.

Remigio de’ Girolami schlie3t diese Darlegungen iiber den Vorrang
der Theologie vor allen anderen Wissenschaften mit dem Hinweis
darauf, daBl die sacra scriptura auch in sprachlicher Hinsicht alle
anderen Disziplinen iibertrifft, insofern die Heilige Schrift unter einem
Worte einen mehrfachen Sinn birgt und fiihrt hiefiir ein langeres Zitat
aus Gregor dem GroBen an. In den Einleitungen zu den Sentenzen-
kommentaren und theologischen Summen hat ja ein Artikel iiber den
mehrfachen Schriftsinn seine stereotype Stelle. Remigios Behandlung
der Frage nach dem Vorrang der Theologie vor den anderen Wissen-
schaften steht ganz auf dem Standpunkt der Gedanken des hl. Thomas,
S. Th. q. 1 a. 5, und kann als ein Kommentar zur thomistischen Lehre
betrachtet werden. Manche Gedanken Remigios finden sich bei Thomas



bei Fra Remigio de’ Girolami O. Pr. ({ 1319) I45

nicht, dafiir sind aber bei dem Aquinaten die Gedankenginge viel
schiarfer gefaBt und zu einem einheitlichen Gedanken zusammen-
geordnet. Der hl. Thomas und auch seine Schiiler haben ein groBes
Gewicht darauf gelegt, den Wissenschaftscharakter der Theologie zu
verteidigen und den Vorrang der sacra doctrina vor den anderen
Wissenschaften zu betonen. Ich werde an anderer Stelle ausfiihrlicher
dartun koénnen, daB die Riicksichtnahme auf die wissenschaftlichen
Zeitverhéltnisse neben den sachlichen Gesichtspunkten dabei eine Rolle
gespielt hat. In der Artistenfakultit hatte sich namentlich durch die
Aristoteleskommentare, die dort schon in groBerer Zahl vor Thomas
geschrieben worden sind und durch Heriibernahme der aristotelischen
und arabischen Wissenschafts- und Methodenlehre, eine bestimmte
wissenschaftliche Methode, ein modus artificialis herausgebildet, und die
Theologie war vor die Frage gestellt, ob und unter welchen Vorbehalten
sie diesen modus artificialis heriitbernehmen wollte. Der hl. Thomas
hat nun als erster unter den scholastischen Theologen sich fiir die
Verwertung dieses modus artificialis auf theologischem Gebiet in weitem
Umfange ausgesprochen und hat den strengen aristotelischen Wissen-
schaftsbegriff, wie er in den Analytica Posteriora entwickelt ist, auch
auf die Theologie in Anwendung gebracht. Es ist ein groBes Verdienst
von P. Chenu, zum erstenmal diesen geschichtlichen Hintergrund der
thomistischen Betonung des Wissenschaftscharakters der Theologie in
griindlichster Spezialuntersuchung herausgearbeitet zu haben. Der
hl. Thomas, der die geistige Lage und die wissenschaftlichen Stromungen
seiner Zeit mit klarem Blick erkannt hat, hat offenbar groes Gewicht
darauf gelegt, darzutun, dal man in der Theologie gerade so in streng
wissenschaftlicher Beweisfithrung verfihrt wie innerhalb der Artisten-
fakultit. Dabei hat er keineswegs die durch iibernatiirliche Faktoren
bedingte Eigenart der theologischen Arbeits- und Betrachtungsweise
iibersehen und auch hier eine geschickte Synthese zwischen der
augustinischen Tradition und dem «neuen Aristoteles» hergestelit.
Ahnlich wird man auch die Lehre des Aquinaten iiber den Vorrang
der Theologie vor den profanen Wissenschaften geschichtlich verstehen,
wenn man auch die Beziehungen zur Artistenfakultit ins Auge faBt.
Die Vertreter der Artistenfakultit haben in ihren Aristoteleserklarungen
vielfach um die Theologie sich nicht gekiimmert, haben unbekiimmert
um Kirche und Theologie aus Aristoteles und den Arabern Anschauungen
heriibergenommen und sich zu eigen gemacht, die zu der katholischen
Glaubenslehre im Gegensatz standen. Hochstens haben sie als eine

Diy ts Thomas. 11



146 Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft

Art Schutzvorrichtung und VorsichtsmalBregel neben diese ihre An-
schauungen die katholische Glaubenslehre hingestellt, ohne den Versuch
einer wissenschaftlichen Begriindung derselben zu machen. Ich habe
schon gelegentlich auf diese Dinge hingewiesen ! und werde in Unter-
suchungen iiber die Aristoteleskommentare des Aegidius von Orléans
und iiber -Aristoteleserklirungen und Monographien anderer averroi-
stisch eingestellter Vertreter der Artistenfakultit auf diese Dinge an
der Hand der ungedruckten Texte niher eingehen. Eine weitverbreitete
Anschauung dieser Averroisten sah in der Beschiftigung mit der
Philosophie, im Beruf des Philosophen das héchste Ziel, den hdchsten
Lebensinhalt, das hochste Lebensgliick des Menschen. Damit war von
selbst eine vollige Ignorierung der Theologie, jedenfalls eine Uber-
ordnung der Philosophie iiber die Theologie gelehrt. Mir ist diese
Auffassung mehrfach in ungedruckten Ethikkommentaren aus der Feder
solch averroistisch eingestellter Professoren der Aritstenfakultdt begegnet.
Ex professo ist diese These, dal die Philosophie das Hochste fiir den
menschlichen Geist und das menschliche Leben ist, in der Schrift
De summo bono sive de vita philosophi des Boetius von Dacien
behandelt, die ich in mehreren Handschriften festgestellt habe 2 und
die ich demnachst edieren werde. Wir verstehen deshalb auch, wenn
an der Spitze unter den 219 averroistischen Sitzen, welche Bischof
Stephan. Tempier im Jahre 1247 verurteilt hat, sich auch die beiden
Sitze befinden: Quod non est excellentior status quam vacare philo-
sophiae. Quod sapientes mundi sunt philosophi tantum. 3 Wir verstehen
aus diesen zeitgeschichtlichen Verhiltnissen heraus es auch, dal Thomas
die Vorrangs- und Vormachtsstellung der Theologie so stark unter-
strichen hat. In seinen Bahnen bewegt sich auch die Anschauung
seines getreuen Schiilers Remigio de’ Girolami.

1 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliche lateinische Aristotelesiibersetzungen
und Aristoteleskommentare in Handschriften spanischer Bibliotheken. Sitzungs-
berichte des Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-philologische
und historische Klasse. Miinchen 1929, 33 f., 78 ff.

2 M. Grabmann, Neu aufgefundene Werke des Siger von Brabant und Boetius.
von Dacien. Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Philosophisch-philologische und historische Klasse. Munchen 1924.

- 3 Mandonnet, Siger de Brabant et I’Averroisme latin au XIIIme siécle, II. 2
Louvain 1908, 176.




	Die Lehre von Glauben, Wissen und Glaubenswissenschaft bei Fra Remigio de' Girolami O. Pr. († 1319)

