Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 6 (1928)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Erkenntnistheorie.

L. Noél : Notes d’épistémologie thomiste. — Louvain, Institut supérieur
de philosophie. Paris (Alcan), 1925 (242 pag.).

Das Bandchen enthilt eine Reihe von erkenntniskritischen Ab-
handlungen, die fast alle im Verlauf von fiinfzehn Jahren in verschiedenen
Zeitschriften verdffentlicht wurden. Der Verfasser, Professor und seit
einigen Monaten Rektor des von Kardinal Mercier gegriindeten Institut
supérieur de philosophie, ist gut bekannt, insbesondere auf dem Gebiete
der Erkenntnislehre. :

Dem aufmerksamen Leser stellt sich die erkenntniskritische Richtung
des Verfassers unter folgenden Hauptpunkten dar: 1. Die metaphysischen
Grundsatze der thomistischen Philosophie bieten den Untergrund zu einer
gesunden Kiriteriologie. Die thomistische Philosophie hat keinen Grund,
vor einer erkenntniskritischen- Fragestellung zuriickzuschrecken. 2. Die
einzig mogliche Antwort auf diese Fragestellung ist der unmittelbare
Realismus. den andere natiirlichen, und die Gegner naiven Realismus
nennen. Jedes Abweichen von diesem natiirlichen Realismus, moge es
auch gering erscheinen, wie das Vorgehen der kritischen Realisten oder
Illationisten, ist ein Fehltritt, der zu einer widerspruchsvollen Stellung
fihrt. 3. Die verfallende Scholastik, die die von ihr nicht mehr verstandene
Lehre der Alten verzerrte, hat die moderne Zeitphilosophie vorbereitet
und sich in die Unmoéglichkeit versetzt, ihr gesunde Grundsitze entgegen-
stellen. — Der Verfasser hat seine Abhandlungen nach Kapiteln geordnet,
hat aber dabei nicht immer die Zeitordnung eingehalten, nach der sie
urspringlich veroffentlicht wurden. Betrachtet man sie aber nach dieser
Ordnung, dann merkt man, daB diese dreifache These immer bestimmter
und zuversichtlicher ausgesprochen wird.

Anstatt, nach Art gewisser iibertriebener Dogmatisten, der erkenntnis-
kritischen Fragestellung &ngstlich auszuweichen, unternimmt Noél die
Loésung dieser Aufgabe durch ein Zuriickdenken auf unsere natiirliche
Sicherheit, das in keiner Weise diese erschiittert. Die Losung ergibt sich
ohne Miihe aus dem einmal richtig bestimmten und richtig verstandenen
Wesen des Erkennens: « Das andere sein, das ist Erkennen. Wenn aber
dem so ist, welche Schwierigkeit werden wir dann finden in dem logischen
Ubergang vom Erkannten zum Wirklichen ? Da ist kein Abstand, kein
Abgrund ; es bedarf keiner Briicke, es ist da keinerlei Ubergang zu
bewerkstelligen. Vom Augenblicke an, wo wir erkennen, sind wir das
andere und das andere ist eins mit uns. Dieser Stellvertreter, dieses
Duplikat, dessen Vermittlung die Schwierigkeit bereitete, ist ebenso unniitz
als eingebildet. Wir erkennen unmittelbar die Dinge und nicht deren
Ersatz. Unniitz ist auch der Glaubenssatz in unser Vermégen, der BeschluB,
der den Abgrund des Zweifels iibersteigt: es ist gar kein Abgrund da,



472 Literarische Besprechungen

der zu iibersteigen wéire.» (75) So vereinfacht sich die kriteriologische
Aufgabe auBerordentlich. Die Kriteriologie ist also in keiner Weise mehr
eine unbedingt notwendige Einleitung zu jeder Art von Sicherheit — so
wire iiberhaupt nicht mehr zur Sicherheit zu kommen — sondern sie ist
einfach die erfahrungsmiflige Bestidtigung unseres Erkenntnisvorganges
durch das Zuriickdenken unseres Verstandes auf das Licht, das er an
seinem Gegenstande entdeckt. All das ist sehr gut erklirt im dritten
Kapitel, das den Titel trdgt: Le Cogito. Die diesbeziigliche Methoden-
frage ist im Anhang II behandelt. 7

Die These des unmittelbaren Realismus ist ausfijhrlich dargelegt in
Kapitel IV. Der Verfasser handelt dort vor allem iiber die Gegenstdndlich-
keit der Verstandeswahrheiten und des Erkennens iiberhaupt. Die Voll-
stindigkeit wiirde auch erkenntniskritische Darlegungen iiber die Sinnes-
empfindung erfordern. So lange ein Philosoph mit seinem Urteil iiber die
Gegenstandlichkeit der sogenannten sekundiren Beschaffenheiten (der
Farben, Toéne usw.) zuriickhidlt, hat er keine Sicherheit iiber den rein
aufnehmenden Charakter des AuBeren Sinnes, iiber dessen ausschlieB3liche
Unmittelbarkeit. Dadurch ist aber der unmittelbare Realismus iiberhaupt
in Frage gestellt. Wenn die AduBleren Sinne hervorbringend sind, dann
gibt es kein Mittel mehr, iiber unsere Vorstellungen hinaus zu kommen.
Es gibe keine logische Wahrheit und Sicherheit mehr. Man befiande sich
auf der schiefen Ebene zum Skeptizismus. Der Verfasser wollte wohl,
als Metaphysiker, auf psychologische Einzelheiten nicht eingehen. In
seinem Kapitel iiber den unmittelbaren Realismus macht er folgende
Bemerkung : « Werden wir also in Bausch und Bogen annehmen und als
real anerkennen miissen alle dem BewuBtsein dargebotenen Gegenstinde :
primire und sekundire Beschaffenheiten, sinnfillige Erscheinungen und
iibersinnliche Verstandesgegenstinde, Empfindungen und Vorstellungs-
bilder ? Die Frage ist nicht leicht zu beantworten» (p. 94). Aber wir
glauben keineswegs, daB man diese Worte in einem dem natiirlichen
Realismus nicht entsprechenden Sinne auslegen miisse; denn das erste
Kapitel « Actualité du thomisme », das seiner Abfassungszeit nach spiter
ist und wohl am besten die Lehre des Verfassers zusammenfaBt, lautet
bestimmter. Der Verfasser warnt dort vor gewissen, aus den Erfahrungs-
tatsachen voreilig gezogenen Schliissen, die dahin gehen, daB die Sinne
uns tiduschen, und daBl die AuBenwelt den Sinnesbildern nicht entspreche
(p- 8). Noéls Darlegung scheint iibrigens ganz zugunsten des nicht hervor-
bringenden Charakters der duBeren Sinne und somit auch zugunsten der
Gegenstandlichkeit der sekundidren Beschaffenheitenn zu sprechen. «Die
Erfahrung », so schreibt er, «ist die erste Quelle und somit die Grundlage
unseres Erkennens. .... Sie selbst aber mufBl sich auf die Wirklichkeit
stiitzen, sonst bricht alles zusammen. Wenn die Sinneserfahrung nur
ein Bild erreicht, dann sind wir von den Dingen getrennt und haben wir
kein Mittel mehr, sie mit Sicherheit wieder zu finden. Um unsere sicheren
Erkenntnisse zu begriinden, ist von noéten, daB wir von einer Seite die
Dinge berithren. Und wir beriihren sie nur durch die duBeren Sinne.»
(Hier folgt ein Text aus Johannes vom hl. Thomas, zu dem die angefiihrte



-

Literarische Besprechungen 473

Stelle einen Kommentar bildet.) DaB Noél ganz auf dem Boden des
natiirlichen Realismus steht, zeigt auch die entschiedene Art und Weise,
in der er gegen gewisse spitere Scholastiker vorgeht, die, wohl ohne sich
dessen zu versehen, die Erkenntnislehre der Alten gefalscht haben. In
demselben Kapitel ist folgendes zu lesen : « Zwei Jahrhunderte nach dem
hl. Thomas wurde bei ungeschickten Erben der iiberlieferten Philosophie
eine Erkenntnislehre geliufig, die Erkenntnisgegenstand und Erkennen
auseinander ri. Wohl glaubten diese Philosophen, daB die Gegenstande
dem Erkennen entsprichen; aber fiir sie bestand zwischen Erkennen
und Gegenstand drauBen keine unmittelbare Beziehung» (p. 11). Noél
gibt die Namen dieser von der echten scholastischen Lehre abweichenden
Philosophen, die er Vorlaufer des Cartesianismus nennt, nicht an. Aber
es scheint, daB man sogar Suarez hier nennen kénnte, weil er das Erkennen
zu einer pradikamentalen Tatigkeit macht, deren Wesen in der Aus-
pragung eines Bildes besteht und die thomistische Lehre von der inten-
tionalen Identitit des Erkennenden mit dem Erkannten in Abrede stellt.
Sehr gut sagt Noél: « Was ich erkenne, ist ein Bild, eine Kopie, ein
Zeichen der Dinge. Wohl eine genaue Kopie, ein rechtméifBiges, natiirliches
Zeichen, so viel man wolle. Aber welches sind seine Glaubwiirdigkeits-
titel ? Von dem Augenblicke an, wo diese Frage sich stellen lifit, ist eine
verneinende Antwort moglich. Hier die Kopie eines Meisterwerkes ; man
verbirgt dir eifersiichtig das Original ; es wird dir erlaubt sein, an der
Genauigkeit der Kopie zu zweifeln » (p. 11).

Um den Inhalt von Noéls Schrift vollstindig zu kennzeichnen, miilite
man den drei namhaft gemachten Hauptthesen eine vierte von mehr
geschichtlicher und praktischer Bedeutung zugesellen. Im Anhang I
bestrebt sich der Verfasser, als dankbarer Schiiler Merciers darzutun, da
man die Lehre des Kardinals unrichtig auslege, wenn man an einigen
Stellen seiner Critériologie générale den kritischen Realismus ausgesprochen
finde. Die hierfiir aufgebrachten Griinde verdienen gewil beriicksichtigt
zu werden. Wir miissen jedoch gestehen, daB sie uns nicht vollstindig
iiberzeugt haben. Allein es liegt auBerhalb des Rahmens einer einfachen
literarischen Besprechung, dariiber eine Erérterung zu erdffnen.

Die zwei letzten Kapitel der Schrift enthalten eine Studie tber den
Kantianismus. Trotz der recht selbstindigen Ausfithrungen glauben wir
doch nicht, daB der Verfasser damit alles gesagt habe, was er iiber Kant
zu sagen hat, und wir hoffen, aus seiner Feder in Bilde weitere Ausfiihrungen
iiber diesen und andere erkenntnistheoretische Gegenstinde lesen zu konnen.

Maredsous (Namur). P. Oliver Rousseaun O.S. B.

Fundamentaltheologie.

H. Lennerz 8.J.: Natiirliche Gotteserkenntnis, Stellungnahme der
Kirche in den letzten hundert Jahren. Freiburg i. Br. (Herder) 1926
(viir u. 254 SS.).

Die wichtigste und vornehmste aller natiirlichen Erkenntnisse ist die
des Daseins Gottes, des Schopfers und Herrn aller Dinge. Darum ist auch



474 Literarische Besprechungen

die traurigste Verirrung der modernen Philosophie die Leugnung der
Moéglichkeit, mit der natiirlichen Vernunft aus der geschaffenen Welt das
Dasein Gottes zu erkennen. Seit mehr als hundert Jahren kimpft nicht
bloB die katholische Wissenschaft, sondern auch das kirchliche Lehramt
gegen diese Entwertung der menschlichen Vernunft. Aber daB auch bei
gebildeten Katholike., ja leider selbst bei katholischen Theologen die klare
Erkenntnis der Wahrheit in dieser Frage noch nicht Gemeingut geworden
ist, zeigen viele Erscheinungen auch noch nach dem Modernismus. Fiir
Deutschland sei nur auf die katholischen Kreise um Scheler hingewiesen.
Eine Orientierung an der Lehre der unfehlbaren Kirche tut in dieser Frage
vielen not. Sie wird sebr erleichtert durch das verdienstliche Werk von
Lennerz, das hier zur Anzeige gebracht wird.

Lennerz faBt darin rein geschichtlich zusammen, was das kirchliche
Lehramt iiber die natiirliche Gotteserkenntnis auktoritativ festgestellt hat,
gegen den Traditionalismus, den Rationalismus des Hermes, den Onto-
logismus, den gemdiBigten Traditionalismus mehrerer Lowener Professoren
und endlich gegen den Modernismus und seine Ausldufer. Das wichtigste
Material bot das Vatikanum, aber auch die Erlasse der Piapste von
Gregor XVI. bis Pius XI. bieten reiche Belehrung. Besonders sei noch
hingewiesen auf den interessanten ErlaB des heiligen Offiziums vom
1. Dezember 1924 an den Bischof von Quimper, der in den A. A.S. nicht
erschienen ist. Ein wertvoller Anhang bietet den Wortlaut der wichtigsten
Dokumente. Moége das Werk unter den gebildeten Katholiken viele ernste
Leser finden.,

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

W. Pohl : De vera religione quaestiones selectae. Tractatus de funda-
mentis religionis generatim spectatis, de religione generatim spectata,
de revelatione generatim spectata. Friburgi Br. (Herder) 1928 (x1x und
338 SS.).

Mit dem vorliegenden Werk legt uns der Verfasser den ersten Teil
einer Fundamentaltheologie vor, die ziemlich umfassend gedacht ist. Soll
sie doch auBer den drei im Titel genannten Traktaten und auBer den
allgemein iiblichen Traktaten De religione Christiana und De Ecclesia
catholica auch noch die Traktate De revelatione primaeva und De revelatione
Veteris Testamenti umfassen. -

Der erste Traktat bereitet durch Nachweis des Prinzips des hin-
reichenden Grundes und der allgemeinen Giiltigkeit des Kausalitatsprinzips
und durch die Lehre iiber die Moglichkeit und Notwendigkeit der Gottes-
beweise den Weg zur Darbietung dieser Beweise, die dann in groBer
Anzahl von den verschiedensten Gesichtspunkten aus gegeben werden.
An die Beweise schlieBt sich eine Widerlegung der Einwiirfe Kants an,
sodann eine Darstellung und Widerlegung des materialistischen und des
pantheistischen Monismus.

Der zweite Teil handelt von dem Begriff, der Notwendigkeit und
tatsdchlichen Allgemeinheit der Religion, sowie von derem ontologischen,



Literarische Besprechungen 475

psychologischen und geschichtlichen Ursprung, wobei besonders auf die
Religionsgeschichte ausfithrlich eingegangen ist.

Der dritte Teil endlich enthalt ungefihr in der gewdhnlichen und
von der Natur der Sache gebotenen Anordnung die Lehre vom Begriff,
der Moglichkeit, Niitzlichkeit und Notwendigkeit der Offenbarung und von
deren Kiriterien. :

Das Werk verdient ohne Zweifel empfohlen zu werden und weckt den
Wunsch nach dem baldigen Erscheinen der noch in Aussicht stehenden
Traktate ; dann ist es eine aus der Praxis hervorgegangene, tiichtige
Leistung. Der aufgenommene Stoff ist erstaunlich groB3 im Vergleich zum
bescheidenen Umfang des Buches. Dies wurde erméglicht durch eine
aullerst gedridngte, zuweilen fast skizzenhafte Darstellung, die aber doch
klar und leichtverstindlich geblieben ist. Immerhin ist sowohl in der
Stoffmenge als auch in der Knappheit der Darstellung fiir ein Lehrbuch
doch vielleicht etwas zu weit gegangen. Das Werk ist insofern sehr zeit-
gemal, als jene Gegner und Einwiirfe besonders beriicksichtigt sind, die
bei den modernen Menschen von EinfluB sind. Die Begrindung der
Wahrheit wie die Widerlegung des Irrtums ist griindlich und iiberzeugend.
Der Boden, auf dem der Verfasser aufbaut, ist solide scholastische
Philosophie. Fiir Weiterstrebende ist eine reiche Literatur angegeben.
Leider ist dabei eine gewisse Einseitigkeit nicht zu verkennen, da die
Vertreter der strengen Thomistenschule wenig beriicksichtigt sind. Und
doch hétte ein Eingehen auf ihre Lehren an verschiedenen Punkten gute
Dienste getan, so beziiglich der Einordnung der behandelten Traktate in
das System der Theologie, beziiglich der Natur der iibernatiirlichen Offen-
barung und ihrer Moglichkeit und beziiglich der Kriterien der Offenbarung.

Stift Einsiedeln. * P. Meinrad Benz O.S. B.

G. Rabeau: Introduction a DPétude de la théologie. Paris (Bloud
et Gay) 1926 (x11 und 414 SS.).

Rabeau’s Werk ist fiir die katholische Theologie Frankreichs eine
wertvolle Neuerscheinung, denn wahrend bisher die franzésischen Theologen
zur Einfiihrung in ihre Wissenschaft mit einigen Einleitungsparagraphen
iiber die Theologie und ihre Einteilung sich begniigten, die sie der
allgemeinen oder der speziellen Dogmatik vorausschickten, bietet nun
Rabeau seinen Landsleuten den ersten eigenen Traktat iiber diesen Gegen-
stand. Er kennt die vielen Vorganger auf diesem Gebiet im katholischen
Deutschland des XVIII. und XIX. Jahrhunderts und benutzt sie, so
namentlich Kihn und Krieg, aber dennoch stellt sich sein Werk als ein
durchaus selbstindiges und originelles dar.

Wihrend die genannten Auktoren in ihren Werken nur eine Formal-
enzyklopiddie im Auge hatten, gibt Rabeau zum Teil auch eine reale
Einleitung, indem er im ersten Teil seines Werkes den Gegenstand der
Theologie, die Religion nach ihrem Dasein und Wesen behandelt, wiahrend
der zweite Teil der Methode und der dritte den Hilfswissenschaften der
Theologie gewidmet ist.



476 Literarische Besprechungen

Von besonderem Interesse ist der erste Teil. Die-Religion tritt da vor
uns als ein zweifaches Problem, ein spekulatives und ein praktisches. Ein
spekulatives Problem : sie ist eine geschichtliche Tatsache, die eine ver-
niinftige Erklarung gebieterisch fordert. Weder die geschichtliche Theorie
des Naturismus und Animismus, noch die soziologische eines Comte oder
Durkheim, noch die psychologische eines James oder Delacroix, noch die
philosophische Theorie in irgend einer ihrer Formen, kann die Tatsache
der Religion, adiquat betrachtet, rein natiirlich erkliren. Dazu kommt
das zweite, praktische Problem, so wie es vom Leben selbst gestellt wird :
die Religion erscheint hier als durchaus notwendig zum Bestand der
menschlichen Gesellschaft, als gefordert vom Bediirfnis der perst'inlichen
Erziehung und Charakterbildung, vom natiirlichen Verlangen nach Gliick,
vom menschlichen Tatigkeitsdrang. Das also ist das Doppelproblem.
Betrachten wir es nach allen Seiten, so wie es sich wirklich darstellt, so
gibt die einzige befriedigende Lsung nur eine iibernatiirliche, eine Offen-
barungsreligion. Alle bekannten Religionen bieten sich als solche dar.
Nur eine aber kann die wahre sein, und diese mufl wohl solche Merkmale
haben, daB sie deutlich und sicher erkennbar ist. Welche Merkmale Gott
zu diesem Zwecke wiahlen will, steht natiirlich in seiner Hand. Aber
begriindeter Weise diirfen wir erwarten, daB die Offenbarungsreligion
1. eine gesellschaftlich organisierte sein wird, 2. eine Religion innerer
Heiligkeit und inniger Lebensgemeinschaft mit Gott, 3. ausgestattet mit
iibernatiirlichen Tatsachen und Wundern, 4. eine Religion, die den Anspruch
erhebt, unbedingte Wahrheit zu bieten. Welche Religion trigt diese Merk-
male an ihrer Stirne ? Bei einem die ganze Menschheitsgeschichte um-
fassenden Uberblick kénnen nur zwei Religionsformen in Frage kommen :
entweder die katholische Kirche oder der liberale Protestantismus. Letzterer
ist aber keine religiése Gesellschaft, kein Gottesreich auf Erden, hat keine
Heiligen mit ihrem weithin reichenden EinfluB, %keine Wunder, erhebt
nicht einmal den Anspruch auf den Besitz unbedingter Wahrheit. Er
ist viel eher eine Philosophie als eine Religion. Die katholische Kirche
aber hat alle jene Merkmale in vollendeter Klarheit und Deutlichkeit,
was kurz, aber schon ausgefithrt wird. Sie allein also erklart die religitse
Tatsache, «sie allein erklart sich als. durchaus iibernatiirlich und zeigt
ihren Ausweis vor, die Einfiihrung in die Theologie ist darum die Ein-
fithrung in die katholische Theologie » (S. 113).

Die ganze Darlegung des ersten Teils ist sehr interessant und lehr-
reich. Fiir denjenigen freilich, der scholastische Philosophie studiert hat,
wird die metaphysische Religionsbegriindung, die die Hinordnung des
Menschen auf Gott aus dem bewiesenen Dasein Gottes, des Schopfers und
Endziels aller Dinge, dartut, biindiger und leichter erscheinen als die
Begriindung aus der geschichtlichen Tatsache. Wir hitten darum in einer
Einleitung in das Studium der Theologie gerne auch auf diesen gebriuch-
licheren Weg hingewiesen gesehen. Uberhaupt kommt die Apologetik und
ihre Stellung im System der Theologie nirgends ausfiihrlich zur Sprache,
abgesehen von einer kurzen Bemerkung S. 232, wo iibrigens das Verhéltnis
der Apologetik zur eigentlichen Theologie ganz im Sinne Garrigou-Lagrange’s



Literarische Besprechungen 477

aufgefaBt wird. DaB Rabeau nicht von der Metaphysik, sondern von
der geschichtlichen Tatsache der Religion ausging, hat seinen Grund wohl
darin, daB sein Buch nicht blo8 fiir Theologiestudierende, sondern auch
fiir Laien, ja auch Akatholiken ein Fiihrer und Ansporn sein will, sich
mit der katholischen Theologie bekannt zu machen. Fir solche Kreise
diirfte der eingeschlagene Weg als der praktisch einzig gangbare erschienen
sein. Auch bot gerade dieser Weg dem Verfasser Gelegenheit, die Wahr-
heitskorner, die in der modernen Religionswissenschaft unter vielem Schutt
doch auch zu Tage geférdert werden, der katholischen Theologie zuzu-
fithren. So ist wohl auch das (S. go ff.) iiber Blondels Aktionstheorie
Gesagte aufzufassen.

Der zweite Teil bringt die Methode der Theologie zur Sprache. Die
Theologie charakterisiert sich als eine Wissenschaft, die nicht im System
der andern Wissenschaften unterzubringen ist, sondern alle andern iiber-
ragt, insofern alle andern auf dem natiirlichen Vernunftlicht beruhen, die
Theologie aber auf dem Offenbarungslicht, das ein Abglanz des Wissens
Gottes und der Seligen ist. Dieses Erkenntnisprinzip gibt auch der ganzen
Theologie ihre Einheit ; denn allen ihren SchluBfolgerungen stimmt sie zu
auf Grund dieses hoheren Lichtes. Auch die Hilfswissenschaften ordnet sie
sich unter, indem sie nach ihren eigenen Erkenntnissen sie anwendet und
deren Ergebnisse priift und gebraucht. ’

Wichtig fir die Denkweise Rabeau’s ist die Abhandlung iiber den
Ausgangspunkt, les données de la théologie (S. 144 ff.). Es ist der Glaube,
oder vielmehr das ganze Glaubensleben, wie es beim einzelnen Menschen
sowohl als auch in der kirchlichen Gemeinschaft der Erfahrung durch
Beobachtung und Geschichte zuginglich ist, also in gewissem Sinne das
religiose Erlebnis. Doch darf dieses nach Rabeau nicht im Sinne der
Modernisten verstanden werden als ein autonomes, sondern ist zu fassen
als ein von der Kirche und ihrem Lehramt abhingiges und geordnetes.
Was das Leben der Kirche in concreto darbietet, das hat die Theologie
in wissenschaftliche Sitze zu fassen, wieder nicht als ob das Leben oder
das Erlebnis das Primire und Ursiachliche, die Glaubenswahrheit das
Sekundiare, das Produkt wire, nein, die Glaubenswahrheit ist das Erste,
das Ursichliche fiir das religiése Leben, aber sie ist in diesem religidsen
Leben oft bloB dunkel und verhiillt vorhanden, so dal3 sie daraus enthoben
und abgezogen werden muf}. Eben dies ist die Aufgabe der positiven
Theologie. Die Immanenzmethode, die aus der religiosen Erfahrung das
Dogma erst schaffen will, lehnt der Verfasser fiir die theologische Wissen-
schaft ab, scheint sie aber als Methode der praktischen Individual-
behandlung, wenigstens innert gewissen Grenzen, fiir brauchbar zu halten.

Da die im Glauben aufgenommene Offenbarung der Ausgangspunkt der
Theologie ist, ergibt sich als nodtige charakteristische Geisteshaltung fiir
den Theologen der Glaubensgeist, iiber den das 4. Kapitel dieses zweiten
Teiles in tiefer und wirklich erhebender Weise handelt. '

Das unentbehrliche Werkzeug der theologischen Wissenschaft ist die
Spekulation, welche Begriffe, Urteile, SchluBverfahren voraussetzt. Aus-
fitbrlich wird darum im 5. Kapitel von diesen Bestandteilen der Spekulation



478 ‘Literarische Besprechungen

und ihren mannigfachen Anwendungen in der theologischen Wissenschaft
gesprochen, unter vielfacher Beriicksichtigung moderner Logiker und
Vertreter der Wissenschaftslehre.

Der dritte Teil enthdlt die eigentliche formelle Enzyklopaddie der Hilfs-
wissenschaften der Theologie. Das System der Theologie im engeren Sinn
wird einfach der theologischen Summa des Aquinaten, des groBten Archi-
tektonikers des Geisteslebens, entnommen. Das ist gewi3 zu billigen, aber
einige Erwigungen, die von der Weiterentwicklung der Theologie gefordert
werden, hidtten nicht unterlassen werden sollen. So wire die Apologetik
mit ihren Einteilungen einzuordnen gewesen, so namentlich auch der
Traktat De Ecclesia, dessen Stellung im theologischen Lehrgebiude ja
bekanntlich noch immer nicht endgiiltig und einstimmig fixiert ist.

Die Hilfswissenschaften werden bezeichnet als werkzeugliche Wissen-
schaften und eingeteilt in vorbereitende Wissenschaften, denen die Aufgabe
obliegt, der eigentlichen Theologie den Stoff zu liefern und zu bereiten :
heilige Philologie, heilige Geschichte, biblische Theologie mit Dogmen-
geschichte, — und in ausfiihvende Wissenschaften, die die wissenschaft-
lichen Erkenntnisse fiir das Leben auswerten : Kirchenrecht, Liturgie
und Pastoral.

- Im Uberblick wird jeder dieser Wissenszweige nach Aufgabe und
Einteilung beschrieben. Besonders bemerkenswert ist das S. 289 ff. iiber
die Religionspsychologie Gesagte, wo auch ein Plan fiir ein vom katho-
lischen Standpunkt aus zu schaffendes Handbuch der Religionspsychologie
kurz skizziert ist.

Am Schlusse folgen noch 3 Appendices. Der erste gibt eine Ubersicht
iiber die Geschichte der Theologie, wobei der Auktor aber sich etwas zu
eng an Kihn angeschlossen hat, ohne die Ergebnisse neuerer Forschungen
geniigend zu beachten. Dall z. B. des hl. Joh. Damasc. Werk : De fide
orthodoxa, das Vorbild fiir die Sentenzbiicher des Lombarden gewesen
sei (S. 335), diirfte kaum mehr behauptet werden koénnen. (Vgl. De
Ghellinck, Le mouvement théologique du XIIme siecle, p. 245.) S. 335 wird
behauptet : « .... la philosophie péripatéticienne domina le grand mouve-
ment du moyen age a partir du Xme siécle. » Bekanntlich ist das erst der
Fall seit Anfang des XIII. Jahrhunderts. Gut (wenngleich etwas zu
allgemein) ist die Bemerkung S. 357 iiber die neueste Zeit: « On peut dire
qu’aujourd’hui les opposants au thomisme ont cessé d’élever la voix ;
tout au plus essaie-t-on de rejeter la tradition des commentaires de saint
Thomas, et de donner, de la doctrine de celui-ci, des interprétations peut-
étre plus nouvelles que fidéles. » ‘

Ein zweiter Anhang enthilt eine kurze Geschichte der Einleitung in
die Theologie ; ein dritter spricht von der Rolle der Wunder und dhnlicher
Erscheinungen bei der Deutung der Tatsachen des religiosen BewuBtseins.
Die Literaturangaben am Ende sind nur als vorliufiger Notbehelf zu
betrachten.

Zum SchluB ist noch hinzuweisen auf die geistvolle und gefillige Form
der Darstellung und den guten, echt kirchlichen Geist, der aus dem Werke
spricht. Der Auktor vereinigt in gliicklicher Weise nova et vetera: er



Literarische Besprechungen 479

hat ein offenes Auge fiir alle Fortschritte und. die. Bediirfnisse unserer
Zeit, ist aber zugleich ein treuer und gelehriger Schiiler des hl. Thomas.
Das Werk verdient beste Empfehlung.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

Dogmatik.

L. Lercher S.J.: Institutiones Theologiae Dogmaticae in usum
scholarum. Vol. I. De vera religione. De Ecclesia Christi. De traditione
et Scriptura (x-658 SS.). — Vol. II. De Deo uno. De Deo trino. De Deo
creante et elevante (xxvi-519 SS.). — Vol. III. De Verbo incarnato (De
B. V. M. et cultu Sanctorum). De gratia Christi (611 SS). Oeniponte
(Rauch) 1924-27.

Von dem neuen Lehrbuch der Dogmatik, das wir hiemit zur Anzeige
bringen, liegen obgenamnte drei Bande bereits vor, ein vierter und letzter
Band, der in Kiirze erscheinen soll, wird die Traktate de virtutibus
theologicis, de sacramentis et de novissimis enthalten.

Es ist lobend hervorzuheben, daB der Verfasser den fiir ein Lehrbuch
der Dogmatik gegebenen und notigen Stoff bei verhiltnismiBiger Kiirze
doch in bemerkenswerter Vollstindigkeit darbietet. Die Darstellung ist so,
wie es fiir Studierende wiinschenswert erscheint : leichtverstindliches Latein,
Klarheit der Gedanken, iibersichtliche Anordnung des Druckes. Gewissen-
hafte Sorge fiir die Reinheit der Lehre und warme Liebe zur Kirche sind
ebenfalls empiehlende Eigenschaften des Werkes.

Beziiglich der Methode spricht Lercher (II S. xx) mit Recht den
Grundsatz aus, daB in der Schule mehr Gewicht auf die spekulative als
auf die positive Seite der Theologie zu legen sei, und dementsprechend
geht er auch vor. Immerhin diirften doch da und dort die Viater etwas
ergiebiger zu Worte kommen ; namentlich wire wiinschenswert, daB auch
die Lehrentwicklung bei der Vorlegung des Viaterbeweises besser zum Aus-
druck kdme. Diekamps Lehrbuch erscheint darin mustergiiltig. — Die
homiliae spirituales sollten doch wohl nicht mehr ohne Bedenken als
Werk des hl. Makarius von Agypten angefithrt werden, wie es I 299
geschieht. — Ist Paulinus von Antiochien wirklich schismatice ordinatus
zu nennen (I 506) ?

Die spekulativen Partien zeigen ohne Zweifel Regsamkeit und
Gewandtheit des Geistes und tiichtige Schulung. Es findet sich, darin
viel des Lehrreichen und Niitzlichen auch fiir den, der bei anderem Vor-
behalte machen muf3, wie namentlich bei den bekannten Kontroversfragen.
Es geniige da festzustellen, da Lercher noch immer mit « Bannesianis-
mus » operiert und zumBeweis dafiir, da der hl. Thomas keine praemotio
physica und keine decreta praedeterminantia der zukiinftigen freien Hand-
lungen kenne, einfach auf Stuflers so arg angefochtenes Werk De Deo
operante verweist (IT 130). Von diesem Mangel abgesehen, ist das Werk
Lerchers zu empfehlen. '

Stift Einsiedeln. ' P. Meinrad Benz O.S. B.



480 Literarische Besprechungen

J. Ranft : Der Vorsehungsbegriff in seiner Bedeutung fiir die katho-
lische Dogmatik. Eichstitt (« Klerusblatt») 1928 (1v u. 29 SS.).

Diese Erstlingsvorlesung hat zum Gegenstand den Vorsehungsbegriff
und sein Verhdltnis zu andern religidsen Grundwahrheiten und zum
dogmatischen System.

Der katholische Vorsehungsbegriff besagt die liebevolle Fithrung
Gottes, die die Freiheit des Menschen nicht aufhebt; die protestantische
Auffassung, schon bei Luther, noch deutlicher aber bei Zwingli und Calvin,
lehrt eine Allwirksamkeit Gottes und zerstort die menschliche Freiheit.
Der Vorsehungsbegriff steht in innigstem Verhéltnis zur freien Personlichkeit
Gottes, zum Schopfungszweck und Erlésungswerk, zur Lehre von der
Erbsiinde und der Priadestination. Die katholische Auffassung der Vor-
sehung harmoniert aufs beste mit diesen Lehren, die protestantische ver-
kehrt sie. Im dogmatischen System der katholischen Theologen hat die
Lehre von der Vorsehung ihren Platz teils in der Gotteslehre, teils in der
allgemeinen Schopfungslehre, vereinzelt auch erst nach der Angelologie und
der Anthropologie ; immer aber bildet sie einen wesentlichen konstruktiven
Teil des dogmatischen Gebaudes.

Die Abhandlung zeigt reiche Gelehrsamkeit, doch vermissen wir etwas,
die durchsichtige Klarheit. Diese wiirde viel gewonnen haben, wenn der
Verfasser die Vorsehung im engern und im weitern Sinn unterschieden
hiatte. Jene, die ratio ordinis rerum in finem in divina mente praeexistens,
hat der Auktor kaum beachtet; er handelt nur von dieser, nimlich der
Ausfithrung der Vorsehung durch Leitung, Erhaltung und Mitwirkung.
Die Auseinanderhaltung dieser beiden Begriffe macht es erkldrlich, daf3
der hl. Thomas an zwei Stellen, I q. 22 und 103 ff., von diesem Gegenstande
handeln mufte.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

K. Wiederkehr : Die leibliche Aufnahme der allerseligsten Jungirau
Maria in den Himmel. Benziger & Cie. (Einsiedeln) o. J. (216 SS.).

Der Verfasser beabsichtigt nach der ganzen Anlage seines Werkes nicht,
eine erschopfende Darstellung der Frage der leiblichen Himmelfahrt Maria
zu geben, sondern will uns nur das Ergebnis seiner personlichen, ersten
Beschaftigung mit der Frage bieten.

Ein erster Teil behandelt verhiltnismaBig ausfithrlich Fragen der
theologischen Erkenntnislehre mit dem Ergebnis, daB hier nicht die
historisch-kritische Methode am Platz ist, sondern die theologische, und
daB nach dieser fiir den katholischen Theologen das als geoffenbarte
Wahrheit zu gelten hat, was die Kirche zu irgend einer Zeit als Glaubens-
lehre ihren Gliubigen vorlegt. So ist die alles entscheidende Frage
schlieBlich in unserem Falle die, ob die Kirche die leibliche Aufnahme
Marias in den Himmel als Glaubenslehre je vorgelegt habe.

Die Antwort darauf gibt der zweite Teil mit der These : « Die leibliche
Aufnahme Mariens ist eine Glaubenslehre der Kirche» (S. 87). Sie wird
mit 5 Argumenten bewiesen: aus der Stellungnahme der romischen



Literarische Besprechungen 481

Kirche, aus der Liturgie, der Tradition, der Ubereinstimmung von Hirt und
Herde und endlich aus der Lehre der Viater und Theologen. Im Lichte dieser
Beweise fallt dann auch neues Licht auf die Heilige Schrift. Aus alldem
ergibt sich dem Verfasser der SchluB3, daB die leibliche Aufnahme Marias
ohne weiteres definierbar und iiberdies die baldige Definition wiinschbar ist.

Da der Verfasser zugibt, daB keine ausdriickliche Offenbarung unserer
besprochenen Wahrheit vorliege, ergibt sich noch die Frage, inwiefern die
leibliche Aufnahme Marias in den Himmel in der ausdriicklich geoffenbarten
Wiirde und Stellung der Gottesmutter eingeschlossen sei. Darauf antwortet
der dritte Teil, die Losung liege in der ganz einzigen Mitwirkung Marias
mit Christus zum Werke der Erlésung. Diese Mitwirkung wird betrachtet
im Lichte der Tradition, der Lehre der Kirche, der Theologie und
Philosophie und fithrt zum SchluB, daB Maria, weil Mutter des Erlosers,
zwar wie dieser selbst sterben, aber auch an seinem Sieg iiber Tod und
Grab Anteil haben muBte durch ihre leibliche Himmelfahrt.

Im groBen und ganzen wird man den Ausfithrungen des Verfassers
zustimmen und ihm fiir seine Arbeit Dank zollen miissen. Er hat die leibliche
Himmelfahrt Marias im gro8en Zusammenhang der kirchlichen Lehre
betrachtet und auf Gesichtspunkte hingewiesen, die in neuerer Zeit leider
-dann und wann zu wenig betrachtet wurden. Seine Verdienste bleiben
anerkannt, wenn auch auf einige Unvollkommenheiten hingewiesen wird.
Dazu gehort meines Erachtens, daBl zu wenig klar gemacht wird, wie die
lehrende Kirche selbst von der eingeschlossenen zur ausdriicklichen
Erkenntnis dieser unserer Wahrheit gelangte, da ja die theologische
SchluBfolgerung als Grund dieser Erkenntnis nicht anerkannt wird. Der
Auktor beruft sich auf den Heiligen Geist als das.in der Kirche lebende
Entwicklungsprinzip der Glaubensiiberzeugung von Hirt und Herde. Das
wiinschte man etwas naher: erkldrt zu sehen, damit nicht der Anschein
einer neuen Offenbarung erweckt werde, die der Verfasser ja selbst aus-
driicklich ausschlieBt. S.. 178 f. wird gegen Scheeben der Vorwurf einer
Ubertreibung erhoben, m. E. ohne Grund, da Scheeben an der zitierten
Stelle keineswegs Maria eine ihr natiirliche Unsterblichkeit zuschreibt.
Die Lehre des Viennense von der menschlichen Seele als Wesensform des
Leibes wird S. 38 nicht als eigentliches Dogma anerkannt, und doch
bezeichnet das Konzil die Leugner dieser Lehre ausdriicklich als Haretiker
(cf. Denz.-Bannw., n. 481), was Leugnung eines Dogmas voraussetzt. S. 15,
Z. 5 v. u. sollten die Worte « eine griechische Insel » ersetzt werden durch :
« eine Stadt auf Cypern ». Die Druckfehler sind nicht gerade selten. Ein
solcher ist wohl der Titel eines Heiligen bei Clemens von Alex. in den
Anmerkungen I, Note 32. Die magere Literaturangabe S. 215 f. wire
besser weggeblieben.

Sift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

Moraltheologie.

J. Klein : Die Caritaslehre des Johannes Duns Skotus, die edelste
Frucht der Liebesweisheit des franziskanischen Geistes, Franziskanische
Studien, Beiheft 11. Miinster i. W. (Aschendorff) 1926. (79 S.)

Divus Thomas. 31



482 Literarische Besprechungen

In der Philosophie, besonders in der deutschen, wird als erste Grund-
forderung der Ethik der Satz ausgesprochen : Das Gute um seiner selbst
willen. Nicht selten findet man diese Forderung gegen das christliche
Sittlichkeitsideal ausgespielt. Da ist es mit Freuden zu begriien, daB
Pfarrer Klein als eine Frucht seiner langjahrigen und eingehenden Duns
Skotus-Studien auch eine systematische Darlegung der Caritaslehre des
groBen Franziskaners uns darbietet und mit derselben eine herrliche Apologie
des christlichen’ Sittlichkeitsideals.

K. bespricht als ersten Punkt Motiv und Objekt der Caritaslehre bei
Skotus. Nach Skotus vermag kein geschaffenes oder ungeschaffenes Sein
den Intellekt und Willen vollkommen zur Ruhe und Befriedigung zu bringen,
wenn es nicht jene Wesenheit ist, welche das Sein nach seinem Vollbegriffe
und in aller Vollkommenheitsfiille enthdlt. Diese wunendliche Seinsvoll-
kommenheit oder einzigartige Gottnatur bildet die eigentliche ratio obiectiva,
das Motiv und Objekt des Caritasaktes; und zwar rein um ihrer selbst
willen lockt sie zur Liebe an in erster Linie (1 f.). In zweiter Linie reizt
zum Lieben der Umstand, daB8 diese unendliche Giite mich liebt und sich
mir mitteilt. Erst an dritter Stelle kommt in Betracht, daB Gott das
Beseligungsgut fur den ihn Liebenden ist. Aber dieses Motiv begriindet
nicht eigentlich den Akt, sondern folgt eher aus ihm, hochstens begleitet
es ihn. Diejenigen, welche sagen, als Beseligungsobjekt diene Gott der
Caritas zum Objekt, reden nach Skotus nur im uneigentlichen Sinne. Fir
die Caritas als vollkommenste Tugend muB3 Gott das Formalobjekt sein, und
zwar unter dem denkbar vollkommensten Begriff, also nicht in seiner
Beziehung zu uns. Diese Wertung der Motive durch Skotus zeigt, wie seine
Caritaslehre in besonderer Weise den Vorwurf widerlegt, das Christentum
setze an Stelle der selbstlosen Sittlichkeit einen egoistischen Eudamonismus.

Der zweite Punkt behandelt die Akte der Caritas. Beziiglich der
erworbenen selbstlosen Gottesliebe nimmt Skotus mit dem hl. Thomas
an, der Mensch, wenigstens vor der Siinde, vermag mit natiirlichen Kriften
Gott mehr als sein Ich zu lieben. Den Beweis hiefiir stiitzt Skotus auf
andere Griinde als Thomas. Die Vernunft lehrt, sagt Skotus, daB es ein
Wesen gibt, das zuhdchst und schlechthin zu lieben ist. Denn weil es.
unter den Akten und unter den Objekten eine Ordnung und deshalb einen
allerhochsten Akt und ein allerhochstes Objekt gibt, deshalb gibt es auch
zum Allerhéchst- und Unendlich-Guten eine. allerhochste Liebe. Die
Begriindung liegt demnach hier wie bei einem zweiten Beweis aus Aristoteles.
auf der Idee des Unendlich-Sittlich-Guten. Sie ist frei von allen egoistisch-
naturalistischen Anklingen (20). Erst recht kann der durch die Caritas
iibernatiirlich erhobene Wille Gott iiber alles lieben. Der Akt des Caritas-
habitus ist nicht ein Bzgehren des Guten als Vorteil fiir das liebende Ich,
sondern besteht in einem Hinzielen auf das Objekt selbst allein, und zwar
auch dann, wenn, unméglicherweise, von dem Objekte jede Vorteilhaftigkeit
fiir den, der es liebt, ausgeschieden wiirde. Die Caritas ist also die Tugend
der uneigenniitzigen Liebe, der selbstlosen objektiven Wiirdigung, der
durch keine Ich-Interessen beeinfluBten Wertung der Objekte selber allein.
Sie will, daB Gott sei, wie er ist in seiner unendlichen Sittlichkeitsgiite



Literarische Besprechungen 483

sie liebt ihn um seiner selbst willen allein und erreicht ihn ; sie hat Wohl-
gefallen am Sein Gottes usw. (21.)

Beziiglich des Seligkeitsaktes sagt Skotus: Die Wonne gehért als
passio nicht zur Essenz der Seligkeit. Das Wesen der Seligkeit besteht in
jenem Willensakte, der den Willen mit dem Schlechthin-Besten schlechthin
und endgiiltig verbindet, wihrend Thomas bekanntlich das Wesen in den
Intellektakt der Gottschauung verlegte und die Wonne oder das Ruhen
des Willens in Gott als letztes Seligkeitsmoment annimmt. Bei Skotus
steht zwischen der Gottschauung und dem Wonnegefiihl als Wichtigstes
der selige Akt der vollkommenen Liebe (22 f.).

Ein Sehnsuchtsakt kann mit der Caritas nur dann verbunden sein,
wenn ein Gut fiir einen anderen ersehnt wird. Geschieht es fiir sich, so
ist es ein Akt der Hoffnung. Der Sehnsuchtsakt der Ich-Vollendung ist
ein Akt begehrlicher Liebe, kein Caritasakt (26). Ebenso ist es mit dem
Begehren. Ein Akt des Begehrens kann in das Gebiet der Caritas gehoren,
wenn man nichts anderes als gerade die selbstlose Gottesliebe begehrt,
und zwar wieder aus keinem anderen Motive, als um das Unendlich-Gute
in gerechtester, Gottes wiirdiger Weise lieben zu konnen (31). Auch fiir
den Nichsten kann ich in diesem Sinn etwas begehren, nicht fiir ihn,
sondern damit Gott die gebiithrende Ehre werde. Indem ich will, daB von
ihm das Unendlich-Gute geliebt werde, will ich fiir ihn das schlechthin
Gute, das Sittlich-Rechte. So griindet Skotus die Néichstenliebe auf die
Idee der reinsten, uneigenniitzigen Sittlichkeit (35). Beim Feind darf
man den Feindschaftshabitus, das Gegenteil des Sittlich-Guten, nicht
lieben, wohl aber mull ich wollen, dal er mit uns zusammen Gott liebe
als Sittlichkeitsgut, d. h. um Gottes selbst willen und auch als Gut fir sein
eigenes Ich (41). So will die Caritas auch fiir sich selbst das Sittlich-Rechte
um des Sittlich-Rechten selber willen (47).

Diesen Akt der selbstlosen Gottesliebe muf3 ich als das allernichste
Mittel, das Unendlich-Gute recht zu wiirdigen, allererst im eigenen Ich zu
erhalten suchen. Darum brauche ich nicht einen Heiligeren mehr zu lieben
als das eigene, zwar weniger heilige, aber doch das Unendlich-Sittlich-Gute
in sich tragende Ich. Es wird eben bei der Selbstliebe kein Urteil iiber den
Wert des anderen gefillt, sondern nur das eigene Ich mit seinem Liebesakte
wird als das am unmittelbarsten und nichsten sich darbietende Mittel hin-
geordnet auf Gott als Objekt und SchluBziel (48). Auf diese Art ist auch die
Selbstliebe begriindet, rein durch das Dasein des Unendlich-Sittlich-Guten.

Wihrend nach dem Gesagten die Selbstliebe intensiver ist als die
Ndchstenliebe, muB die Gottesliebe nicht bloB extensiv gréBer sein als die
Selbstliebe, d. h. man muB3 Gott nicht bloB iiber alles lieben, sondern die
Gottesliebe muBl auch intensiv groBer sein, d. h. man muB fiir Gott das
Wohlsein auch mit gréBerem Affekte wollen als fiir irgend etwas anderes (54).
Die Unterscheidung zwischen intensiv stirkerer und intensiv gliihenderer
Liebe 1aBt Skotus gleichfalls nicht gelten, weil letztere nicht geistige Liebe
sei, sondern Sinnlichkeit (56). Weil die niederen Krifte ofter die héheren
behindern, gibt Skotus zu, daB das Gebot der Gottesliebe nicht immer
nach all den verlangten Umstéinden erfiillt werden kann (58).



484 Literarische Besprechungen

Im dritten Punkt weist K. auf die Identifizierung der Caritas mit
der habituellen Gnade durch Skotus hin und auf die weitere der Caritas
mit dem Donum sapientiae. Im vierten Punkt ist die Caritas als Verdienst-
prinzip behandelt. Hier wird Skotus vor allem gegen den Vorwurf der
Werkheiligkeit und VerduBerlichung der Sittlichkeit verteidigt. Die Wurzel
jeglicher Verdienstlichkeit liegt in der Erregbarkeit des Willens fiir das
Rechte. Das Urobjekt, das dem Verdienstakte zur ersten Grundlage dient,
ist nur Gott selbst, und zwar nur in der Weise, da8 man fiir Gott seine
Existenz, sein Wohlsein, kurz seine Sittlichkeitstotalitit will. Das reine,
primér verdienstliche Wirken besteht in einer blanken Liebe zum Unendlich-
Sittlich-Guten ohne eigenniitzig-kreatiirliche Tendenzen (62). Nach Skotus
gehoren fiinf Erfordernisse zum Verdienst: 1. der freie Wille als objektiv
wertendes Gerechtigkeitsgefiihl ; 2. die dieses iibernatiirlich vervollkomm-
nende Caritas oder Gnade ; 3. als Objekt die gesamte Trinitit, fiir welche
man deren unendlich-sittliche Giite um ihrer selbst willen will ; 4. von seiten
Gottes eine spezielle Annahme und Hinordnung des Verdienstaktes auf
das ewige Gut; 5. der status viatoris, der Zustand als Erdenwaller (63).
Durch die von Skotus angenommene Spezialakzeptation — im Unterschied
zur ersten Annahme, die in dem Wollen und Billigen alles Denkbaren
besteht, und zur zweiten Annahme, die sich auf alles erstreckt, was je
verwirklicht wird — wird ein Vernunftwesen auf seine ewige, sittlich-selige
Vollendung hingeordnet. Von Akzeptionen spricht man, weil der Wille
Gottes bei seinem Wirken stets schlechthinige, nur von innen her, durch
die Essenz orientierte und motivierte Initiative bleibt und nie, auch durch
die Caritas nicht, von auBen determiniert wird, sondern weil er akzeptiert,
d. h. sich immer selber bestimmt, wie er will. Die Akzeptionen entbehren
nicht der Vernunftbegriindung. Weil Gott sein Wesen als das Unendlich-
Sittlich-Gute liebt und deshalb auch alles, was fihig ist, ihn zu lieben und
hinneigt zu dieser Liebe, deshalb liebt Gott, da ja der Caritashabitus den
Willen zur Liebe Gottes hinzieht, den Trager der Caritas und akzeptiert
seine Akte der Gottesliebe (63 ff.). Als Quelle des Verdienstes hat der
Caritashabitus zuerst eine Beziehung zur rechten Vernunft, sodann eine
besondere Beziehung zum géttlichen Willen, der ihn akzeptiert.

Um bei der Caritas als Freundschaft der Seele mit Gott den Gedanken
der Niitzlichkeits- und Lustfreundschaft auszuschlieBen, will sie Skotus
als Uber-Freundschaft bezeichnet wissen (67).

Die Studie schlieBt mit dem Hinweis, wie die Caritaslehre der Heiligen
(Theresia vom Kinde Jesu, Ignatius von Loyola, Gertrud d. Grofe,
Katharina von Siena, Augustin, Bernhard, Thomas, Bonaventura usw.) von
Skotus systematisch als das katholische Ideal der theozentrisch-uneigen-
niitzigen Sittlichkeit durchgefiihrt ist. —

Durch diese positive Darstellung der Caritaslehre des groBen Franzis-
kaners hat K.sich groBen Dank verdient. Denn im Hinblickaufdie moderne
Ethik, die gegeniiber dem angeblichen sittlich minderwertigen Eudamonis-
mus der christlichen Offenbarungsmoral so gern die uneigenniitzige Sittlich-
keit betont, ist es wertvoll, dafl schon in der mittelalterlichen Theologie
die Caritaslehre systematisch unter diesem Gesichtspunkt durchgefiihrt ist



Literarische Besprechungen ‘ 485

K. hat, wie es nahelag, mit den Gedanken und Ausfiihrungen des Skotus
den Hinweis auf den hl. Thomas verbunden. Bei aller Begeistei'ung,
die das vieljihrige Studium des Skotus fiir den grofen Franziskaner bei
K. erweckt hat, will K. dem hl. Thomas gerecht werden. Nach K. kénnen
in der Caritaslehre auch bei Thomas Stellen im Sinne selbstloser Liebe
gedeutet werden, so wenn der Aquinate zur Caritas die Geistesfreude iiber
das Gottlich-Gute zihle, wenn er lehre, die Caritas ziele auf das Endziel
hin gerade unter dem Begriffe des Endzieles, die Selbstliebe sei begriindet
wegen der durch die Caritas begriindeten Hinordnung auf Gott, ebenso die
Nichstenliebe (9 f.). Vor allem findet K. drei Gedanken in dhnlicher Weise
wie bei Skotus vom hl. Thomas ausgesprochen, nimlich : das eigentliche
eine Hauptmotiv der Caritas sei die Gotlesgiite, die sittliche Vollkommenheit
Gottes ; ferner : die Geistesfreude iiber das Go6ttlich-Gute in seinem hlanken
Fiir-sich-sein sei besser als jene Freude, die wir haben, weil wir an dieser
Giite teilhaben ; schlieflich : hoher als die begehrliche, K Liebe nach dem
Gottesgenul sei die Freundschaftsliebe (11 f., vgl. 29). Unter diesem Adheren
Gesichtspunkt der uneigenniitzigen Sittlichkeit und selbstlosesten, voll-
kommensten Gottesliebe sei, so meint K., die Caritaslehre von Skotus
dargestellt, der hl. Thomas dagegen habe sie in der Mitteilung des Seligkeits-
gutes verankert, und so sei sie offenbar von einer egoistischen Farbung
durchtrankt (8). Durch die starke Betonung der Verbundenheit von Gott
und Geschopf bei Thomas bekomme die Begriindung einer selbstlosen Liebe
zu Gott einen stark egoistischen Einschlag ; es bleibe wegen der groBen
Wesensverwandtschaft, wegen der Einheit der Interessen und des Bewul3t-
seins der Abhingigkeit alles auf einem egoistischen, fast naturalistischen
Niveau, wenigstens solange die Essenz nicht geschaut wird (14 f.). Weil
bei Thomas auch die Freundschaft der Seele mit Gott auf der Gewdhrung
des Sittlichkeitsgutes fulle, sei seine eigene Forderung nicht folgerichtig
durchgefithrt (30 f.).

Fiir diese Wertung der Caritaslehre des hl. Thomas wird K. wohl
nicht allgemeine Zustimmung erwarten konnen. Es ist kein Zweifel, daB
die Betrachtungsweise des hl. Thomas von der des Skotus sich unter-
scheidet. Die Lehre des Skotus ist abstrakt, theoretisch ; Thomas geht
von den konkreten Tatsachen der iibernatiirlicheh Ordnung aus. Die
Verbundenheit von Gott und Mensch, aus deren starken Betonung nach
K. der egoistische Einschlag bei Thomas folgt, ist nach der Offenbarung
in der natiirlichen wie iibernatiirlichen Ordnung tatsichlich gegeben. Die
Betonung des Seligkeitsgutes wire eine Beeintriachtigung der Caritas nur
dann, wenn die Seligkeit des Menschen als letztes Ziel ohne Gott gesucht
wiirde. Nach Thomas strebt der Mensch in der Caritas in diesem Gut Gott
selber als Endziel an, und zwar weil es so der Wille des absolut hochsten
Gutes ist und weil er nur so dem allseitigen Willen Gottes entsprechen
kann. Der Gedankengang des hl. Thomas bleibt vor jedem in’s Natura-
listische grenzenden Beigeschmack schon dadurch frei, daf nach ihm die
eingegossene Tugend der Caritas mit der Gnade der Rechtfertigung nicht
identisch ist, weder begrifflich noch real, sondern diese iibernatiirliche
Erhéhung des Menschen schon zu ihrer Voraussetzung hat. Durch diese



486 Literarische Besprechungen

gottgewirkte Gotteskindschaft, Gottesfreundschaft und Anteilnahme des
Menschen an der gottlichen Natur ist fiir die Caritas letztlich immer und
nur Gott ausschlaggebend, auch dort, wo noch viele Akte der unvoll-
kommenen oder begehrlichen Liebe gesetzt werden. Die Moglichikeit solcher
Akte des Begehrens neben der Caritas kann nicht bestritten werden,
selbst fiir den moglichst vollkommenen Zustand der Liebe nicht, falls man
nicht des Irrtums des Molinos bezw. des frommen Fénélon sich schuldig
machen will. Skotus ist diesem doppelten Irrtum entgangen, einesteils,
indem er lehrt, daB der Mensch nur in Gott seine Seligkeit sucht und
begehrt, andererseits, indem er, obwohl das Ersehnen der Seligkeit nach ihm
der Tugend der Hoffnung zuzuteilen 1st, beim Beweggrund der Caritas
Gott als Seligkeitsgut, wenn auch erst an letzter Stelle und nicht im Voll-
sinn, aufzihlt und selbstverstindlich auch als Objekt unserer Beseligung,
wie K. mit Recht hervorhebt (68 und 6). Da Gott seilber in der von ihm
begriindeten und von uns im Glauben erkannten Heilsordnung unser
Seligkeitsgut sein will, braucht die Caritas von dieser géttlichen Voll-
kommenheit nicht abzusehen, ja sie kann dies nicht einmal. Nach dem
hl. Thomas kénnen zwar verschiedene Arten von Freundschaft angenommen
werden, die amicitia utilis, delectabilis, honesti wegen des Zieles ; die der
Blutsverwandten, Mitbiirger usw. wegen der Verschiedenheit der Ver-
bindung, auf der die Freundschaft fuBt. Durch keine dieser Arten aber
kann die Caritas in mehrere species gespalten werden. Sie hat ndmlich
nur ein einziges Ziel, namlich die gottliche Giite ; sie griindet nur auf der
einzigen Verbindung mit der beatitudo aeterna. "Deshalb ist die Caritas
una virtus, nicht in mehrere Arten gegliedert. In ihr ist Gott und der
Nichste nicht ex aequo Objekt, sondern Gott ist ihr obiectum principale,
der Nebenmensch wird ex caritate geliebt Gottes wegen. In der Caritas
wird Gott geliebt wegen seiner selbst ; deshalb ist die Caritas grundsatzlich
auf den einzigen Grund der Liebe hingerichtet, nidmlich auf die gottliche
Giite nach dem Wort des Psalmes 105, 1: Confitemini Domino, quoniam
bonus. Die anderen Griinde, die zur Liebe fiihren oder eine Liebespflicht
begriinden, sind nur sekunddr und erst Folge aus jenem ersten Grund.
So der hl. Thomas S. th. II-IT q. 23 a. 5. Damit ist durch ihn, auch wenn
die Freundschaft zwischen Gott und der Seele auf der Gewdhrung des
Seligkeitsgutes fuBt, doch kein egoistisches Moment in die Caritas hinein-
getragen, sondern ganz grundsatzlich von der Caritas die Lust- und
Niitzlichkeitsfreundschaft ausgeschlossen. Die Caritas als Verbindung der
beatitudo aeterna mit dem Menschen hat ganz und gar in Gott wie ihren
Ursprung so auch ihr Ziel. Der Gedankengang des Skotus mag vielleicht
beim ersten Blick, namentlich auf rein philosophisch eingestellte Vertreter
der selbstlosen Sittlichkeit, einen - unmittelbaren oder tieferen Eindruck
machen als die ganz nach den Tatsachen des gottlichen Heilswerkes
formulierte und zutiefst nur vom Glaubensstandpunkt aus verstindliche
Lehre des Aquinaten. Als weniger hoch und folgerichtig kann die Theorie
des hl. Thomas Skotus gegeniiber nach dem Gesagten sicherlich nicht

bezeichnet werden.
Dillingen (Donau). Prof. Dr. Georg Lovenz Bauer.



	Literarische Besprechungen

