
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Erkenntnistheorie.

L. Noël : Notes d'épistémologie thomiste. — Louvain, Institut supérieur
de philosophie. Paris (Alcan), 1925 (242 pag.).

Das Bändchen enthält eine Reihe von erkenntniskritischen
Abhandlungen, die fast alle im Verlauf von fünfzehn Jahren in verschiedenen
Zeitschriften veröffentlicht wurden. Der Verfasser, Professor und seit
einigen Monaten Rektor des von Kardinal Mercier gegründeten Institut
supérieur de philosophie, ist gut bekannt, insbesondere auf dem Gebiete
der Erkenntnislehre.

Dem aufmerksamen Leser stellt sich die erkenntniskritische Richtung
des Verfassers unter folgenden Hauptpunkten dar : 1. Die metaphysischen
Grundsätze der thomistischen Philosophie bieten den Untergrund zu einer
gesunden Kriteriologie. Die thomistische Philosophie hat keinen Grund,
vor einer erkenntniskritischen Fragestellung zurückzuschrecken. 2. Die
einzig mögliche Antwort auf diese Fragestellung ist der unmittelbare
Realismus, den andere natürlichen, und die Gegner naiven Realismus
nennen. Jedes Abweichen von diesem natürlichen Realismus, möge es
auch gering erscheinen, wie das Vorgehen der kritischen Realisten oder
Illationisten, ist ein Fehltritt, der zu einer widerspruchsvollen Stellung
führt. 3. Die verfallende Scholastik, die die von ihr nicht mehr verstandene
Lehre der Alten verzerrte, hat die moderne Zeitphilosophie vorbereitet
und sich in die Unmöglichkeit versetzt, ihr gesunde Grundsätze entgegenstellen.

•— Der Verfasser hat seine Abhandlungen nach Kapiteln geordnet,
hat aber dabei nicht immer die Zeitordnung eingehalten, nach der sie

ursprünglich veröffentlicht wurden. Betrachtet man sie aber nach dieser
Ordnung, dann merkt man, daß diese dreifache These immer bestimmter
und zuversichtlicher ausgesprochen wird.

Anstatt, nach Art gewisser übertriebener Dogmatisten, der erkenntniskritischen

Fragestellung ängstlich auszuweichen, unternimmt Noël die
Lösung dieser Aufgabe durch ein Zurückdenken auf unsere natürliche
Sicherheit, das in keiner Weise diese erschüttert. Die Lösung ergibt sich
ohne Mühe aus dem einmal richtig bestimmten und richtig verstandenen
Wesen des Erkennens : « Das andere sein, das ist Erkennen. Wenn aber
dem so ist, welche Schwierigkeit werden wir dann finden in dem logischen
Übergang vom Erkannten zum Wirklichen Da ist kein Abstand, kein
Abgrund ; es bedarf keiner Brücke, es ist da keinerlei Übergang zu
bewerkstelligen. Vom Augenblicke an, wo wir erkennen, sind wir das
andere und das andere ist eins mit uns. Dieser Stellvertreter, dieses

Duplikat, dessen Vermittlung die Schwierigkeit bereitete, ist ebenso unnütz
als eingebildet. Wir erkennen unmittelbar die Dinge und nicht deren
Ersatz. Unnütz ist auch der Glaubenssatz in unser Vermögen, der Beschluß,
der den Abgrund des Zweifels übersteigt : es ist gar kein Abgrund da,



472 Literarische Besprechungen

der zu übersteigen wäre. » (75) So vereinfacht sich die kriteriologische
Aufgabe außerordentlich. Die Kriteriologie ist also in keiner Weise mehr
eine unbedingt notwendige Einleitung zu jeder Art von Sicherheit •— so
wäre überhaupt nicht mehr zur Sicherheit zu kommen — sondern sie ist
einfach die erfahrungsmäßige Bestätigung unseres Erkenntnisvorganges
durch das Zurückdenken unseres Verstandes auf das Licht, das er an
seinem Gegenstande entdeckt. All das ist sehr gut erklärt im dritten
Kapitel, das den Titel trägt : Le Cogito. Die diesbezügliche Methodenfrage

ist im Anhang II behandelt.
Die These des unmittelbaren Realismus ist ausführlich dargelegt in

Kapitel IV. Der Verfasser handelt dort vor allem über die Gegenständlichkeit
der VerstandesWahrheiten und des Erkennens überhaupt. Die

Vollständigkeit würde auch erkenntniskritische Darlegungen über die
Sinnesempfindung erfordern. So lange ein Philosoph mit seinem Urteil über die
Gegenständlichkeit der sogenannten sekundären Beschaffenheiten (der
Farben, Töne usw.) zurückhält, hat er keine Sicherheit über den rein
aufnehmenden Charakter des äußeren Sinnes, über dessen ausschließliche
Unmittelbarkeit. Dadurch ist aber der unmittelbare Realismus überhaupt
in Frage gestellt. Wenn die äußeren Sinne hervorbringend sind, dann
gibt es kein Mittel mehr, über unsere Vorstellungen hinaus zu kommen.
Es gäbe keine logische Wahrheit und Sicherheit mehr. Man befände sich,
auf der schiefen Ebene zum Skeptizismus. Der Verfasser wollte wohl,
als Metaphysiker, auf psychologische Einzelheiten nicht eingehen. In
seinem Kapitel über den unmittelbaren Realismus macht er folgende
Bemerkung : « Werden wir also in Bausch und Bogen annehmen und als
real anerkennen müssen alle dem Bewußtsein dargebotenen Gegenstände :

primäre und sekundäre Beschaffenheiten, sinnfällige Erscheinungen und
übersinnliche Verstandesgegenstände, Empfindungen und Vorstellungsbilder

Die Frage ist nicht leicht zu beantworten» (p. 94). Aber wir
glauben keineswegs, daß man diese Worte in einem dem natürlichen
Realismus nicht entsprechenden Sinne auslegen müsse ; denn das erste
Kapitel « Actualité du thomisme », das seiner Abfassungszeit nach später
ist und wohl am besten die Lehre des Verfassers zusammenfaßt, lautet
bestimmter. Der Verfasser warnt dort vor gewissen, aus den Erfahrungstatsachen

voreilig gezogenen Schlüssen, die dahin gehen, daß die Sinne
uns täuschen, und daß die Außenwelt den Sinnesbildern nicht entspreche
(p. 8). Noëls Darlegung scheint übrigens ganz zugunsten des nicht
hervorbringenden Charakters der äußeren Sinne und somit auch zugunsten der
Gegenständlichkeit der sekundären Beschaffenheiten zu sprechen. « Die
Erfahrung », so schreibt er, « ist die erste Quelle und somit die Grundlage
unseres Erkennens Sie selbst aber muß sich auf, die Wirklichkeit
stützen, sonst bricht alles zusammen. Wenn die Sinneserfahrung nur
ein Bild erreicht, dann sind wir von den Dingen getrennt und haben wir
kein Mittel mehr, sie mit Sicherheit wieder zu finden. Um unsere sicheren
Erkenntnisse zu begründen, ist von nöten, daß wir von einer Seite die
Dinge berühren. Und wir berühren sie nur durch die äußeren Sinne. »

(Hier folgt ein Text aus Johannes vom hl. Thomas, zu dem die angeführte



Literarische Besprechungen 473

Stelle einen Kommentar bildet.) Daß Noël ganz auf dem Boden des
natürlichen Realismus steht, zeigt auch die entschiedene Art und Weise,
in der er gegen gewisse spätere Scholastiker vorgeht, die, wohl ohne sich
dessen zu versehen, die Erkenntnislehre der Alten gefälscht haben. In
demselben Kapitel ist folgendes zu lesen : « Zwei Jahrhunderte nach dem
hl. Thomas wurde bei ungeschickten Erben der überlieferten Philosophie
eine Erkenntnislehre geläufig, die Erkenntnisgegenstand und Erkennen
auseinander riß. Wohl glaubten diese Philosophen, daß die Gegenstände
dem Erkennen entsprächen ; aber für sie bestand zwischen Erkennen
und Gegenstand draußen keine unmittelbare Beziehung» (p. n). Noël

gibt die Namen dieser von der echten scholastischen Lehre abweichenden
Philosophen, die er Vorläufer des Cartesianismus nennt, nicht an. Aber
es scheint, daß man sogar Suarez hier nennen könnte, weil er das Erkennen
zu einer prädikamentalen Tätigkeit macht, deren Wesen in der
Ausprägung eines Bildes besteht und die thomistische Lehre von der inten-
tionalen Identität des Erkennenden mit dem Erkannten in Abrede stellt.
Sehr gut sagt Noël : « Was ich erkenne, ist ein Bild, eine Kopie, ein
Zeichen der Dinge. Wohl eine genaue Kopie, ein rechtmäßiges, natürliches
Zeichen, so viel man wolle. Aber welches sind seine Glaubwürdigkeitstitel

Von dem Augenblicke an, wo diese Frage sich stellen läßt, ist eine
verneinende Antwort möglich. Hier die Kopie eines Meisterwerkes ; man
verbirgt dir eifersüchtig das Original ; es wird dir erlaubt sein, an der
Genauigkeit der Kopie zu zweifeln » (p. n).

Um den Inhalt von Noëls Schrift vollständig zu kennzeichnen, müßte
man den drei namhaft gemachten Hauptthesen eine vierte von mehr
geschichtlicher und praktischer Bedeutung zugesellen. Im Anhang I
bestrebt sich der Verfasser, als dankbarer Schüler Merciers darzutun, daß
man die Lehre des Kardinals unrichtig auslege, wenn man an einigen
Stellen seiner Critériologie générale den kritischen Realismus ausgesprochen
finde. Die hierfür aufgebrachten Gründe verdienen gewiß berücksichtigt
zu werden. Wir müssen jedoch gestehen, daß sie uns nicht vollständig
überzeugt haben. Allein es liegt außerhalb des Rahmens einer einfachen
literarischen Besprechung, darüber eine Erörterung zu eröffnen.

Die zwei letzten Kapitel der Schrift enthalten eine Studie über den
Kantianismus. Trotz der recht selbständigen Ausführungen glauben wir
doch nicht, daß der Verfasser damit alles gesagt habe, was er über Kant
zu sagen hat, und wir hoffen, aus seiner Feder in Bälde weitere Ausführungen
über diesen und andere erkenntnistheoretische Gegenstände lesen zu können.

Maredsous (Namur). P. Oliver Rousseau O. S. B.

Fundamentaltheologie.
H. Lennerz S. J. : Natürliche Gotteserkenntnis, Stellungnahme der

Kirche in den letzten hundert Jahren. Freiburg i. Br. (Herder) 1926
(viii u. 254 SS.).

Die wichtigste und vornehmste aller natürlichen Erkenntnisse ist die
des Daseins Gottes, des Schöpfers und Herrn aller Dinge. Darum ist auch



474 Literarische Besprechungen

die traurigste Verirrung der modernen Philosophie die Leugnung der
Möglichkeit, mit der natürlichen Vernunft aus der geschaffenen Welt das
Dasein Gottes zu erkennen. Seit mehr als hundert Jahren kämpft nicht
bloß die katholische Wissenschaft, sondern auch das kirchliche Lehramt
gegen diese Entwertung der menschlichen Vernunft. Aber daß auch bei
gebildeten Katholiken, ja leider selbst bei katholischen Theologen die klare
Erkenntnis der Wahrheit in dieser Frage noch nicht Gemeingut geworden
ist, zeigen viele Erscheinungen auch noch nach dem Modernismus. Für
Deutschland sei nur auf die katholischen Kreise um Scheler hingewiesen.
Eine Orientierung an der Lehre der unfehlbaren Kirche tut in dieser Frage
vielen not. Sie wird sehr erleichtert durch das verdienstliche Werk von
Lennerz, das hier zur Anzeige gebracht wird.

Lennerz faßt darin rein geschichtlich zusammen, was das kirchliche
Lehramt über die natürliche Gotteserkenntnis auktoritativ festgestellt hat,
gegen den Traditionalismus, den Rationalismus des Hermes, den Onto-
logismus, den gemäßigten Traditionalismus mehrerer Löwener Professoren
und endlich gegen den Modernismus und seine Ausläufer. Das wichtigste
Material bot das Vatikanum, aber auch die Erlasse der Päpste von
Gregor XVI. bis Pius XI. bieten reiche Belehrung. Besonders sei noch
hingewiesen auf den interessanten Erlaß des heiligen Offiziums vom
I. Dezember 1924 an den Bischof von Ouimper, der in den A. A. S. nicht
erschienen ist. Ein wertvoller Anhang bietet den Wortlaut der wichtigsten
Dokumente. Möge das Werk unter den gebildeten Katholiken viele ernste
Leser finden.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

W. Pohl : De vera religione quaestiones selectae. Tractatus de funda-
mentis religionis generatim spectatis, de religione generatim spectata,
de revelatione generatim spectata. Friburgi Br. (Herder) 1928 (xix und
338 SS.).

Mit dem vorliegenden Werk legt uns der Verfasser den ersten Teil
einer Fundamentaltheologie vor, die ziemlich umfassend gedacht ist. Soll
sie doch außer den drei im Titel genannten Traktaten und außer den
allgemein üblichen Traktaten De religione Christiana und De Ecclesia
catholica auch noch die Traktate De revelatione primaeva und De revelatione
Veteris Testamenti umfassen.

Der erste Traktat bereitet durch Nachweis des Prinzips des
hinreichenden Grundes und der allgemeinen Gültigkeit des Kausalitätsprinzips
und durch die Lehre über die Möglichkeit und Notwendigkeit der
Gottesbeweise den Weg zur Darbietung dieser Beweise, die dann in großer
Anzahl von den verschiedensten Gesichtspunkten aus gegeben werden.
An die Beweise schließt sich eine Widerlegung der Einwürfe Kants an,
sodann eine Darstellung und Widerlegung des materialistischen und des

pantheistischen Monismus.
Der zweite Teil handelt von dem Begriff, der Notwendigkeit und

tatsächlichen Allgemeinheit der Religion, sowie von derem ontologischen,



Literarische Besprechungen 475

psychologischen und geschichtlichen Ursprung, wobei besonders auf die
Religionsgeschichte ausführlich eingegangen ist.

Der dritte Teil endlich enthält ungefähr in der gewöhnlichen und
von der Natur der Sache gebotenen Anordnung die Lehre vom Begriff,
der Möglichkeit, Nützlichkeit und Notwendigkeit der Offenbarung und von
deren Kriterien.

Das Werk verdient ohne Zweifel empfohlen zu werden und weckt den
Wunsch nach dem baldigen Erscheinen der noch in Aussicht stehenden
Traktate ; dann ist es eine aus der Praxis hervorgegangene, tüchtige
Leistung. Der aufgenommene Stoff ist erstaunlich groß im Vergleich zum
bescheidenen Umfang des Buches. Dies wurde ermöglicht durch eine
äußerst gedrängte, zuweilen fast skizzenhafte Darstellung, die aber doch
klar und leichtverständlich geblieben ist. Immerhin ist sowohl in der
Stoffmenge als auch in der Knappheit der Darstellung für ein Lehrbuch
doch vielleicht etwas zu weit gegangen. Das Werk ist insofern sehr-

zeitgemäß, als jene Gegner und Einwürfe besonders berücksichtigt sind, die
bei den modernen Menschen von Einfluß sind. Die Begründung der
Wahrheit wie die Widerlegung des Irrtums ist gründlich und überzeugend.
Der Boden, auf dem der Verfasser aufbaut, ist solide scholastische
Philosophie. Für Weiterstrebende ist eine reiche Literatur angegeben.
Leider ist dabei eine gewisse Einseitigkeit nicht zu verkennen, da die
Vertreter der strengen Thomistenschule wenig berücksichtigt sind. Und
doch hätte ein Eingehen auf ihre Lehren an verschiedenen Punkten gute
Dienste getan, so bezüglich der Einordnung der behandelten Traktate in
das System der Theologie, bezüglich der Natur der übernatürlichen
Offenbarung und ihrer Möglichkeit und bezüglich der Kriterien der Offenbarung.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Bern O.S.B.

G. Rabeau : Introduction à l'étude de la théologie. Paris (Bloud
et Gay) 1926 (xn und 414 SS.).

Rabeau's Werk ist für die katholische Theologie Frankreichs eine
wertvolle Neuerscheinung, denn während bisher die französischen Theologen
zur Einführung in ihre Wissenschaft mit einigen Einleitungsparagraphen
über die Theologie und ihre Einteilung sich begnügten, die sie der
allgemeinen oder der speziellen Dogmatik vorausschickten, bietet nun
Rabeau seinen Landsleuten den ersten eigenen Traktat über diesen Gegenstand.

Er kennt die vielen Vorgänger auf diesem Gebiet im katholischen
Deutschland des XVIII. und XIX. Jahrhunderts und benutzt sie, so
namentlich Kihn und Krieg, aber dennoch stellt sich sein Werk als ein
durchaus selbständiges und originelles dar.

Während die genannten Auktoren in ihren Werken nur eine
Formalenzyklopädie im Auge hatten, gibt Rabeau zum Teil auch eine reale
Einleitung, indem er im ersten Teil seines Werkes den Gegenstand der
Theologie, die Religion nach ihrem Dasein und Wesen behandelt, während
der zweite Teil der Methode und der dritte den Hilfswissenschaften der
Theologie gewidmet ist.



47^ Literarische Besprechungen

Von besonderem Interesse ist der erste Teil. Die-Religion tritt da vor
uns als ein zweifaches Problem, ein spekulatives und ein praktisches. Ein
spekulatives Problem : sie ist eine geschichtliche Tatsache, die eine
vernünftige Erklärung gebieterisch fordert. Weder die geschichtliche Theorie
des Naturismus und Animismus, noch die soziologische eines Comte oder
Dürkheim, noch die psychologische eines James oder Delacroix, noch die
philosophische Theorie in irgend einer ihrer Formen, kann die Tatsache
der Religion, adäquat betrachtet, rein natürlich erklären. Dazu kommt
das zweite, praktische Problem, so wie es vom Leben selbst gestellt wird :

die Religion erscheint hier als durchaus notwendig zum Bestand der
menschlichen Gesellschaft, als gefordert vom Bedürfnis der persönlichen
Erziehung und Charakterbildung, vom natürlichen Verlangen nach Glück,
vom menschlichen Tätigkeitsdrang. Das also ist das Doppelproblem.
Betrachten wir es nach allen Seiten, so wie es sich wirklich darstellt, so
gibt die einzige befriedigende Lösung nur eine übernatürliche, eine
Offenbarungsreligion. Alle bekannten Religionen bieten sich als solche dar.
Nur eine aber kann die wahre sein, und diese muß wohl solche Merkmale
haben, daß sie deutlich und sicher erkennbar ist. Welche Merkmale Gott
zu diesem Zwecke wählen will, steht natürlich in seiner Hand. Aber
begründeter Weise dürfen wir erwarten, daß die Offenbarungsreligion
i. eine gesellschaftlich organisierte sein wird, 2. eine Religion innerer
Heiligkeit und inniger Lebensgemeinschaft mit Gott, 3. ausgestattet mit
übernatürlichen Tatsachen und Wundern, 4. eine Religion, die den Anspruch
erhebt, unbedingte Wahrheit zu bieten. Welche Religion trägt diese Merkmale

an ihrer Stirne Bei einem, die ganze Menschheitsgeschichte
umfassenden Überblick können nur zwei Religionsformen in Frage kommen :

entweder die katholische Kirche oder der liberale Protestantismus. Letzterer
ist aber-keine religiöse Gesellschaft, kein Gottesreich auf Erden, hat keine
Heiligen mit ihrem weithin reichenden Einfluß, keine Wunder, erhebt
nicht einmal den Anspruch auf den Besitz unbedingter Wahrheit. Er
ist viel eher eine Philosophie als eine Religion. Die katholische Kirche
aber hat alle jene Merkmale in vollendeter Klarheit und Deutlichkeit,
was kurz, aber schön ausgeführt wird. Sie allein also erklärt die religiöse
Tatsache, « sie allein erklärt sich als. durchaus übernatürlich und zeigt
ihren Ausweis vor, die Einführung in die Theologie ist darum die
Einführung in die katholische Theologie» (S. 113).

Die ganze Darlegung des ersten Teils ist sehr interessant und
lehrreich. Für denjenigen freilich, der scholastische Philosophie studiert hat,
wird die metaphysische Religionsbegründung, die die Hinordnung des
Menschen auf Gott aus dem bewiesenen Dasein Gottes, des Schöpfers und
Endziels aller Dinge, dartut, bündiger und leichter erscheinen als die
Begründung aus der geschichtlichen Tatsache. Wir hätten darum in einer
Einleitung in das Studium der Theologie gerne auch auf diesen gebräuchlicheren

Weg hingewiesen gesehen. Überhaupt kommt die Apologetik und
ihre Stellung im System der Theologie nirgends ausführlich zur Sprache,
abgesehen von einer kurzen Bemerkung S. 232, wo übrigens das Verhältnis
der Apologetik zur eigentlichen Theologie ganz im Sinne Garrigou-Lagrange's



Literarische Besprechungen 477

aufgefaßt wird. Daß Rabeau nicht von der Metaphysik, sondern von
der geschichtlichen Tatsache der Religion ausging, hat seinen Grund wohl
darin, daß sein Buch nicht bloß für Theologiestudierende, sondern auch
für Laien, ja auch Akatholiken ein Führer und Ansporn sein will, sich
mit der katholischen Theologie bekannt zu machen. Für solche Kreise
dürfte der eingeschlagene Weg als der praktisch einzig gangbare erschienen
sein. Auch bot gerade dieser Weg dem Verfasser Gelegenheit, die
Wahrheitskörner, die in der modernen Religionswissenschaft unter vielem Schutt
doch auch zu Tage gefördert werden, der katholischen Theologie
zuzuführen. So ist wohl auch das (S. 90 ff.) über Blondels Aktionstheorie
Gesagte aufzufassen.

Der zweite Teil bringt die Methode der Theologie zur Sprache. Die
Theologie charakterisiert sich als eine Wissenschaft, die nicht im System
der andern Wissenschaften unterzubringen ist, sondern alle andern überragt,

insofern alle andern auf dem natürlichen Vernunftlicht beruhen, die
Theologie aber auf dem Offenbarungslicht, das ein Abglanz des Wissens
Gottes und der Seligen ist. Dieses Erkenntnisprinzip gibt auch der ganzen
Theologie ihre Einheit ; denn allen ihren Schlußfolgerungen stimmt sie zu
auf Grund dieses höheren Lichtes. Auch die Hilfswissenschaften ordnet sie
sich unter, indem sie nach ihren eigenen Erkenntnissen sie anwendet und
deren Ergebnisse prüft und gebraucht.

Wichtig für die Denkweise Rabeau's ist die Abhandlung über den
Ausgangspunkt, les données de la théologie (S. 144 ff.). Es ist der Glaube,
oder vielmehr das ganze Glaubensieben, wie es beim einzelnen Menschen
sowohl als auch in der kirchlichen Gemeinschaft der Erfahrung durch
Beobachtung und Geschichte zugänglich ist, also in gewissem Sinne das
religiöse Erlebnis. Doch darf dieses nach Rabeau nicht im Sinne der
Modernisten verstanden werden als ein autonomes, sondern ist zu fassen
als ein von der Kirche und ihrem Lehramt abhängiges und geordnetes.
Was das Leben der Kirche in concreto darbietet, das hat die Theologie
in wissenschaftliche Sätze zu fassen, wieder nicht als ob das Leben oder
das Erlebnis das Primäre und Ursächliche, die Glaubenswahrheit das

Sekundäre, das Produkt wäre, nein, die Glaubenswahrheit ist das Erste,
das Ursächliche für das religiöse Leben, aber sie ist in diesem religiösen
Leben oft bloß dunkel'und verhüllt vorhanden, so daß sie daraus enthoben
und abgezogen werden muß. Eben dies ist die Aufgabe der positiven
Theologie. Die Immanenzmethode, die aus der religiösen Erfahrung das

Dogma erst schaffen will, lehnt der Verfasser für die theologische Wissenschaft

ab, scheint sie aber als Methode der praktischen Individual-
behandlung, wenigstens innert gewissen Grenzen, für brauchbar zu halten.

Da die im Glauben aufgenommene Offenbarung der Ausgangspunkt der
Theologie ist, ergibt sich als nötige charakteristische Geisteshaltung für
den Theologen der Glaubensgeist, über den das 4. Kapitel dieses zweiten
Teiles in tiefer und wirklich erhebender Weise handelt.

Das unentbehrliche Werkzeug der theologischen Wissenschaft ist die
Spekulation, welche Begriffe, Urteile, Schlußverfahren voraussetzt.
Ausführlich wird darum im 5. Kapitel von diesen Bestandteilen der Spekulation



478 Literarische Besprechungen

und ihren mannigfachen Anwendungen in der theologischen Wissenschaft
gesprochen, unter vielfacher Berücksichtigung moderner Logiker und
Vertreter der Wissenschaftslehre.

Der dritte Teil enthält die eigentliche formelle Enzyklopädie der
Hilfswissenschaften der Theologie. Das System der Theologie im engeren Sinn
wird einfach der theologischen Summa des Aquinaten, des größten
Architektonikers des Geisteslebens, entnommen. Das ist gewiß zu billigen, aber
einige Erwägungen, die von der Weiterentwicklung der Theologie gefordert
werden, hätten nicht unterlassen werden sollen. So wäre die Apologetik
mit ihren Einteilungen einzuordnen gewesen, so namentlich auch der
Traktat De Ecclesia, dessen Stellung im theologischen Lehrgebäude ja
bekanntlich noch immer nicht endgültig und einstimmig fixiert ist.

Die Hilfswissenschaften werden bezeichnet als werkzeugliche
Wissenschaften und eingeteilt in vorbereitende Wissenschaften, denen die Aufgabe
obliegt, der eigentlichen Theologie den Stoff zu liefern und zu bereiten :

heilige Philologie, heilige Geschichte, biblische Theologie mit
Dogmengeschichte, — und in ausführende Wissenschaften, die die wissenschaftlichen

Erkenntnisse für das Leben auswerten : Kirchenrecht, Liturgie
und Pastoral.

Im Überblick wird jeder dieser Wissenszweige nach Aufgabe und
Einteilung beschrieben. Besonders bemerkenswert ist das S. 289 ff. über
die Religionspsychologie Gesagte, wo auch ein Plan für ein vom
katholischen Standpunkt aus zu schaffendes Handbuch der Religionspsychologie
kurz skizziert ist.

Am Schlüsse folgen noch 3 Appendices. Der erste gibt eine Übersicht
über die Geschichte der Theologie, wobei der Auktor aber sich etwas zu
eng an Kihn angeschlossen hat, ohne die Ergebnisse neuerer Forschungen
genügend zu beachten. Daß z. B. des hl. Joh. Damasc. Werk : De fide
orthodoxa, das Vorbild für die Sentenzbücher des Lombarden gewesen
sei (S. 335), dürfte kaum mehr behauptet werden können. (Vgl. De
Ghellinck, Le mouvement théologique du XIIme siècle, p. 245.) S. 335 wird
behauptet : la philosophie péripatéticienne domina le grand mouvement

du moyen âge à partir du Xme siècle. » Bekanntlich ist das erst der
Fall seit Anfang des XIII. Jahrhunderts. Gut (wenngleich etwas zu
allgemein) ist die Bemerkung S. 357 über die neueste Zeit : « On peut dire
qu'aujourd'hui les opposants au thomisme ont cessé d'élever la voix ;

tout au plus essaie-t-on de rejeter la tradition des commentaires de saint
Thomas, et de donner, de la doctrine de celui-ci, des interprétations peut-
être plus nouvelles que fidèles. »

Ein zweiter Anhang enthält eine kurze Geschichte der Einleitung in
die Theologie ; ein dritter spricht von der Rolle der Wunder und ähnlicher
Erscheinungen bei der Deutung der Tatsachen des religiösen Bewußtseins.
Die Literaturangaben am Ende sind nur als vorläufiger Notbehelf zu
betrachten.

Zum Schluß ist noch hinzuweisen auf die geistvolle und gefällige Form
der Darstellung und den guten, echt kirchlichen Geist, der aus dem Werke
spricht. Der Auktor vereinigt in glücklicher Weise nova et vetera : er



Literarische Besprechungen 479

hat ein offenes Auge für alle Fortschritte und die Bedürfnisse unserer
Zeit, ist aber zugleich ein treuer und gelehriger Schüler des hl. Thomas.
Das Werk verdient beste Empfehlung.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Dogmatik.

L. Lercher S. J. : Institutiones Theologiae Dogmaticae in usum
scholarum. Vol. I. De vera religione. De Ecclesia Christi. De traditione
et Scriptura (x-658 SS.). — Vol. Tl. De Deo uno. De Deo trino. De Deo
créante et elevante (xxvi-519 SS.). •— Vol. III. De Verbo incarnato (De
B. V. M. et cultu Sanctorum). De gratia Christi (611 SS). Oeniponte
(Rauch) 1924-27.

Von dem neuen Lehrbuch der Dogmatik, das wir hiemit zur Anzeige
bringen, liegen obgenannte drei Bände bereits vor, ein vierter und letzter
Band, der in Kürze erscheinen soll, wird die Traktate de virtutibus
theologicis, de sacramentis et de novissimis enthalten.

Es ist lobend hervorzuheben, daß der Verfasser den für ein Lehrbuch
der Dogmatik gegebenen und nötigen Stoff bei verhältnismäßiger Kürze
doch in bemerkenswerter Vollständigkeit darbietet. Die Darstellung ist so,
wie es für Studierende wünschenswert erscheint : leichtverständliches Latein,
Klarheit der Gedanken, übersichtliche Anordnung des Druckes. Gewissenhafte

Sorge für die Reinheit der Lehre und warme Liebe zur Kirche sind
ebenfalls empfehlende Eigenschaften des Werkes.

Bezüglich der Methode spricht Lercher (II S. xx) mit Recht den
Grundsatz aus, daß in der Schule mehr Gewicht auf die spekulative als
auf die positive Seite der Theologie zu legen sei, und dementsprechend
geht er auch vor. Immerhin dürften doch da und dort die Väter etwas
ergiebiger zu Worte kommen ; namentlich wäre wünschenswert, daß auch
die 'Lehrentwicklung bei der Vorlegung des Väterbeweises besser zum
Ausdruck käme. Diekamps Lehrbuch erscheint darin mustergültig. — Die
homiliae spirituales sollten doch wohl nicht mehr ohne Bedenken als
Werk des hl. Makarius von Ägypten angeführt werden, wie es I 299
geschieht. — Ist Paulinus von Antiochien wirklich schismatice ordinatus
zu nennen (I 506)

Die spekulativen Partien zeigen ohne Zweifel Regsamkeit und
Gewandtheit des Geistes und tüchtige Schulung. Es findet sich, darin
viel des Lehrreichen und Nützlichen auch für den, der bei anderem
Vorbehalte machen muß, wie namentlich bei den bekannten Kontroversfragen.
Es genüge da festzustellen, daß Lercher noch immer mit « Bannesianis-
mus » operiert und zumBeweis dafür, daß der hl. Thomas keine praemotio
physica und keine décréta praedeterminantia der zukünftigen freien
Handlungen kenne, einfach auf Stullers so arg angefochtenes Werk De Deo

opérante verweist (II 130). Von diesem Mangel abgesehen, ist das Werk
Lerchers zu empfehlen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.



480 Literarische Besprechungen

J. Ranft : Der Vorsehungsbegriff in seiner Bedeutung für die katholische

Dogmatik. Eichstätt (« Klerusblatt ») 1928 (iv u. 29 SS.).

Diese Erstlingsvorlesung hat zum Gegenstand den Vorsehungsbegriff
und sein Verhältnis zu andern religiösen Grundwahrheiten und zum
dogmatischen System.

Der katholische Vorsehungsbegriff besagt die liebevolle Führung
Gottes, die die Freiheit des Menschen nicht aufhebt ; die protestantische
Auffassung, schon bei Luther, noch deutlicher aber bei Zwingli und Calvin,
lehrt eine Allwirksamkeit Gottes und zerstört die menschliche Freiheit.
Der Vorsehungsbegriff steht in innigstem Verhältnis zur freien Persönlichkeit
Gottes, zum Schöpfungszweck und Erlösungswerk, zur Lehre von der
Erbsünde und der Prädestination. Die katholische Auffassung der
Vorsehung harmoniert aufs beste mit diesen Lehren, die protestantische
verkehrt sie. Im dogmatischen System der katholischen Theologen hat die
Lehre von der Vorsehung ihren Platz teils in der Gotteslehre, teils in der
allgemeinen Schöpfungslehre, vereinzelt auch erst nach der Angelologie und
der Anthropologie ; immer aber bildet sie einen wesentlichen konstruktiven
Teil des dogmatischen Gebäudes.

Die Abhandlung zeigt reiche Gelehrsamkeit, doch vermissen wir etwas,
die durchsichtige Klarheit. Diese würde viel gewonnen haben, wenn der
Verfasser die Vorsehung im engern und im weitern Sinn unterschieden
hätte. Jene, die ratio ordinis rerum in finem in divina mente praeexistens,
hat der Auktor kaum beachtet ; er handelt nur von dieser, nämlich der
Ausführung der Vorsehung durch Leitung, Erhaltung und Mitwirkung.
Die Auseinanderhaltung dieser beiden Begriffe macht es erklärlich, daß
der hl. Thomas an zwei Stellen, I q. 22 und 103 ff., von diesem Gegenstande
handeln mußte.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

K. Wiederkehr : Die leibliche Aufnahme der allerseligsten Jungfrau
Maria in den Himmel. Benziger & Cie. (Einsiedeln) o. J. (216 SS.).

Der Verfasser beabsichtigt nach der ganzen Anlage seines Werkes nicht,
eine erschöpfende Darstellung der Frage der leiblichen Himmelfahrt Mariä
zu geben, sondern will uns nur das Ergebnis seiner persönlichen, ersten
Beschäftigung mit der Frage bieten.

Ein erster Teil behandelt verhältnismäßig ausführlich Fragen der
theologischen Erkenntnislehre mit dem Ergebnis, daß hier nicht die
historisch-kritische Methode am Platz ist, sondern die theologische, und
daß nach dieser für den katholischen Theologen das als geoffenbarte
Wahrheit zu gelten hat, was die Kirche zu irgend einer Zeit als Glaubenslehre

ihren Gläubigen vorlegt. So ist die alles entscheidende Frage
schließlich in unserem Falle die, ob die Kirche die leibliche Aufnahme
Marias in den Himmel als Glaubenslehre je vorgelegt habe.

Die Antwort darauf gibt der zweite Teil mit der These : « Die leibliche
Aufnahme Mariens ist eine Glaubenslehre der Kirche» (S. 87). Sie wird
mit 5 Argumenten bewiesen : aus der Stellungnahme der römischen



Literarische Besprechungen 481

Kirche, aus der Liturgie, der Tradition, der Übereinstimmung von Hirt und
Herde und endlich aus der Lehre derVäter und Theologen. ImLichte dieser
Beweise fällt dann auch neues Licht auf die Heilige Schrift. Aus alldem
ergibt sich dem Verfasser der Schluß, daß die leibliche Aufnahme Marias
ohne weiteres definierbar und überdies die baldige Definition wünschbar ist.

Da der Verfasser zugibt, daß keine ausdrückliche Offenbarung unserer
besprochenen Wahrheit vorliege, ergibt sich noch die Frage, inwiefern die
leibliche Aufnahme Marias in den Himmel in der ausdrücklich geoffenbarten
Würde und Stellung der Gottesmutter eingeschlossen sei. Darauf antwortet
der dritte Teil, die Lösung liege in der ganz einzigen Mitwirkung Marias
mit Christus zum Werke der Erlösung. Diese Mitwirkung wird betrachtet
im Lichte der Tradition, der Lehre der Kirche, der Theologie und
Philosophie und führt zum Schluß, daß Maria, weil Mutter des Erlösers,
zwar wie dieser selbst sterben, aber auch an seinem Sieg über Tod und
Grab Anteil haben mußte durch ihre leibliche Himmelfahrt.

Im großen und ganzen wird man den Ausführungen des Verfassers
zustimmen und ihm für seine Arbeit Dank zollen müssen. Er hat die leibliche
Himmelfahrt Marias im großen Zusammenhang der kirchlichen Lehre
betrachtet und auf Gesichtspunkte hingewiesen, die in neuerer Zeit leider
dann und wann zu wenig betrachtet wurden. Seine Verdienste bleiben
anerkannt, wenn auch auf einige Unvollkommenheiten hingewiesen wird.
Dazu gehört meines Erachtens, daß zu wenig klar gemacht wird, wie die
lehrende Kirche selbst von der eingeschlossenen zur ausdrücklichen
Erkenntnis dieser unserer Wahrheit gelangte, da ja die theologische
Schlußfolgerung als Grund dieser Erkenntnis nicht anerkannt wird. Der
Auktor beruft sich auf den Heiligen Geist als das.in der Kirche lebende
Entwicklungsprinzip der Glaubensüberzeugung von Hirt und Herde. Das
wünschte man etwas näher erklärt zu sehen, damit nicht der Anschein
einer neuen Offenbarung erweckt werde, die der Verfasser ja selbst
ausdrücklich ausschließt. S. 178 f. wird gegen Scheeben der Vorwurf einer
Übertreibung erhoben, m. E. ohne Grund, da Scheeben an der zitierten
Stelle keineswegs Maria eine ihr natürliche Unsterblichkeit zuschreibt.
Die Lehre des Viennense von der menschlichen Seele als Wesensform des
Leibes wird S. 38 nicht als eigentliches Dogma anerkannt, und doch
bezeichnet das Konzil die Leugner dieser Lehre ausdrücklich als Häretiker
(cf. Denz.-Bannw., n. 481), was Leugnung eines Dogmas voraussetzt. S. 15,
Z. 5 v. u. sollten die Worte « eine griechische Insel » ersetzt werden durch :

« eine Stadt auf Cypern ». Die Druckfehler sind nicht gerade selten. Ein
solcher ist wohl der Titel eines Heiligen bei Clemens von Alex, in den
Anmerkungen I, Note 32. Die magere Literaturangabe S. 215 f. wäre
besser weggeblieben.

Sift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Moraltheologie.
J. Klein : Die Caritaslehre des Johannes Duns Skotus, die edelste

Frucht der Liebesweisheit des franziskanischen Geistes. Franziskanische
Studien, Beiheft 11. Münster i. W. (Aschendorff) 1926. (79 S.)

Divus Thomas. 31



482 Literarische Besprechungen

In der Philosophie, besonders in der deutschen, wird als erste
Grundforderung der Ethik der Satz ausgesprochen : Das Gute um seiner selbst
willen. Nicht selten findet man diese Forderung gegen das christliche
Sittlichkeitsideal ausgespielt. Da ist es mit Freuden zu begrüßen, daß-
Pfarrer Klein als eine Frucht seiner langjährigen und eingehenden Duns
Skotus-Studien auch eine systematische Darlegung der Caritaslehre des
großen Franziskaners uns darbietet und mit derselben eine herrliche Apologie
des christlichen Sittlichkeitsideals.

K. bespricht als ersten Punkt Motiv und Objekt der Caritaslehre bei
Skotus. Nach Skotus vermag kein geschaffenes oder ungeschaffenes Sein,
den Intellekt und Willen vollkommen zur Ruhe und Befriedigung zu bringen,
wenn es nicht jene Wesenheit ist, welche das Sein nach seinem Vollbegriffe
und in aller Vollkommenheitsfülle enthält. Diese unendliche
Seinsvollkommenheit oder einzigartige Gottnatur bildet die eigentliche ratio obiectiva,
das Motiv und Objekt des Caritasaktes ; und zwar rein um ihrer selbst
willen lockt sie zur Liebe an in erster Linie (1 f.). In zweiter Linie reizt
zum Lieben der Umstand, daß diese unendliche Güte mich liebt und sich
mir mitteilt. Erst an dritter Stelle kommt in Betracht, daß Gott das
Beseligungsgut für den ihn Liebenden ist. Aber dieses Motiv begründet
nicht eigentlich den Akt, sondern folgt eher aus ihm, höchstens begleitet:
es ihn. Diejenigen, welche sagen, als Beseligungsobjekt diene Gott der
Caritas zum Objekt, reden nach Skotus nur im uneigentlichen Sinne. Für
die Caritas als vollkommenste Tugend muß Gott das Formalobjekt sein, und
zwar unter dem denkbar vollkommensten Begriff, also nicht in seiner
Beziehung zu uns. Diese Wertung der Motive durch Skotus zeigt, wie seine
Caritaslehre in besonderer Weise den Vorwurf widerlegt, das Christentum
setze anstelle der selbstlosen Sittlichkeit einen egoistischenEudämonismus.

Der zweite Punkt behandelt die Akte der Caritas. Bezüglich der
erworbenen selbstlosen Gottesliebe nimmt Skotus mit dem hl. Thomas
an, der Mensch, wenigstens vor der Sünde, vermag mit natürlichen Kräften
Gott mehr als sein Ich zu lieben. Den Beweis hiefür stützt Skotus auf
andere Gründe als Thomas. Die Vernunft lehrt, sagt Skotus, daß es ein
Wesen gibt, das zuhöchst und schlechthin zu lieben ist. Denn weil es

unter den Akten und unter den Objekten eine Ordnung und deshalb einen
allerhöchsten Akt und ein allerhöchstes Objekt gibt, deshalb gibt es auch
zum Allerhöchst- und Unendlich-Guten eine allerhöchste Liebe. Die
Begründung liegt demnach hier wie bei einem zweiten Beweis aus Aristoteles
auf der Idee des Unendlich-Sittlich-Guten. Sie ist frei von allen
egoistischnaturalistischen Anklängen (20). Erst recht kann der durch die
Caritasübernatürlich erhobene Wille Gott über alles lieben. Der Akt des Caritashabitus

ist nicht ein Begehren des Guten als Vorteil für das liebende Ich,
sondern besteht in einem Hinzielen auf das Objekt selbst allein, und zwar
auch dann, wenn, unmöglicherweise, von dem Objekte jede Vorteilhaftigkeit
für den, der es liebt, ausgeschieden würde. Die Caritas ist also die Tugend
der uneigennützigen Liebe, der selbstlosen objektiven Würdigung, der
durch keine Ich-Interessen beeinflußten Wertung der Objekte selber allein.
Sie will, daß Gott sei, wie er ist in seiner unendlichen Sittlichkeitsgüte



Literarische Besprechungen 483

sie liebt ihn um seiner selbst willen allein und erreicht ihn ; sie hat
Wohlgefallen am Sein Gottes usw. (21.)

Bezüglich des Seligkeitsaktes sagt Skotus : Die Wonne gehört als
passio nicht zur Essenz der Seligkeit. Das Wesen der Seligkeit besteht in.

jenem Willensakte, der den Willen mit dem Schlechthin-Besten schlechthin
und endgültig verbindet, während Thomas bekanntlich das Wesen in den
Intellektakt der Gottschauung verlegte und die Wonne oder das Ruhen
des Willens in Gott als letztes Seligkeitsmoment annimmt. Bei Skotus
steht zwischen der Gottschauung und dem Wonnegefühl als Wichtigstes
der selige Akt der vollkommenen Liebe (22 f.).

Ein Sehnsuchtsakt kann mit der Caritas nur dann verbunden sein,

wenn ein Gut für einen anderen ersehnt wird. Geschieht es für sich, so

ist es ein Akt der Hoffnung. Der Sehnsuchtsakt der Ich-Vollendung ist
ein Akt begehrlicher Liebe, kein Caritasakt (26). Ebenso ist es mit dem
Begehren. Ein Akt des Begehrens kann in das Gebiet der Caritas gehören,
wenn man nichts anderes als gerade die selbstlose Gottesliebe begehrt,
und zwar wieder aus keinem anderen Motive, als um das Unendlich-Gute
in gerechtester, Gottes würdiger Weise lieben zu können (31). Auch für
den Nächsten kann ich in diesem Sinn etwas begehren, nicht für ihn,
sondern damit Gott die gebührende Ehre werde. Indem ich will, daß von
ihm das Unendlich-Gute geliebt werde, will ich für ihn das schlechthin
Gute, das Sittlich-Rechte. So gründet Skotus die Nächstenliebe auf die
Idee der reinsten, uneigennützigen Sittlichkeit (35). Beim Feind darf
man den Feindschaftshabitus, das Gegenteil des Sittlich-Guten, nicht
lieben, wohl aber muß ich wollen, daß er mit uns zusammen Gott liebe
als Sittlichkeitsgut, d. h. um Gottes selbst willen und auch als Gut für sein
eigenes Ich (41). So will die Caritas auch für sich selbst das Sittlich-Rechte
um des Sittlich-Rechten selber willen (47).

Diesen Akt der selbstlosen Gottesliebe muß ich als das allernächste
Mittel, das Unendlich-Gute recht zu würdigen, allererst im eigenen Ich zu
erhalten suchen. Darum brauche ich nicht einen Heiligeren mehr zu lieben
als das eigene, zwar weniger heilige, aber doch das Unendlich-Sittlich-Gute
in sich tragende Ich. Es wird eben bei der Selbstliebe kein Urteil über den
Wert des anderen gefällt, sondern nur das eigene Ich mit seinem Liebesakte
wird als das am unmittelbarsten und nächsten sich darbietende Mittel
hingeordnet auf Gott als Objekt und Schlußziel (48). Auf diese Art ist auch die
Selbstliebe begründet, rein durch das Dasein des Unendlich-Sittlich-Guten.

Während nach dem Gesagten die Selbstliebe intensiver ist als die
Nächstenliebe, muß die Gottesliebe nicht bloß extensiv größer sein als die
Selbstliebe, d. h. man muß Gott nicht bloß über alles lieben, sondern die
Gottesliebe muß auch intensiv größer sein, d. h. man muß für Gott das
Wohlsein auch mit größerem Affekte wollen als für irgend etwas anderes (54).
Die Unterscheidung zwischen intensiv stärkerer und intensiv glühenderer
Liebe läßt Skotus gleichfalls nicht gelten, weil letztere nicht geistige Liebe
sei, sondern Sinnlichkeit (56). Weil die niederen Kräfte öfter die höheren
behindern, gibt Skotus zu, daß das Gebot der Gottesliebe nicht immer
nach all den verlangten Umständen erfüllt werden kann (58).



484 Literarische Besprechungen

Im dritten Punkt weist K. auf die Identifizierung der Caritas mit
der habituellen Gnade durch Skotus hin und auf die weitere der Caritas
mit dem Donum sapientiae. Im vierten Punkt ist die Caritas als Verdienstprinzip

behandelt. Hier wird Skotus vor allem gegen den Vorwurf der
Werkheiligkeit und Veräußerlichung der Sittlichkeit verteidigt. Die Wurzel
jeglicher Verdienstlichkeit liegt in der Erregbarkeit des Willens für das
Rechte. Das Urobjekt, das dem Verdienstakte zur ersten Grundlage dient,
ist nur Gott selbst, und zwar nur in der Weise, daß man für Gott seine
Existenz, sein Wohlsein, kurz seine Sittlichkeitstotalität will. Das reine,
primär verdienstliche Wirken besteht in einer blanken Liebe zum Unendlich-
Sittlich-Guten ohne eigennützig-kreatürliche Tendenzen (62). Nach Skotus
gehören fünf Erfordernisse zum Verdienst : 1. der freie Wille als objektiv
wertendes Gerechtigkeitsgefühl ; 2. die dieses übernatürlich vervollkommnende

Caritas oder Gnade ; 3. als Objekt die gesamte Trinität, für welche
man deren unendlich-sittliche Güte um ihrer selbst willen will ; 4. von seifen
Gottes eine spezielle .Annahme und HinOrdnung des Verdienstaktes auf
das ewige Gut ; 5. der status viatoris, der Zustand als Erdenwaller (63).
Durch die von Skotus angenommene Spezialakzeptation — im Unterschied
zur ersten Annahme, die in dem Wollen und Billigen alles Denkbaren
besteht, und zur zweiten Annahme, die sich auf alles erstreckt, was je
verwirklicht wird — wird ein Vernunftwesen auf seine ewige, sittlich-selige
Vollendung hingeordnet. Von Akzeptionen spricht man, weil der Wille
Gottes bei seinem Wirken stets schlechthinige, nur von innen her, durch
die Essenz orientierte und motivierte Initiative bleibt und nie, auch durch
die Caritas nicht, von außen determiniert wird, sondern weil er akzeptiert,
d. h. sich immer selber bestimmt, wie er will. Die Akzeptionen entbehren
nicht der Vernunftbegründung. Weil Gott sein Wesen als das Unendlich-
Sittlich-Gute liebt und deshalb auch alles, was fähig ist, ihn zu lieben und
hinneigt zu dieser Liebe, deshalb liebt Gott, da ja der Caritashabitus den
Willen zur Liebe Gottes hinzieht, den Träger der Caritas und akzeptiert
seine Akte der Gottesliebe (63 ff.). Als Quelle des Verdienstes hat der
Caritashabitus zuerst eine Beziehung zur rechten Vernunft, sodann eine
besondere Beziehung zum göttlichen Willen, der ihn akzeptiert.

Um bei der Caritas als Freundschaft der Seele mit Gott den Gedanken
der Nützlichkeits- und Lustfreundschäft auszuschließen, will sie Skotus
als Über-Freundschaft bezeichnet wissen (67).

Die Studie schließt mit dem Hinweis, wie die Caritaslehre der Heiligen
(Theresia vom Kinde Jesu, Ignatius von Loyola, Gertrud d. Große,
Katharina von Siena, Augustin, Bernhard, Thomas, Bonaventura usw.) von
Skotus systematisch als das katholische Ideal der theozentrisch-uneigen-
nützigen Sittlichkeit durchgeführt ist. —•

Durch diese positive Darstellung der Caritaslehre des großen Franziskaners

hat K.sich großen Dank verdient. Denn im Hinblick auf die moderne
Ethik, die gegenüber dem angeblichen sittlich minderwertigen Eudämonis-
mus der christlichen Offenbarungsmoral so gern die uneigennützige Sittlichkeit

betont, ist es wertvoll, daß schon in der mittelalterlichen Theologie
die Caritaslehre systematisch unter diesem Gesichtspunkt durchgeführt ist



Literarische Besprechungen 485

K. hat, wie es nahelag, mit den Gedanken und Ausführungen des Skotus
den Hinweis auf den hl. Thomas verbunden. Bei aller Begeisterung,
die das vieljährige Studium des Skotus für den großen Franziskaner bei
K. erweckt hat, will K. dem hl. Thomas gerecht werden. Nach K. können
in der Caritaslehre auch bei Thomas Stellen im Sinne selbstloser Liebe
gedeutet werden, so wenn der Aquinate zur Caritas die Geistesfreude über
das Göttlich-Gute zähle, wenn er lehre, die Caritas ziele auf das Endziel
hin gerade unter dem Begriffe des Endzieles, die Selbstliebe sei begründet
wegen der durch die Caritas begründeten Hinordnung auf Gott, ebenso die
Nächstenliebe (9 f.). Vor allem findet K. drei Gedanken in ähnlicher Weise
wie bei Skotus vom hl. Thomas ausgesprochen, nämlich : das eigentliche
eine Hauptmotiv der Caritas sei die Gottesgüte, die sittliche Vollkommenheit
Gottes ; ferner : die Geistesfreude über das Göttlich-Gute in seinem flanken
Für-sich-sein sei besser als jene Freude, die wir haben, weil wir an dieser
Güte teilhaben ; schließlich : höher als die begehrliche, Liebe nach dem
Gottesgenuß sei die Freundschaftsliebe (11 f., vgl. 29). Unter diesem höheren

Gesichtspunkt der uneigennützigen Sittlichkeit und selbstlosesten,
vollkommensten Gottesliebe sei, so meint K., die Caritaslehre von Skotus
dargestellt, der hl. Thomas dagegen habe sie in der Mitteilung des Seligkeitsgutes

verankert, und so sei sie offenbar von einer egoistischen Färbung
durchtränkt (8). Durch die starke Betonung der Verbundenheit von Gott
und Geschöpf bei Thomas bekomme die Begründung einer selbstlosen Liebe
zu Gott einen stark egoistischen Einschlag ; es bleibe wegen der großen
Wesensverwandtschaft, wegen der Einheit der Interessen und des Bewußtseins

der Abhängigkeit alles auf einem egoistischen, fast naturalistischen
Niveau, wenigstens solange die Essenz nicht geschaut wird (14 f.). Weil
bei Thomas auch die Freundschaft der Seele, mit Gott auf der Gewährung
des Sittlichkeitsgutes fuße, sei seine eigene Forderung nicht folgerichtig
durchgeführt (30 f.).

P'ür diese Wertung der Caritaslehre des hl. Thomas wird K. wohl
nicht allgemeine Zustimmung erwarten können. Es ist kein Zweifel, daß
die Betrachtungsweise des hl. Thomas von der des Skotus sich
unterscheidet. Die Lehre des Skotus ist abstrakt, theoretisch ; Thomas geht
von den konkreten Tatsachen der übernatürlichen Ordnung aus. Die
Verbundenheit von Gott und Mensch, aus deren starken Betonung nach
K. der egoistische Einschlag bei Thomas folgt, ist nach der Offenbarung
in der natürlichen wie übernatürlichen Ordnung tatsächlich gegeben. Die
Betonung des Seligkeitsgutes wäre eine Beeinträchtigung der Caritas nur
dann, wenn die Seligkeit des Menschen als letztes Ziel ohne Gott gesucht
würde. Nach Thomas strebt der Mensch in der Caritas in diesem Gut Gott
selber als Endziel an, und zwar weil es so der Wille des absolut höchsten
Gutes ist und weil er nur so dem allseitigen Willen Gottes entsprechen
kann. Der Gedankengang des hl. Thomas bleibt vor jedem in's
Naturalistische grenzenden Beigeschmack schon dadurch frei, daß nach ihm die
eingegossene Tugend der Caritas mit der Gnade der Rechtfertigung nicht
identisch ist, weder begrifflich noch real, sondern diese übernatürliche
Erhöhung des Menschen schon zu ihrer Voraussetzung hat. Durch diese



486 Literarische Besprechungen

gottgewirkte Gotteskindschaft, Gottesfreundschaft und Anteilnahme des

Menschen an der göttlichen Natur ist für die Caritas letztlich immer und

nur Gott ausschlaggebend, auch dort, wo noch viele Akte der
unvollkommenen oder begehrlichen Liebe gesetzt werden. Die Möglichkeit solcher

Akte des Begehrens neben der Caritas kann nicht bestritten werden,
selbst für den möglichst vollkommenen Zustand der Liebe nicht, falls man
nicht des Irrtums des Molinos bezw. des frommen Fénélon sich schuldig
machen will. Skotus Ist diesem doppelten Irrtum entgangen, einesteils,

indem er lehrt, daß der Mensch nur in Gott seine Seligkeit sucht und

begehrt, andererseits, indem er, obwohl das Ersehnen der Seligkeit nach ihm

der Tugend der Hoffnung zuzuteilen ist, beim Beweggrund der Caritas

Gott als Seligkeitsgut, wenn auch erst an letzter Stelle und nicht im Vollsinn,

aufzählt und selbstverständlich auch als Objekt unserer Beseligung,
wie K. mit Recht hervorhebt (68 und 6). Da Gott selber in der von ihm

begründeten und von uns im Glauben erkannten Heilsordnung unser

Seligkeitsgut sein will, braucht die Caritas von dieser göttlichen
Vollkommenheit nicht abzusehen, ja sie kann dies nicht einmal. Nach dem

hl. Thomas können zwar verschiedene Arten von Freundschaft angenommen
werden, die amicitia utilis, delectabilis, honesti wegen des Zieles ; die der

Blutsverwandten, Mitbürger usw. wegen der Verschiedenheit der

Verbindung, auf der die Freundschaft fußt. Durch keine dieser Arten aber

kann die Caritas in mehrere species gespalten werden. Sie hat nämlich

nur ein einziges Ziel, nämlich die göttliche Güte ; sie gründet nur auf der

einzigen Verbindung mit der beatitudo aeterna. Deshalb ist die Caritas

una virtus, nicht in mehrere Arten gegliedert. In ihr ist Gott und der

Nächste nicht ex aequo Objekt, sondern Gott ist ihr obiectum principale,
der Nebenmensch wird ex caritate geliebt Gottes wegen. In der Caritas

wird Gott geliebt wegen seiner selbst ; deshalb ist die Caritas grundsätzlich
auf den einzigen Grund der Liebe hingerichtet, nämlich auf die göttliche
Güte nach dem Wort des Psalmes 105, 1 : Confitemini Domino, quoniam
bonus. Die anderen Gründe, die zur Liebe führen oder eine Liebespflicht

begründen, sind nur sekundär und erst Folge aus jenem ersten Grund.

So der hl. Thomas S. th. II-II q. 23 a. 5. Damit ist durch ihn, auch wenn
die Freundschaft zwischen Gott und der Seele auf der Gewährung des

Seligkeitsgutes fußt, doch kein egoistisches Moment in die Caritas
hineingetragen, sondern ganz grundsätzlich von der Caritas die Lust- und

Nützlichkeitsfreundschaft ausgeschlossen. Die Caritas als Verbindung der

beatitudo aeterna mit dem Menschen hat ganz und gar in Gott wie ihren

Ursprung so auch ihr Ziel. Der Gedankengang des Skotus mag vielleicht
beim ersten Blick, namentlich auf rein philosophisch eingestellte Vertreter
der selbstlosen Sittlichkeit, einen unmittelbaren oder tieferen Eindruck
machen als die ganz nach den Tatsachen des göttlichen Heilswerkes

formulierte und zutiefst nur vom Glaubensstandpunkt aus verständliche

Lehre des Aquinaten. Als weniger hoch und folgerichtig kann die Theorie

des hl. Thomas Skotus gegenüber nach dem Gesagten sicherlich nicht
bezeichnet werden.

Dillingen (Donau). Prof. Dr. Georg Lorenz Bauer.


	Literarische Besprechungen

