Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus
Autor: Vollmer, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762671

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die gottliche
Mitwirkung bei Aegidius Romanus.

Von Dr. P. Placidus VOLLMER O, Er. S, Aug.,
Miinnerstadt (Bayern),

I
Eigentidtigkeit der Kreaturen,

Schopfung und Erhaltung sind die grundlegenden groBen Gedanken,
welche den philosophischen Geist der Scholastiker mit Notwendigkeit
zum Problem der gottlichen Mitwirkung dringten. So begreifen wir,
warum Aegidius eigentlich die schwierige Frage mehr darin sieht, ob
die Kreaturen iiberhaupt etwas wirken als darin, ob Gott mitwirkt.
Die Universalitit der gottlichen Ursichlichkeit ist ihm so innerlich
evident, daB er die Notwendigkeit einer eigenen Behandlung des
Konkursus nicht empfindet ; trotzdem aber ist, wie sich spiter zeigen
wird, die Lehre von der gotthchen Mitwirkung ebenfalls klar bei ihm
ausgesprochen.

Wie Thomas von Aquin !, wendet sich der Doktor. fundatissimus
hauptsidchlich gegen drei Richtungen, welche die Tatigkeit der
Kreaturen bestreiten oder wenigstens verstiimmeln : Gegen den Okka-
sionalismus arabischer Theologen ?, die spiritualistische Theorie
Avencebrols 3 und endlich gegen den « dator formarum » des Avicenna.

 Erstere kamen zu ihren sonderbaren Aufstellungen, so erklart
Acgidius 4, weil sie glaubten, jede Tatigkeit der Geschopfe sei notwendig
ein Erschaffen, da doch immer etwas bewirkt werde, was vorher nicht sei.
Nach der Anschauung diesér Denker ist es also nicht das Feuer, das
verbrennt, nicht das Wasser, das befeuchtet, sondern alles wirkt Gott.

1 De pot. q. 3 a. 7; C. G. 1II 69.
2 Die Kenntnis von dieser Richtung erhielt Aegidius, wie er selbst sagt,
durch Averroes. Vgl. Boer, Geschichte der Philosophie im Islam.
8 Vgl. hierzu Bdumker, Avencebrolis (Ibn Gebirol) fons vitae. Beitrige
zur Geschichte der Philosophie des Mlttelalters Bd I 2 )
" 42, Sent.d. 1p.14q.09.



Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 453

Eine solche Position ist unhaltbar. Die Leugnung der «actiones
propriae » bedeutet auch die Negation der eigentlimlichen Wesenheit ;
denn von diesen gehen Krifte aus, welche naturgemaf eine Tatigkeit
verursachen. Wer aber die Titigkeit leugnet, leugnet auch die ver-
ursachenden Krifte und folgerichtig auch die Substanzen. Es ist also
geradezu unsinnig, die Eigentitigkeit der Geschopfe zu bestreiten.
Haltlos ist auch die Grundlage ihrer Behauptungen. Eingehend setzt
sich hier Aegidius auscinander mit dem falschen Schopfungsbegriff der
Gegner. Wir fithlen noch deutlich in den breiten Ausfithrungen den
Nachhall des heftigen Kampfes uim die aristotelische Materie- und
Formenlehre, wo man gerade die «creatio ex nihilo » fiir die Tatigkeit
des Geschopfes als notwendige Konsequenz dieser Theorie hinstellte. 2
Die von ihm selbst, namentlich in den «Quaest. disput.» gemachten
Einwinde * haben zum grofen Teil als Kerngedanken das Materic-
und Formproblem. Erschaffen heiB3t eben nicht, so entgegnet Aegidius,
etwas in einem Substrat bewirken, wovon vorher nichts da war —
in diesem Falle wire uns auch eine FuBlbewegung nicht moglich, sie
wire gleichfalls eine Schépfung —, sondern Schaffen bedeutet eine
Wirkung setzen ohne Praesuppositum. * Die Form wird nicht fiir sich
«per se», sondern in einem andern Etwas, ndmlich unter Voraus-
setzung der Materie ; das ist aber keine «creatio ex nihilo». Das
«agens secundum » setzt eben die Wirkung des «agens primum » voraus,
das Substrat, an dem es sich betitigt ; andernfalls wire es iiberhaupt
erste Ursache. Demnach bewirkt es nicht die Form als solche, sondern
die Form in der Materie, nicht die Bewegung an sich, sondern im
beweglichen Ding, nicht dic Warme allein als solche, sondern im warmen
Gegenstande. 5 -~ . R '

Avencebrols Anschauung ist ebenfalls nicht haltbar. Nach ihm
ist das Wirken der Kérpersubstanzen zuriickzufithren auf eine sie

L q. d. 4.

2 « Propter hanc autem eandem-difficultatem plures moderni doctores anxie-
tatem animi patientes, quomodo incipiat esse forma in materia, si nihil de forma
ante erat in ipsa et tamen non fiat aliquid ex nihilo. ....» 2.Sent.d. 1 p.1 q. 7.—
Vgl. Ehvle, Der Augustinismus und der Aristotelismus in der Scholastik gegen
Ende des XIII. Jahrh. Archiv V. S. 620 f. (Kilwardby); Chartul. I 634 (Peckham):

32 Sent.l.q.9e.ad 1,ad 2,ad 5;q.d. 4ad 2, ad 3, ad 4, ad 5, ad 6.

4 2 Sent. d. 1 p.1q. 0. :

5 .... «Sed se agens creatum vel agens secundum non facit formam per
se, sed formam in‘materia, nec motum per se, sed motum in mobili, nec calorem
per se, sed calorem in calido; secundum hunc modum semper talibus actionibus
substernitur aliquid alind ....» q. d. 4.



454 Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

durchwaltende geistige Kraft. Er begriindet dies aus der quantitativen
Beschaffenheit der Korper, welche Tiatigkeit und Bewegung hemme.
Als zweiten Grund fithrt er an den weitesten Abstand der materialen
Substrate von Gott, dem ersten durchaus titigen Wesen, was eine
Anteilnahme an dessen Aktivitit unmoglich macht ; nichts von der
dem «primum agens» entstromenden Kraft kann wegen der groBen
Entfernung die Korpersubstanz erreichen.! Auch diese Auffassung
lauft schlieBlich auf eine Leugnung der Sinneserkenntnis hinaus. Nach
unserer Sinneswahrnehmung spendet das Feuer die Wiarme und das
Wasser die Kiihle. Es liegt deshalb wohl auch nicht in der Absicht
Avencebrols, die Unméglichkeit kreatiirlichen Wirkens darzutun. Seine
Einwinde suchen vielmehr die Losung der Schwierigkeiten, die im
Werdeproblem liegen 2 ; in Wirklichkeit beweisen seine Einwande auch
nichts. Die Quantitit macht zwar eine auf das agens selbst gerichtete
Reflextitigkeit unmoglich, nicht aber die Einwirkung auf andere
Korper. 3 Die Distanz von Gott ist nicht so grol, da dadurch von
der Korpersubstanz jede Aktualitit ausgeschlossen wiirde. Die Korper
besitzen vielmehr ihre Formen und daher auch Aktualitit und Aktions-
moglichkeit. Nur die Materie ist reine Potenz, sie hat auch den gréten
Abstand von Gott. Ihr ist deshalb auch jede Tatigkeit abzusprechen. #

Der dritte Irrtum ist die Theorie Avicennas. Dieser leugnet zwar
nicht die Tatigkeit der Korpersubstanzen iiberhaupt, sondern die
Moglichkeit, substanziale Formen hervorzubringen. Die aktive Kraft
der Korper sei eine akzidentelle Modifikation der Substanz und koénae
keine Wirkung setzen iiber ihre eigene Spezies hinaus. Demgegeniiber
ist zu sagen, daB3 die Tatigkeit sich vollzieht in Kraft der substanzialen
Formen. DaB aber ein Wesen als Instrument eines anderen Prinzips
itber die eigene Spezies hinaus eine Wirkung verursacht, ist kein
Widerspruch ; unmittelbares Produkt ist ja auch hier nicht die sub-
stanziale Form, sondern die akzidentelle Verdanderung. 5

1 « Voluit enim Avicebron quod ista corporalia nihil efficerent, sed omnes
actiones eorum faciebat aliqua .vis spiritualis existens in eis. ....» Weitere
Ausfithrung der Gedanken des arabischen Philosophen in q. d. 4 corp.

2 «Sed haec positio negat sensum, quia ad sensum apparet, quod ignis
comburit et aqua infrigidat. Avicebron ergo non probat corpora non agere, sed
petit sibi illas difficultates solvi, quomodo quantitas corporum et distantia eorum
a primo principio non omnino prohibent actiones eorum». q. d. L c.

3 «.... Quantitas itaque prohibet actionem rei in se ipsam, sed non prohibet
actionem in essentiam aliam. ....» «Ut probat Proclus, nullum corporeum et
nullum quantum est ad se conversivum». q. d. L. c.

i g, d. L e, 5 ibidem.



Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 455

IT.

Der « Concursus Divinus ».

Der tiefste Grund der gottlichen Mitwirkung ist die Kontingenz
und Relativitat des Geschaffenen. Die Welterhaltung riickt Gott und
Kreatur trotz des unendlichen Abstandes in die innerste und innigste
Nihe. Der Schopfer ist durch seine erhaltende Tétigkeit dem Geschopf
niher und innerlicher zugegen als dieses sich selbst. Nicht nur das
Entstehen des Geschépfes (fieri rei), auch die Fortexistenz (esse rei)
wird am wirksamsten von Gott beeinfluBt. !

Diese innere Verbundenheit und Abh#ingigkeit hat ihre volle
Geltung fiir das Wirken des geschopflichen Wesens ; denn die actio
ist ebenfalls ein Wirkliches, ein positives Etwas, eine Setzung von
Sein und muBl daher auch ganz und gar vom concursus divinus bedingt
sein. Gott ist es, der unmittelbar Wesenheit und Dasein und auch
die Tatigkeit als innerlich wirkender Faktor verursacht und erhilt. 2

Die stindige Wiederholung der Trilogie : Schopfung, Erhaltung,
Mitwirkung, die kausale Zuriickfithrung der letzteren auf erstere
Momente des gottlichen Wirkens, die metaphysische Begriindung des
concursus aus der schopferischen und erhaltenden Tétigkeit, mag wohl
ein Grund sein, warum man in gewissen scholastischen Kreisen die
gottliche Mitwirkung lediglich in Schépfuhg und Erhaltung bestehen
lieB. 3 Gerade die starke Betonung des Gedankens allseitiger Kontingenz
des Geschaffenen beim Aquinaten, wonach die Kreatur nicht bloB in
ihrem Fortbestande, sondern auch in Betatigung ihrer Krifte, deren
Bewegungen und Wirkungen, soweit sie etwas Reales sind, restlos von

1 «Hoc enim modo dicitur esse Deus intimior rei quam ipsa res sibi, quia
per se et potissime conservat rem in esse. Nam esse extrinsece magis faciunt
ad fieri rei, intrinsece autem magis ad esse, et quia Deus magis facit ad esse rei
quam ipsa res, dicitur Deus esse intimior rei quam ipsa res sibi. Et quod dictum
est de Deo respectu esse rei, verum est de Deo respectu actionis rei; nam ipsam
actionem rei magis Deus causat et in esse conservat quam res ipsa agens
actionem illam ; nam ad momentum nec res nec sua actio posset subsistere nisi
Deus esset in ea.» 2. Sent. d. 1 p. 1 q. 9.

2 «Quaelibet ergo actio causata a secundis agentibus est a Deo mediate,
quia quod secunda agentia agant, hoc habent a Deo, et etiam a Deo immediate,
quia in qualibet re est Deus intimus causans et conservans et producens tam
essentiam rei quam eius esse et etiam eius actionem. ....» 2. Sent. 1. c.

8 Vgl. die Stufler-Kontroverse in Zeitschrift f. Kath. Theol.: 1922, 1923,
1924, 1925, 1926, 1927 ; dazu « Divus Thomas » : 1923, 1924, 1025.



456 Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

Gott abhingen, muB an dieser Interpretation Zweifel erregen. P. Stufler
meint zwar, daB der kausale Einflul Gottes ebensogut gewahrt werde,
«wenn er die Naturdinge durch dauernde Impulse zur Téitigkeit
bewegt, als wenn er fiir jede einzelne Titigkeit einen voriibergehenden
Impuls gibt». ! Es mag sein, daB die Erhaltung einer stindig zur
Tétigkeit treibenden Tendenz, die nur durch positive Gegenwirkungen
von ihrem Ziele abgehalten wird, ontologisch dieselbe Abhingigkeit
besagt wie die voriibergehende Aktuierung einer an sich trigen
beziehungslosen Potenz, aber der durchgreifende, beherrschende Einflu
Gottes, wie ihn die volle Konkurslehre darstellt, wird mit dieser
Theorie nicht gewahrt. Mitwirkung ist mehr als Praemotio physica,
nicht bloB ein dulerer Antrieb erfolgt, nicht bloB ein tendenzweckender
Impuls stromt von Gott aus ; die gottliche Kausalitit zieht vielmehr
von Anfang an alles neuwerdende Etwas, alle Realitdt, die auf Grund
der Analyse des Werdeprozesses als neu betrachtet werden mull —
die Aktion des agens, das rein passive Verhalten des Substrates, die
Entstehung des positiven Endeffektes — in den Bereich ihrer unmittel-
baren Allursichlichkeit ; hier liegen die ersten, tiefsten Kraftquellen
aller geschopflichen Tatigkeit ; von hier aus strémt die Energie iiber
in die kreatiirliche Kraft, von hier aus laufen aber auch geheimnis-
volle Verbindungslinien, die unmittelbar jeden Effekt, jede neue Setzung
von Sein verbinden mit dem Urquell alles Seins, dessen Absolutheit
nichts neben sich duldet, das nicht ganz und unmittelbar seiner eigenen
Kausalitit unterworfen ist. Dem absoluten Wesen ist es unmoglich,
lediglich auf Grund von Erschaffung und Erhaltung die Seinssetzung
durch die geschopflichen Ursachen zu beeinflussen, mag es sich auch
bloB um ein relatives Sein handeln. Unmittelbar mufl es vielmehr
allem Werden und Entstehen zugegen sein als schaffende Kraft, um
in Einheit mit dem Geschopf die Wirkung, das neue Positive, zu setzen.
Man muBl wohl zugeben, daBl diese Auffassung tiefer und innerlicher
ist und auch dem absoluten Wesen Gottes und der Kontingenz des
Geschaffenen am meisten entspricht. 2

Es liegt jedoch nicht im Rahmen dieser Darlegung, die Kritik
Stuflers an der jahrhundertelangen Thomasdeutung auf thren Wahrheits-
gehalt zu priifen ; nur soweit es die Darstellung der Lehre des Schiilers

-

1 Zeitschrift f. Kath. Theol. 1927, S. 340.
2 Vgl. Thomas, S. Th. I q. 44 a. 1: « Respondeo dicendum, quod necesse
est dicere omne ens quod quocumque modo est, a Deo esse. »



Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 457

erfordert, soll darauf eingegangen werden. Die Gedanken des Aegidius,
seine Beweise, ja selbst seine Ausdriicke und Gleichnisse zeigen eine
groBe Ahnlichkeit mit den Darlegungen des Meisters. Auf Grund der
vorliegenden Texte 1aBt sich aber wohl behaupten, dafl die Stufler’sche
Interpretation des hl. Thomas auf Aegidius nicht anwendbar ist.

Nach dem Doctor fundatissimus ist Gott unmittelbar tatig bei
jedem Werk der Natur. Die Tatsache ist ihm so gewill, daB er nicht
die Frage stellt, ob Gott mitwirkt, sondern ob die Geschopfe mitwirken ! ;
er geht vom Gottesbegriff aus und sieht die groBte Schwierigkeit darin,
wie neben dieser absoluten Kausalitit tiberhaupt ein geschopfliches
Wirken bestehen konne. Wie Gott viele Dinge erhilt durch zweite
Ursachen und dennoch unmittelbar jeder Wesenheit zugegen ist mit
seiner erhaltenden Tatigkeit, so wirkt er auch viel durch sekundire
Agenzien und doch alles wieder unmittelbar durch sich selbst. 2 Gott
ist unmittelbar aktuale Ursache jedweder Natur, jeder Bewegung,
jeder Tatigkeit ; denn all das wirkt er selbst unmittelbar und aktuell. 3

Ausdriicklich bekdampft er den Deismus der lateinischen Aver-
roisten. ¢ Die Anschauung jener, die sich da als Aristoteliker ausgeben,
ist falsch; es darf nicht ganz allgemein behauptet werden, alles
Materielle sei der unmittelbaren Kausalitit immaterieller Wesen ent-
zogen ; Gott beeinflufit das Werden und Vergehen: der materialen Welt
nicht bloB durch Mittelursachen. ®

Aegidius bemiiht sich, in das Problem tiefer einzudringen durch
Klarlegung der einzelnen Momente des gottlichen Mitwirkens. Seine
Darlegung hat groBe Ahnlichkeit mit den thomistischen Formulie-
rungen. ¢ In dreifacher Weise beeinflut Gott die Wirksamkeit der
zweiten Ursache :

Einmal gibt er ihr die Kraft zur Titigkeit, von ihm ist ja das

1« Quaeritur, utrum alia agentia cooperentur Deo in aliis operibus vel nihil
faciant, sed totum faciat Deus.» 2. Sent. 1. c.; dhnlich q. d. 4. Vergl. oben.

2 « Videlicet quod Deus agat immediate in omni opere naturae, propter
quod sciendum, quod sicut Deus se habet in conservando, sic suo modo se habet
in agendo. Videmus enim quod Deus multa conservat per secundas causas et
tamen quodlibet immediate conservat per se ipsum, ita multa agit per secundas
causas et tamen quodlibet immediate agit per se ipsum». q. d. 4.

* 1 e :
4 Prop. damn. 5, 21. Vgl. Mandonnet, Siger von Brabant ; Siger, Tractatus
de necessitate et contingentia causarum — Manser sieht die letzte Quelle der

Sigerischen Irrtiimer im Neuplatonismus. Vgl. « Divus Thomas» 1924, S. 413.
5 2. Sent. 1. c.
6 Thomas, De pot. q. 3 a. 4; C. G. III 67.



458 Die gbttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

Ding nach seiner ganzen Totalitit; auch die wirkende Energie und
das Wirken selbst ist demnach durch ihn verursacht (Erschaffung
und Erhaltung).

Dann ist die Tatigkeit der ersten Ursache das Fundament, die
tragende Stiitze, fiir alles geschopfliche Wirken, insofern eben alles
Sein in erster Linie von Gott kommt. Gott ist fiir alles Sein, auch
wenn es nur ein relatives ist, vorhergehende innerste, tragende
Kausalitit.

Endlich wird die sekundire Ursache auch von Gott geleitet
wihrend des ganzen Werde-Prozesses ; wie das Instrument von der
Hand des Kiinstlers, so wird das Geschopf beherrscht und gefiihrt
von Gottes machtvoller Tatigkeit. !

Deutlich spricht sich Aegidius aus iiber die Trilogie des gottlichen
Mitwirkens : Erhaltung des Seins, Applikation der Kraft, mittelbare
Mitwirkung zum «actus secundus», in seinem Kommentar zum
zweiten Buch der Sentenzen : Gott gibt den kreatiirlichen Prinzipien
die Kraft zum Wirken und durch ihn werden jene ihren Effekten
appliziert ; jeder Tdtigkeit ist er zugegen als deren bewirkende Ursache
und erhaltende Kraft. ®

1.« Dubitaret forte aliquis, quomodo causa prima adiuvet operationem
causae secundae nec det ei quod agat. Dicendum, quod hoc possumus triplici
via ostendere. .... Primam viam tangit Proclus in Commento LI. propositionis
suae, ubi vult quod causa secunda habet a prima causa quod sit, quia habet ab
ipsa substantiam suam. Ergo consequens est quod habeat ab ea potentiam ope-
randi sive virtutem operativam. Potest ergo sic argui: haec tria se habent per
ordinem, videlicet substantia, virtus et operatio, et substantia progreditur in
opus mediante virtute. A quo ergo quis habet substantiam et virtutem, ab eo
habet quod operetur. Sed causa secunda a causa prima habet substantiam et
virtutem, ergo ab ea habet quod operetur.

Secunda via sumitur ex eo, quod operatio causae primae est fulcimentum
et fundamentum operationis causae secundae; nam causa secunda non potest
attingere rem, nisi prius attingat eam causa prima, ut tripliciter per praecedentia
declaratum est. Non ergo operatio causae secundae recipietur in re, nisi subter
eam prosternatur operatio causae primae, quasi fundamentum et fulcimentum
eius, sed hoc faciendo causa prima adiuvat causam secundam et dat ei quod agat.

Tertia via sumitur ex eo, quod causa prima regulat et dirigit operationem
causae secundae. Imaginabimur enim quod causa secunda sit instrumentum
et organum causae primae. Sicut ergo organum habet quod agat, ab artifice et
iuvatur in agendo per virtutem artificis, et regulatur et dirigitur per ipsum qui
habet artem, sic causa secunda quasi instrumentum et organum causae primae
regulatur et dirigitur per ipsam et habet, quod agat ab ea et iuvatur per eam
in actione sua.» Comm. in lib. d. causis prop. 1 4.

2 «Nam Deus dat virtutem secundis agentibus et virtute eius applicantur
secunda agentia ad suos effectus. Est et in qualibet actione causans eam et con-
servans eam in esse.» 2. Sent. d. 1 p. I g. 9.



Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 459

Klarer noch ist er an einer anderen Stelle desselben Werkes -

1. Schon das geschopfliche Agens selbst ist ganz und gar von Gott
abhingig und wiirde in das Nichts zuriicksinken ohne Gottes sténdige,
wirkende Gegenwart ; vielmehr ist deshalb die erhaltende Tatigket
des Schopfers notwendig gefordert fiir das noch mehr bedingte Wirken
der Kreatur.

2. Wie das Feuer nicht titig ist ohne den EinfluB des Himmels
und das Instrument keine Wirkung setzt ohne den Antrieb des
Kiinstlers, so kann noch weniger das Geschopf eine Titigkeit aus-
iitben ohne Gottes bewegenden Impuls.

3. Gott vollendet endlich auch jeden Effekt kreatiirlicher Ursachen ;
wie er unmittelbar und durch sich, ohne Mittelursachen, den Geschépfen
das Sein gibt und forterhilt, so verleiht und erhilt er auch unmittelbar
selbst alles Sein, das die geschaffenen Prinzipien hervorbringen ; was
die sekundaren Agenzien wirken, wird gleichsam erst befruchtet zur
positiven Realitit von Gottes begleitender Titigkeit.' Jedes Werk der
Geschopfe wirkt also auch unmittelbar Gott, ohne seinen besonderen
EinfluB kommt kein Naturding zu einer Téatigkeit. 2

. Um seine Auffassung gegen Zweifel sicherzustellen, legt Aegidius
in ausfiihrlicher Untersuchung dar, wie er die Ummittelbarkeit des
gottlichen Mitwirkens verstehe. (« Ne laboremus in aequivoco, distin-
guemus de immediato», q. d. IV.)

Ausscheiden muB fiir unseren Zusammenhang das «immediate
essentialiter » ; kein Effekt ist wesenhaft die gottliche Essenz, als

1 « Primo ergo agit Deus in omni actione creaturae ipsam actionem susfen-
tando,; nam si ipsum agens non staret per momentum, nisi Deus sustentaret et
conservaret ipsum, multo magis eius actio non staret per momentum, nisi Deus
sustentaret et conservaret ipsam.

Secundo Deus agit in omni actione creaturae non solum sustentando ipsam
actionem, sed etiam ipsam virtutem creatam et ipsam creaturam ad agendum
movendo. . ... Si ignis dicitur organum caeli, ut dicatur non agere nisi motus
a caelo et nisi innitens actioni caeli, multo magis quaelibet creatura est organum
Dei et non agit nisi mota a Deo et nisi innitens actioni Dei.

Tertio Deus agit in actione cuiuslibet creaturae consumando effectum cuius-
libet creaturae. Nam sicut per se ipsum immediate dat esse cuiuslibet creaturae
et conservat eam in esse, sic multo magis dat esse et conservat in esse effectus
omnium agentium creatorum. Agens ergo divinum sustentat, adiuvat et consumat
vel perficit omnia quae sunt a creaturis, et omnia haec ut referuntur ad Deum,
sunt quaedam incrementa creaturae.» 2. Sent. d. 19 q. 2 a. 6.

? «Ideo omnia secunda agentia dicuntur nihil facere, sive sint illa opera
naturae sive gratiae, sine speciali influxu Dei». Quodl. 6 q. 2.



460 Die gbttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

Begrenzung und Negation derselben, es besteht hier nur das Ver-
haltnis der Teilnahme. !

Zwei Gesichtspunkte kommen hauptsichlich in Betracht, nach
denen alle Unmittelbarkeit niher charakterisiert werden kann : jedes
unmittelbar wirkende Prinzip ist entweder «agens principale et
primum » oder « agens proximum et conjunctum ». Die Unmittelbarkeit,
bestimmt sich also ganz nach dem Ausgangspunkt ; denn « immediate »
ist gleichbedeutend mit «sine medio ». Geht man von den Ursachen aus,
dann muB als unmittelbare Ursache die « causa, principalis et prima »
angesehen werden ; wird die Bestimmung jedoch vorgenommen von der
Wirkung aus, dann ist als unmittelbare Ursache die «causa proxima
et conjuncta » zu betrachten. Der Kbonig, der seine Anweisungen
durch den Staatsmann ausfithren 1iBt, ist unmittelbar titig, insofern
die nun folgenden Geschehnisse des Staatslebens auf seine letzte und
oberste Autoritit zuriickgefilhrt werden miissen ; der Beamte kommt
nur als ausfithrendes Organ in Betracht, seine Unmittelbarkeit ist die
der «causa proxima et conjuncta ». Wirken Schopfer und Geschopf
zusammen, so ist Gott allein unmittelbar titig im Sinne der obersten
und ersten Ursache, das Geschopf ist nur Werkzeug in der Hand Gottes,
seine Titigkeit stiitzt sich auf die Kausalitit Gottes, wihrend das
absolute Prinzip eine andere wirkende Energie nicht voraussetzt.
«Agens immediatum » ist die Kreatur nur als «causa proxima et
conjuncta », sie ist direkt und zunichst mit der Wirkung verbunden,
ohne ein Zwischenglied, das die Tatigkeit weiterleitet.

Doch darin erschopft sich die gottliche Mitwirkung nicht. Soll das
kreatiirliche Prinzip als nichste Ursache eine Wirkung tatsichlich
hervorbringen, so muf8 Gott auch unmittelbar titig sein im Sinne
der «causa proxima et conjuncta», Gott mull unmittelbar jeden
Effekt setzen, wie die Kreatur als nichste mit der Wirkung verbundene
Ursache. 2

1 2. Sent. d. 19 q. 2 a. 5.

2 « Immediatum enim idem sonat quod proximum et principale, secundum
quem modum loquitur philosophus in 1. poster., cum dicit quod immediata est
propositio quae non est altera prior. Alio modo immediatum idem sonat quod
proximum et coniunctum, ut illa est immediata causa, quae est proxima et con-
iuncta ; rationabiliter tamen hoc quod dicitur immediatum, utramque significa-
tionem importat. Nam immediatum idem est quod sine medio. Secundum ergo
duplicem processum duplex accipietur immediatum. Nam wvel incipies a causis
et procedes ad effectum, vel modo resolutorio incipies ab effectu et procedes ad
causas ; si incipies a causis, statim et immediate incides in causam principalem



Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 461

DaBl Aegidius einen unmittelbaren Konkurs annimmt fiir jedes
einzelne Werk der Kreaturen, ist nach dem Gesagten Klar. ,

Diese Mitwirkung ist mehr als ein bei der Erschaffung in die Dinge
hineingelegter Impuls ! ; unser Autor kennt in diescm Zusammenhange
iiberhaupt nur zwei Arten der Unmittelbarkeit ; die eine ist die auch
jedem wirkenden Naturprinzip zukommende direkte Verbundenheit mit
dem Effekt ; hier stehen Ursache und Wirkung in direktem Kontakt
ohne verbindendes Zwischenglied. Die andere ist eigen dem schaffinden,
erhaltenden, tragenden und beherrschenden Wirken der « causa prima ».
Beide Arten der Unmittelbarkeit aber schreibt Aegidius dem « concursus
divinus » zu. Ausdriicklich und unterschiedslos {ibertrigt er die
geschopfliche Unmittelbarkeit auf das gottliche Mitwirken, nur so
kann nach ihm ein Effekt zustande kommen. Gott und Kreatur wirken

et primam ; secundum hunc igitur processum idem sonat immediatum quod
principale et primum. Si vero incipias ab effectu et procedas ad causas, statim
incides in causam proximam et coniunctam. Secundum processum ergo resolu-
torium immediatum idem significabit quod proximum et coniunctum. Secundum
ergo hos modos loquendi dicimus quod rex operatur per ballivum, vel mediante
ballivo, et dicimus e converso quod ballivus operatur per regem vel mediante rege.
Prout ergo rex operatur per ballivum, ballivus erit immediatum agens, et tunc
immediatum idem sonabit quod proximum et coniunctum ; sed quia e converso
ballivus operatur per regem (et rex potest dici immediate agens), quia non facit
hoc auctoritate sua, sed alterius. .... Oppositum ergo naturac agens naturale
facit immediate, accipiendo immediatum prout idem sonat quod proximum, sed
nihil facit immediatum, prout idem sonat, quod principale ‘et primum ; ita quod
si plene volumus intelligere, quomodo Deus immediate operatur in omni opere
naturae, imaginabimur, quod agens naturale in omni suo opere innititur divino
et operatur per illud immediate. Illa autem virtus divina non operatur mediante
alia virtute quod innitatur et fulcimentum recipiat a virtute alia. Secundum
hunc ergo modum Deus operatur omnia immediate, quia in operando non est
organum alicuius, sed omnia sunt organa ipsius et ipse omnia principaliter
operatur. Rursus agens naturale non solum non potest aliquid efficere ut innitatur
virtuti divinae, sed etiam non potest in aliquem effectum, nisi illum eundem
effectum immediate, id est proxime operetur Deus, quia ut secunda declaratio
ostendebat, Deus cum sit causa in actu omnium, immediate operatur omnia. Deus
ergo omne opus naturae operatur immediate, id est principaliter et operatur omne
tale immediate, id est proxime.» q. d. 4. Aegidius versteht also unter causa
prima et principalis Gottes Allursichlichkeit, insofern alle Dinge nur Instrumente
seiner Téatigkeit sind. Von Gottes erschaffender und erhaltender Wirksamkeit
wird hier nichts erwahnt. Es ist nicht einzusehen, warum Aegidius hier unter-
scheidet zwischen immediatum als primum und principale und dem immediatum
als proximum und coniunctum, wenn es bloB eine schaffende und erhaltende
Mitwirkung gibt. Unter causa secunda versteht unser Autor nur die den Effekt
setzende Endursache. Niemals spricht er in unserem Zusammenhang von Zwischen-
gliedern einer Ursachenreihe, ‘
1 Stufler, Zeitschr. f. Kath. Theol. 1927, S. 330.




462 Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

in Einheit dasselbe Produkt, und zwar beide als «causa proxima et
conjuncta ».

Das innere Verhéltnis der beiden Ursachen birgt grofle Schwierig-
keiten. Zur Veranschaulichung soll das berithmte und damals viel
zitierte Sonnengleichnis des Dionysius dienen. Ohne Wahl und Uber-
legung strahlt die Sonne ihr Licht aus und beleuchtet alles in glcicher
Weise, wihrend die Verschiedenheit lediglich vom Grad der Empfing-
lichkeit der beschienenen Objekte sich herleitet. Gott ist wie die
Sonne, allen Dingen teilt er nach gleicher Art die Strahlen seiner Giite
spendenden Wirksamkeit mit. !

Die gottliche Mitwirkung ist eine sich immer gleichbleibende
Tatigkeit. Nur die Verschiedenheit der Kreaturen, die ihren Einflu3
nacn ihrer individuellen Beschaffenheit aufnehmen, bewirkt, daB jene
eine Wirksamkeit sich in eine Mannigfaltigkeit von Titigkeiten diffe-
renziert. Was demnach allcn geschopflichen Effekten gemeinsam ist,
das ist auch unmittelbar von Gott, worin sie sich unterscheiden, das
ist unmittelbares Produkt der Gaschopfe und mittelbar von Gott,
insofern er die Kreaturen gebraucht zu jener Wirkung. Alle Tatigkeit
der sekundiren Ursachen hat aber als gemeinsamen Effekt das Sein,
die Verleihung eines entstehenden Seins, Verschiedenheit besteht ledig-
lich in der eigenartigen Gestaltung dieser neuen Realitit. Gott nun
gibt den Geschopfen die auf Seztung von Sein hingerichtete Tendcnz,
den Antrieb zur Realisierung eines neuen Etwas ; die Kreatur deter-
miniert gemiB ihren Anlagen und Kriften diesen Impuls néher, die
Setzung von Sein wird zur Setzung eines Soseins, bestimmt nach dem
Wesensgehalt der Kreatur.? Unmittelbar ist Gott bei dieser Deter-

1 « Sic ergo imaginabimur de actione Dei et secundorum agentium in his,
quae producit Deus secandum naturae cursum mediantibus eis, sicut imaginatur
Dionysius IV. de div. nom., quod sicut sol non ratiocinans aut praeecligens omnia.
illuminat valentia participare lumen secundum propriam rationem, sic bonum,
quod est super solem, omnibus exsistentibus proportionabiliter inmittit totius
bonitatis radios.» 2. Sent. d. 1 p. 1 q. 9. — Das Sonnengleichnis beweist, daB
Dionysius zur freien Schopfung nicht vorgedrungen ist. Aegidius und Thomas
interpretieren aber ganz im Sinne des christlichen Dogmas. Vgl. Weertz, Die
Gotteslehre des Pseudo-Dionysius Areopagita und ihre Einwirkung auf
Thomas von Aquin, S. 27.

2 « Prima ergo causa non ratiocinans aut praeeligens uniformiter se habet
ad omnia, existit enim in omnibus rebus secundum dispositionem unam, ut
dicitur in 24.prep. de causis. Quantum ergo ad hunc modum agendi omnia agit
uno modo, sed non omnia recipiunt actionem Dei eodem modo ; ideo mediantibus
aliis et aliis agentibus agit alias et alias actiones, ut mediante igne calefacit,



Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 463

minierung nur titig, insofern auch die Individualisierung der von ihm
ausgehenden Beeinflussung letzten Endes zuriickgefithrt werden muB
auf die gottliche Kausalitit, wie ja auch das verschiedenartige Leuchten
der Sonnenstrahlen in den Reflexspiegeln der Natur schlieBlich seinen
Grund doch hat im Sonnenlicht selbst. !

In fast wortlicher Ubereinstimmung mit dem Aquinaten * schreibt
daher Aegidius: «Omnes ergo effectus, de quibus loquimur, sunt
immediate a Deo, ut sunt entia et ut habent esse, et sunt immediate
a secundis agentibus, ut sunt tale ens et ut habent tale esse.»?

Nach Stufler betrachtet der hl. Thomas Gott als die «causa
universalis » lediglich in dem Sinne, « daB er alle geschaffenen Ursachen
ins Dasein gesetzt hat, sie bestindig im Sein erhilt und ihnen das
bereits existierende Substrat ihrer Tiatigkeit gibt ». ¢+ Und zur Begriin-
dung seiner These erklirt er spiter: «So laBt sich leicht und
ungezwungen erkldren, wie Thomas sagen kann, das esse commune
omnibus rebus sei die Eigenwirkung Gottes und das esse tale die
Eigenwirkung der zweiten Ursache. Das esse oder die aktuelle Existenz
kommt nimlich weder der Materie noch der Form allein zu, sondern
dem ganzen Kompositum. Was immer etwas zu diesem Kormpositum
beitrigt, ist auch Ursache des Seins. Indem nun Gott die erste
Materie erschafft und erhilt, die allen koérperlichen Wesen gemeinsam
und aus sich unbestimmt ist, verursacht er deren Sein sub ratione
entis, weil die Schopfung kein ens voraussetzt, und sub ratione entis
communis et determinabilis ; und indem die zweiten Ursachen die von

mediante aqua humectat. Humectare ergo et calefacere et omnes actiones
secundorum agentium conveniunt et differunt; ut conveniunt, sunt immediate
a Deo qui in his actionibus, quae agit secandum naturae cursum existens intimus
omnibus rebus naturalibus, uniformiter agit huiusmodi actiones; ut differunt,
sunt a secundis agentibus, quia licet Deus uniformiter ad ipsa agentia se habeat,
non uniformiter se habent agentia ad Deum, sed omne tale agens recipit
influentiam divinam secundum modum suae substantiae vel secundum modum
suae speciei vel secundum modum suae virtutis. Dicemus ergo, quod omnia
agentia conveniunt in dare esse et differunt in dando tale esse, quia quaedam
dant esse calidum, quaedam esse frigidum, et sic de aliis. Omnes ergo effectus,
de quibus loquimur, sunt immediate a Deo ut sunt entia et ut habent esse, et
sunt immediate a secundis agentibus ut sunt tale ens et ut habent tale esse.»
2. Sent. d. 1 p. 1 q. 9. Vgl q. d. 4.

1 « Sed si accipiatur effectus secundum rationem specialem, sic Deus operando
talem effectum mediante natura, dicitur ipsum immediate facere prout immediatum
idem sonat quod principale et primum.» q. d. 4.

2 Thomas, De pot. q. 7 a. 2. 3 2. Sent. L. c.

4 Zeitschr. f. Kath. Theol. 1923, S. 553.



464 Die gbttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

Gott erschaffene Materie durch substantielle Formen determinierens
verusachen sie dasselbe Sein sub ratione entis talis, weil sie schon
ein ens voraussetzen, und determinieren und spezifizieren den effectus
proprius der ersten Ursache ; da ferner das esse und das esse tale nicht
zwei verschiedene esse sind, ist das ganze Sein zugleich von Gott und
von den zweiten Ursachen, aber «alio et alio modo ». !

Diese Interpretation ist auf unseren Autor nicht anwendbar.

Aegidius bezeichnet Gott in unserem Zusammenhang nie als
«causa remota » aller Wirkungen der geschaffenen Krifte, immer
fithrt er das gottliche Prinzip an als « causa prima » und als ( causa
proxima et conjuncta ». ? Die « causa immediate proxima et conjuncta »
ist aber, wie aus unserer Darstellung ersichtlich, jene Ursache, die der
Wirkung zunichst ist. Ausdriicklich erkennt er Gott dieselbe Unmittel-
barkeit zu wie dem Geschopf bei dessen Wirkungen.

Stufler halt es fiir unmoglich, daB ein und dieselbe Wirkung zwei
verschiedenen Ursachen eigen sei.® Allein, gerade dieses schwer zu
erfassende Verhdltnis des unmittelbaren Zusammenwirkens von Gott
und Kreatur soll obige Unterscheidung verstindlich machen. Gott ist
allen Dingen gegeniiber auf gleiche Weise titig ; die Verschiedenheit
kommt nur von den Dingen selbst, deshalb ist unmittelbare Wirkung
Gottes, was allen kreatiirlichen Tiatigkeiten gemeinsam ist. Von Gott
kommt die Weckung des aktualen Strebens nach Realisierung eines
Seins, die Geschopfe rezipieren und determinieren diesen moch unbe-
stimmten Impuls. Gottes Wirksamkeit wird lediglich unter dem all-
gemeinen Gesichtspunkt der Seinsverleihung gefaBt, weil das am besten
ihr tiefstes Wesen als Tendenz weckende Energie ausdriickt. ¢ Mit der
Schopfung bat diese Bestimmung nichts zu tun.

1 Zeitschr. f. Kath. Theol. 1927, S. 333.

2 A. a. O. 2. Sent. 1. c. «Unde accipiendo immediatum pro eo, quod ex
proximo attingit rem, quilibet talis effectus est immediate a Deo totus». q. d. 4:
« Deus ergo omne opus naturae operatur immediate, id est principaliter et opera-
tur omne tale immediate, id est proxime ».

3 Zeitschr. f. Kath. Theol. 1927, S. 346.

4 ( His itaque praelibatis facile est videre, quomodo operatur Deus et quo-
modo natura, nam idem effectus est a Deo et a natura, et totus a Deo et totus
a natura, aliter tamen a Deo et aliter a natura. Imaginabimur quidem quod
omnes effectus naturales conveniunt et differunt; conveniunt in eo quod sunt
ens et in eo quod habent esse, et differunt in eo quod sunt tale ens, ut puta ignis
vel aqua, et in eo quod habent tale esse». q. d. 4. «Sic ergo imaginabimur de
actione Dei et secundorum agentium in his, quae producit Deus secundum
naturae cursum mediantibus eis. ....» 2. Sent. L. ¢. Vgl. FuBnote 2, S. 462, wo
der ganze Text angegeben wurde.



Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 465

Aegidius wendet die Unterscheidung «ens ut ens» und «ens ut
tale ens » auch an auf die actio. Die « calefactio » ist in ihrer Totalitit
unmittelbare Titigkeit Gottes, soweit sie eine Wirklichkeit besagt,
worin sie mit allen geschopflichen Wirkungsweisen iibereinstimmt
(ut habet esse); ebenso unmittelbar und ganz ist die Erwirmung
(calefactio) auch Titigkeit des Feuers, namlich unter dem Gesichts-
punkt des «tale esse» Nicht bloB der Effekt wird differenziert, das
durch die Schopfung zugrunde gelegte Substrat, sondern der gottliche
Einflu} selbst, der eben bei allen gleich ist. Die « influentia Dei » selbst
ist jenes «ens ut ens», sie geht in die Geschopfe ein und wird zum
«tale ens»!, das kann aber doch nicht die erste Materie sein, die
mittels formeller Gestaltung durch die Kreaturen zum bestimmten
Sein wird ; auch kénnen nicht die bei der Schopfung in die Kreatur
hineingelegten dauernden Impulse gemeint sein ; denn die «actio talis »
und «influentia talis» ist das jetzt in der Zeit sich abwickelnde
‘Geschehen in der Natur und dies ist nicht als zeitlich, sondern als
logisch spiter zu betrachten gegeniiber der Einwirkung Gottes. 2

Die Aufeinanderfolge der Fragestellungen in den Qu est. disput.
zeigt auch deutlich, daB Aegidius unter « causare ens ut ens» durch-
aus nicht ohne weiteres die Schopfung versteht. Zundchst untersucht
er, ob die Kreatur iiberhaupt mitwirke beim Naturgeschehen 2, dann
stellt er sich, um das Verhiltnis der beiden wirkenden Prinzipien
niher zu beleuchten; die Frage, ob die Geschépfe als Ursachen irgend
eines Effektes in Betracht kommen kénnen, insofern dieser ein Sein
ist. 4 Zum Abschluf endlich seiner Untersuchung iiber die kreatiirliche
Mitwirkung vertieft er sich in das Problem, ob die Kreaturen beim
Schopfungsakt mitwirken konnen, wobei er seine Problemstellungen
noch einmal wiederholt und klar als drei eigene Fragenkomplexe

! Vgl. FuBnote 2, S. 11. «.... Omne tale agens recipit influentiam divinam
secundum modum suae substantiae vel secundum modum suae speciei vel secundum
modum suae virtutis. .. .. Calefactio ergo ignis est immediate a Deo ut est ens,
sed non est immediate a Deo ut est tale ens. . ... Ipsa secunda agentia recipiendo
diversimode influentiam Dei, faciunt diversitatem in huiusmodi actionibus. »
2. Sent. 1. ¢. Dazu kommt in lib. de causis prop. I 2V ; 4V.

2 « Dicendum, quod si haec simul sunt tempore, non tamen sunt simul
natura sive causalitate. » Comm. in lib. de causis prop. I 2V.

8 Q. d. 4 «Quaeritur utrum alia agentia cooperentur aliquid in aliqua pro-
ductione rerum, vel totum immediate faciat Deus. ....»

4 Q. d. 5: «Quaeritur utrum creatura aliqua possit esse causa alicuius
effectus ut est ens et ut habet esse, et videtur quod sic, quia ea quae sunt in effec-
tibus, oportet proportionabiliter respondere. .... »

Divus Thomas. 30



466 Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

unterscheidet. ' Dall er die beiden letztem Quédstionen fiir identisch
gehalten, ist durchaus nicht ersichtlich.

Aegidius will in unserem Zusammenhang nachweisen, daB kein
Geschopf ein «ens ut ens» hervorbringen kann. Dabei zitiert er auch
den Satz aus dem Liber de causis: «esse est per creationem, cetera
vero per informationem.»? Aber er erklirt nun nicht einfach das
« causare esse ut esse» als Schopfung, um damit die Unmoglichkeit
eines solchen Wirkens durch Kreaturen zu erweisen ; er erweitert
vielmehr die eigentliche Bedeutung des Satzes. Nicht alles Sein, das
neu entsteht, bemerkt er ausdriicklich, wird durch Schépfung. Obiger
Satz ist nur soweit wahr in unserem Zusammenhang («pro tanto
veritatem habet illud dictum »), als alle Seinsverleihung Ahnlichkeit
aufweist mit der Schépfung. Die Setzung von Sein ist dem Schépfungs-
akt dhnlich und ist nur deshalb als unmoglich zu betrachten fiir die
Kreaturen, weil sie Verleihung eines ersten positiven Etwas besagt ;
die Moglichkeit derselben durch Geschopfe wiirde bedeuten, dal} letztere
in irgend einer Wirkung einmal sich zuerst betdtigen konnen, da das
Sein Grundlage aller anderen Realitdten ist ; das alles ist nur denkbar
fiir die erste, oberste Ursache. * Beide, Gott und Kreatur, bringen ein
Sein hervor ; beim Geschopf gilt: causando tale esse causat esse ;
Gott dagegen wirkt in entgegengesetzter Weise : causans esse causat
tale esse. Sowohl das allgemeine als das partik.lire Sein, das Sein

1 Q. d. 6: « Postquam dubitavimus utrum creatura cooperetur Deo in opera-
tione (nec ?) et quaesivimus quomodo cooperetur ei, et utrum cooperetur pro-
ducendo effectum in eo quod est ens, dubitabimus de cooperatione in opere
creationis et erit quaestio utrum creatura possit cooperari Deo in tali opere.»

2 Prop. XVII.

3 « Ex hoc autem patet illud dictum de causis, videlicet quod esse est per
creationem, cetera vero per informationem. Non est enim intellectus quod quando-
cumque datur aliquid novum in esse, quod semper fit ibi nova creatio, sed pro
tanto veritatem habet illud dictum, quia datio ipsius esse habet similitudinem
creationis, datio vero aliarum perfectionum habet similitudinem informationis.
Praesupponit materiam, materia vero non praesupponit aliud, in quo recipiatur.
Rursus creare est agere nullo praesupposito, et quia esse non praesupponit alias
perfectiones, ceterae vero perfectiones praesupponunt ipsum esse et innituntur ei,
ideo datio ipsius esse habet similitudinem creationis, sed datio aliarum perfectionum
habet similitudinemn informationis, quia ut dicebatur, sicut forma, loquendo de
forma informante, non de forma per se existente, praesupponit id, quod informat,
ita omnes aliae perfectiones ab esse sunt per informationem, quia praesupponunt
ipsum esse et innituntur ei. Ex hoc autem patet solutio ad quaestionem istam
propositam ; nam cum nulli creaturae communicari possit, quod sit causa prima
et quod non innitatur alteri causae, nulli rei creatae communicari poterit, quod
primo attingat effectum. ....» q. d. 3. i



Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 467

als solches und das Sein in seiner besonderen Gestaltung geht auf
Gott und Kreatur zuriick.! .

Die unmittelbare Einwirkung Gottes 1afit sich nicht auf Schopfung
und Erhaltung beschrinken. Aegidius sagt ausdriicklich noch einmal
im Sentenzen-Kommentar 2: «quod dictum est de Deo respectu esse
rei, verum est de Deo respectu actionum rei.» «In qualibet re est
Deus intimus causans ef conservans e/ producens tam essentiam rei
. ; nimis dant creaturae
dicentes, quod mediate Deus ejus opera faciat vel quod solum mediate
producat effectum, quem producit creatura.» Man beachte die
Koordination der Gedanken ; es ist kein kausales Satzgefiige !

Zu demselben Resultat fithren ancere Erwdgungen im Kommentar
zum Liber de causis. Wie Thomas von Aquin, sucht Aegidius den
Begriffsrealismus dieser Schrift in lichtvolle Harmonie zu bringen mit
den Prinzipien der aristotelischen Philosophie. Wie der Aquinate®
macht auch er fir die niahere Darlegung des Verhdltnisses von Gott
und Welt hier starke Anleihen ; dort finden wir auch die Quelle seiner
Unterscheidung der gottlichen Tétigkeit «causare esse» wund des
gescl.épflichen Wirkens «causare tale esse» Die primdre Ursache
beeinflult das Verursachte stirker als die zweite Ursache, weil sie als
universales Prinzip das Sein, die Grundlage alles anderen dabei bewirkt ;

quam ejus essc¢ et eliam ejus actionem

diese aus jenem Buch geschopften Gedanken kehren immer wieder.
Aber Aegidius fat dabei nicht das allgemeine Sein als. selbstindige
Realitdt ; das « prius accedere » und «ultimo recedere » soll bei ihm
nur die ontologische Prioritdt besagen. Er vergleicht den Prozel des
Zusammeé: wirkens, wo das «esse » von Gott und das «tale esse» von
der Kreatur gewirkt wird, mit dem Werden der substanziellen Form
und den damit gegebenen Qualititen : « Sed forma substantialis habet
hunc ordinem ad suas qualitates non tempore sed natura, eo enim
ipso quod aliqua duo sic se habent quod unum est causa alterius,
saltem natura causa prius advenit et ultimo tollitur, et quia causa
prima habet rationem causalitalis in influendo respectu causae secundae,

! «Sed in his, quae causat mediantibus causis creatis, Deus, ut diximus,
causat esse et causando esse causat hoc esse et tale esse, creatura autem e converso ;
utriusque ergo et esse et huiusmodi esse est causa Deus et creatura et quia utrumque
tam universale quam particulare refertur in creatura tamquam in causa ....»,
q.d. 5 ad 5.

2 2. Sent.d. 1 p.1q.0

? Barvdenhewer, Die pseudoaristotelische Schrift iber das reine Gute (Liber
de causis), S. 262 f. #



468 Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

opportet, quod saltem natura causa prima primo influit et ultimo ab
influendo recedat. ....»! All das. sagt Aegidius auf den Einwand,
es sei doch unméglich, daB die «causa prima» eher wirke auf das
Verursachte wie die «causa secunda », es sei das ganze Geschehen als
ein simultanes aufzufassen, wie ja auch Sonne und Lebewesen gleich-
zeitig das Produkt hervorbringen miissen. * Wiirde Aegidius hier unter
der gottlichen Kausalitit nur Schopfung und Erhaltung verstehen,
hitte er dem Einwand anders begegnen miissen.

Aegidius ist so iiberzeugt von der absoluten Abhingigkeit des
Geschopfes, daB er sich nicht genugtun kann, dies immer wieder zu
betonen. «Deus vehementius agit» «magis profundat, eminentiori
modo agit » 3, « perfectius agit», «agit intimius et profundius». * Ja
selbst die ureigenste Tatigkeit der Kreatur, Determination und Kon-
traktion, wird von ihm beeinfluBt, wenn auch nur indirekt durch
Einwirkung auf das titige Geschopf. °

Nimmt man die Lehre des Aegidius in ihrer Einheit, die einzelnen
Wendungen und Ausdriicke als Glieder, die dem Ganzen nicht wider-
sprechen diirfen, so 148t sich eine harmonische, lichtvolle Erklarung
nur geben bei Annahme des unmittelbaren Konkurses.

Wihrend die thomistische Lehre von Gott als der « Causa imme-
diata prima actionis» bei Aegidius zweifellos ist, verwendet er noch
nicht die Formulierungen der thomistischen Schule ; die Worte « prae-
motio », «actio praeveniens » u. dergl. sind bei ihm noch zu finden.
Was er aber sagt bei der niheren Erorterung iiber die inneren Momente
der gottlichen Mitwirkung, kann nur im Sinne der applicatio und prae-
motio gedeutet werden, zumal er bei seinen diesbeziiglichen Abhand-
lungen die « causa secunda. » nie anders versteht, als die den Endeffekt
setzende Kreatur. Mittelursachen werden nie erwihnt.

Zusammenfassung und Schlufi.

FaBt man die Theorie unseres Autors in ihrer wahren Gestalt,
im Zusammenhang seiner metaphysischen Thesen und im Rahmen
seines ganzen philosophisch-theologischen Weltbildes, so erscheint sie

1 Comment. in lib. de causis prop. I 2V ; cf. FuBnote 2, S. 465.
2 Comment. in lib. de causis ibid.

3 Comment. in lib. de causis prop. I.

4 2, Sent. d. 1 p. 1 q. 9.

5 Prop. I §V.



Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 469

als eine lebendige, volle und tiefsinnige Auffassung des Problems
Es bleiben Tiefen, die auch er micht enthiillt, Geheimnisse, die der
kithne Intellekt des Scholastikers mehr andeutet als zu durchdringen
wagt. Uber das innere Wesen der applicatio spricht er sich nicht
naher aus ; seine Erorterung iiber das Ineinandergreifen gottlicher und
geschopflicher Kausalitit sind mehr ein Definieren von Geheimnissen
in den Formeln des Meisters als ein Versuch, zu einer Losung vor-
zudringen. Aber gerade «die Schwierigkeit, ihren innersten Kern in
feste, abgerundete Begriffe zu fassen, ist eben ein Beweis ihrer
Wahrheit, weil sie eben bei allem Organischen zutrifft ». ' Auch von
der Bezeichnung «esse intentionale », der « feinsten Bestimmung, die
Thomas zur Verfiigung steht, um die Einwirkung Gottes auf die
geschopflichen Handlungen zum Ausdruck zu bringen » 2, macht Aegidius
keine Anwendung. Er scheint ihr nicht eine besondere Bedeutung fiir
die Konkurslehre des hl. Thomas zugeschrieben zu haben, da er sie
iiberhaupt nicht erwdhnt. — Der Konkurs ist keine dulere Verbindung
zweler einfach nebeneinander stehender Tatigkeiten («intimus agit »),
sondern ein geheimmisvolles Ineinandergreifen zweier Prinzipien. Gott
und die Natur treten nicht in Konkurrenz, sodafl die eine Ursache
umsomehr wirkt, je weniger die andere schafft, sondern je intensiver
die gottliche Wirksamkeit, um so mehr Kausalitit bewirkt sie in der
Kreatur. Es ist kein Nacheinander oder Nebeneinander mechanischer
Energien. Gott ist die Sonne, die iiberall Leben weckt, iiberall Krifte
entbindet, iiberall ein Werden und Streben verursacht. Alle irdischen
Ursachen sind von der Sonne abhingig in ihrem Entstehen und
Bestehen, in Ansto und Unterstiitzung ihrer Tiétigkeit, und doch ist
jene das allgemeinste Prinzip, das allen in gleicher Weise sich mitteilt,
nur iberall Licht und Leben spendend. Sie wirkt nicht auBere
Bewegung, sondern Gestaltung von innen heraus ; so wirkt Gott mit
den Kreaturen?®; es ist ein Zusammenwirken zweier Tiatigkeiten,

1 Scheeben, Dogmatik 1I, S. 26.

% Geyer, Philos. Jahrb. 1924, S. 352. Mit diesem Ausdruck (esse intentionale,
esse spirituale), den Thomas aus der Farbenlehre entnahm, sucht Geyer die
gottliche Mitwirkung niher zu charakterisieren. Er erklirt seine These folgender-
mafen : « Dadurch, daB Gott die Dinge als Instrumentalursache bewegt, wird in
ihnen ein intentionales Sein bewirkt, d. h. die Idee der causa instrumentalis geht
in das Instrument ein als ein esse in-completum spirituale» (S. 351). Vgl dazu
die’ Antwort von Schultes, « Divas Thomas» 1925, S. 363.

3 Namentlich im lib. de causis wird wiederholt der Vergleich gemacht
zwischen der géttlichen Mitwirkung und der Titigkeit der Sonne beim organischen
Werden.



470 Die gottliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

deren innere Struktur nicht klargelegt werden kann. Wie das Leben
das Sein voraussetzt und nur logisch von ihm verschieden ist, wie
das Leben schwinden kann und das Sein doch bleibt, so ist die gottliche
und kreatiirliche Wirksamkeit eine innere Einheit, ein organisches
Zusammenwirken an einem Effekt, ohne dal dabei die géttliche
Tatigkeit abhingig wire.! Sie ist gleichsam das Mark des sein-
setzenden Aktes, die kreatiirliche Mithilfe wie die trennbare Rinde. 2
Das geschopfliche Wirken ist gleichsam das Pflanzen und Begiellen ;
Gott allein gibt das Gedeihen des Effektes, das Werden des Aktes.?

Ja Gott kann sogar die Seele der Welt genannt werden, nicht
als formales Prinzip, wohl aber als beherrschende, alles durchwaltende
Kausalitit. * Somit ist die Auffassung des Aegidius eine durchaus
organische, innerliche, keine «okkasionalistische Verflichtigung des
geschopflichen Wirkens, aber auch keine deistische Zuriickdringung
oder Ausschaltung des gottlichen Faktors ».

1 Diese Gedanken werden oft entwickelt im Anschlu3 an die Hypostasierungen
esse, vita vivere, homo im lib. de causis prop. I f.

22.Sent. d. 1 p. 1 q. 9.

3 « Dicemus ergo quod licet illud incrementum, quod dat Deus spiritualiter,
retulerimus ad substantialem formam, possumus tamen ipsum referre ad omnia,
quae agit creatura, quia Deus, quantum ad praesens spectat, tripliviter agit in
omni actione creaturae.» 2. Sent. d. 19 q. 2 a. 6.

¢ 3. Sent. d. 17 q. 6. :



	Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

