
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

Autor: Vollmer, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die göttliche

Mitwirkung bei Aegidius Romanus.
Von Dr. P. Placidus VOLLMER O. Er. S. Aug.,

Münnerstadt (Bayern).

I.

Eigentätigkeit der Kreaturen.

Schöpfung und Erhaltung sind die grundlegenden großen Gedanken,
welche den philosophischen Geist der Scholastiker mit Notwendigkeit
zum Problem der göttlichen Mitwirkung drängten. So begreifen wir,
warum Aegidius eigentlich die schwierige Frage mehr darin sieht, ob
die Kreaturen überhaupt etwas wirken als darin, ob Gott mitwirkt.
Die Universalität der göttlichen Ursächlichkeit ist ihm so innerlich
evident, daß er die Notwendigkeit einer eigenen Behandlung des

Konkursus nicht empfindet ; trotzdem aber ist, wie sich später zeigen
wird, die Lehre von der göttlichen Mitwirkung ebenfalls klar bei ihm
ausgesprochen.

Wie Thomas von Aquin ', wendet sich der Doktor fundatissimus
hauptsächlich gegen drei Richtungen, welche die Tätigkeit der
Kreaturen bestreiten oder wenigstens verstümmeln : Gegen den Okka-
sionalismus arabischer Theologen2, die spiritualistische Theorie
Avencebrols 3 und endlich gegen den « dator formarum » des Avicenna.

Erstere kamen zu ihren sonderbaren Aufstellungen, so erklärt
Aegidius 4, weil sie glaubten, jede Tätigkeit der Geschöpfe sei notwendig
ein Erschaffen, da doch immer etwas bewirkt werde, was vorher nicht sei.

Nach der Anschauung dieser Denker ist es also nicht das Feuer, das

verbrennt, nicht das Wasser, das befeuchtet, sondern alles wirkt Gott.

1 De pot. q. 3 a. 7 ; C. G. III 69.
2 Die Kenntnis von dieser Richtung erhielt Aegidius, wie er selbst sagt,

durch Averroes. Vgl. Boer, Geschichte der Philosophie im Islam.
3 Vgl. hierzu Bäumher, Avencebrolis (Ibn Gebirol) fons vitae. Beiträge

zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. I 2-4.
4 2. Sent. d. 1 p. 1 q. 9.



Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 453

Eine solche Position ist unhaltbar. Die Leugnung der « actiones

propriae » bedeutet auch die .Negation der eigentümlichen Wesenheit ;

denn von diesen gehen Kräfte aus, welche naturgemäß eine Tätigkeit
verursachen. Wer aber die Tätigkeit leugnet, leugnet auch die
verursachenden Kräfte und folgerichtig auch die Substanzen. Es ist also

geradezu unsinnig, die Eigentätigkeit der Geschöpfe zu bestreiten. 4

Haltlos ist auch die Grundlage ihrer Behauptungen. Eingehend setzt
sich hier Aegidius auseinander mit dem falschen Schöpfungsbegriff der

Gegner. Wir fühlen noch deutlich in den breiten Ausführungen den

Nachhall des heftigen Kampfes um die aristotelische Materie- und

Formenlehre, wo man gerade die « creatio ex nihilo » für die Tätigkeit
des Geschöpfes als notwendige Konsequenz dieser Theorie hinstellte. 2

Die von ihm selbst, namentlich in den « Quaest. disput. » gemachten
Einwände 3 haben zum großen Teil als Kerngedanken das Materic-
und Formproblem. Erschaffen heißt eben nicht, so entgegnet Aegidius,
etwas in einem Substrat bewirken, wovon vorher nichts da war —
in diesem Falle wäre uns auch eine Fußbewegung nicht möglich, sie

wäre gleichfalls eine Schöpfung —, sondern Schaffen bedeutet eine

Wirkung setzen ohne Praesuppositum. 4 Die Form wird nicht für sich

« per se », sondern in einem andern Etwas, nämlich unter Voraussetzung

der Materie ; das ist aber keine « creatio ex nihilo ». Das
« agens secundum » setzt eben die Wirkung des « agens primum » voraus,
das Substrat, an dem es sich betätigt ; andernfalls wäre es überhaupt
erste Ursache. Demnach bewirkt es nicht die Form als solche, sondern

die Form in der Materie, nicht die Bewegung an sich, sondern im
beweglichen Ding, nicht die Wäime allein als solche, sondern im warmen
Gegenstande. 6

Avencebrols Anschauung ist ebenfalls nicht haltbar. Nach ihm
ist das Wirken der Körpersubstanzen zurückzuführen auf eine sie

1

q. d. 4.
2

« Propter hâne autem eandem difficultatem plures moderni doctores anxie-
tatem animi patientes, quomodo ineipiat esse forma in materia, si nihil de forma
ante erat, in ipsa et tarnen non fiat aliquid ex nihilo » 2. Sent. d. 1 p. 1 q. 7.—
Vgl. Ehrle,- Der Augustinismus und der Aristotelismus in der Scholastik gegen
Ende des XIII. Jahrh. Archiv V. S. 620 f. (Kilwardby); Chartul. I 634 (Peckham) 1

3 2. Sent. 1. q. 9 e. ad 1, ad 2, ad 5 ; q. d. 4 ad 2, ad 3, ad 4, ad 5, ad 6.
4 2. Sent. d. 1 p» 1 q. 9.
5 « Sed se agens creatum vel agens secundum non facit formam per

se, sed formam in; materia, nec motum. per se, sed motum in mobili, nec calorem
per se, sed calorem in calido ; secundum hune modum semper talibus actionibus
substernitur aliquid aliud q. d. 4.



454 Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

durchwaltende geistige Kraft. Er begründet dies aus der quantitativen
Beschaffenheit der Körper, welche Tätigkeit und Bewegung hemme.
Als zweiten Grund führt er an den weitesten Abstand der materialen
Substrate von Gott, dem ersten durchaus tätigen Wesen, was eine

Anteilnahme an dessen Aktivität unmöglich macht ; nichts von der
dem « primum agens » entströmenden Kraft kann wegen der großen
Entfernung die Körpersubstanz erreichen.1 Auch diese Auffassung
läuft schließlich auf eine Leugnung der Sinneserkenntnis hinaus. Nach

unserer Sinneswahrnehmung spendet das Feuer die Wärme und das

Wasser die Kühle. Es liegt deshalb wohl auch nicht in der Absicht
Avencebrols, die Unmöglichkeit kreatürlichen Wirkens darzutun. Seine

Einwände suchen vielmehr die Lösung der Schwierigkeiten, die im
Werdeproblem liegen 2

; in Wirklichkeit beweisen seine Einwände auch

nichts. Die Quantität macht zwar eine auf das agens selbst gerichtete
Reflextätigkeit unmöglich, nicht aber die Einwirkung auf andere

Körper.3 Die Distanz von Gott ist nicht so groß, daß dadurch von
der Körpersubstanz jede Aktualität ausgeschlossen würde. Die Körper
besitzen vielmehr ihre Formen und daher auch Aktualität und
Aktionsmöglichkeit. Nur die Materie ist reine Potenz, sie hat auch den größten
Abstand von Gott. Ihr ist deshalb auch jede Tätigkeit abzusprechen. 4

Der dritte Irrtum ist die Theorie Avicennas. Dieser leugnet zwar
nicht die Tätigkeit der Körpersubstanzen überhaupt, sondern die

Möglichkeit, substanziale Formen hervorzubringen. Die aktive Kraft
der Körper sei eine akzidentelle Modifikation der Substanz und könne
keine Wirkung setzen über ihre eigene Spezies hinaus. Demgegenüber
ist zu sagen, daß die Tätigkeit sich vollzieht in Kraft der substanzialen
Formen. Daß aber ein Wesen als Instrument eines anderen Prinzips
über die eigene Spezies hinaus eine Wirkung verursacht, ist kein
Widerspruch ; unmittelbares Produkt ist ja auch hier nicht die
substanziale Form, sondern die akzidentelle Veränderung. 5

1 « Voluit enim Avicebron quod ista corporalia nihil efficerent, sed omnes
actiones eorum faciebat aliqua vis spiritualis existens in eis » Weitere
Ausführung der Gedanken des arabischen Philosophen in q. d. 4 corp.

2 « Sed haec positio negat sensum, quia ad sensum apparet, quod ignis
comburit et aqua infrigidat. Avicebron ergo non probat corpora non agere, sed

petit sibi illas difficultates solvi, quomodo quantitas corporum et distantia eorum
a primo principio non omnino prohibent actiones eorum ». q. d. 1. c.

3 « Quantitas itaque prohibet actionem rei in se ipsam, sed non prohibet
actionem in essentiam aliam » « Ut probat Proclus, nullum corporeum et
nullum quantum est ad se conversivum ». q. d. 1. c.

4 q. d. 1. c. 5 ibidem.



Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 455

II.

Der « Concursus Divinus ».

Der tiefste Grund der göttlichen Mitwirkung ist die Kontingenz
und Relativität des Geschaffenen. Die Welterhaltung rückt Gott und
Kreatur trotz des unendlichen Abstandes in die innerste und innigste
Nähe. Der Schöpfer ist durch seine erhaltende Tätigkeit dem Geschöpf
näher und innerlicher zugegen als dieses sich selbst. Nicht nur das

Entstehen des Geschöpfes (fieri rei), auch die Fortexistenz (esse rei)
wird am wirksamsten von Gott beeinflußt. 1

Diese innere Verbundenheit und Abhängigkeit hat ihre volle
Geltung für das Wirken des geschöpflichen Wesens ; denn die actio
ist ebenfalls ein Wirkliches, ein positives Etwas, eine Setzung von
Sein und muß daher auch ganz und gar vom concursus divinus bedingt
sein. Gott ist es, der unmittelbar Wesenheit und Dasein und auch
die Tätigkeit als innerlich wirkender Faktor verursacht und erhält. 2

Die ständige Wiederholung der Trilogie : Schöpfung, Erhaltung,
Mitwirkung, die kausale Zurückführung der letzteren auf erstere
Momente des göttlichen Wirkens, die metaphysische Begründung des

concursus aus der schöpferischen und erhaltenden Tätigkeit, mag wohl
ein Grund sein, warum man in gewissen scholastischen Kreisen die
göttliche Mitwirkung lediglich in Schöpfung und Erhaltung bestehen
ließ. 3 Gerade die starke Betonung des Gedankens allseitiger Kontingenz
des Geschaffenen beim Aquinaten, wonach die Kreatur nicht bloß in
ihrem Fortbestande, sondern auch in Betätigung ihrer Kräfte, deren

Bewegungen und Wirkungen, soweit sie etwas Reales sind, restlos von

1 « Hoc enim modo dicitur esse Deus intimior rei quam ipsa res sibi, quia
per se et potissime conservât rem in esse. Nam esse extrinsece magis faciunt
ad fieri rei, intrinsece autem magis ad esse, et quia Deus magis facit ad esse rei
quam ipsa res, dicitur Deus esse intimior rei quam ipsa res sibi. Et quod dictum
est de Deo respectu esse rei, verum est de Deo respectu actionis rei ; nam ipsam
actionem rei magis Deus causat et in esse conservât quam res ipsa agens
actionem illam ; nam ad momentum nec res nec sua actio posset subsistere nisi
Deus esset in ea. » 2. Sent. d. i p. i q. g.

2 « Quaelibet ergo actio causata a secundis agentibus est a Deo mediate,
quia quod secunda agentia agant, hoc habent a Deo, et etiam a Deo immediate,
quia in qualibet re est Deus intimus causans et conservans et producens tarn
essentiam rei quam eius esse et etiam eius actionem » 2. Sent. 1. c.

3 Vgl. die Stufler-Kontroverse in Zeitschrift f. Kath. Theol. : 1922, 1923,
1924, 1925, 1926, 1927; dazu « Divus Thomas»: 1923, 1924, 1925.



456 Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

Gott abhängen, muß an dieser Interpretation Zweifel erregen. P. Stufler
meint zwar, daß der kausale Einfluß Gottes ebensogut gewahrt werde,
« wenn er die Naturdinge durch dauernde Impulse zur Tätigkeit
bewegt, als wenn er für jede einzelne Tätigkeit einen vorübergehenden
Impuls gibt ».

1 Es mag sein, daß die Erhaltung einer ständig zur
Tätigkeit treibenden Tendenz, die nur durch positive Gegenwirkungen
von ihrem Ziele abgehalten wird, ontologisch dieselbe Abhängigkeit
besagt wie die vorübergehende Aktuierung einer an sich trägen
beziehungslosen Potenz, aber der durchgreifende, beherrschende Einfluß
Gottes, wie ihn die volle Konkurslehre darstellt, wird mit dieser
Theorie nicht gewahrt. Mitwirkung ist mehr als Praemotio physica,
nicht bloß ein äußerer Antrieb erfolgt, nicht bloß ein tendenzweckender

Impuls strömt von Gott aus ; die göttliche Kausalität zieht vielmehr
von Anfang an alles neuwerdende Etwas, alle Realität, die auf Grund
der Analyse des Werdeprozesses als neu betrachtet werden muß —
die Aktion des agens, das rein passive Verhalten des Substrates, die

Entstehung des positiven Endeffektes — in den Bereich ihrer unmittelbaren

Allursächlichkeit ; hier liegen die ersten, tiefsten Kraftquellen
aller geschöpflichen Tätigkeit ; von hier aus strömt die Energie über
in die kreatürliche Kraft, von hier aus laufen aber auch geheimnisvolle

Verbindungslinien, die unrnittelbar jeden Effekt, jede neue Setzung

von Sein verbinden mit dem Urquell alles Seins, dessen Absolutheit
nichts neben sich duldet, das nicht ganz und unmittelbar seiner eigenen
Kausalität unterworfen ist. Dem absoluten Wesen ist es unmöglich,
lediglich auf Grund von Erschaffung und Erhaltung die Seinssetzung
durch die geschöpflichen Ursachen zu beeinflussen, mag es sich auch
bloß um ein relatives Sein handeln. Unmittelbar muß es vielmehr
allem Werden und Entstehen zugegen sein als schaffende Kraft, um
in Einheit mit dem Geschöpf die Wirkung, das neue Positive, zu setzen.

Man muß wohl zugeben, daß diese Auffassung tiefer und innerlicher
ist und auch dem absoluten Wesen Gottes und der Kontingenz des

Geschaffenen am meisten entspricht.
Es liegt jedoch nicht im Rahmen dieser Darlegung, die Kritik

Stuflers an der jahrhundertelangen Thomasdeutung auf ihren Wahrheitsgehalt

zu prüfen ; nur soweit es die Darstellung der Lehre des Schülers

1 Zeitschrift f. Kath. Theol. 1927, S. 340.
2 Vgl. Thomas, S. Th. I q. 44 a. 1 : « Respondeo dicendum, quod necesse

est dicere omne ens quod quocumque modo est, a Deo esse. »



Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 457

erfordert, soll darauf eingegangen werden. Die Gedanken des Aegidius,
seine Beweise, ja selbst seine Ausdrücke und Gleichnisse zeigen eine

große Ähnlichkeit mit den Darlegungen des Meisters. Auf Grund der
vorliegenden Texte läßt sich aber wohl behaupten, daß die Stufler'sche

Interpretation des hl. Thomas auf Aegidius nicht anwendbar ist.
Nach dem Doctor fundatissimus ist Gott unmittelbar tätig bei

jedem Werk der Natur. Die Tatsache ist ihm so gewiß, daß er nicht
die Frage stellt, ob Gott mitwirkt, sondern ob die Geschöpfe mitwirken 1

;

er geht vom Gottesbegriff aus und sieht die größte Schwierigkeit darin,
wie neben dieser absoluten Kausalität überhaupt ein geschöpfliches
Wirken bestehen könne. Wie Gott viele Dinge erhält durch zweite
Ursachen und dennoch unmittelbar jeder Wesenheit zugegen ist mit
seiner erhaltenden Tätigkeit, so wirkt er auch viel durch sekundäre

Agenzien und doch alles wieder unmittelbar durch sich selbst.2 Gott
ist unmittelbar aktuale Ursache jedweder Natur, jeder Bewegung,
jeder Tätigkeit ; denn all das wirkt er selbst unmittelbar und aktuell. 3

Ausdrücklich bekämpft er den Deismus der lateinischen Aver-
roisten. 4 Die Anschauung jener, die sich da als Aristoteliker ausgeben,
ist falsch ; es darf nicht ganz allgemein behauptet werden, alles

Materielle sei der unmittelbaren Kausalität immaterieller Wesen

entzogen ; Gott beeinflußt das Werden und Vergehen der materialen Welt
nicht bloß durch Mittelursachen. 8

Aegidius bemüht sich, in das Problem tiefer einzudringen durch
Klarlegung der einzelnen Momente des göttlichen Mitwirkens. Seine

Darlegung hat große Ähnlichkeit mit den thomistischen Formulierungen.

6 In dreifacher Weise beeinflußt Gott die Wirksamkeit der

zweiten Ursache :

Einmal gibt er ihr die Kraft zur Tätigkeit, von ihm ist ja das

1 « Quaeritur, utrum alia agentia cooperentur Deo in aliis operibus vel nihil
faciant, sed totum faciat Deus. » 2. Sent. 1. c. ; ähnlich q. d. 4. Vergl. oben.

2 « Videlicet quod Deus agat immediate in omni opere naturae, propter
quod sciendum, quod sicut Deus se habet in conservando, sic suo modo se habet
in agendo. Videmus enim quod Deus multa conservât per secundas causas et
tarnen quodlibet immediate conservât per se ipsum, ita multa agit per secundas
causas et tarnen quodlibet immediate agit per se ipsum ». q. d. 4.

3 1. c.
4 Prop. damn. 5, 21. Vgl. Mandonnet, Siger von Brabant; Siger, Tractatus

de necessitate et contingentia causarum — Manser sieht die letzte Quelle der
Sigerisclien Irrtümer im Neuplatonismus. Vgl. « Divus Thomas» 1924, S. 413.

5 2. Sent, 1. c.
6 Thomas, De pot. q. 3 a. 4 ; C. G. III 67.



458 Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

Ding nach seiner ganzen Totalität ; auch die wirkende Energie und
das Wirken selbst ist demnach durch ihn verursacht (Erschaffung
und Erhaltung).

Dann ist die Tätigkeit der ersten Ursache das Fundament, die

tragende Stütze, für alles geschöpfliche Wirken, insofern eben alles
Sein in erster Linie von Gott kommt. Gott ist für alles Sein, auch
wenn es nur ein relatives ist, vorhergehende innerste, tragende
Kausalität.

Endlich wird die sekundäre Ursache auch von Gott geleitet
während des ganzen Werde-Prozesses ; wie das Instrument von der
Hand des Künstlers, so wird das Geschöpf beherrscht und geführt
von Gottes machtvoller Tätigkeit. 1

Deutlich spricht sich Aegidius aus über die Trilogie des göttlichen
Mitwirkens : Erhaltung des Seins, Applikation der Kraft, mittelbare
Mitwirkung zum « actus secundus », in seinem Kommentar zum
zweiten Buch der Sentenzen : Gott gibt den kreatürlichen Prinzipien
die Kraft zum Wirken und durch ihn werden jene ihren Effekten
appliziert; jeder Tätigkeit ist er zugegen als deren bewirkende Ursache

und erhaltende Kraft.2
1 « Dubitaret forte aliquis, quomodo causa prima adiuvet operationem

causae secundae nec det ei quod agat. Dicendum, quod hoc possumus triplici
via ostendere Primant viam tangit Proclus in Commento LI. propositionis
suae, ubi vult quod causa secunda habet a prima causa quod sit, quia habet ab
ipsa substantiam suam. Ergo consequens est quod habeat ab ea potentiam
operandi sive virtutem operativam. Potest ergo sic argui : haec tria se habent per
ordinem, videlicet substantia, virtus et operatio, et substantia progreditur in
opus mediante virtute. A quo ergo quis habet substantiam et virtutem, ab eo
habet quod operetur. Sed causa secunda a causa prima habet substantiam et
virtutem, ergo ab ea habet quod operetur.

Secunda via sumitur ex eo, quod operatio causae primae est fuleimentum
et fundamentum operationis causae secundae ; nam causa secunda non potest
attingere rem, nisi prius attingat earn causa prima, ut tripliciter per praecedentia
declaratum est. Non ergo operatio causae secundae reeipietur in re, nisi subter
eam prosternatur operatio causae primae, quasi fundamentum et fuleimentum
eius, sed hoc faciendo causa prima adiuvat causam secundam et' dat ei quod agat.

Tertia via sumitur ex eo, quod causa prima régulât et dirigit operationem
causae secundae. Imaginabimur enim quod causa secunda sit instrumentum
et Organum causae primae. Sicut ergo Organum habet quod agat, ab artifice et
iuvatur in agendo per virtutem artificis, et regulatur et dirigitur per ipsum qui
habet artem, sie causa secunda quasi instrumentum et Organum causae primae
regulatur et dirigitur per ipsam et habet, quod agat ab ea et iuvatur per eam
in actione sua. » Comm. in lib. d. causis prop, i q1.

2 « Nam Deus dat virtutem secundis agentibus et virtute eius applicantur
secunda agentia ad suos effectus. Est et in qualibet actione causans eam et con-
servans eam in esse. » 2. Sent. d. I p. i q. 9.



Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 459

Klarer noch ist er an einer anderen Stelle desselben Werkes :

1. Schon das geschöpfliche Agens selbst ist ganz und gar von Gott
abhängig und würde in das Nichts zurücksinken ohne Gottes ständige,
wirkende Gegenwart ; vielmehr ist deshalb die erhaltende Tätigkeit
des Schöpfers notwendig gefordert für das noch mehr bedingte Wirken
der Kreatur.

2. Wie das Feuer nicht tätig ist ohne den Einfluß des Himmels
und das Instrument keine Wirkung setzt ohne den Antrieb des

Künstlers, so kann noch weniger das Geschöpf eine Tätigkeit
ausüben ohne Gottes bewegenden Impuls.

3. Gott vollendet endlich auch jeden Effekt kreatürlicher Ursachen ;

wie er unmittelbar und durch sich, ohne Mittelursachen, den Geschöpfen
das Sein gibt und forterhält, so verleiht und erhält er auch unmittelbar
selbst alles Sein, das die geschaffenen Prinzipien hervorbringen ; was

die sekundären Agenzien wirken, wird gleichsam erst befruchtet zur
positiven Realität von Gottes begleitender Tätigkeit. 1 Jedes Werk der
Geschöpfe wirkt also auch immittelbar Gott, ohne seinen besonderen

Einfluß kommt kein Naturding zu einer Tätigkeit.2
Um seine Auffassung gegen Zweifel sicherzustellen, legt Aegidius

in ausführlicher Untersuchung dar, wie er die Unmittelbarkeit des

göttlichen Mitwirkens verstehe. («Ne laboremus in aequivoco, distin-

guemus de immediato », q. d. IV.)
Ausscheiden muß für unseren Zusammenhang das « immediate

essentialiter » ; kein Effekt ist wesenhaft die göttliche Essenz, als

1 « Primo ergo agit Deus in omni actione creaturae ipsam actionem susten-
tando ; nam si ipsum agens non staret per momentum, nisi Deus sustentaret et
conservaret ipsum, multo magis eius actio non staret per momentum, nisi Deus
sustentaret et conservaret ipsam.

Secundo Deus agit in omni actione creaturae non solum sustentando ipsam
actionem, sed etiam ipsam virtutem creatam et ipsam creaturam ad agendum
movendo Si ignis dicitur Organum caeli, ut dicatur non agere nisi motus
a caelo et nisi innitens actioni caeli, multo magis quaelibet creatura est Organum
Dei et non agit nisi mota a Deo et nisi innitens actioni Dei.

Tertio Deus agit in actione cuiuslibet creaturae consumando effectum cuius-
libet creaturae. Nam sicut per se ipsum immediate dat esse cuiuslibet creaturae
et conservât earn in esse, sic multo magis dat esse et conservât in esse efiectus
omnium agentium creatorum. Agens ergo divinum sustentât, adiuvat et consumât
vel perficit omnia quae sunt a creaturis, et omnia haec ut referuntur ad Deum,
sunt quaedam incrementa creaturae. » 2. Sent. d. 19 q. 2 a. 6.

2 « Ideo omnia secunda agentia dicuntur nihil facere, sive sint ilia opera
naturae sive gratiae, sine speciali influxu Dei ». Quodl. 6 q. 2.



460 Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

Begrenzung und Negation derselben, es besteht hier nur das
Verhältnis der Teilnahme. 1

Zwei Gesichtspunkte kommen hauptsächlich in Betracht, nach
denen alle Unmittelbarkeit näher charakterisiert werden kann : jedes
unmittelbar wirkende Prinzip ist entweder « agens principale et
primum » oder « agens proximum et conjunctum ». Die Unmittelbarkeit
bestimmt sich also ganz nach dem Ausgangspunkt ; denn « immediate »

ist gleichbedeutend mit « sine medio ». Geht man von den Ursachen aus,
dann muß als unmittelbare Ursache die « causa principalis et prima »

angesehen werden ; wird die Bestimmung jedoch vorgenommen von der
Wirkung aus, dann ist als unmittelbare Ursache die «causa proxima
et conjuncta » zu betrachten. Der König, der seine Anweisungen
durch den Staatsmann ausführen läßt, ist unmittelbar tätig, insofern
die nun folgenden Geschehnisse des Staatslebens auf seine letzte und
oberste Autorität zurückgeführt werden müssen ; der Beamte kommt:

nur als ausführendes Organ in Betracht, seine Unmittelbarkeit ist die

der « causa proxima et conjuncta ». Wirken Schöpfer und Geschöpf

zusammen, so ist Gott allein unmittelbar tätig im Sinne der obersten

und ersten Ursache, das Geschöpf ist nur Werkzeug in der Hand Gottes,
seine Tätigkeit stützt sich auf die Kausalität Gottes, während das

absolute Prinzip eine andere wirkende Energie nicht voraussetzt,.
« Agens immediatum » ist die Kreatur nur als « causa proxima et.

conjuncta », sie ist direkt und zunächst mit der Wirkung verbunden,
ohne ein Zwischenglied, das die Tätigkeit weiterleitet.

Doch darin erschöpft sich die göttliche Mitwirkung nicht. Soll das

kreatürliche Prinzip als nächste Ursache eine Wirkung tatsächlich

hervorbringen, so muß Gott auch unmittelbar tätig sein im Sinne

der «causa proxima et conjuncta», Gott muß unmittelbar jeden
Effekt setzen, wie die Kreatur als nächste mit der Wirkung verbundene
Ursache. 2

1 2. Sent. d. 19 q. 2 a. 5.
2 « Immediatum eüim idem sonat quod proximum et principale, secundum

quem modum loquitur philosophus in 1. poster., cum di.cit quod immediata est
propositio quae non est altera prior. Alio modo immediatum idem sonat quod
proximum et coniunctum, ut illa est immediata causa, quae est proxima et con-
iuncta ; rationabiliter tarnen hoc quod dicitur immediatum, utramque significa-
tionem importât. Nam immediatum idem est quod sine medio. Secundum ergo
duplicem processum duplex accipietur immediatum. Nam vel incipies a causis
et procédés ad effectum, vel modo rcsolutorio incipies ab efiectu et procédés ad
causas ; si incipies a causis, statim et immediate incides in causam principalem



Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 461

Daß Aegidius einen unmittelbaren Konkurs annimmt für jedes
einzelne Werk der Kreaturen, ist nach dem Gesagten klar.

Diese Mitwirkung ist mehr als ein bei der Erschaffung in die Dinge
hineingelegter Impuls 1

; unser Autor kennt in diesem Zusammenhange
überhaupt nur zwei Arten der Unmittelbarkeit ; die eine ist die auch

jedem wirkenden Naturprinzip zukommende direkte Verbundenheit mit
dem Effekt ; hier stehen Ursache und Wirkung in direktem Kontakt
ohne verbindendes Zwischenglied. Die andere ist eigen dem schaffenden,

erhaltenden, tragenden und beherrschenden Wirken der « causa prima ».

Beide Arten der Unmittelbarkeit aber schreibt Aegidius dem « coneursus
divinus » zu. Ausdrücklich und unterschiedslos überträgt er die

geschöpfliche Unmittelbarkeit auf das göttliche Mitwirken, nur so

kann nach ihm ein Effekt zustande kommen. Gott und Kreatur wirken

et primam ; secundum hunc igitur processum idem sonat immediatum quod
principale et primum. Si vero ineipias ab effectu et procédas ad causas, statim
incides in causam proximam et coniunctam. Secundum processum ergo resolu-
torium immediatum idem significabit quod proximum et coniunctum. Secundum

ergo hos modos loquendi dieimus quod rex operatur per ballivum, vel mediante
ballivo, et dieimus e converso quod ballivus operatur per regem vel mediante rege.
Prout ergo rex operatur per ballivum, ballivus erit immediatum agens, et tunc
immediatum idem sonabit quod proximum et coniunctum ; sed quia e converso
ballivus operatur per regem (et rex potest dici immediate agens), quia non facit
hoc auctoritate sua, sed alterius Oppositum ergo naturae agens naturale
tacit immediate, accipiendo immediatum prout idem sonat quod proximum, sed
nihil facit immediatum, prout idem sonat, quod principale et primum ; ita quod
si plene volumus intelligere, quomodo Deus immediate operatur in omni opere
naturae, imaginabimur, quod agens naturale in omni suo opere innititur divino
et operatur per illud immediate. Ilia autem virtus divina non operatur mediante
alia virtute quod innitatur et fulcimentum recipiat a virtute alia. Secundum
hunc ergo modum Deus operatur omnia immediate, quia in operando non est

Organum alicuius, sed omnia sunt Organa ipsius et ipse omnia principaliter
operatur. Rursus agens naturale non solum non potest aliquid efficere ut innitatur
virtuti divinae, sed etiam non potest in aliquem efiectum, nisi ilium eundem
effectum immediate, id est proxime operetur Deus, quia ut secunda declaratio
•ostendebat, Deus cum sit causa in actu omnium, immediate operatur omnia. Deus

ergo omne opus naturae operatur immediate, id est principaliter et operatur omne
tale immediate, id est proxime. » q. d. 4. — Aegidius versteht also unter causa
prima et principalis Gottes Allursächlichkeit, insofern alle Dinge nur Instrumente
seiner Tätigkeit sind. Von Gottes erschaffender und erhaltender Wirksamkeit
-wird hier nichts erwähnt. Es ist nicht einzusehen, warum Aegidius hier
unterscheidet zwischen immediatum als primum und principale und dem immediatum
als proximum und coniunctum, wenn es bloß eine schaffende und erhaltende
Mitwirkung gibt. Unter causa secunda versteht unser Autor nur die den Effekt
setzende Endursache. Niemals spricht er in unserem Zusammenhang von Zwischengliedern

einer Ursachenreihe,
1 Stufler, Zeitschr, f. Kath. Theol. 1927, S. 330.



462 Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

in Einheit dasselbe Produkt, und zwar beide als «causa proxima et
conjuncta ».

Das innere Verhältnis der beiden Ursachen birgt große Schwierigkeiten.

Zur Veranschaulichung soll das berühmte und damals viel
zitierte Sonnengleichnis des Dionysius dienen. Ohne Wahl und
Überlegung strahlt die Sonne ihr Licht aus und beleuchtet alles in gleicher
Weise, während die Verschiedenheit lediglich vom Grad der Empfänglichkeit

der beschienenen Objekte sich herleitet. Gott ist wie die

Sonne, allen Dingen teilt er nach gleicher Art die Strahlen seiner Güte
spendenden Wirksamkeit mit. 1

Die göttliche Mitwirkung ist eine sich immer gleichbleibende
Tätigkeit. Nur die Verschiedenheit der Kreaturen, die ihren Einfluß
naen ihrer individuellen Beschaffenheit aufnehmen, bewirkt, daß jene
eine Wirksamkeit sich in eine Mannigfaltigkeit von Tätigkeiten
differenziert. Was demnach allen geschöpflichen Effekten gemeinsam ist,
das ist auch unmittelbar von Gott, worin sie sich unterscheiden, das
ist unmittelbares Produkt der Geschöpfe und mittelbar von Gott,
insofern er die Kreaturen gebraucht zu jener Wirkung. Alle Tätigkeit
der sekundären Ursachen hat aber als gemeinsamen Effekt das Sein,
die Verleihung eines entstehenden Seins, Verschiedenheit besteht lediglich

in der eigenartigen Gestaltung dieser neuen Realität. Gott nun
gibt den Geschöpfen die auf Seztung von Sein hingerichtete Tendenz,
den Antrieb zur Realisierung eines neuen Etwas ; die Kreatur
determiniert gemäß ihren Anlagen und Kräften diesen Impuls näher, die

Setzung von Sein wird zur Setzung eines Soseins, bestimmt nach dem

Wesensgehalt der Kreatur.2 Unmittelbar ist Gott bei dieser Deter-

1 « Sic ergo imaginabimur de actione Dei et secundorum agentium in his,
quae producit Deus secundum naturae cursum mediantibus eis, sicut imaginatur
Dionysius IV. de div. nom., quod sicut sol non ratiocinans aut praeeligens omnia
illuminât valentia participare lumen secundum propriam rationem, sic bonum,
quod est super solem, omnibus exsistentibus proportionabiliter inmittit totius
bonitatis radios. » 2. Sent. d. 1 p. 1 q. 9. — Das Sonnengleichnis beweist, da&
Dionysius zur freien Schöpfung nicht vorgedrungen ist. Aegidius und Thomas
interpretieren aber ganz im Sinne des christlichen Dogmas. Vgl. Weertz, Die
Gotteslehre des Pseudo-Dionysius Areopagita und ihre Einwirkung auf
Thomas von Aquin, S. 27.

2 « Prima ergo causa non ratiocinans aut praeeligens uniformiter se habet
ad omnia, existit enim in omnibus rebus secundum dispositionem unam, ut
dicitur in 24V*preja, de causis. Quantum ergo ad hunc modum agendi omnia agit
uno modo, sed non omnia reeipiunt actionem Dei eodem modo ; ideo mediantibus.
aliis et aliis agentibus agit alias et alias actiones, ut mediante igne calefacit.



Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 463

minierung nur tätig, insofern auch die Individualisierung der von ihm
ausgehenden Beeinflussung letzten Endes zurückgeführt werden muß
auf die göttliche Kausalität, wie ja auch das verschiedenartige Leuchten
der Sonnenstrahlen in den Reflexspiegeln der Natur schließlich seinen

Grund doch hat im Sonnenlicht selbst.1
In fast wörtlicher Übereinstimmung mit dem Aquinaten 2 schreibt

daher Aegidius : « Omnes ergo effectus, de quibus loquimur, sunt
immediate a Deo, ut sunt entia et ut habent esse, et sunt immediate

a secundis agentibus, ut sunt tale ens et ut habent tale esse. »3

Nach Stufler betrachtet der hl. Thomas Gott als die « causa
universalis » lediglich in dem Sinne, « daß er alle geschaffenen Ursachen
ins Dasein gesetzt hat, sie beständig im Sein erhält und ihnen das

bereits existierende Substrat ihrer Tätigkeit gibt ».4 Und zur Begründung

seiner These erklärt er später : « So läßt sich leicht und

ungezwungen erklären, wie Thomas sagen kann, das esse commune
omnibus rebus sei die Eigenwirkung Gottes und das esse tale die

Eigenwirkung der zweiten Ursache. Das esse oder die aktuelle Existenz
kommt nämlich weder der Materie noch der Form allein zu, sondern

dem ganzen Kompositum. Was immer etwas zu diesem Kompositum
beiträgt, ist auch Ursache des Seins. Indem nun Gott die erste

Materie erschafft und erhält, die allen körperlichen Wesen gemeinsam
und aus sich unbestimmt ist, verursacht er deren Sein sub ratione
entis, weil die Schöpfung kein ens voraussetzt, und sub ratione entis
communis et determinabilis ; und indem die zweiten Ursachen die von

mediante aqua humectât. Humectare ergo et calefacere et omnes actiones
secundorum agentium conveniunt et différant ; ut conveniunt, sunt immediate
a Deo qui in his actionibus, quae agit secundum naturae cursum existens intimus
omnibus rebus naturalibus, uniformiter agit huiusmodi actiones ; ut différant,
sunt a secundis agentibus, quia licet Deus uniformiter ad ipsa agentia se habeat,
non uniformiter se habent agentia ad Deum, sed omne tale agens recipit
influentiam divinam secundum modum suae substantiae vel secundum modum
suae speciei vel secundum modum suae virtutis. Dicemus ergo, quod omnia
agentia conveniunt in dare esse et différant in dando tale esse, quia quaedam
dant esse calidum, quaedam esse frigidum, et sic de aliis. Omnes ergo effectus,
de quibus loquimur, sunt immediate a Deo ut sunt entia et ut habent esse, et
sunt immediate a secundis agentibus ut sunt tale ens et ut habent tale esse. »

2. Sent. d. i p. i q. 9. Vgl. q. d. 4.
1 « Sed si accipiatur effectus secundum rationem specialem, sic Deus operando

talem effectum mediante natura, dicitur ipsum immediate facere prout immediatum
idem sonat quod principale et primum. » q. d. 4.

2 Thomas, De pot. q. 7 a. 2. 3 2. Sent. 1. c.
4 Zeitschr. f. Kath. Theol. 1923, S. 553.



464 Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

Gott erschaffene Materie durch substantielle Formen determinieren»
verusachen sie dasselbe Sein sub ratione entis talis, weil sie schon

ein ens voraussetzen, und determinieren und spezifizieren den effectus

proprius der ersten Ursache ; da ferner das esse und das esse tale nicht
zwei verschiedene esse sind, ist das ganze Sein zugleich von Gott und
von den zweiten Ursachen, aber « alio et alio modo ». 1

Diese Interpretation ist auf unseren Autor nicht anwendbar.
Aegidius bezeichnet Gott in unserem Zusammenhang nie als

« causa remota » aller Wirkungen der geschaffenen Kräfte, immer
führt er das göttliche Prinzip an als « causa prima » und als « causa
proxima et conjuncta ». 2 Die « causa immediate proxima et conjuncta »

ist aber, wie aus unserer Darstellung ersichtlich, jene Ursache, die der

Wirkung zunächst ist. Ausdrücklich erkennt er Gott dieselbe Unmittelbarkeit

zu wie dem Geschöpf bei dessen Wirkungen.
Stufier hält es für unmöglich, daß ein und dieselbe Wirkung zwei

verschiedenen Ursachen eigen sei.3 Allein, gerade dieses schwer zu
erfassende Verhältnis des unmittelbaren Zusammenwirkens von Gott
und Kreatur soll obige Unterscheidung verständlich machen. Gott ist
allen Dingen gegenüber auf gleiche Weise tätig ; die Verschiedenheit
kommt nur von den Dingen selbst, deshalb ist unmittelbare Wirkung
Gottes, was allen kreatürlichen Tätigkeiten gemeinsam ist. Von Gott
kommt die Weckung des aktualen Strebens nach Realisierung eines

Seins, die Geschöpfe rezipieren und determinieren diesen noch
unbestimmten Impuls. Gottes Wirksamkeit wird lediglich unter dem

allgemeinen Gesichtspunkt der Seinsverleihung gefaßt, weil das am besten

ihr tiefstes Wesen als Tendenz weckende Energie ausdrückt.4 Mit der

Schöpfung hat diese Bestimmung nichts zu tun.

1 Zeitschr. f. Kath. Theol. 1927, S. 333.
2 A. a. O. 2. Sent. 1. c. « Unde accipiendo immediatum pro eo, quod ex

proximo attingit rem, quilibet talis effectus est immediate a Deo totus ». q. d. 4 :

« Deus ergo omne opus naturae operatur immediate, id est principaliter et opera-
tur omne tale immediate, id est proxime ».

3 Zeitschr. f. Kath. Theol. 1927, S. 346.
4 « His itaque praelibatis facile est videre, quomodo operatur Deus et quo-

modo natura, nam idem effectus est a Deo et a natura, et totus a Deo et totus
a natura, aliter tarnen a Deo et aliter a natura. Imaginabimur quidem quod
omnes effectus naturales conveniunt et différant ; conveniunt in eo quod sunt
ens et in eo quod habent esse, et différant in eo quod sunt tale ens, ut puta ignis
vel aqua, et in eo quod habent tale esse ». q. d. 4. « Sic ergo imaginabimur de
actione Dei et secundorum agentium in his, quae producit Deus secundum
naturae cursum mediantibus eis » 2. Sent. 1. c. Vgl. Fußnote 2, S. 462, wo
der ganze Text angegeben wurde.



Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 465

Aegidius wendet die Unterscheidung « ens ut ens » und « ens ut
tale ens » auch an auf die actio. Die « calefactio » ist in ihrer Totalität
unmittelbare Tätigkeit Gottes, soweit sie eine Wirklichkeit besagt,
worin sie mit allen geschöpflichen Wirkungsweisen übereinstimmt

(ut habet esse) ; ebenso unmittelbar und ganz ist die Erwärmung
(calefactio) auch Tätigkeit des Feuers, nämlich unter dem Gesichtspunkt

des « tale esse ». Nicht bloß der Effekt wird differenziert, das

durch die Schöpfung zugrunde gelegte Substrat, sondern der göttliche
Einfluß selbst, der eben bei allen gleich ist. Die « influentia Dei » selbst

ist jenes « ens ut ens », sie geht in die Geschöpfe ein und wird zum
« tale ens »1, das kann aber doch nicht die erste Materie sein, die

mittels formeller Gestaltung durch die Kreaturen zum bestimmten
Sein wird ; auch können nicht die bei der Schöpfung in die Kreatur
hineingelegten dauernden Impulse gemeint sein ; denn die « actio talis »

und « influentia talis » ist das jetzt in der Zeit sich abwickelnde
Geschehen in der Natur und dies ist nicht als zeitlich, sondern als

logisch später zu betrachten gegenüber der Einwirkung Gottes. 2

Die Aufeinanderfolge der Fragestellungen in den Qu est. disput.
zeigt auch deutlich, daß Aegidius unter « causare ens ut ens » durchaus

nicht ohne weiteres die Schöpfung versteht. Zunächst untersucht

er, ob die Kreatur überhaupt mitwirke beim Naturgeschehen 3, dann
stellt er sich, um das Verhältnis der beiden wirkenden Prinzipien
näher zu beleuchten, die Frage, ob die Geschöpfe, als Ursachen irgend
eines Effektes in Betracht kommen können, insofern dieser ein Sein

ist.4 Zum Abschluß endlich seiner Untersuchung über die kreatürliche

Mitwirkung vertieft er sich in das Problem, ob die Kreaturen beim

Schöpfungsakt mitwirken können, wobei er seine Problemstellungen
noch einmal wiederholt und klar als drei eigene Fragenkomplexe

1 Vgl. Fußnote 2, S. 11. « Omne tale agens recipit influcntiam divinum
secundum modum suae substantiae vel secundum modum suae speciei vel secundum
modum suae virtutis Calefactio ergo ignis est immediate a Deo ut est ens,
sed non est immediate a Deo ut est tale ens Ipsa secunda agentia recipiendo
diversimode influentiam Dei, faciunt diversitatem in huiusmodi actionibus. »

2. Sent. 1. c. Dazu kommt in lib. de causis prop. I 2V ; 4V.
2 « Dicendum, quod si liacc simul sunt tempore, non tarnen sunt simul

natura sive causalitate. » Comm. in lib. de causis prop. I 2V.
3 Q. d. 4 : « Quaeritur utrum alia agentia cooperentur aliquid in aliqua pro-

ductione rerum, vel totum immediate faciat Deus »

4 Q. d. 5 : « Quaeritur utrum creatura aliqua possit esse causa alicuius
effectus ut est ens et ut habet esse, et videtur quod sic, quia ea quae sunt in eSec-
tibus, oportet proportionabiliter respondere »

Divus Thomas. 30



466 Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

unterscheidet. 1 Daß er die beiden letzten Quästionen für identisch
gehalten, ist durchaus nicht ersichtlich.

Aegidius will in unserem Zusammenhang nachweisen, daß kein
Geschöpf ein « ens ut ens »' hervorbringen kann. Dabei zitiert er auch
den Satz aus dem Liber de causis : « esse est per creationem, cetera

vero per informationem. » 2 Aber er erklärt nun nicht einfach das
« causare esse ut esse » als Schöpfung, um damit die Unmöglichkeit
eines solchen Wirkens durch Kreaturen zu erweisen ; er erweitert
vielmehr die eigentliche Bedeutung des Satzes. Nicht alles Sein, das

neu entsteht, bemerkt er ausdrücklich, wird durch Schöpfung. Obiger
Satz ist nur soweit wahr in unserem Zusammenhang (« pro tanto
veritatem habet illud dictum »), als alle Seinsverleihung Ähnlichkeit
aufweist mit der Schöpfung. Die Setzung von Sein ist dem Schöpfungsakt

ähnlich und ist nur deshalb als unmöglich zu betrachten für die

Kreaturen, weil sie Verleihung eines ersten positiven Etwas besagt;
die Möglichkeit derselben durch Geschöpfe würde bedeuten, daß letztere
in irgend einer Wirkung einmal sich zuerst betätigen können, da das

Sein Grundlage aller anderen Realitäten ist ; das alles ist nur denkbar
für die erste, oberste Ursache. 3 Beide, Gott und Kreatur, bringen ein
Sein hervor ; beim Geschöpf gilt : causando tale esse causat esse ;

Gott dagegen wirkt in entgegengesetzter Weise : causans esse causat
tale esse. Sowohl das allgemeine als das partikuläre Sein, das Sein

1 Q. d. 6 : « Postquam dubitavimus utrum creatura cooperetur Deo in opera-
tione (nec et quaesivimus quomodo cooperetur ei, et utrum cooperetur pro-
ducendo effectum in eo quod est ens, dubitabimus de cooperatione in opere
creationis et erit quaestio utrum creatura possit cooperari Deo in tali opere. »

2 Prop. XVII.
3 « Ex hoc autem patet illud dictum de causis, videlicet quod esse est per

creationem, cetera vero per informationem. Non est enim intellectus quod quando-
cumque datur aliquid novum in esse, quod semper fit ibi nova creatio, sed pro
tanto veritatem habet illud dictum, quia datio ipsius esse habet similitudinem
creationis, datio vero aliarum perfectionum habet similitudinem informationis.
Praesupponit materiam, materia vero non praesupponit aliud, in quo recipiatur.
Rursus creare est agere nullo praesupposito, et quia esse non praesupponit alias
perfectiones, ceterae vero perfectiones praesupponunt ipsum esse et innituntur ei,
ideo datio ipsius esse habet similitudinem creationis, sed datio aliarum perfectionum
habet similitudinem informationis, quia ut dicebatur, sicut forma, loquendo de
forma informante, non de forma per se existente, praesupponit id, quod informat,
ita omnes aliae perfectiones ab esse sunt per informationem, quia praesupponunt
ipsum esse et innituntur ei. Ex hoc autem patet solutio ad quaestionem istam
propositam ; nam cum null! creaturae communicari possit, quod sit causa prima
et quod non innitatur alteri causae, nulli rei creatae communicari poterit, quod
primo attingat effectum » q. d. 5.



Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 467

als solches und das Sein in seiner besonderen Gestaltung geht auf
Gott und Kreatur zurück. 1

Die unmittelbare Einwirkung Gottes läßt sich nicht auf Schöpfung
und Erhaltung beschränken. Aegidius sagt ausdrücklich noch einmal
im Sentenzen-Kommentar 2 : « quod dictum est de Deo respectu esse

rei, verum est de Deo respectu actionum rei. » « In qualibet re est

Deus intimus causans et conservans et producens tarn essentiam rei

quam ejus esse et etiam ejus actionem ; nimis dant creaturae

dicentes, qitod mediate Deus ejus opera faciat vel quod solum mediate

producat effectum, quem producit creatura. » Man beachte die

Koordination der Gedanken ; es ist kein kausales Satzgefüge
Zu demselben Resultat führen andere Erwägungen im Kommentar

zum Liber de causis. Wie Thomas von Aquin, sucht Aegidius den

Begriffsrealismus dieser Schrift in lichtvolle Harmonie zu bringen mit
den Prinzipien der aristotelischen Philosophie. Wie der Aqirinate3
macht auch er für die nähere Darlegung des Verhältnisses von Gott
und Welt hier starke Anleihen ; dort finden wir auch die Quelle seiner

Unterscheidung der göttlichen Tätigkeit « causare esse » und des

gesc1 öpflichen Wirkens « causare tale esse ». Die primäre Ursache

beeinflußt das Verursachte stärker als die zweite Ursache, weil sie als

universales Prinzip das Sein, die Grundlage alles anderen dabei bewirkt ;

diese aus jenem Buch geschöpften Gedanken kehren immer wieder.
Aber Aegidius faßt dabei nicht das allgemeine Sein als selbständige
Realität ; das « prius accedere » und « ultimo recedere » soll bei ihm
nur die ontologische Priorität besagen. Er vergleicht den Prozeß des

Zusamme, wirkens, wo das « esse » von Gott und das « talc esse » von
der Kreatur gewirkt wird, mit dem Werden der substanziellen Form
und den damit gegebenen Qualitäten : « Sed forma substantialis habet
hune ordinem ad suas qualitates non tempore sed natura, eo enim

ipso quod aliqua duo sic se habent quod mum est causa alterius,
saltern natura causa prius advenit et ultimo tollitur, et quia causa

prima habet rationem causalitalis in influendo respectu causae secundae,

1 "Sed in his, quae causat mediantibus causis creatis, Deus, ut diximus,
causat esse et causando esse causat hoc esse et tale esse, creatura autem e converso ;

utriusque ergo et esse et huiusmodi esse est causa Deus et creatura et quia utrumque
tam universale quam particulare refertur in creatura tamquam in causa »,

q. d. 5 ad 5.
2 2. Sent. d. I p. i q. 9.
3 Bardenhewer, Die pseudoaristotelische Schrift über das reine Gute (Liber

de causis), S. 262 f.



468 Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

opportet, quod saltem natura causa prima primo influit et ultimo ab
influendo recedat »1 All das- sagt Aegidius auf den Einwand,
es sei doch unmöglich, daß die « causa prima » eher wirke auf das

Verursachte wie die « causa secunda », es sei das ganze Geschehen als

ein simultanes aufzufassen, wie ja auch Sonne und Lebewesen gleichzeitig

das Produkt hervorbringen müssen.2 Würde Aegidius hier unter
der göttlichen Kausalität nur Schöpfung und Erhaltung verstehen,
hätte er dem Einwand anders begegnen müssen.

Aegidius ist so überzeugt von der absoluten Abhängigkeit des

Geschöpfes, daß er sich nicht genugtun kann, dies immer wieder zu
betonen. « Deus vehementius agit » « magis profundat, eminentiori
modo agit»3, «perfectius agit», «agit intimius et profundius ». 4 Ja
selbst die ureigenste Tätigkeit der Kreatur, Determination und
Kontraktion, wird von ihm beeinflußt, wenn auch nur indirekt durch

Einwirkung auf das tätige Geschöpf. 8

Nimmt man die Lehre des Aegidius in ihrer Einheit, die einzelnen

Wendungen und Ausdrücke als Glieder, die dem Ganzen nicht
widersprechen dürfen, so läßt sich eine harmonische, lichtvolle Erklärung
nur geben bei Annahme des unmittelbaren Konkurses.

Während die thomistische Lehre von Gott als der «Causa imme-
diata prima actionis » bei Aegidius zweifellos ist, verwendet er noch
nicht die Formulierungen der thomistischen Schule ; die Worte «prae-
motio », « actio praeveniens » u. dergl. sind bei ihm noch zu finden.
Was er aber sagt bei der näheren Erörterung über die inneren Momente
der göttlichen Mitwirkung, kann nur im Sinne der applicatio und prae-
motio gedeutet werden, zumal er bei seinen diesbezüglichen Abhandlungen

die « causa secunda » nie anders versteht, als die den Endeffekt
setzende Kreatur. Mittelursachen werden nie erwähnt.

Zusammenfassung und Schluß.

Faßt man die Theorie unseres Autors in ihrer wahren Gestalt,
im Zusammenhang seiner metaphysischen Thesen und im Rahmen
seines ganzen philosophisch-theologischen Weltbildes, so erscheint sie

1 Comment, in lib. de causis prop. I 2V ; cf. Fußnote 2, S. 465.
2 Comment, in lib. de causis ibid.
3 Comment, in lib. de causis prop. I.
4 2. Sent. d. I p. I q. 9.
5 Prop. I 5V.



Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus 469

als eine lebendige, volle und tiefsinnige Auffassung des Problems
Es bleiben Tiefen, die auch er nicht enthüllt, Geheimnisse, die der
kühne Intellekt des Scholastikers mehr andeutet als zu durchdringen
wagt. Über das innere Wesen der applicatio spricht er sich nicht
näher aus ; seine Erörterung über das Ineinandergreifen göttlicher und
geschöpflicher Kausalität sind mehr ein Definieren von Geheimnissen

in den Formeln des Meisters als ein Versuch, zu einer Lösung
vorzudringen. Aber gerade «die Schwierigkeit, ihren innersten Kern in
feste, abgerundete Begriffe zu fassen, ist eben ein Beweis ihrer
Wahrheit, weil sie eben bei allem Organischen zutrifft ». 1 Auch von
der Bezeichnung « esse intentionale », der « feinsten Bestimmung, die
Thomas zur Verfügung steht, um die Einwirkung Gottes auf die

geschöpflichen Handlungen zum Ausdruck zu bringen »2, macht Aegidius
keine Anwendung. Er scheint ihr nicht eine besondere Bedeutung für
die Konkurslehre des hl. Thomas zugeschrieben zu haben, da er sie

überhaupt nicht erwähnt. — Der Konkurs ist keine äußere Verbindung
zweier einfach nebeneinander stehender Tätigkeiten (« intimus agit»),
sondern ein geheimnisvolles Ineinandergreifen zweier Prinzipien. Gott
und die Natur treten nicht in Konkurrenz, sodaß die eine Ursache

umsomehr wirkt, je weniger die andere schafft, sondern je intensiver
die göttliche Wirksamkeit, um so mehr Kausalität bewirkt sie in der
Kreatur. Es ist kein Nacheinander oder Nebeneinander mechanischer
Energien. Gott ist die Sonne, die überall Leben weckt, überall Kräfte
entbindet, überall ein Werden und Streben verursacht. Alle irdischen
Ursachen sind von der Sonne abhängig in ihrem Entstehen und
Bestehen, in Anstoß und Unterstützung ihrer Tätigkeit, und doch ist
jene das allgemeinste Prinzip, das allen in gleicher Weise sich mitteilt,
nur überall Licht und Leben spendend. Sie wirkt nicht äußere

Bewegung, sondern Gestaltung von innen heraus ; so wirkt Gott mit
den Kreaturen3 ; es ist ein Zusammenwirken zweier Tätigkeiten,

1 Scheeben, Dogmatik II, S. 26.
2 Geyer, Philos. Jahrb. 1924, S. 352. Mit diesem Ausdruck (esse intentionale,

esse spirituale), den Thomas aus der Farbenlehre entnahm, sucht Geyer die
göttliche Mitwirkung näher zu charakterisieren. Er erklärt seine These folgendermaßen

: « Dadurch, daß Gott die Dinge als Instrumentalursache bewegt, wird in
ihnen ein intentionales Sein bewirkt, d. h. die Idee der causa instrumentalis geht
in das Instrument ein als ein esse in-completum spirituale» (S. 351). Vgl. dazu
die Antwort von Schuttes, « Divus Thomas» 1925, S. 363.

3 Namentlich im üb. de causis wird wiederholt der Vergleich gemacht
zwischen der göttlichen Mitwirkung und der Tätigkeit der Sonne beim organischen
Werden.



470 Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

deren innere Struktur nicht klargelegt werden kann. Wie das Leben
das Sein voraussetzt und nur logisch von ihm verschieden ist, wie
das Leben schwinden kann und das Sein doch bleibt, so ist die göttliche
und kreatürliche Wirksamkeit eine innere Einheit, ein organisches
Zusammenwirken an einem Effekt, ohne daß dabei die göttliche
Tätigkeit abhängig wäre.1 Sie ist gleichsam das Mark des

seinsetzenden Aktes, die kreatürliche Mithilfe wie die trennbare Rinde. 2

Das geschöpfliche Wirken ist gleichsam das Pflanzen und Begießen ;

Gott allein gibt das Gedeihen des Effektes, das Werden des Aktes. 3

Ja Gott kann sogar die Seele der Welt genannt werden, nicht
als formales Prinzip, wohl aber als beherrschende, alles durchwaltende
Kausalität. 4 Somit ist die Auffassung des Aegidius eine durchaus
organische, innerliche, keine « okkasionalistische Verflüchtigung des

geschöpflichen Wirkens, aber auch keine deistische Zurückdrängung
oder Ausschaltung des göttlichen Faktors ».

1 Diese Gedanken werden oft entwickelt im Anschluß an die Hypostasierungen
esse, vita vivere, homo im lib. de causis prop. I f.

2 2. Sent. d. I p. I q. 9.
3 « Dicemus ergo quod licet illud incrementum, quod dat Deus spiritualiter,

retulerimus ad substantialem formam, possumus tarnen ipsum referre ad omnia,
quae agit creatura, quia Deus, quantum ad praesens spectat, tripliviter agit in
omni actione creaturae. » 2. Sent. d. 19 q. 2 a. 6.

4 2. Sent. d. 17 q. 6.


	Die göttliche Mitwirkung bei Aegidius Romanus

