Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des
Einzelmenschen [Schluss]

Autor: Thiel, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762669

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

| Die thomistische Philosophie
und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen,

Prinzipien zu einer philosophischen Charakterlehre.

Von P. Matthias THIEL O. S. B., Maria Laach.
(Fortsetzung und Schiuf.)

IV. Der Einzelmensch und seine jeweiligen Ziele.

Einer philosophischen Erkenntnis des Individuums stehen nicht
weniger als drei groBe Hindernisse im Wege : die Individuation, die
Kontingenz und die Freiheit des menschlichen Willens. Die Unter-
suchungen {iiber die drei ersten Ursachen des Einzelmenschen : iiber
den Stoff als seine Materialursache, iiber die Seele als seine Formal-
ursache und iiber die Voreltern, sowie die Umwelt als seine Wirk-
ursachen, hatten es einzig mit den beiden ersten Schwierigkeiten zu
tun. Sie haben aber schon bis zur Evidenz gezeigt, daB die Individualitit
und die Kontingenz nicht nur eine Individualphilosophie im strengen
Sinne unmoglich machen, sondern nicht einmal die den angeborenen
physischen Charakter eines bestimmten Individuums faktisch konsti-
tuierenden Merkmale mit voller Sicherheit feststellen lassen. Deshalb
mull es zundchst tberfliissig erscheinen, auch noch auf das dritte
Hindernis naher einzugehen und zu fragen, was uns trotz der mensch-
lichen Willensfreiheit noch moglich bleibt. Aber wie wir gleich zu
Anfang schon gesehen haben, erschwert die Willensfreiheit im Gegen-
satz zu den beiden anderen Hindernissen nicht so sehr die Erkennbarkeit
des Seins, als vielmehr die des menschlichen Hanlelns. Darum wiirden
wir unsere Aufgabe nicht ganz erfiillen, wollten wir nicht auch noch
untersuchen, wie weit die Freiheit auch das Handeln des Einzel-
menschen der philosophischen Erkenntnis entzieht, beziehungsweise
erreichbar sein liBt. Da jedes Handeln des Menschen notwendig auf
ein Ziel gerichtet ist, deckt sich diese Untersuchung mit der iiber die
Zweckursache des FEinzelmenschen. Wir beginnen damit, daBl wir
uns zuvorderst iiber die Grenzen der menschli_hen Willensfreiheit klar
zu werden trachten.



Die thomistische Philosophie 405

1. Die drei Grenzen des menschlichen Kdnnens.

Werfen wir einen Blick auf die Ereignisse der Weltgeschichte in
ihrer Gesamtheit oder besuchen wir z. B. eine Weltausstellung mit
ihrer uniibersehbaren Menge von Kulturwerken, so erfaBt uns ein tiefes
Staunen vor den gewaltigen Leistungen der Menschen im Laufe der
Jahrhunderte, und unwillkiirlich kommt uns der Gedanke : eine solche
Fille von Werken und GroBtaten, eine so mannigfache und reiche
Kultur konnte nur aus dem freien menschlichen Willen erwachsen.
Betrachten wir dagegen die Einzelheiten des Weltgeschehens, vor
allem die einzelnen Schwierigkeiten des Lebens, so will uns zuweilen
scheinen, als sei die Entwicklung des Menschen dennoch nicht frei,
sondern einzig deshalb so verschiedenartig, weil unsere Natur so reich
veranlagt ist. Daher kommt es, daB die einen zuviel und die anderen
zu wenig Vertrauen haben auf den menschlichen Willen, und der Streit
um seinen Wert kein Endeé findet.

Wie so oft, liegt auch hier die Wahrheit in der Mitte. Der Mensch
ist wirklich frei, indes nicht ohne Schranken. Es gehért zwar zum
Wesen aller Freiheit, daB der Wille nicht auf ein bestimmtes Wollen
und Handeln festgelegt ist, aber mull er deshalb immer unendlich
viele Méglichkeiten haben ? 1 Wir koénnen die Grenzen des einem
bestimmten Menschen Méglichen in subjektive und objektive unter-
scheiden. Die ersten sind entweder allgemein menschlich oder ganz
individuell. : ;0

1. Fassen wir zunichst die letzten (individuellen) ins Auge. Sie
werden uns gleich in unserem Entstehen gesteckt. Denn ob sie weit
oder eng gezogen sind, richtet sich ganz nach den Erbanlagen, die den
angeborenen physischen Charakter konstituieren.® Auch beim besten
Willen koénnen nicht alle Menschen das gleiche aus sich machen. Non
ex omni ligno fit Mercurius, sagten die alten Roémer. Daher kann
es in der Padagogik kaum einen groBeren Fehler geben, als den
physischen Charakter des Zoglings umindern und einem Kinde vor-

1 Vgl. A. Huber, Die Hemmnisse der Willensfreiheit. Miinster i. W. 1908 2

? Vgl. Thomas, I-11 q. 51 a. 1; q.63 a. 1. — C. Gent. L. c. 4, wo der Aquinate
die Griinde anfiihrt, warum Gott auch natiirliche Wahrheiten in die Offenbarung
aufgenommen hat, schreibt er: « A fructu studiosae inquisitionis qui est veritatis
inventio, plurimi impediuntur tribus de causis. Quidam siquidem propter com-
plexionis indispositionem, eéx qua multi naturaliter sunt indispositi ad sciendum :
unde nullo studio ad hoc pertingere possent, ut summum gradum humanae cogni-
tionis attingerent, quod in cognoscendo Deum consistit. »



406 Die thomistische Philosophie

schreiben wollen, wie es auf die Eindriicke von auflen reagieren soll.
Ein cholerisch veranlagtes Kind kann nun einmal nicht so aufnehmen
wie ein melancholisches ; das geht iiber die Grenzen des Mdoglichen.
« Naturam expellas furca, tamen usque recurret», sagt Horaz mit
vollem Recht.! Und wenn die Natur sich nicht mehr zeigt, dann
ist nicht etwa eine andere an ihre Stelle getreten, sondern alle Ent-
faltung der ererbten Anlagen bis in die tiefsten Wurzeln ist stillgelegt. 2

2. So verwehrt uns also schon die Besonderheit des physischen
Charakters manches, was andere Menschen vielleicht mit Leichtigkeit
erreichen. Aber kimen wir wenigstens so weit, daB} wir einmal sagen
konnten : jetzt habe ich aus mir alles gemacht, wozu ich auf Grund
meiner ganzen Veranlagung fiahig war! Das scheint einen Widerspruch
in sich zu schlieBen. Soll indessen der Mensch wirklich frei sein, dann
ist dieses Unvermodgen die erste Vorbedingung. Wir stellen uns die
Freiheit leicht zu duBerlich vor. Thr eigentliches Betidtigungsfeld bilden
nicht etwa die Dinge um uns, sondern die dem Willen unterstehenden
iibrigen Seelenvermdégen. AuBerlich ungebunden sind auch der Vogel
in der Luft und das Reh im Walde. Das metaphysische Wesen der
spezifisch menschlichen Freiheit liegt darin, daB unser Wille nicht
einmal von innen auf ein bestimmtes Begehren hingeordnet ist,
sondern selbst wihlen kann, nicht nur wohin sein eigenes Streben sich
richtet, sondern auch welches Ziel die itbrigen Seelenpotenzen erreichen
helfen. 3 Das aber kénnte er nicht, wenn ihm die Natur nicht mehr
Maoglichkeiten boéte als er tatsdchlich zu realisieren vermag ; ja, noch
mehr, der Wille kénnte nicht frei wihlen, wire er nicht wenigstens
vor zwei Moglichkeiten gestellt, von denen sich jede nur unter Preis-
gabe der anderen verwirklichen liBt. Das gilt selbst von Gott. Wir
kénnen doch gewiB nicht sagen, daBl die Welt oder der Mensch
notwendig erschaffen wurde. Fassen wir indessen in Gott die zwei
einander entgegengesetzten Moglichkeiten ins Auge : diese Welt und

! Ep. I 10, 24.

2 Wir beriicksichtigen hier nur das gesunde Seelenleben. Denn Krankheiten
ziehen keine eigentlichen Grenzen, sondern bereiten dem Menschen in der
Entfaltung seiner Anlagen nur Hindernisse. So kann schon der bloBe Schmerz
unsere Aufmerksamkeit dermaBen auf sich lenken, daB wir kaum noch an etwas
anderes zu denken vermdgen. Si sit dolor intensus, impeditur homo, ne tunc
aliquid addiscere possit : et tantum potest intendi, quod nec etiam instante dolore
potest homo aliquid considerare etiam quod prius scivit. Thomas, I-II q. 37 a. 1.

3 Vgl. die Unterscheidung des hl. Thomas zwischen den actus a voluntate
eliciti und den actus a voluntate imperati. I-II, Einleitung zur Quéistion VIII.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 407

diesen Menschen hervorbringen wollen oder sie nicht hervorbringen
wollen, so miissen wir sagen : wollte Gott die letztere dieser beiden
Moglichkeiten nicht verwirklichen, dann muBte er die erste realisieren,
namlich die Welt und den Menschen erschaffen. Nur hat es fiir Gott
als actus purus nichts zu bedeuten, ob er diese Moglichkeit wahlt oder
jene. Wohl aber fiir den Menschen. Z. B. Titus ist von Natur aus zu
einer wissenschaftlichen Ausbildung seines Geistes befdhigt. Aber er
kann ebensogut ein Handwerk erlernen. Und auch da ist er nicht
gebunden. Er kann Schuster werden oder Schneider, Schlosser oder
Tischler u. a. m. Nehmen wir an, er ziehe es vor, Tischler zu werden,
was ist die Folge ? Das hat seine zwei Seiten : nach der positiven wird
er sich nun die Eigenschaften erwerben, die fiir einen Tischler
charakteristisch sind. Dariiber aber bleiben Anlagen zu allen iibrigen
Lebensberufen mehr oder weniger brach liegen. Das ist die negative
Seite einer solchen Wahl. Sie ist fiir uns besonders wichtig ; denn sie
beweist, daB wir recht haben : der Mensch kann wirklich nicht alles
aus sich machen, wozu er von Natur aus befihigt ist. Er mag sich
noch so sehr anstrengen: das, was er erreicht, wird immer nur ein
Teil sein von dem, was in seiner Veranlagung grundgelegt ist.

Daher ist es nicht so ganz unbegriindet, wenn Erwachsene vielfach
nur mit einem Gefithl der Unzufriedenheit an ihre Vergangenheit
zuriickdenken und sich sagen: aus mir hitte doch mehr werden
konnen. Ob es sich nun wirklich um ein absolutes « Mehr » handelt, das
unter anderen Umstinden aus jemanden geworden wire oder hitte
werden konnen, bleibe dahingestellt, jedenfalls hitte jeder von uns
etwas anderes werden konnen, als er tatsichlich mit seinem freien
Willen geworden ist. Aber dann wiirde er sich vielleicht nach dem
sehnen, was er jetzt ist.

Wir bezeichnen den in Abhingigkeit vom freien Willen ver-
wirklichten Teil der in einem Menschen liegenden Entwicklungsméglich-
keiten im Gegensatz zu der von der Natur ohne sein Zutun verliechenen
ganzen Summe von Anlagen und Beschaffenheiten als seinen erworbenen
Charakter. Schon bei der Pflanze und beim Tier pflegen wir zu unter-
scheiden zwischen dem, was sie unter den gegebenen #uBeren Ver-
haltnissen wirklich geworden sind, und dem, was sie unter anderen
Umstinden hitten werden koénnen: ein Zeichen, daB bereits hier
niemals alle inneren Moglichkeiten ausgeniitzt werden. Beim Menschen

macht seine Willensfreiheit das nachgerade zu einer physischen
Unmoglichkeit.



408 Die thomistische Philosophie

Aber welche Charakteranlagen bildet denn ein bestimmter Mensch
tatsichlich aus ? LaBt sich das nur nachtriglich und induktiv fest-
stellen ? Oder kénnen wir auch schon a priori etwas dariiber sagen ?
Das ist die Kernfrage des Folgenden. Wie es scheint, ist hier die Stelle,
an der das dritte Hindernis, die Freiheit des menschlichen Willens,
jedem weiteren Vordringen zu unserem Ziele ein jihes Ende bereitet.
Denn mag dieser auch in jedem einzelnen Falle zu einer Wahl
gezwungen sein, deshalb kann er sich dennoch so oder so entscheiden.
Beriicksichtigen wir indessen auch noch die dritte durch das jeweils
gewihlte Objekt gezogene Grenze unserer Willensfreiheit.

3. Der Mensch ist frei, und deshalb kann auBer Gott niemand
mit Sicherheit vorauswissen, wozu er sich schon in den nichsten
Augenblicken entschlieBen wird. Daran soll nicht im g:ringsten
geriittelt werden. Aber auf der anderen Seite ist unser Wille doch
wieder insofern streng gebunden, als er immer nur etwas von dem
wihlen kann, was der Verstand als ein Gut erkannt hat. Denn daB3
einer ein Ubel als solches begehre, ist widersinnig.

Diese Objektgebundenheit ist schon als einfache Tatsache bedeut-
sam. Sie erhdlt aber ihre eigentliche Tragweite mehr von der Art
und Weise, wie das Gute auf den Willen einwirkt. Wir denken bei
dem Worte «einwirken» fiir gewohnlich nur an die Kausalitit der
Wirkursachen. Die aber kommt hier nicht in Betracht. Das Verhiltnis
des Willens zu seinem Objekt ist ein zweifaches. Insofern das Objekt
ein Gut ist, dient es dem Willen als Ziel und motiviert es sein Streben ;
in seiner Eigenschaft als Objekt dagegen oder als Formalursache
spezifiziert es ihn.

Das gilt zunichst fiir die Willensakfe. Indessen ist jeder Akt —
wenigstens jeder geschopfliche — wesentlich die Ergdanzung zu einer
transzendental auf ihn hingeordneten und, wie wir frither gesehen, in
der physischen Substanz wurzelnden Potenzialitit. So kommt es,
daB der kausale EinfluB} eines jeden vom Willen begehrten Gutes auch
auf das Seelenvermoégen iibergreift und selbst die Substanz davon
nicht unberiihrt bleibt. «Sage mir », heiBt es im Sprichwort, «mit
wem du umgehst, und ich sage dir, wer du bist.» Davon, was ein
Mensch will, hingt es ab, wieweit innerhalb des ihm von Natur aus
Moglichen die besonderen Grenzen dessen reichen, was er wirklich
wird, und was dann seinen selbsterworbenen Charakter ausmacht.

Dagegen wird freilich mancher einwenden: wenn wir die zahl-
reichen Dinge miteinander vergleichen, die ein Mensch in seinem Leben



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 409

alle will, so begegnen uns derart groBe Gegensitze, daB nicht ein-
zusehen ist, wie sich einer auf diese Weise einen Charakter erwerben
kann. Und ist dieses Zweite dennoch moglich, dann scheint es
wenigstens ein eitles Unterfangen, aus einer so bunten Mannigfaltigkeit
von Objekten sein Charakterbild zu erschlieBen. Konnen wir doch
nicht einmal einen befriedigenden Uberblick gewinnen iiber das wirre
Durcheinander dessen, was wir im Laufe auch nur eines Tages alles
erlebt haben. Wenn wir uns am Abend auf die Begegnisse seit dem
frithen Morgen besinnen wollen, dann weist auch das beste Geddchtnis
groBe Liicken auf, und vielleicht haben wir gerade das vergessen,
was unsere Entwicklung nunmehr am meisten mitbestimmt.

a) Doch das kann uns nicht entmutigen. Fassen wir lediglich
die Aufeinanderfolge der Eindriicke ins Auge, so geht es allerdings
arg durcheinander und keiner wird imstande sein, sich von seinen
Erlebnissen ein geordnetes Bild zu machen. Aber das ist eine sehr
suBerliche Betrachtungsweise. Wichtiger als die zeitliche Abfolge ist
der Inhalt. DaBl aber der nicht jeglicher Ordnung entbehrt, ergibt
sich schon aus dem Verhialtnis unseres Wollens zum Erkennen. Wir
haben schon oben an den scholastischen Satz erinnert : nihil volitum,
nisi cognitum. Trifft das zu, dann steht jedes Begehren des Menschen
gleich von seinem érsten Anfang an in einem inneren Zusammenhang
mit einem Akte des Erkennens. Nun ist aber alles, was wir wahr-
nehmen, ontologisch so geordnet, daBl wir es mit sachlicher Begriindung
in Arten und Gattungen zusammenfassen kénnen. ! Folglich muB3 auch
das, was unsere Begehrensvermégen anzieht oder abstoBt, irgendwie
nach Arten und Gattungen geordnet sein. Die Erfahrung bestétigt das.
Wer sich iiber den Geruch einer Rose freuen kann, kann es iiber den
einer jeden, und wer sich vor einem Wolf fiirchtet, fiirchtet sich vor
allen.

b) Bei Tieren ist diese Ordnung des Begehrens durch physische
Gesetze festgelegt. Darum miissen z. B. alle Bienen die gleichen
Objektarten anstreben und fliehen. Beim Menschen hingegen liegt die
Sache wesentlich anders. Wie wir gesehen, erfordert der Umstand, daB3
der Schépfer ihn zu einem freien Wesen machen wollte, eine solche
Uberfiille von Entwicklungsméglichkeiten, daB keiner sie alle ver-
wirklichen, sondern jeder von uns nur eine Auswahl treffen kann.
Diese Auswahl erstreckt sich zunichst auf Einzeldinge. Aber selbst

1 Thomas, I 76, 2 ad 4.



410 Die thomistische Philosophie

wenn der Mensch nur zwischen Individuen der ndmlichen Spezies
wihlt, kann er das nicht, ohne damit zugleich sein Wohlgefallen an
der ganzen Art zu bekunden. Denn es wird doch niemand z. B. von
zwei Apfeln den besseren aussuchen, wenn er Apfel iiberhaupt nicht
leiden mag. Miissen aber vielleicht alle Menschen die namlichen Giiter-
arten bevorzugen ? Wo gibe es zwei, deren Gefallen und MiBfallen
in bezug auf die einzelnen Giiterarten sich allweg deckte! An Dinge,
die der eine iiber alles liebt, mag der andere vielleicht nicht einmal
erinnert werden. Die Freiheit, deren sich der einzelne hinsichtlich der
verschiedenen, seiner Vervollkommnung dienlichen Objektarten erfreut,
ist so groB, und wir machen von dieser Freiheit auch alle einen so
ausgiebigen Gebrauch, daB nicht zuviel behauptet ist, wenn wir sagen,
jeder von uns habe in seinem Begehren eine ganz eigene Ordnung der
Dinge.

Aber so wahr das ist, so zeigt sich doch bei genauerem Zusehen,
daB auch der menschliche Wille hier wieder an strenge Gesetze
gebunden ist. Nehmen wir z. B. den Fall, jemand lerne eine bestimmte
Wissenschaft lieben, sagen wir die Mathematik. Was zeigt sich dann ?
Hitte das nur zu bedeuten, daB sich jetzt in ihm eine Liebe mehr
findet und sein Verstand auf eine neue Weise bereichert wird, dann
miilte im iibrigen alles beim Alten bleiben. Aber statt dessen machen
sich die Folgen dieser neuen Liebe bald im ganzen Seelenleben
bemerkbar. Ohne daB er es eigens will, vielleicht sogar ohne sich dessen
recht bewuB3t zu werden, fangt ein solcher Mensch sofort an, die Welt
mit anderen Augen anzuschauen. Nicht nur, daB dafiir andere
Interessen zuriicktreten ; wie die Erfahrung immer wieder lehrt, fithrt
jede starke Zuneigung zu einer Sache ganz unvermeidlich dahin, daB
in der Seele des Menschen jetzt gegen so und so viele andere Dinge
sogar eine groffe Abneigung eintritt.

Um diese etwas seltsam anmutende Erscheinung befriedigend zu
erkliren, geniigt es nicht, auf die organische Natur des Menschen
zu verweisen. Aus dem Umstand, daB die Seele einen Organismus
konstituieren hilft, laBt sich nur verstehen, warum wir nicht zugleich
zwei Neigungen folgen konnen.! Aber weshalb ist es mit den
Neigungen nicht so wie mit den erworbenen wissenschaftlichen und
mechanischen Fihigkeiten ? Da ist es doch méglich, noch weitere zu

1 Dicendum, quod passio appetitus sensitivi non potest directe trahere aut
movere voluntatem, sed indirecte potest: et hoc dupliciter. Uno quidem modo
secundam quandam abstractionem : cum enim omnes potentiae animae in una



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 411

erwerben, ohne dal3 deshalb eine der bereits vorhandenen verschwinden
miiBte. Warum also sollte es bei den Neigungen anders sein ? Das
ist eben die Grenze, die das Objekt dem menschlichen Begehrungs-
vermogen steckt. Denn vergleichen wir das Erkennen und die Aus-
ibung unserer mechanischen Fertigkeiten mit dem Begehren, so zeigt
sich folgender Unterschied : Im Erkennen ziehen wir den Gegenstand
in uns hinein ; darum handelt es sich hier um weiter nichts als um
eine Vervollkommnung des Subjekts, das aber bedeutet soviel wie : das
Subjekt behdlt im iibrigen alles, was es hat. Bei der Ausiibung
unserer mechanischen Fertigkeiten teilen wir zwar etwas nach aullen
mit, aber auch hier verlieren wir nichts ; im Gegenteil, sowohl bei der
Ausiibung einer alten als auch bei Erlernung einer neuen werden wir
nur vollkommener. Wird ja dadurch unsere Geschicklichkeit nur noch
groBer und weiter ausgedehnt. Sobald dagegen jemand ein bestimmtes
Objekt begehrt, gibt er sich gewissermaflen gefangen. Denn nun gleicht
er einem Wanderer, der sich ein Ziel gesetzt hat und darum nicht
mehr anders kann, als entweder dieses Ziel wieder aufgeben, oder sich
von ihm die moglichen Wege bestimmen lassen.

So sehen wir wieder, daBl es immer seine zwei Seiten hat, wenn
einer ein bestimmtes Gut zu lieben anfingt: eine positive und eine
negative. Jedes Gut ist imstande, dem Menschen irgend einen Wert
zu vermitteln, zum mindesten einen Erkenntniswert ; aber mit der
Liebe impft es ihm sofort auch ein dem Grade dieser Liebe genau
entsprechendes Mal3 von Abneigung gegen alles ein, was den Besitz
dieses Gutes schmilern, in Frage stellen oder gar verhindern kénnte.
Z. B. Titus liebt die Wissenschaft. Er mull sich aber mit wirt-
schaftlichen Geschidften abgeben: Kiufe und Verkédufe abschlieBen,

essentia animae radicentur, necesse est, quod quando una potentia intenditur in
sSuo actu, altera in suo actu remittatur, vel etiam totaliter in suo actu impediatur :
tum quia omnis virtus ad plura dispersa fit minor : unde e contrario quando
intenditur circa unum, minus potest ad alia dispergi : tum quia in operibus animae
Tequiritur quaedam intensio, quae dum vehementer applicatur ad unum, non
potest alteri vehementer attendere: et secundum hunc modum per quandam
distractionem, quando motus appetitus sensitivi fortificatur secundum quamcum-
que passionem, necesse est quod remittatur, vel totaliter impediatur motus proprius
appetitus rationalis, qui est voluntas. Alio modo ex parte objecti voluntatis,
-quod est bonum ratione apprehensum, impeditur enim judicium, et apprehensio
rationis propter vehementem et inordinatam apprehensionem imaginationis, et
judicium virtutis aestimativae, ut patet in amentibus. Thomas, I-1I q. 77 a. 1.
Vgl. II-IT q. 153 a. §, wo der hl. Thomas die Folgen der Sinnenlust aufzihlt.
Ferner : 1I-1I q. 53 a. 6.



412 . Die thomistische Philosophie

Eintragungen in die Geschaftsbiicher machen u. a. m. Wird ihm das
bei seiner Neigung zur Wissenschaft zusagen koénnen ? Er tut es
vielleicht ebenso gewissenhaft wie nur ein anderer. Aber fragten wir
ihn nach den Regungen seiner Seele, nach den motus primo primi,
wie die Scholastiker sich ausdriicken, er miillte ohne Zweifel, um die
Wabhrheit zu sagen, gestehen, daBl er derlei Geschifte nur mit innerem
Widerstreben besorgen kénne.

¢) Wir sind vielfach geneigt, darin eine moralische Schwiche zu
sehen. Aber es sind physische Notwendigkeiten. Denn so oft wir
zwischen zwei Dingen zu wihlen haben, handelt es sich um mehr als
um das Wollen des einen und das Nichtwollen des anderen. Weil wir
nicht beide zugleich haben kénnen, miissen wir das eine gewissermaBen
aus dem Wege riumen, seine Anziehung zuriickweisen und seinem
EinfluB widerstehen. Der géttliche Heiland hat einmal den Aus-
spruch getan: « Qui non est mecum, contra me est» (Luc. 11, 23).
Dieser Satz gilt ganz allgemein. Wer immer dem Reize eines Gutes
nicht folgt, es vielmehr einem anderen nachsetzt, widersteht ihm und
haBt es wenigstens insoweit, als es ihn hindert, das bevorzugte Gut
zu erstreben. Gibe es keine Liebe, dann gibe es auch keinen HabB.
Die Liebe ist immer das Frithere, der HaBl das Spitere. Liebe und
HaB laufen daher im Menschen nicht einfach parallel, sondern, wie
sich aus dem Gesagten ergibt, ist ihr Verhdltnis zueinander sogar ein
ursichliches. Denn liebten wir nicht, dann haBten wir auch das dem
geliebten Gegenstande Entgegengesetzte nicht. Hitte Titus keine
Anhianglichkeit an die Wissenschaft, dann wiirde es ihn auch nicht
verdrieflen, sich mit Geschiaftssachen abgeben zu miissen. Jeder Hal3
zeigt an, daB} eine Liebe auf Hindernisse gestoBen ist. « Necesse est »,
schreibt der hl. Thomas, « quod amor sit prior odio, et quod nihil odio
habeatur nisi per hoc quod contrariatur convenienti quod amatur.
Et secundum hoc omne odium ex amore causatur» (I-II q. 29 a. 2).

Aber sehen wir die Menschen im téglichen Leben nicht doch sehr
oft ganz entgegengesetzte Dinge anstreben ? Ganz gewill. Es fragt
sich nur, wie die Liebe in derlei Fillen beschaffen ist. Kommt es
wirklich vor, daB3 der nimliche Mensch zu gleicher Zeit zwei miteinander
unvereinbare Dinge liebt, oder handelt es sich bloB um einen raschen
Wechsel des Gegenstandes ? Ist dieses zweite der Fall, so hat die
Sache keine Schwierigkeit. Denn es hat niemand behauptet, daB jede
Liebe des Menschen ewig wihren miisse. Dort aber, wo tatsichlich
zwei Dinge angestrebt werden, von denen das eine den Besitz des



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 413

anderen unmdglich macht, muBl man weiter fragen : liegt hier nicht
ein Irrtum vor? Wir haben oben gesehen, daB der einzige Weg vom
Objekt zum Begehrungsvermégen tiiber das Erkennen fithrt. Unser
Erkennen aber ist dem Irrtum ausgesetzt. Wir kénnen uns tduschen
und Dinge fiir geeignet halten, zur Erreichung eines Zieles beizutragen,
die es durchaus nicht sind. In dem Falle hat es zwar den Anschein,
als sei in unserer Seele zu gleicher Zeit eine Zuneigung zu zwei sich
gegenseitig ausschlieBenden Giitern. Aber ligen die Dinge wirklich
so, wie wir sie uns vorstellen und anstreben, dann schléssen sie sich
eben nicht aus. Darum ist auch das kein Gegenbeweis. !

Indessen ist noch ein dritter Fall denkbar und gar nicht selten.
Das beste Beispiel dafiir ist die mit vollem BewuBtsein und in ebenso
uneingeschrankter Willensfreiheit begangene liflliche Siinde. Die laB-
liche Siinde unterscheidet sich von der schweren dadurch, dal} sie
keine Abkehr von Gott ist und es deshalb nicht unméglich macht,
Gott weiter zu lieben. Auf der anderen Seite steht sie aber doch zu
Gott im Gegensatz. Denn wie kénnte sie sonst von ihm bestraft
werden ?  Aber gilte nicht auch da das nidmliche Gesetz, wie wire
es dann zu erkldren, daB selbst mit der kleinsten ldBlichen Siinde die
Gottesliebe wenigstens abnimmt und umgekehrt mit zunehmender
Heiligkeit auch die liBlichen Siinden immer seltener werden ? Doch
dariiber weiter unten ausfiihrlicher.

2. Die Zielfreiheit und die Gebundenheit des Menschen
durch sein Ziel.

Damit sind wir an einem Wendepunkt unserer Untersuchung
angelangt. Wir wollten feststellen, ob es moglich sei, den selbst-
erworbenen Charakter eines konkreten Einzelmenschen philosophisch zu
erfassen. Die Freiheit, mit der der Mensch seine Absichten jeden
Augenblick dndern kann, lie das recht zweifelhaft erscheinen. Nach-
dem wir jedoch die Grenzen dieser Freiheit aufgedeckt haben, brauchen
wir sie nicht mehr zu fiirchten. Die Freiheit hat fiir den Menschen
die groBe Bedeutung, daB er selbst eine Giiterordnung zu wihlen
vermag. Aber das heit nur soviel wie: er ist imstande, selbst das
Gut zu bestimmen, durch das sein Lieben und Hassen nunmehr

1 « Ad hoc igitur quod voluntas in aliquid tendat, non requiritur, quod sit
bonum in rei veritate, sed quod apprehendatur in ratione boni. Et propter hoc
Philosophus dicit in 2. Physic. (text. 31), quod finis est bonum vel apparens
bonum.» Thomas, I-II q. 8 a. 1; cf. II-II q. 23 a. 7.



414 Die thomistische Philosophie

geordnet wird. Denn solange wir hier auf Erden leben, besteht kein
physischer Zwang, dieses oder jenes konkrete Gut zu wollen. Wie die
Erfahrung lehrt, ist sogar der Gotteshall nicht ausgeschlossen. Aber
nehmen wir zwei Menschen, von denen der eine Gott und der andere
den Reichtum vor allem lieben will, so hat das nichts Geringeres zur
Folge, als daB daraufhin die Stellung dieser beiden auch zu allen
iibrigen Giitern eine verschiedene sein muf}, und wiesen sie auch nach
auBen noch so viele Ahnlichkeiten auf. !

In der Scholastik pflegt man das im Vordergrund des Interesses
stehende, fiir das gesamte {iibrige Streben mafgebende und da eine
eigene Ordnung schaffende Gut als das Endziel eines Menschen zu
bezeichnen. Jeder von uns hat ein solches Endziel. 2 Denn «jeder
hat », schreibt M. Scheler zutreffend, «ein besonderes Etwas, einen
mit dem Akzent des Hochstwertes (fiir ihn) betonten Inhalt, dem er
bewuBt oder doch in seinem naiv wertenden praktischen Verhalten
jeden anderen Inhalt nachsetzt. Das ist z. B. fiir die fithrende
Minoritit des kapitalistischen Zeitalters das maximale Erwerben
6konomischer Giiter, respektiv deren Mal, das Geld. Das ist fiir den
Nationalisten seine Nation, fiir den Fausttypus das unendliche Wissen,
fiir den Don Iuantypus die immer neue Uberwiltigung des Weibes.
Prinzipiell kann jedes endliche Gut in die Absolutsphire des Seins und
der Werte eines BewuBtseins treten und wird dann mit ,unendlichem
Streben‘ erstrebt werden. Immer aber findet dann eine Vergétzung
des Gutes statt. Das endliche Gut wird herausgebrochen aus dem
harmonischen Aufbau der Giiterwelt, es wird mit einer seiner objektiven
Bedeutung nicht angemessenen Unbedingtheit geliebt und erstrebt ;
der Mensch erscheint an seinen Go6tzen magisch gefesselt und behandelt
ihn, ,als ob‘ er Gott wire. Es besteht keine Wahl, ein solches Gut zu
haben oder nicht zu haben. Es besteht nur die Wahl, in seiner

1 In quolibet genere causarum causa prima est magis causa quam causa
secunda, nam causa secunda non est causa nisi per causam primam; illud igitur
quod est causa prima in ordine causarum finalium, oportet quod sit magis causa
finalis cujuslibet, quam causa finalis proxima. Thomas, c. Gent. III c. 17. — Indem
wir sagen, der Mensch habe es in der Gewalt, sich eine Giiterordnung zu wihlen,
lehnen wir die Theorien der beiden Psychoanalytiker S. Freud und A. Adler ab,
von denen der erste dem Sexualtrieb und der zweite dem Geltungstrieb eine so
ausschlaggebende Bedeutung zuschreibt, daB folgerichtig fiir eine menschliche
Willensfreiheit kein geniigender Raum mehr {ibrig bleibt. Vgl. die orientierende
Studie von Th. Miincker in: Bonner Zeitschrift fiir Theologie und Seelsorge.
4. Jahrgang, 1927, S. 337-373-

2 Thomas, I-1I q. 1.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 415

Absolutsphire Gott, d. h. das dem rehglosen Akt angemessene Gut
zu haben oder einen Gétzen.»?

Bestimmte indessen einzig das Endziel oder das mit dem Akzent
des Hochstwertes angestrebte Gut die Ordnung des ganzen Willens-
lebens, dann miiten nach dem Gesagten alle Menschen mit dem
namlichen konkreten finis ultimus den gleichen Charakter aufweisen.
Das aber ist nicht nur gegen alle Erfahrung, sondern schon a priori
nicht gut denkbar. Denn nehmen wir z. B. gerade jenes Gut, das
allein wert ist, zum Endziel unseres Begehrens erwihlt zu werden,
Gott, so wird jeder zugeben, daBl es einen Widerspruch bedeutete,
wenn der Schopfer alles Guten uns gegen irgend etwas Abneigung
einfloBen miiBte. Er hat zwar sowohl der physischen Welt als dem
sittlichen Leben eine objektive Ordnung vorgeschrieben : der physischen
Welt durch die Naturgesetze und dem sittlichen Leben, indem er dem
Menschen jeden sittlichen Indifferentismus unmoglich machte ; aber das
hindert nicht, daB auch die groBten Heiligen in dem, was sie auller
Gott lieben, zuweilen noch sehr weit. voneinander abweichen. Die von
den Scholastikern als fines intermedii bezeichneten untergeordneten
Zwecke eines Menschen miissen demnach auch etwas zu bedeuten
haben. Wir koénnen sie mit den priadikamentalen Begriffen der
Erkenntnisordnung vergleichen. Diese setzen die transzendentalen
voraus, denn sie entstehen in der Weise, dall dem Seinsbegriff immer
mehr einschrinkende Bestimmungen hinzugefiigt werden. Aber stellen
wir sie alle, angefangen von den allgemeinsten, wie Substanz, Quanti-
tit usw., bis hinunter zu den konkretesten, wie Petrus, die Zahlen
zwei, drei usf.,, den transzendentalen gegeniiber, wir werden trotz
aller niheren Bestimmungen nichts in ihnen ausgedriickt finden, was
nicht schon einschluBweise auch durch die transzendentalen Begriffe
bezeichnet wire. Und ganz dhnlich ist das Verhiltnis der fines inter-
medii zu ithrem finis ultimus. Machen wir uns die Sache gleich an
dem schon eben gebrauchten Beispiele klar. Will der Mensch Gott
iiber alles lieben, dann muB er sich an die von Gott vorgeschriebene
Ordnung halten. Aber da Gott ihn alles lieben 148t, was immer als
gut angesehen werden kann, deshalb ist der Mensch durch seine
Gottesliebe nur insofern beschrinkt, als er die geschopflichen Giiter
nicht in jedem beliebigen AusmaB anstreben oder abweisen darf.
Denken wir uns nun zwei Menschen, deren Streben in Gott zusammen-

1 Vom Ewigen im Menschen. Leipzig 1921, I, S. 561 f.



416 Die thomistische Philosophie

trifftt. 'Wahrend der eine dieses Ziel vor allem durch unermiidliche
Erforschung der Wahrheit erreichen méchte, ist der andere mehr
praktisch eingestellt. Beide sind Gott vielleicht gleich nahe. Aber
setzen wir den Fall, sie miilten auf einmal ihre Beschiftigung
vertauschen, sagen wir, der Theologe miilte den ganzen Tag Kranke
pflegen und der barmherzige Bruder den hl. Thomas studieren. Wiirde
das wohl ihren Neigungen entsprechen ? Wie sich schon aus diesem
einen Beispiel ergibt, ist es also nicht etwa bloB eine Eigentiimlichkeit
des Endzieles, alles mit ihm Unvertrigliche miBliebig zu machen,
sondern eine Eigenschaft des Guten iiberhaupt, mag es nun als finis
ultimus oder nur als finis intermedius erstrebt werden. Wie unsere
Begriffe immer mehr an Umfang verlieren, je weiter sie sich vom
Seinsbegriff entfernen, so nimmt daher auch unsere Freiheit in dem
MaBe ab, als die Zahl der wieder selbst zueinander im Verhiltnis der
Uber- und Unterordnung stehenden fines intermedii ansteigt. !

3. Ziele und Charakter eines Menschen.

Was das gerade fiir unsere vorliegende Untersuchung zu bedeuten
hat, liegt offen zu Tage. Steht es einmal fest, dall der Mensch die
verschiedenen Giiterarten nicht in beliebiger Zusammenstellung erstreben
oder abweisen kann, sondern mit jeder freien Wahl zugleich einen
vom gewidhlten Gute ausgeiibten Zwang auf sich nimmt, dann muB
es moglich sein, auf Grund dessen, was wir einen begehren sehen,
systematisch festzustellen, was er unter diesen Umstdnden fihig ist,
noch aupferdem zu lieben. _

a) Den Einzelmenschen wie ein System behandeln wollen, sieht
zunichst wie ein Angriff auf das Leben aus. Denn das Leben ist
Bewegung, Verinderung und Wechsel, alle Systematik dagegen weist,
wie schon das Wort anzeigt, auf etwas Bleibendes, Unverdnderliches,
Notwendiges hin. Allein muB denn das Leben nur Bewegung sein ?
Gibt es iiberhaupt etwas, in dem sich gar nichts Bleibendes, Unver-

1 Wenn jemand sich beim Streben nach seinem Endzweck auf ein bestimmtes
Zwischenziel festlegt und sich die Erreichung desselben zur Lebensaufgabe macht,
so nennen wir diesen finis intermedius seinen « Beruf ». Der Beruf eines Menschen
ist im Gegensatz zu seinem Endzweck nur etwas Partikuldres, ein ultimum
secundum quid, ein finis proximus und ein medium (vgl. H. C. Plafimann, Die
Schule des hl. Thomas von Aquino. Soest 1857, IV. Bd., S. 175 f.). Daher kann
es leicht geschehen, daB einer zwar bereut, einen bestimmten Beruf gewihlt zu
haben und gleichwohl seinem Endziel treu bleiben will.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 417

anderliches, Notwendiges finde ? Was wire verginglicher als die
Zeit ? Und doch ist sie nicht denkbar ohne etwas, das in ihr fort-
dauert und Bestand hat.! Es ist daher unstreitig zu weit gegangen,
wenn man den Einzelmenschen nur fiir eine Kette sich ablésender
Verinderungen hélt. Auch der Mensch hat des Bleibenden, Gesetz-
haften, Notwendigen und Unveranderlichen weit mehr als der Physiker
mit seinem auf die Verinderungen eingestellten Blick gerne zugibt.

b) Auch der andere naheliegende Einwand, dafl es sich bei den
Giitern, die der Mensch anstrebt, doch fast durchwegs um kontingente
Dinge handelt, 148t sich leicht widerlegen. Denn so wahr das ist, daB
alle Geschopfe, besonders die korperlichen, nur ein kontingentes Sein
besitzen : damit ist noch nicht gegeben, daB sie deshalb auch in der
Ausiibung ihrer Ursidchlichkeit jeder Notwendigkeit entbehren miifiten.
Im Gegenteil, nehmen wir den freien Willen aus, so sind alle geschopf-
lichen Dinge trotz ihres kontingenten Seins doch streng notwendige
Ursachen, d. h. sie wirken mit der Unvermeidbarkeit eines natur-
gesetzlichen Geschehens, sobald die Vorbedingungen dazu erfiillt sind,
besonders die erforderliche Berithrung mit einem fiir die Aufnahme
der Wirkung geeigneten Subjekte hergestellt ist.

¢) Ernster ist die dritte Schwierigkeit. Sie hat uns bereits oben
beschiftigt, aber wir haben sie dort einzig vom Objekte aus angeschaut.
Sie erwichst aus zwei gleich unleugbaren Tatsachen. Durch die erste
unterscheidet sich der selbsterworbene Charakter von dem angeborenen.
Wihrend dieser auf einmal entsteht, kommt jener nur allmihlich
zustande und vollends erst am Ende des Lebens zum AbschluB. Daher
scheint der einzelne Akt fiir die Gestaltung des ganzen Seelenlebens
wenig zu bedeuten. Nehmen wir aber eine groBere Anzahl von
Handlungen, die wir einen Menschen setzen sehen, zusammen, so stoen
wir nicht selten auf mancherlei Inkonsequenzen, Gegensitze und Wider-
spriiche. Das 1aBt uns erkennen, daB sich auch im Charakter eines
solchen Menschen Gegensitzliches finden muB. Wenn aber in dem
namlichen Charakter die entgegengesetztesten Eigenschaften vereinigt
sein konnen, wie sollen dann Deduktion und Systematik die geeignetsten
Mittel bilden, in sein Inneres einzudringen und seine Zusammensetzung
aufzudecken >

1 Nach dem hl. Thomas findet sich auch in der Bewegung noch eine gewisse
Ruhe. « Motus est magis contrarius motui (cum nunquam ei permisceatur) quam
quies, quae quodammodo permiscetur.» 5. Phys., lect. 10.

Divus Thomas. 27



418 Die thomistische Philosophie

o) Aber was das angeht, daBl das einmalige Streben nach einem
bestimmten Gute nicht ausreicht, jemanden einen abgeschlossenen
Charakter zu geben, so diirften unsere Ausfithrungen geniigend dar-
getan haben, daB schon ein einziger Willensakt imstande ist, dem
Seelenleben ein vollstindig verindertes Aussehen zu geben. Fillt
z. B. der Gerechte auch nur in eine einzige schwere Siinde, so hat das
nicht nur die Folge, da} jetzt sein Tugendleben iberhaupt geschwicht
ist, sondern auch die andere, daBl damit schon der Anfang gemacht
ist mit der Ausbildung eines ganz bestimmten schlechten Charakters. *
Denn damit dieser entsteht, ist nichts anderes erforderli_h, als daB
jene Siinde noch 6fter wiederholt wird. So zeigt also der einzelne Akt
wenigstens an, was fiir ein Charakter zu entstehen begonnen hat,
wenn er nicht schon vorhanden ist. .

B) Mehr Aufmerksamkeit verdient die zweite Tatsache. Wenn es
etwas gibt, was sowohl unseren eigenen Charakter als auch ganz
besonders den unserer Mitmenschen leicht in Dunkel hiillt, so sind
es jene Regungen, Wiinsche und Handlungen eines Menschen, die mit
seinem Streben nach dem von ihm fiir gewdhnlich gewollten Endziel
nicht in einen vollen Einklang gebracht oder zum mindesten nicht
aus diesem Streben erklirt werden koénnen. Wihlen wir wieder die
laBliche Siinde des Gott iiber alles liebenden Gerechten als Beispiel.
Wenn sich der Gerechte von einem geschopflichen Gute iiber Gebiihr
anziehen liBt, und besonders wenn er nun nicht nur einmal li8lich
siindigt, sondern gewohnheitsmdfBig z. B. eitel ist, so bringt das doch
etwas in seinen Charakter, was miterfaBt werden mul3, um ihn als
Ganzes richtig beurteilen zu koénnen. Wie aber sollen derartige
Charakterziige, richtiger derlei Charakterschwichen, aus einem be-
stimmten finis ultimus oder dessen fines intermedii befriedigend zu
erkldren sein ?

In der Landwirtschaft gibt es ein Gesetz, das von Liebig entdeckt
hat und jetzt Gesetz des Minimums heiBt. Mitscherlich hat es so
formuliert : « Der Pflanzenertrag richtet sich nach derjenigen Bedingung
des Wachstums, die verhiltnismidBig am meisten im Minimum ist. » 2
Nehmen wir z. B. an, bei einer Pflanze sei von den fiinf Wachstums-
bedingungen : Licht, Luft, Wasser, Warme, Nihrstoffe nur die vor-
letzte nicht ganz erfiillt. In dem Falle wird sie selbst bei einem Uber-

1 Vgl. Thomas, I-II q. 85 a. 1 u. 2; De Malo; q. 2 a. 11 u. 12.
% Vgl. Illustriertes Landwirtschafts-Lexikon, Berlin 1920. II, S. 89 f.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 419

fluB an Licht, Wasser, Luft und Nihrstoffen doch entsprechend ihrem
Mangel an Wirme nur ein kiimmerliches Dasein fristen. Oder: ein
mit Roggen besites Feld brauchte 8o Kg. Phosphorsiure, 40 Kg.
Stickstoff und 40 Kg. Kali. Es finden sich in ihm aber nur 20 Kg.
Stickstoff. Das hat zur Folge, daB sowohl der Phosphor als der Kali
nur zur Halfte ausgeniitzt und deshalb nur die Hilfte von dem
Ertrag erreicht wird, der bei 40 Kg. Stickstoff zu erhoffen wire, !

Achten wir bei diesem Gesetz des Minimums weniger auf das
Subjekt als auf die allgemeine Idee, so finden wir es auch auBerhalb
der Landwirtschaft iiberall in Geltung, wo immer etwas nach der
Weise des Organischen entstehen soll. So z. B. in der Logik, in der es
der Satz ausspricht : Pejorem sequitur semper conclusio partem. Dann
in der Kunst, wo die Schénheit des Ganzen auch vom kleinsten Teilchen
abhingt. Besonders aber im sittlichen Leben. « Wer immer namlich
das ganze Gesetz hilt, jedoch in einem Stiicke fehlt, hat sich an allem
verschuldet. » (Jac. 2, 10.) Und: «bonum ex integra causa, malum
ex quocunque defectu», will sagen, damit eine Handlung schlechthin
(simpliciter) gut genannt werden kann, mufBl sie nicht nur einen
sittlich erlaubten Inhalt haben, sondern auch einwandfrei sein in bezug
auf die nidheren Umstdnde, unter denen sie gesetzt wird, sowie die
personliche Absicht, aus der sie hervorgeht ; um sie dagegen schlecht
zu machen, reicht es hin, daBl entweder ihr Objekt, oder ein Umstand,
oder die Absicht nicht ganz der sittlichen’ Ordnung entsprechen. 2 |

Das zeigt uns den Weg zur Losung der oben dargelegten
Schwierigkeit. Denn wir verstehen nun, daB es im Leben nicht
einzig darauf ankommt, was einer anstrebt. Das erstrebte Gut bestimmt
seinen Charakter nur nach der positiven Seite. Wie weit einer aber
hinter dem zuriickbleibt, was, absolut genommen, aus ihm werden
konnte, hingt davon ab, was er nicht anstrebt. Das gilt in erster Linie
beziiglich des finis ultimus. Aber nicht ausschlieBlich. Es bewahrheitet
sich schon bei den Zwischenzielen. Z. B. jemand zieht es vor, Gott
in Jungfriaulichkeit zu dienen und bt diese Tugend denn auch so
vollkommen, als es ihm nur immer méglich ist. Die Heilige Schrift
stellt die Jungfriulichkeit iiber das eheliche Leben, und das 1at sich

1 Vgl. Schlipfs praktisches Handbuch der Landwirtschaft 2%, Berlin 1922,
S. 82 ff.; und Freih. v. d. Goltz, Handbuch d. ges. Landwirtschaft, Tibingen
1890. II, S. 273,

2 Quilibet singularis defectus causat malum ; bonum autem causatur ex
integra causa. Thomas, I-II q. 18 a. 4 ad 3. Siehe die ganze Quistio achtzehn,



420 Die thomistische Philosophie

auch philosophisch rechtfertigen. Gleichwohl kann man nicht sagen,
die Jungfraulichkeit ersetze die Ehe oder vermittle dieselben Bildungs-
werte wie diese. Sie gibt dem Menschen etwas Besseres als die Ehe,
aber nicht das gleiche. Und deshalb geniigt es nicht, bloB zu
beriicksichtigen, dal3 einer immer jungfraulich gelebt hat; wollen wir
die mehr negativen Seiten an seinem Charakter miterfassen, will sagen
verstehen, warum in ihm die eine oder andere Eigenschaft nicht so
deutlich ausgepragt ist, so miissen wir auch das beachten, auf was
er aus Liebe zur Jungfraulichkeit in seinem Leben alles verzichtet,
m. a. W. gegen was ihm diese eine Abneigung eingeflo3t hat.

Nun sollte man allerdings meinen, wenn der Mensch sich etwas
zum Endziel auserlesen hat, miilte er suchen, jedes zu dessen Erreichung
dienliche Mittel gleichsehr auszuniitzen. Sagten wir doch oben, daB
der Mensch nur frei sei in bezug auf das erste Glied einer Giiterreihe ;
und stellt nicht jeder finis ultimus mit dem ihm untergeordneten
Zwecken eine solche Reihe dar ? Allein das bezog sich einzig auf die
Moglichkeit. Damit, daB einer ein bestimmtes Gut zu seinem Endziel
erwahlt hat, sind seinem Lieben-Kénnen unverriickbare Grenzen
gesteckt. Daran ist nicht zu zweifeln. Aber vom Koénnen zum Miissen
ist ein so weiter Abstand, dafl dazwischen noch hinreichend Raum
ist fiir die menschliche Willensfreiheit. Denn diese liegt gerade in der
Fihigkeit, unter den Zwischenzielen eines finis ultimus eine Auswahl
zu treffen. Libertas est facultas mediorum servato ordine finis. Die
Scholastiker gehen sogar soweit, dal sie lehren, der Mensch bleibe
selbst dann noch frei, wenn er, wie die Seligen und die Verdammten
im Jenseits, sein Endziel tiberhaupt nicht mehr dndern kann.! Wie
kénnte es auch anders sein ? Liegt doch eben darin der Unterschied
zwischen dem untergeordneten Zweck und dem bloBen Mittel, dall
dieses einzig wegen des Endzweckes erstrebt wird, jener dagegen auch
durch seine eigene Giite anzieht. ,

Denken wir uns nun den Fall, Titus fiihle sich bereits seit lingerer
Zeit z. B. zur Philosophie hingezogen, dann aber gebe er der Anlockung
eines anderen Zieles nach, sagen wir, er lasse auch eine Liebe zum
Reichtum in sich aufkommen. Was dann ? Wenn - diese zweite
Zuneigung nicht bloB eine augenblickliche Stimmung ist, wird sie sich
gewiBl bald in bestimmte Handlungen umsetzen. Jede Handlung aber

|t Uber die Lehre des hl. Thomas beziiglich der Freiheit der Seligen und der
Verdammten, siehe C. Friethoff O.P., Die Pridestinationslehre bei Thomas von
Aquin und Calvin in: « Divus Thomas», 1926, S. 460 f.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 421

14Bt in dem Handelnden etwas zuriick, aus dem sich allmihlich ein
Habitus, d. i. Zustand herausbildet. Wir sehen das am besten daran,
wie Tugenden und Laster im Menschen entstehen. « Wir erlangen die
Tugend, indem wir sie zuerst iiben, nicht anders wie bei den iibrigen
Verrichtungen : was wir als Ausgelernte tun sollen, das erlernen wir
durch das Tun ; wie wir durch Bauen Baumeister werden, durch Saiten-
spiel Musiker, so werden wir durch gerechte Handlungen Gerechte
werden, durch Beobachtung der MiaBigkeit miBig, durch Werke des
Starkmutes starkmiitig. »* Und: «wer gut baut», heilt es bei
Aristoteles im gleichen Kapitel, « wird dadurch ein guter Baumeister,
und wer schlecht baut, ein schlechter ». Daraus erhellt, dafl man
eigentlich von keinem einzigen Akte sagen kann, er sei fiir die Aus-
gestaltung des Charakters ohne jede Bedeutung. Der Mensch mag tun,
was er will, — setzt er eine bestimmte Art von Handlungen zum ersten
Male, dann ist schon gleich diesér erste Akt der Anfang zu einer neuen
Charaktereigenschaft, hat er sie aber schon einmal gesetzt, dann fithrt
diese Wiederholung notwendig zu einer Vertiefung und Festigung dessen,
was von der ersten Setzung in ihm zuriickgebliecben ist. Demzufolge
muB sich also auch bei Titus aus seinem Streben nach dem Reichtum
sofort eine neue Charaktereigenschaft zu entwickeln anfangen. Das
bedeutet fiir ihn zunichst die Entfaltung einer zu seinem angeborenen
Charakter gehorigen Anlage. Aber weil die hinzukommende Neigung
der ersten kontrir entgegengesetzt ist, tritt gleich von ihrem ersten
Auftreten an ein anderes Gesetz in Kraft, das lautet : in eodem sub-
jecto contraria se expellunt, Eigenschaften, die einander kontrir gegen-
iiberstehen, verdringen sich gegenseitig.

Indessen ist diese Unvertriglichkeit doch nicht so groB, daf3 die
beiden Eigenschaften iiberhaupt nicht zusammen bestehen kénnten.
Der beiderseitige AusschluB3 richtet sich vielmehr ganz nach ihrem
Starkegrad : je intensiver die eine wird, desto mehr mufl die andere
nachlassen. Je mehr in Titus das Verlangen nach Reichtum wichst,
desto gleichgiiltiger wird er notwendig gegen die Wissenschaft werden.
Aber erst wenn er den Reichtum nicht noch mehr lieben kénnte, ist
er vollkommen unfihig, die Philosophie auch nur in einem geringen
Ausmal} weiter zu lieben. Wir sagten zwar oben, dal jedes Gut dem
Menschen einen Widerwillen einfloBt gegen alles, was seinen Besitz

-

1 Nik. Eth. IT 1. — Diese Ansicht vertritt auch der hl. Thomas in Quaest.
disput. de virtut. a. 9 ad 11 und I-IT q. 51 a. 2; q. 52.



422 Die thomistische Philosophie

irgendwie in Gefahr bringt. Aber wie nicht jede Liebe gleich iiber
alles groB sein muB, so auch nicht der ihr entsprechende Widerwille.
Daher ist es gut denkbar, daBl uns ein Gegenstand nach der einen
Seite anzieht und nach einer anderen ebenso abstéBt. Diese Doppel-
seitigkeit ist sogar eine notwendige Voraussetzung der menschlichen
Willensfreiheit. Denn lockte ein Ding den Menschen nur an, oder wire
es ihm nur zuwider, wie sollte er dann noch wihlen kénnen ? 1 Mit
dem Widerwillen, den uns die Vorliebe fiir ein bestimmtes Gut gegen
andere Dinge einfloBt, verhilt es sich genau so wie mit den iibrigen
Charaktereigenschaften. Er wird um so gréBer und uniiberwindlicher,
je tiefer jenes Gut auf uns einwirkt. Das aber hingt, wie wir gesehen,
davon ab, ob jemand die Einwirkung nur einmal oder immer wieder
in sich aufnimmt. Denn auf diese Weise kommt im Menschen das
zustande, was man fiir gewdhnlich als seine Gewohnheit bezeichnet.
Die Gewohnheit hat iiber uns keine so absolute Gewalt wie ein Natur-
gesetz. Gleichwohl diirfen wir ihren EinfluB keineswegs gering an-
schlagen. Platon sagt nicht zuviel, wenn er ihre Bedeutung firr die
Charakterbildung in die Formel kleidet : wav #760c 3ta £60c. Der Spruch :
Consuetudo altera natura gibt die Ansicht des Aristoteles wieder.
Denn « Gewshnung », lesen wir in seiner nikomachischen Ethik, « gleicht
der Natur, wie Euenos bestitigt : lange Jahre, o Freund, behaupt’ ich,
muB dauern die Ubung, dann zur anderen Natur wird sie am Ende
dem Menschen ». 2 Und schon vorher: « Es macht nicht wenig aus,
ob man von klein auf so oder anders gewéhnt wurde, sondern sehr
viel, ja noch mehr : alles. »3

Das gibt uns den Schliissel zur Losung der Schwierigkeit. Sehen
wir einen Menschen heute so und morgen anders handeln, so ist das
ein Zeichen, daB sich in ihm noch kein fester Charakter ausgebildet
hat. Was man an ihm Charakter nennt, verdient nichts weniger als
diese Bezeichnung. Denn es ist nur die Koexistenz so und so vieler
in den Anfingen der Entwicklung stehen gebliebenen, einander kontrir
entgegengesetzten und sich gegenseitig schwichenden, jedoch nicht ganz
vernichtenden Eigenschaften, bei welcher der Mensch deshalb fiir
Einfliisse der verschiedensten Objekte empfinglich bleibt, weil er sich

1 Thomas, I-11 q. 10 a. 2.

2 Nik. Eth. VII 10. -

3 A.a. O.II 1. Vgl. 0. Willmann, Aristoteles als Pidagog und Didaktiker.
Berlin 1909, S. 87 f. Die Lehre des hl. Thomas iiber diesen Punkt findet sich gut
dargestellt bei Mausbach, a. a. O. S. 88 ff.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 423

keinem derselben mit ganzer Seele hingibt. Daher 1iBt sich mittels
unserer Methode auch von solchen Menschen wenigstens in dem
Umfange etwas mit Bestimmtheit aussagen, als wir wissen, was sie
schon alles einmal lingere oder kiirzere Zeit hindurch ein wenig
intensiv gewollt haben. :

Wie jeder sofort sieht, ist unsere Methode nicht ganz voraus-
setzungslos. Aber von welcher Wissenschaft lieBe sich behaupten, daf
sie absolut voraussetzungslos sei ? Alle bisherigen Versuche, eine
solche zu schaffen, sind miBgliickt. Es handelt also hochstens darum,
ob unser Verfahren zuviel voraussetzt. Wir miissen zugeben, daB
unsere Methode, den selbsterworbenen Charakter des Einzelmenschen
zu erforschen, einen weiten Umweg einschligt. Indessen wire das
nur dann ein Grund, sie abzulehnen, wenn uns iiberhaupt ein direkter
Weg in das Innere der menschlichen Seele zur Verfiigung stinde. !
MiiBten die geforderten Untersuchungen in jedem Falle von neuem
angestellt werden, dann wire das freilich eine sehr umstdndliche Sache.
Aber wie wir gesehen, handelt es sich hier um Zusammenhinge von
ganz allgemeiner Giiltigkeit. Daher geniigt eine einmalige Feststellung.
Es ist sogar besser, widhrend dieser Vorarbeit an kein bestimmtes
Individuum zu denken. Denn das lenkt die Aufmerksamkeit zu sehr
vom objektiven Sachverhalt im allgemeinen ab. Nun ist freilich die
Zahl der Giiter, die ein Mensch begehren kann, so groB, daB nicht
abzusehen ist, wann jene Voruntersuchungen einmal zu Ende sein
wiirden. Indessen wire das nur dann ein Hindernis, wenn man mit
der praktischen Verwertung der gewonnenen 'Erkenntnisse solange
warten miite. Das ist aber keineswegs der Fall. Es ist hier wie in
der Logik. Wir unterscheiden in der Scholastik eine Logica docens
und eine Logica utens. Die erste deckt die Denkgesetze auf, und die
zweite verwertet sie. Dennoch wire es ganz verkehrt, das Verhiltnis
der beiden zueinander so aufzufassen, als gehore die eine der
spekulativen und die andere der praktischen Ordnung an, oder als
konnten die Denkgesetze erst dann angewendet werden, nachdem sie
samt und sonders aus ihren ersten Prinzipien abgeleitet worden sind.
Die Logica docens und die Logica utens bilden vielmehr nur zwei

1 Vgl. Thomas, 1 q. 84 a. 7 ; q. 87 a. 1. Ferner: Jos. Gredt, Unsere AuBenwelt,
Innsbruck 1921, S. 143 ff. u. Petr. Wintrath, Von der Subjektbezogenheit des
Gegenstandes unserer Erkenntnis in : « Divus Thomas», 1925, S. 145 ff. Endlich
sei hier auch erinnert an den grundlegenden Satz : « nihil est in intellectu, quod
prius non erat in sensu.» Unsere Sinne aber-kénnen iiberhaupt nicht reflektieren,



424 Die thomistische Philosophie

Seiten an demselben spekulativen Habitus, und um die einzelnen
Denkgesetze zu verwerten, ist es durchaus nicht notwendig, erst alle
zu kennen. Ganz dhnlich verhilt es sich auch hier. Nehmen wir
z. B. an, jemand habe auf dem von uns vorgeschlagenen Wege fest-
gestellt, was einer, der sich die Wissenschaft zum Endziel erkoren
hat, daraufhin alles lieben kann, wisse aber noch nicht, wie es mit
dem steht, der, sagen wir, das Schone iiber alles hochschitzt. Warum
soll der nicht schon gleich imstande sein, diese Kenntnis auf jeden
zu applizieren, den er mit ganzer Seele der Wissenschaft hingegeben
sieht ? 1 Damit soll natiirlich nicht geleugnet werden, daB3 die Kenntnis
dessen, was andere Ziele aus einem Menschen machen, den Blick noch
bedeutend schirfen und vor allem auf das lenken kann, was die
Wissenschaft nicht zu geben vermag. Doch wo gibe es hier auf Erden
etwas, das nicht ergdnzungsbediirftig wire !

Welchen Eigenwert unsere Methode hat, zugleich auch welchen
Platz sie in der Wissenschaft iiberhaupt einnimmt, zeigt uns am besten
ein Vergleich mit derjenigen Wissenschaft, die sich am unmittelbarsten
mit dem Einzelmenschen befal3t : mit der experimentellen Psychologie.
Auch diese geht auf das Gesetzhafte im menschlichen Seelenleben.
Aber hoéren wir, wie ein Vertreter ihre Eigenart naher bestimmt.
Lindworsky schreibt in der Einleitung zu seiner trefflichen experi-
mentellen Psychologie: « Wie wir die Farben sehen und die Tone
horen ; wie unsere Phantasie arbeitet, wie sich unser Gemiit regt,
wie das menschliche Denken von Erkenntnis zu Erkenntnis vordringt
und unser- Wille seine Ziele verfolgt. Solche und &dhnliche Vorginge
zu beobachten, sie im einzelnen kennen zu lernen und ihre Gesetz-
miBigkeiten zu entdecken, das ist allgemein gesprochen, die Forscher-

aufgabe des Experimentalpsychologen. .... Dieser schaut auf die
seelischen Einzeltatsachen, das Wie der psychischen Erscheinungen.
Der Philosoph hingegen bemiiht sich um ihre letzten Griinde. ....

Weil der Experimentalpsychologe sich um Einzeltatsachen kiimmert,
weil er nicht nach letzten Griinden und allgemeinsten Gesetzen fragt,
darum kann seine Wissenschaft nicht ‘als Philosophie gelten. Sie steht
aber im engsten Zusammenhang mit der philosophischen Psychologie. » 2

Nach Lindworsky ist also die experimentelle Psychologie deshalb

1 Ein erster Versuch, diese Methode an einem Beispiel allseitig durchzu-
fithren, findet sich in meiner Abhandlung iiber den Astheten. « Divus Thomas »,

1924, S. 340-62 ; 447-62.
2 Philosophische Handbibliothek. Kempten 1g21, Bd. V, S. 1.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 425

keine Philosophie, weil sie nicht nach den letzten Griinden und all-
gemeinsten Gesetzen fragt. Wir konnen diese Abgrenzung gelten lassen ;
nur diirfen wir den Ausdruck «letzte Griinde» nicht etwa auf die
Wirkursache einschrinken. Wie der Experimentalpsychologe nicht bis
auf die causa efficiens prima zuriickgeht, dringt er auch nicht bis zur
causa finalis ultima vor. Das muB hier besonders unterstrichen werden.
Denn es zeigt schon, daB die experimentelle Psychologie ganz andere
Gesetze des Seelenlebens aufzudecken sucht als die sind, von denen
oben die Rede war. Das Verhiltnis ist dies: Der Experimental-
psychologe erforscht die gesetzmidBige Abfolge der BewuBtseins-
erscheinungen ; seine Fragen miissen darum lauten: nach welchen
Normen entsteht das BewuBtsein von etwas ? Wie kommt es, daB
dieser Akt jenen bestimmten anderen zur Folge hat ? DaB z. B. auf
die Fixation einer roten Fliche eine Griinempfindung folgt ? Was ist
insonderheit dann der Grund, wenn, wie in diesem Beispiel, der Inhalt
des ersten nichts hat, was den des zweiten erfordert ? 1 Wir dagegen
fragen nicht nach den Gesetzen, die das Entstehen eines bestimmten
Aktes physisch notwendig machen ; soweit es sich um freie Willens-
akte handelt, miissen wir das Vorhandensein solcher Gesetze sogar
bestreiten. Sondern nach den Mdglichkeiten des Strebens, nachdem
einer sich ein bestimmtes Ziel gewdhlt hat. Gibt es fiir den Experi-
mentalpsychologen iiberhaupt unverwirklichte Moglichkeiten ? Manche
werden antworten : ohne Zweifel, spricht er doch z. B. von Dispositionen.
Aber was meint er damit ? Die Moglichkeit zur Wiederholung von
Akten, die schon einmal da gewesen sind: Residuen fritherer Akte.
Wie er ja auch, wenn er von «Charakter» spricht, weniger die
Charakteranlagen im Auge hat als eine aktuelle Sonderpragung des
Willens und Gemiitslebens. Daraus ersehen wir, dal fiir ihn der Ak¢
im Seelenleben der eigentliche Gegenstand seines Forschens ist. Wo
er mit Moglichkeiten rechnet, tut er es nur insoweit, als er sie durch
Akte schon realisiert vorgefunden hat. Das aber geniigt nicht, um
sich ein Bild von dem ganzen Charakter eines Menschen zu machen.
Denn wer wollte behaupten, daBl der Mensch seine Méglichkeiten alle
erschopft 7 Wie wir oben gesehen haben, beruht ja gerade darauf,
daB er dazu niemals imstande ist, seine Willensfreiheit. Oder ist es
vielleicht ohne Bedeutung, welche Moglichkeiten einer unverwirklicht

1 Vgl. J. Lindworsky, UmriBskizze zu einer theoretischen Psychologie 2,
Leipzig 1923.



426 Die thomistische Philosophie

1laBt ? Auch das wird niemand so leicht verteidigen. Denn das hieBe
soviel wie, es sei gleichgiiltig, zwischen welchen Giitern jemand wihlen
kann und ob ein Akt deshalb nicht gesetzt wird, weil einer dazu nicht
fahig ist, oder ob er zwar fihig, aber nicht gewillt ist. Daher bedarf
die experimentelle Psychologie notwendig der Erginzung durch eine
andere Wissenschaft. Diese wird sich von ihr vor allem durch den
Gegenstand unterscheiden. Wiahrend die experimentelle Psychologie
in erster Linie die Aufeinanderfolge und Beschaffenheit der seelischen
Akte erforscht, mul ihr Komplement die seelischen Méglichkeiten zum
eigentlichen Formalobjekt haben. Da keine Potenz sich selbst aktuiert,
konnen wir statt Moglichkeiten auch Empfinglichkeiten sagen. Wie
sehr das zwei verschiedene Gebiete sind, zeigt folgende Gegeniiber-
stellung : Twn kann man immer nur eins. Sei es, dal es Akte des
Erkennens sind oder Akte des Begehrens, — der zweite kann stets
erst anfangen, wenn der erste aufgehort hat. Wie die Koérper im
Raume nur nebeneinander Platz finden, so die seelischen Akte in der
Zeit nur nacheinander. Nicht so die Moglichkeiten. Einem und
demselben Subjekte kann zu gleicher Zeit vieles moglich sein. Z. B. Titus
hat Ferien. In diesen ist ihm sofort von der ersten Stunde an allerlei
moglich, wozu er wihrend des Schuljahres vielleicht keine Zeit
eritbrigen konnte : Besuche machen, Reisen unternehmen usf. Er kann
sich diesen Dingen allerdings auch jetzt nicht auf einmal hingeben.
Aber das tut nichts ; deshalb sind sie ihm doch alle auf einmal moglich.
Sonst hitte Titus ja keine freie Wahl, nun dieses zu tun oder jenes :
spazieren zu gehen oder Briefe zu schreiben.

Aus dieser ersten Verschiedenheit ergibt sich unmittelbar eine
zweite. Vergleichen wir das Formalobjekt der experimentellen Psycho-
logie mit dem unserer Philosophie des Charakters hinsichtlich seines
Ursprungs, so finden. wir, daB3 die beiden zum Menschen in einem ganz
anderen Verhiltnis stehen. Wie wir gesehen, hat es der Mensch in seiner
Gewalt, selbst zu entscheiden, welche Akte er setzt. Und ob er jetzt
so handelt oder anders, hingt viel von seinem subjektiven Befinden
ab. Was ihm dagegen in Verbindung mit einem bestimmten Akte
noch weiter mdglich ist, das muB er jeweils sein gewihltes Objekt
bestimmen lassen. Daher untersucht denn auch die experimentelle
Psychologie mit Vorliebe, zu welchen Reaktionen die verschiedenen
Zustinde des Menschen drangen, wie Erbanlagen, Krankheiten,
Stimmungen u. dgl. Unsere Philosophie des Charakters dagegen lenkt
die Aufmerksamkeit vornehmlich auf die dem menschlichen Handeln



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 427

notwendig vorausgehenden Einwirkungen der Objekte. ! Wihrend also
der Empiriker z. B. fragt: was wird Titus auf Grund seiner ganzen
Veranlagung, bei seinem Temperament und infolge seiner bisherigen
Entwicklung unter diesen konkreten Umstinden wirklich tun, lautet
die Frage des Philosophen : welche Méglichkeiten des Handelns bleiben
Titus, wenn er unter den EinfluB dieser Objekte gerdt 7 Und um den
Titus zu erziehen, wird deshalb der erste vor allem die ungiinstig
wirkenden subjektiven Faktoren unschidlich zu machen suchen, der
zweite dagegen sein Hauptstreben darauf richten, ihm eine Liebe zu
den Dingen einzufléflen, von denen er glaubt, daB sie seinem Zogling
ohne weiteres eine Abneigung gegen das eingeben, was ihm schaden
konnte. Denn die Liebe zu dem einen erzeugt Hall gegen das andere.

Die dritte Differenz zwischen unserem Verfahren und der Experi-
mentalpsychologie liegt in den Hilfsmitteln. Die Experimentalpsycho-
logie ist ganz naturwissenschaftlich eingestellt und wendet daher vor-
ziiglich die Induktion an, geht demnach mehr analytisch vor. Unsere
Methode dagegen ist der Hauptsache nach deduktiv und synthetisch.
‘Will man ihre Stellung in der Philosophie genauer bestimmen, so kann
man sie deren Anwendung auf das konkrete Leben nennen. Und
méchte jemand dennoch darin eine besondere Wissenschaft erblicken,
so kann es hochstens eine scientia subalternata ohne andere Prinzipien
als die der gesamten thomistischen Philosophie sein.

C. Riickblick.

Uberschauen wir zum SchluB noch einmal das Ganze, so kénnen
wir folgende Ergebnisse verzeichnen : Individuation und angeborener
physischer Charakter eines Menschen sind sachlich dasselbe ; es ist
jedoch auch sachlich begriindet, wenn wir sie gedanklich unterscheiden.
Diese distinctio rationis cum fundamento in re perfecto hat zur Folge,
daB die Erfassung der Individuation sich selbst nicht durch eine rest-
lose Erkenntnis des Charakters eines Menschen ersetzen lieBe.

Beide, sowohl der physische Charakter als die Individuation,
haben in dem von den Eltern iiberkommenen, bestimmt organisierten
Stoffe ihre Wurzel. Darum ist die Vererbung unleugbare Tatsache.
Daran dndert nicht einmal die unmittelbare gottliche Herkunft unserer
Seele etwas. Die Seele wird vielmehr in wesentlicher Hinordnung auf

1 Vgl. des hl. Thomas Opusc. de perf. vitae spirit., ¢. 9 : De his quibus homo
juvatur ad continentiam servandam.



428 Die thomistische Philosophie

die Dispositionen des Korpers erschaffen, den sie informieren soll.
Sie ist das Formalprinzip der Individuation wie des angeborenen
physischen Charakters.

Der angeborene physische Charakter eines jeden Menschen 1Bt
eine mannigfache Ausbildung zu. Indem unter dem EinfluB des freien
Willens von den vielen Entwicklungsmdoglichkeiten nur ein Teil aktuiert
wird, entfaltet sich der physische Charakter zu einem erworbenen.

Um einen Einzelmenschen moglichst vollkommen zu erfassen,
miissen wir nicht nur seinen physischen, sondern auch seinen erworbenen
Charakter zu erkennen suchen. Der physische Charakter ist auf keine
Weise mit voller Sicherheit erkennbar: weder so, daBl die einzelnen
Merkmale gleich den gottlichen Attributen aus einer metaphysischen
Wesenheit des Individuums abgeleitet wiirden, noch auf dem Wege
itber die Eltern, noch endlich mit Hilfe der auf ihn einwirkenden und
ihn zur Reaktion nétigenden Umwelt. Daher kann von einer eigent-
lichen Individualphilosophie keine Rede sein. Das Individuum als
solches ist begrifflich nicht erfaBbar. Wir kénnen nur erkennen, welche
Universalien in ihm physisch realisiert sind. Aber das ist keine strenge
Individualerkenntnis. Aus den Untersuchungen sowohl iiber die beiden
inneren Ursachen des Einzelmenschen als auch iiber seine Abhingigkeit
von den Voreltern zufolge der Vererbung 1a8t sich einzig die Konstanz
des angeborenen physischen Charakters iiberzeugend dartun.

Wollen wir die einen bestimmten physischen Charakter aus-
machenden Eigenschaften wenigstens mit einer gewissen Wahrschein-
lichkeit erkennen, dann kommen wir noch am ehesten zum Ziel, wenn
wir untersuchen, wie einer auf die Eindriicke von aullen reagiert. Da
jeder einzelne in seiner Reaktionsweise etwas Besonderes hat, kann
uns seine Zugehorigkeit zu einer Gemeinschaft oder Gesellschaft nur zu
einem kleinen Teil der Miihe entheben, diese Untersuchung von
Individuum zu Individuum ganz eigens anzustellen. Sie hat ganz auf
induktivem Wege zu geschehen. Denn fiir eine Deduktion fehlen die
allgemeinen Prinzipien. -

Die Ausprigung des erworbenen Charakters wird durch die
Ziele- bestimmt, die der Mensch anstrebt. Seine Entwicklung unter-
steht ganz allgemein geltenden Gesetzen. Daher kommt bei seiner
Erfassung die Deduktion in weitestem Ausmal} zur Anwendung. Denn
wie wir gesehen, steckt jedes Gut dem weiteren Lieben und Hassen
dessen, der es erstrebt, fiir die Dauer dieses (freigewollten) Strebens ganz
bestimmte Grenzen, an denen er nichts indern kann und innerhalb



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 429

deren deshalb fiir diese Zeit auch die Entwicklung seines Charakters
vor sich gehen muB. Um sich deshalb ein Bild von dem erworbenen
Charakter eines Menschen machen zu kénnen, brauchen wir nur zwei
Dinge festzustellen : fiir’s erste, welche Ziele er actu oder wenigstens
habituell anstrebt, beziehungsweise einmal kiirzere oder lingere Zeit
angestrebt hat, und zweitens, welche Grenzen diese Ziele dem auf sie
eingestellten Willen ziehen. Beide Erkenntnisse setzen Induktion und
Deduktion voraus. Die Anwendung der zweiten Erkenntnis auf das
Materialobjekt der ersten geschieht rein deduktiv. Wenn wir auf diese
‘Weise keinen ganz befriedigenden Einblick in den Entwicklungsgang
eines Menschen erhalten, so liegt das daran, daB wir niemals alle Ziele
in Erfahtung bringen konnen, die einer in der Vergangenheit schon
gewollt und dadurch auf die Entfaltung seiner seelischen Anlagen hat
einwirken lassen.

Indem wir so zwischen dem angeborenen physischen Charakter
eines Menschen und seinem erworbenen unterschieden, wurde uns auch
klar, was die sogenannte experimentelle Psychologie zur Erreichung
unseres Zieles beitragen kann. Ihre reichen Beobachtungsmittel kénnen
uns helfen, dem physischen Charakter eines Individuums niher zu
kommen. Fiir die Erforschung des erworbenen Charakters eines Menschen
dagegen kommt sie nur ganz entfernt in Betracht. Denn erstens
beschrianken sich ihre Untersuchungen auf die Wirkursachen, beim
erworbenen Charakter aber geben die Ziele den Ausschlag, Und zweitens
rechnet sie nur mit den Akten ; fir die Erkenntnis des erworbenen
Charakters aber ist es wichtig, auch die Moglichkeiten zu wissen, die
jemanden noch verbleiben, wenn er auf ein bestimmtes Ziel eingestellt ist.

Da die von den einzelnen Giitern gezogenen Grenzen fir das
Lieben und Hassen eines jeden Willens gelten, geniigt hier eine ein-
malige Feststellung. Indem wir diese Arbeit leisten, decken wir die
Gesetze auf, nach denen sich der menschliche Charakter trotz und
unter voller Wahrung der dem Menschen zukommenden Freiheit not-
wendig entwickelt. Es ist dies eine echt philosophische Arbeit. Denn
die Philosophie will ja alles aus seinen letzten Griinden erklaren. Hier
aber wird nicht nur untersucht, wie.sich das Streben des Menschen
nach den einzelnen Giitern in seinem ganzen Charakter tatsichlich
auswirkt, sondern auch, warum es sich so auswirken mup.

Daraus ergibt sich auch ohne weiteres, dall die erworbenen
Charaktere der Menschen in ganz anderer Weise zusammengefa3t
werden kénnen als die angeborenen physischen. Wie bereits gesagt,



430 Die thomistische Philosophie

gibt es fiir diese letzten nur mehr oder weniger gliickliche allgemeine
Schemata. Es sei hier bloB an die iibliche Unterscheidung in die vier
Temperamente erinnert. Die erworbenen Charaktere dagegen lassen sich
in Gattungen und Arten einteilen, die gegeneinander ebenso streng
abgegrenzt sind wie das Wahre gegen das Gute, oder Gott gegen den
irdischen Reichtum. Und darum ist von diesen, aber nicht von jenen,
eine strenge Wissenschaft moglich. Wir nennen sie philosophische
Charakterlehre.

Sie ist aber keine Individualphilosophie. BefaBt doch auch sie sich
nur mit den verschiedenen Arfen von erworbenen Charakteren. Gleich-
wohl kommen wir mit ihrer Hilfe sehr nahe an den Einzelmenschen heran.
Denn kennen wir die inneren Zusammenhinge der Giiter und Ziele,
sowie die GesetzmifBigkeit, mit der sich aus der Liebe zu dem einen
der Hal} gegen das andere ergibt, dann hort auch im Leben des Indi-
viduums manches auf, ritselhaft zu sein. Dann ist nimlich nur vor-
ausgesetzt, daB man beobachtet, was der einzelne als sein letztes Ziel
anstrebt, und welche Mittel er zu dessen Erreichung fiir notwendig halt.

Die Philosophie steht nicht direkt im Dienste des praktischen
Lebens, aber sie leistet diesem oft sehr gute Dienste. Von welchem
Lebenswerte unsere philosophische Charakterlehre ist, zeigt sich in der
Pidagogik. Um etwas ganz Vollkommenes zu schaffen, miilte der
Erzieher vor allem den physischen Charakter seines Zoglings bis in
die verstecktesten Anlagen hinein durchschauen. Allein, wie wir gesehen
haben, gibt es kein Mittel, dieses Ideal zu verwirklichen. Schon aus
diesem Grunde bleibt die Erziehertitigkeit unter allen Umstinden recht
entsagungsvoll. Was indessen jeden Lehrer und Erzieher noch weit
mehr beschéftigt ist die Frage, wie sich der Zogling oder Schiiler in
der Zukunft wohl entwickeln werde. Hier miissen wir unterscheiden :
Soweit die Entwicklung eines Menschen von seiner eigenen freien
Entscheidung abhingt, 148t sie sich im voraus hochstens mit einiger
Wabhrscheinlichkeit erschlieBen. Daher bietet die Erziehertitigkeit
unter diesem zweiten Gesichtswinkel noch weniger Befriedigung als
unter dem ersten. Kennt der Padagog aber wenigstens die objektiven
Notwendigkeiten zwischen dem Lieben und Hassen des Einzelmenschen,
dann weiB er trotz alledem genug, um die Entwicklung seines Zéglings
entscheidend beeinflussen zu kénnen. Und deshalb liegt ohne Zweifel
darin, daB unsere philosophische Charakterlehre ihm gerade- diese
unentbehrliche Kenntnis zu vermitteln vermag, ein groBer Gewinn.



	Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen [Schluss]

