
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des
Einzelmenschen [Schluss]

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die thomistische Philosophie
und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen.

Prinzipien zu einer philosophischen Charakterlehre.

Von P. Matthias THIEL 0. S. B., Maria Laach.

(Fortsetzung und Schluß.)

IV. Der Einzelmensch und seine jeweiligen Ziele.

Einer philosophischen Erkenntnis des Individuums stehen nicht
weniger als drei große Hindernisse im Wege : die Individuation, die

Kontingenz und die Freiheit des menschlichen Willens. Die
Untersuchungen über die drei ersten Ursachen des Einzelmenschen : über
den Stoff als seine Materialursache, über die Seele als seine Formalursache

und über die Voreltern, sowie die Umwelt als seine

Wirkursachen, hatten es einzig mit den beiden ersten Schwierigkeiten zu
tun. Sie haben aber schon bis zur Evidenz gezeigt, daß die Individualität
und die Kontingenz nicht nur eine Individualphilosophie im strengen
Sinne unmöglich machen, sondern nicht einmal die den angeborenen

physischen Charakter eines bestimmten Individuums faktisch
konstituierenden Merkmale mit voller Sicherheit feststellen lassen. Deshalb
muß es zunächst überflüssig erscheinen, auch noch auf das dritte
Hindernis näher einzugehen und zu fragen, was uns trotz der menschlichen

Willensfreiheit noch möglich bleibt. Aber wie wir gleich zu

Anfang schon gesehen haben, erschwert die Willensfreiheit im Gegensatz

zu den beiden anderen Hindernissen nicht so sehr die Erkennbarkeit
des Seins, als vielmehr die des menschlichen Handelns. Darum würden
wir unsere Aufgabe nicht ganz erfüllen, wollten wir nicht auch noch

untersuchen, wie weit die Freiheit auch das Handeln des

Einzelmenschen der philosophischen Erkenntnis entzieht, beziehungsweise
erreichbar sein läßt. Da jedes Handeln des Menschen notwendig auf
ein Ziel gerichtet ist, deckt sich diese Untersuchung mit der über die
Zweckursache des Emzelmenschen. Wir beginnen damit, daß wir
uns zuvörderst über die Grenzen der menschli dien Willensfreiheit klar
zu werden trachten.



Die thomistische Philosophie 405

1. Die drei Grenzen des menschlichen Könnens.

Werfen wir einen Blick auf die Ereignisse der Weltgeschichte in
ihrer Gesamtheit oder besuchen wir z. B. eine Weltausstellung mit
ihrer unübersehbaren Menge von Kulturwerken, so erfaßt uns ein tiefes
Staunen vor den gewaltigen Leistungen der Menschen im Laufe der
Jahrhunderte, und unwillkürlich kommt uns der Gedanke : eine solche

Fülle von Werken und Großtaten, eine so mannigfache und reiche

Kultur konnte nur aus dem freien menschlichen Willen erwachsen.

Betrachten wir dagegen die Einzelheiten des Weltgeschehens, vor
allem die einzelnen Schwierigkeiten des Lebens, so will uns zuweilen,

scheinen, als sei die Entwicklung des Menschen dennoch nicht frei,
sondern einzig deshalb so verschiedenartig, weil unsere Natur so reich

veranlagt ist. Daher kommt es, daß die einen zuviel und die anderen

zu wenig Vertrauen haben auf den menschlichen Willen, und der Streit
um seinen Wert kein Ende findet.

Wie so oft, liegt auch hiër die Wahrheit in der Mitte. Der Mensch
ist wirklich frei, indes nicht ohne Schranken. Es gehört zwar zum
Wesen aller Freiheit, daß der Wille nicht auf ein bestimmtes Wollen
und Handeln festgelegt ist, aber muß er deshalb immer unendlich
viele Möglichkeiten haben 1 Wir können die Grenzen des einem
bestimmten Menschen Möglichen in subjektive und objektive
unterscheiden. Die ersten sind entweder allgemein menschlich oder ganz
individuell.

1. Fassen wir zunächst die letzten (individuellen) ins Auge. Sie

werden uns gleich in unserem Entstehen gesteckt. Denn ob sie weit
oder eng gezogen sind, richtet sich ganz nach den Erbanlagen, die den

angeborenen physischen Charakter konstituieren. 2 Auch beim besten

Willen können nicht alle Menschen das gleiche aus sich machen. Kon
ex omni ligno fit Mercurius, sagten die alten Römer. Daher kann

es in der Pädagogik kaum einen größeren Fehler geben, als den

physischen Charakter des Zöglings umändern und einem Kinde vor-

1 Vgl. A. Huber, Die Hemmnisse der Willensfreiheit. Münster i. W. 1908 2

2 Vgl. Thomas, I-II q. 51 a. 1 ; q. 63 a. 1. — C. Gent. I. c. 4, wo der Aquinate
die Gründe anführt, warum Gott auch natürliche Wahrheiten in die Offenbarung
aufgenommen hat, schreibt er : « A fructu studiosae inquisitionis qui est veritatis
inventio, plurimi impediuntur tribus de causis. Quidam siquidem propter com-
plexionis indispositiönem, ex qua multi naturaliter sunt indispositi ad sciendum :

unde nullo studio ad hoc pertingere possent, ut summum gradum humanae cogni-
tionis attingerent, quod in cognoscendo Deum consistit. »



4o6 Die thomistische Philosophie

schreiben wollen, wie es auf die Eindrücke von außen reagieren soll.
Ein cholerisch veranlagtes Kind kann nun einmal nicht so aufnehmen
wie ein melancholisches ; das geht über die Grenzen des Möglichen.
« Naturam expellas furca, tarnen usque recurret », sagt Horaz mit
vollem Recht. 1 Und wenn die Natur sich nicht mehr zeigt, dann
ist nicht etwa eine andere an ihre Stelle getreten, sondern alle
Entfaltung der ererbten Anlagen bis in die tiefsten Wurzeln ist stillgelegt. 2

2. So verwehrt uns also schon die Besonderheit des physischen
Charakters manches, was andere Menschen vielleicht mit Leichtigkeit
erreichen. Aber kämen wir wenigstens so weit, daß wir einmal sagen
könnten : jetzt habe ich aus mir alles gemacht, wozu ich auf Grund
meiner ganzen Veranlagung fähig war Das scheint einen Widerspruch
in sich zu schließen. Soll indessen der Mensch wirklich frei sein, dann
ist dieses Unvermögen die erste Vorbedingung. Wir stellen uns die

Freiheit leicht zu äußerlich vor. Ihr eigentliches Betätigungsfeld bilden
nicht etwa die Dinge um uns, sondern die dem Willen unterstehenden

übrigen Seelenvermögen. Äußerlich ungebunden sind auch der Vogel
in der Luft und das Reh im Walde. Das metaphysische Wesen der

spezifisch menschlichen Freiheit liegt darin, daß unser Wille nicht
einmal von innen auf ein bestimmtes Begehren hingeordnet ist,
sondern selbst wählen kann, nicht nur wohin sein eigenes Streben sich

richtet, sondern auch welches Ziel die übrigen Seelenpotenzen erreichen
helfen. 3 Das aber könnte er nicht, wenn ihm die Natur nicht mehr

Möglichkeiten böte als er tatsächlich zu realisieren vermag ; ja, noch

mehr, der Wille könnte nicht frei wählen, wäre er nicht wenigstens
vor zwei Möglichkeiten gestellt, von denen sich jede nur unter Preisgabe

der anderen verwirklichen läßt. Das gilt selbst von Gott. Wir
können doch gewiß nicht sagen, daß die Welt oder der Mensch

notwendig erschaffen wurde. Fassen wir indessen in Gott die zwei
einander entgegengesetzten Möglichkeiten ins Auge : diese Welt und

1 Ep. I io, 24.
2 Wir berücksichtigen hier nur das gesunde Seelenleben. Denn Krankheiten

ziehen keine eigentlichen Grenzen, sondern bereiten dem Menschen in der
Entfaltung seiner Anlagen nur Hindernisse. So kann schon der bloße Schmerz
unsere Aufmerksamkeit dermaßen auf sich lenken, daß wir kaum noch an etwas
anderes zu denken vermögen. Si sit dolor intensus, impeditur homo, ne tunc
aliquid addiscere possit : et tantum potest intendi, quod nec etiam instante dolore
potest homo aliquid considerare etiäm quod prius scivit. Thomas, I-II q. 37 a. 1.

3 Vgl. die Unterscheidung des hl. Thomas zwischen den actus a voluntate
eliciti und den actus a voluntate imperati. I-II, Einleitung zur Quästion VIII.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 407

diesen Menschen hervorbringen wollen oder sie nicht hervorbringen
wollen, so müssen wir sagen : wollte Gott die letztere dieser beiden

Möglichkeiten nicht verwirklichen, dann mußte er die erste realisieren,
nämlich die Welt und den Menschen erschaffen. Nur hat es für Gott
als actus purus nichts zu bedeuten, ob er diese Möglichkeit wählt oder

jene. Wohl aber für den Menschen. Z. B. Titus ist von Natur aus zu
einer wissenschaftlichen Ausbildung seines Geistes befähigt. Aber er
kann ebensogut ein Handwerk erlernen. Und auch da ist er nicht
gebunden. Er kann Schuster werden oder Schneider, Schlosser oder
Tischler u. a. m. Nehmen wir an, er ziehe es vor, Tischler zu werden,
was ist die Folge Das hat seine zwei Seiten : nach der positiven wird
er sich nun die Eigenschaften erwerben, die für einen Tischler
charakteristisch sind. Darüber aber bleiben Anlagen zu allen übrigen
Lebensberufen mehr oder weniger brach liegen. Das ist die negative
Seite einer solchen Wahl. Sie ist für uns besonders wichtig ; denn sie

beweist, daß wir recht haben : der Mensch kann wirklich nicht alles

aus sich machen, wozu er von Natur aus befähigt ist. Er mag sich

noch so sehr anstrengen : das, was er erreicht, wird immer nur ein

Teil sein von dem, was in seiner Veranlagung grundgelegt ist.
Daher ist es nicht so ganz unbegründet, wenn Erwachsene vielfach

nur mit einem Gefühl der Unzufriedenheit an ihre Vergangenheit
zurückdenken und sich sagen : aus mir hätte doch mehr werden
können. Ob es sich nun wirklich um ein absolutes « Mehr » handelt, das

unter anderen Umständen aus jemanden geworden wäre oder hätte
werden können, bleibe dahingestellt, jedenfalls hätte jeder von uns
etwas anderes werden können, als er tatsächlich mit seinem freien

Willen geworden ist. Aber dann würde er sich vielleicht nach dem

sehnen, was er jetzt ist.
Wir bezeichnen den in Abhängigkeit vom freien Willen

verwirklichten Teil der in einem Menschen liegenden Entwicklungsmöglichkeiten

im Gegensatz zu der von der Natur ohne sein Zutun verliehenen

ganzen Summe von Anlagen und Beschaffenheiten als seinen erworbenen

Charakter. Schon bei der Pflanze und beim Tier pflegen wir zu
unterscheiden zwischen dem, was sie unter den gegebenen äußeren
Verhältnissen wirklich geworden sind, und dem, was sie unter anderen

Umständen hätten werden können : ein Zeichen, daß bereits hier
niemals alle inneren Möglichkeiten ausgenützt werden. Beim Menschen

macht seine Willensfreiheit das nachgerade zu einer physischen

Unmöglichkeit.



4O8 Die thomistische Philosophie

Aber welche Charakteranlagen bildet denn ein bestimmter Mensch
tatsächlich aus Läßt sich das nur nachträglich und induktiv
feststellen Oder können wir auch schon a priori etwas darüber sagen
Das ist die Kernfrage des Folgenden. Wie es scheint, ist hier die Stelle,
an der das dritte Hindernis, die Freiheit des menschlichen Willens,
jedem weiteren Vordringen zu unserem Ziele ein jähes Ende bereitet.
Denn mag dieser auch in jedem einzelnen Falle zu einer Wahl

gezwungen sein, deshalb kann er sich dennoch so oder so entscheiden.

Berücksichtigen wir indessen auch noch die dritte durch das jeweils
gewählte Objekt gezogene Grenze unserer Willensfreiheit.

3. Der Mensch ist frei, und deshalb kann außer Gott niemand
mit Sicherheit vorauswissen, wozu er sich schon in den nächsten

Augenblicken entschließen wird. Daran soll nicht im geringsten
gerüttelt werden. Aber auf der anderen Seite ist unser Wille doch

wieder insofern streng gebunden, als er immer nur etwas von dem
wählen kann, was der Verstand als ein Gut erkannt hat. Denn daß
einer ein Übel als solches begehre, ist widersinnig.

Diese Objektgebundenheit ist schon als einfache Tatsache bedeutsam.

Sie erhält aber ihre eigentliche Tragweite mehr von der Art
und Weise, wie das Gute auf den Willen einwirkt. Wir denken bei
dem Worte « einwirken » für gewöhnlich nur an die Kausalität der
Wirkursachen. Die aber kommt hier nicht in Betracht. Das Verhältnis
des Willens zu seinem Objekt ist ein zweifaches. Insofern das Objekt
ein Gut ist, dient es dem Willen als Ziel und motiviert es sein Streben ;

in seiner Eigenschaft als Objekt dagegen oder als Formalursache

spezifiziert es ihn.
Das gilt zunächst für die Willens«Äte. Indessen ist jeder Akt —-

wenigstens jeder geschöpfliche — wesentlich die Ergänzung zu einer
transzendental auf ihn hingeordneten und, wie wir früher gesehen, in
der physischen Substanz wurzelnden Potenzialität. So kommt es,
daß der kausale Einfluß eines jeden vom Willen begehrten Gutes auch

auf das Seelenvermögen übergreift und selbst die Substanz davon
nicht unberührt bleibt. « Sage mir », heißt es im Sprichwort, « mit
wem du umgehst, und ich sage dir, wer du bist. » Davon, was ein
Mensch will, hängt es ab, wieweit innerhalb des ihm von Natur aus

Möglichen die besonderen Grenzen dessen reichen, was er wirklich
wird, und was dann seinen selbsterworbenen Charakter ausmacht.

Dagegen wird freilich mancher einwenden : wenn wir die
zahlreichen Dinge miteinander vergleichen, die ein Mensch in seinem Leben



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 409

alle will, so begegnen uns derart große Gegensätze, daß nicht
einzusehen ist, wie sich einer auf diese Weise einen Charakter erwerben
kann. Und ist dieses Zweite dennoch möglich, dann scheint es

wenigstens ein eitles Unterfangen, aus einer so bunten Mannigfaltigkeit
von Objekten sein Charakterbild zu erschließen. Können wir doch
nicht einmal einen befriedigenden Überblick gewinnen über das wirre
Durcheinander dessen, was wir im Laufe auch nur eines Tages alles
erlebt haben. Wenn wir uns am Abend auf die Begegnisse seit dem
frühen Morgen besinnen wollen, dann weist auch das beste Gedächtnis

große Lücken auf, und vielleicht haben wir gerade das vergessen,
was unsere Entwicklung nunmehr am meisten mitbestimmt.

a) Doch das kann uns nicht entmutigen. Fassen wir lediglich
die Aufeinanderfolge der Eindrücke ins Auge, so geht es allerdings

arg durcheinander und keiner wird imstande sein, sich von seinen

Erlebnissen ein geordnetes Bild zu machen. Aber das ist eine sehr
äußerliche Betrachtungsweise. Wichtiger als die zeitliche Abfolge ist
der Inhalt. Daß aber der nicht jeglicher Ordnung entbehrt, ergibt
sich schon aus dem Verhältnis unseres Wollens zum Erkennen. Wir
haben schon oben an den scholastischen Satz erinnert : nihil volitum,
nisi cognitum. Trifft das zu, dann steht jedes Begehren des Menschen

gleich von seinem ersten Anfang an in einem inneren Zusammenhang
mit einem Akte des Erkennens. Nun ist aber alles, was wir
wahrnehmen, ontologisch so geordnet, daß wir es mit sachlicher Begründung
in Arten und Gattungen zusammenfassen können,1 Folglich muß auch
das, was unsere Begehrensvermögen anzieht oder abstößt, irgendwie
nach Arten und Gattungen geordnet sein. Die Erfahrung bestätigt das.

Wer sich über den Geruch einer Rose freuen kann, kann es über den

einer jeden, und wer sich vor einem Wolf fürchtet, fürchtet sich vor
allen.

b) Bei Tieren ist diese Ordnung des Begehrens durch physische
Gesetze festgelegt. Darum müssen z. B. alle Bienen die gleichen
Objektarten anstreben und fliehen. Beim Menschen hingegen liegt die
Sache wesentlich anders. Wie wir gesehen, erfordert der Umstand, daß

der Schöpfer ihn zu einem freien Wesen machen wollte, eine solche

Überfülle von Entwicklungsmöglichkeiten, daß keiner sie alle

verwirklichen, sondern jeder von uns nur eine Auswahl treffen kann.
Diese Auswahl erstreckt sich zunächst auf Einzeldinge. Aber selbst

1 Thomas, I 76, 2 ad 4.



4io Die thomistische Philosophie

wenn der Mensch nur zwischen Individuen der nämlichen Spezies

wählt, kann er das nicht, ohne damit zugleich sein Wohlgefallen an
der ganzen Art zu bekunden. Denn es wird doch niemand z. B. von
zwei Äpfeln den besseren aussuchen, wenn er Äpfel überhaupt nicht
leiden mag. Müssen aber vielleicht alle Menschen die nämlichen Güterarten

bevorzugen Wo gäbe es zwei, deren Gefallen und Mißfallen
in bezug auf die einzelnen Güterarten sich allweg deckte An Dinge,
die der eine über alles liebt, mag der andere vielleicht nicht einmal
erinnert werden. Die Freiheit, deren sich der einzelne hinsichtlich der
verschiedenen, seiner Vervollkommnung dienlichen Objektarten erfreut,
ist so groß, und wir machen von dieser Freiheit auch alle einen so

ausgiebigen Gebrauch, daß nicht zuviel behauptet ist, wenn wir sagen,
jeder von uns habe in seinem Begehren eine ganz eigene Ordnung der

Dinge.
Aber so wahr das ist, so zeigt sich doch bei genauerem Zusehen,

daß auch der menschliche Wille hier wieder an strenge Gesetze

gebunden ist. Nehmen wir z. B. den Fall, jemand lerne eine bestimmte
Wissenschaft lieben, sagen wir die Mathematik. Was zeigt sich dann
Hätte das nur zu bedeuten, daß sich jetzt in ihm eine Liebe mehr
findet und sein Verstand auf eine neue Weise bereichert wird, dann
müßte im übrigen alles beim Alten bleiben. Aber statt dessen machen
sich die Folgen dieser neuen Liebe bald im ganzen Seelenleben

bemerkbar. Ohne daß er es eigens will, vielleicht sogar ohne sich dessen

recht bewußt zu werden, fängt ein solcher Mensch sofort an, die Welt
mit anderen Augen anzuschauen. Nicht nur, daß dafür andere

Interessen zurücktreten ; wie die Erfahrung immer wieder lehrt, führt
jede starke Zuneigung zu einer Sache ganz unvermeidlich dahin, daß

in der Seele des Menschen jetzt gegen so und so viele andere Dinge

sogar eine große Abneigung eintritt.
Um diese etwas seltsam anmutende Erscheinung befriedigend zu

erklären, genügt es nicht, auf die organische Natur des Menschen

zu verweisen. Aus dem Umstand, daß die Seele einen Organismus
konstituieren hilft, läßt sich nur verstehen, warum wir nicht zugleich
zwei Neigungen folgen können.1 Aber weshalb ist es mit den

Neigungen nicht so wie mit den erworbenen wissenschaftlichen und
mechanischen Fähigkeiten Da ist es doch möglich, noch weitere zu

1 Dicendum, quod passio appetitus sensitivi non potest directe trällere aut
movere voluntatem, sed indirecte potest : et hoc dupliciter. Uno quidem modo
secundam quandam abstractionem : cum enim omnes potentiae animae in una



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 411

erwerben, ohne daß deshalb eine der bereits vorhandenen verschwinden
müßte. Warum also sollte es bei den Neigungen anders sein Das
ist eben die Grenze, die das Objekt dem menschlichen Begehrungsvermögen

steckt. Denn vergleichen wir das Erkennen und die

Ausübung unserer mechanischen Fertigkeiten mit dem Begehren, so zeigt
sich folgender Unterschied : Im Erkennen ziehen wir den Gegenstand

in uns hinein ; darum handelt es sich hier um weiter nichts als um
eine Vervollkommnung des Subjekts, das aber bedeutet soviel wie : das

Subjekt behält im übrigen alles, was es hat. Bei der Ausübung
unserer mechanischen Fertigkeiten teilen wir zwar etwas nach außen

mit, aber auch hier verlieren wir nichts ; im Gegenteil, sowohl bei der

Ausübung einer alten als auch bei Erlernung einer neuen werden wir
nur vollkommener. Wird ja dadurch unsere Geschicklichkeit nur noch

größer und weiter ausgedehnt. Sobald dagegen jemand ein bestimmtes

Objekt begehrt, gibt er sich gewissermaßen gefangen. Denn nun gleicht
er einem Wanderer, der sich ein Ziel gesetzt hat und darum nicht
mehr anders kann, als entweder dieses Ziel wieder aufgeben, oder sich

von ihm die möglichen Wege bestimmen lassen.

So sehen wir wieder, daß es immer seine zwei Seiten hat, wenn
einer ein bestimmtes Gut zu lieben anfängt : eine positive und eine

negative. Jedes Gut ist imstande, dem Menschen irgend einen Wert
zu vermitteln, zum mindesten einen Erkenntniswert ; aber mit der
Diebe impft es ihm sofort auch ein dem Grade dieser Liebe genau
entsprechendes Maß von Abneigung gegen alles ein, was den Besitz
dieses Gutes schmälern, in Frage stellen oder gar verhindern könnte.
Z. B. Titus liebt die Wissenschaft. Er muß sich aber mit
wirtschaftlichen Geschäften abgeben : Käufe und Verkäufe abschließen,

essentia animae radicentur, necesse est, quod quando una potentia intenditur in
-suo actu, altera in suo actu remittatur, vel etiam totaliter in suo actu impediatur :

tum quia omnis virtus ad plura dispersa fit minor : unde e contrario quando
intenditur circa unum, minus potest ad alia dispergi : tum quia in operibus animae
requiritur quaedam intensio, quae dum vehementer applicatur ad unum, non
potest alteri vehementer attendere : et secundum hunc modum per quandam
distractionem, quando motus appetitus sensitivi fortificatur secundum quamcum-
que passionem, necesse est quod remittatur, vel totaliter impediatur motus proprius
appetitus rationalis, qui est voluntas. Alio modo ex parte objecti voluntatis,
quod est bonum ratione apprehensum, impeditur enim judicium, et apprehensio
rationis propter vehementem et inordinatam apprehensionem imaginationis, et
judicium virtutis aestimativae, ut patet in amentibus. Thomas, I-II q. 77 a. i.
"Vgl. II-II q. 153 a. 5, wo der hl. Thomas die Folgen der Sinnenlust aufzählt.
Ferner : II-II q. 53 a. 6.



412 Die thomistische Philosophie

Eintragungen in die Geschäftsbücher mächen u. a. m. Wird ihm das
bei seiner Neigung zur Wissenschaft zusagen können Er tut es
vielleicht ebenso gewissenhaft wie nur ein anderer. Aber fragten wir
ihn nach den Regungen seiner Seele, nach den motus primo primi,
wie die Scholastiker sich ausdrücken, er müßte ohne Zweifel, um die
Wahrheit zu sagen, gestehen, daß er derlei Geschäfte nur mit innerem
Widerstreben besorgen könne.

c) Wir sind vielfach geneigt, darin eine moralische Schwäche zu
sehen. Aber es sind physische Notwendigkeiten. Denn so oft wir
zwischen zwei Dingen zu wählen haben, handelt es sich um mehr als

um das Wollen des einen und das Nichtwollen des anderen. Weil wir
nicht beide zugleich haben können, müssen wir das eine gewissermaßen
aus dem Wege räumen, seine Anziehung zurückweisen und seinem
Einfluß widerstehen. Der göttliche Heiland hat einmal den
Ausspruch getan : « Qui non est mecum, contra me est » (Luc. n, 23).
Dieser Satz gilt ganz allgemein. Wer immer dem Reize eines Gutes
nicht folgt, es vielmehr einem anderen nachsetzt, widersteht ihm und
haßt es wenigstens insoweit, als es ihn hindert, das bevorzugte Gut
zu erstreben. Gäbe es keine Liebe, dann gäbe es auch keinen Haß.
Die Liebe ist immer das Frühere, der Haß das Spätere. Liebe und
Haß laufen daher im Menschen nicht einfach parallel, sondern, wie
sich aus dem Gesagten ergibt, ist ihr Verhältnis zueinander sogar ein
ursächliches. Denn liebten wir nicht, dann haßten wir auch das dem

geliebten Gegenstande Entgegengesetzte nicht. Hätte Titus keine

Anhänglichkeit an die Wissenschaft, dann würde es ihn auch nicht
verdrießen, sich mit Geschäftssachen abgeben zu müssen. Jeder Haß.

zeigt an, daß eine Liebe auf Hindernisse gestoßen ist. « Necesse est »,

schreibt der hl. Thomas, « quod amor sit prior odio, et quod nihil odio
habeatur nisi per hoc quod contrariatur convenienti quod amatur.
Et secundum hoc omne odium ex amore causatur » (I-II q. 29 a. 2).

Aber sehen wir die Menschen im täglichen Leben nicht doch sehr

oft ganz entgegengesetzte Dinge anstreben Ganz gewiß. Es fragt
sich nur, wie die Liebe in derlei Fällen beschaffen ist. Kommt es

wirklich vor, daß der nämliche Mensch zu gleicher Zeit zwei miteinander
unvereinbare Dinge liebt, oder handelt es sich bloß um einen raschen

Wechsel des Gegenstandes Ist dieses zweite der Fall, so hat die
Sache keine Schwierigkeit. Denn es hat niemand behauptet, daß jede
Liebe des Menschen ewig währen müsse. Dort aber, wo tatsächlich
zwei Dinge angestrebt werden, von denen das eine den Besitz des



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 413

anderen unmöglich macht, muß man weiter fragen : liegt hier nicht
ein Irrtum vor? Wir haben oben gesehen, daß der einzige Weg vom
Objekt zum Begehrungsvermögen über das Erkennen führt. Unser
Erkennen aber ist dem Irrtum ausgesetzt. Wir können uns täuschen
und Dinge für geeignet halten, zur Erreichung eines Zieles beizutragen,
die es durchaus nicht sind. In dem Falle hat es zwar den Anschein,
als sei in unserer Seele zu gleicher Zeit eine Zuneigung zu zwei sich
gegenseitig ausschließenden Gütern. Aber lägen die Dinge wirklich
so, wie wir sie uns vorstellen und anstreben, dann schlössen sie sich
eben nicht aus. Darum ist auch das kein Gegenbeweis.1

Indessen ist noch ein dritter Fall denkbar und gar nicht selten.
Das beste Beispiel dafür ist die mit vollem Bewußtsein und in ebenso

uneingeschränkter Willensfreiheit begangene läßliche Sünde. Die
läßliche Sünde unterscheidet sich von der schweren dadurch, daß sie

keine Abkehr von Gott ist und es deshalb nicht unmöglich macht,
Gott weiter zu lieben. Auf der anderen Seite steht sie aber doch zu
Gott im Gegensatz. Denn wie könnte sie sonst von ihm bestraft
werden Aber gälte nicht auch da das nämliche Gesetz, wie wäre
es dann zu erklären, daß selbst mit der kleinsten läßlichen Sünde die
Gottesliebe wenigstens abnimmt und umgekehrt mit zunehmender

Heiligkeit auch die läßlichen Sünden immer seltener werden Doch
darüber weiter unten ausführlicher.

2. Die Zielfreiheit und die Gebundenheit des Menschen
durch sein Ziel.

Damit sind wir an einem Wendepunkt unserer Untersuchung
angelangt. Wir wollten feststellen, ob es möglich sei, den
selbsterworbenen Charakter eines konkreten Einzelmenschen philosophisch zu
erfassen. Die Freiheit, mit der der Mensch seine Absichten jeden

Augenblick ändern kann, ließ das recht zweifelhaft erscheinen. Nachdem

wir jedoch die Grenzen dieser Freiheit aufgedeckt haben, brauchen

wir sie nicht mehr zu fürchten. Die Freiheit hat für den Menschen

die große Bedeutung, daß er selbst eine Güterordnung zu wählen

vermag. Aber das heißt nur soviel wie : er ist imstande, selbst das

Gut zu bestimmen, durch das sein Lieben und Hassen nunmehr

1 « Ad hoc igitur quod voluntas in aliquid tendat, non requiritur, quod sit
bonum in rei veritate, sed quod apprehendatur in ratione boni. Et propter hoc
Philosophus dicit in 2. Physic, (text. 31), quod finis est bonum vel apparens
bonum. » Thomas, I-II q. 8 a. 1 ; cf. II-II q. 23 a. 7.



414 Die thomistische Philosophie

geordnet wird. Denn solange wir hier auf Erden leben, besteht kein
physischer Zwang, dieses oder jenes konkrete Gut zu wollen. Wie die
Erfahrung lehrt, ist sogar der Gotteshaß nicht ausgeschlossen. Aber
nehmen wir zwei Menschen, von denen der eine Gott und der andere
den Reichtum vor allem lieben will, so hat das nichts Geringeres zur
Folge, als daß daraufhin die Stellung dieser beiden auch zu allen
übrigen Gütern eine verschiedene sein muß, und wiesen sie auch nach
außen noch so viele Ähnlichkeiten auf. 1

In der Scholastik pflegt man das im Vordergrund des Interesses
stehende, für das gesamte übrige Streben maßgebende und da eine

eigene Ordnung schaffende Gut als das Endziel eines Menschen zu
bezeichnen. Jeder von uns hat ein solches Endziel. 2 Denn « jeder
hat », schreibt M. Scheler zutreffend, « ein besonderes Etwas, einen
mit dem Akzent des Höchstwertes (für ihn) betonten Inhalt, dem er
bewußt oder doch in seinem naiv wertenden praktischen Verhalten
jeden anderen Inhalt nachsetzt. Das ist z. B. für die führende
Minorität des kapitalistischen Zeitalters das maximale Erwerben
ökonomischer Güter, respektiv deren Maß, das Geld. Das ist für den
Nationalisten seine Nation, für den Fausttypus das unendliche Wissen,
für den Don Iuantypus die immer neue Überwältigung des Weibes.

Prinzipiell kann jedes endliche Gut in die Absolutsphäre des Seins und
der Werte eines Bewußtseins treten und wird dann mit .unendlichem
Streben' erstrebt werden. Immer aber findet dann eine Vergötzung
des Gutes statt. Das endliche Gut wird herausgebrochen aus dem
harmonischen Aufbau der Güterwelt, es wird mit einer seiner objektiven
Bedeutung nicht angemessenen Unbedingtheit geliebt und erstrebt ;

der Mensch erscheint an seinen Götzen magisch gefesselt und behandelt
ihn, ,als ob' er Gott wäre. Es besteht keine Wahl, ein solches Gut zu
haben oder nicht zu haben. Es besteht nur die Wahl, in seiner

1 In quolibet genere causarum causa prima est magis causa quam causa
secunda, nam causa secunda non est causa nisi per causam primant; illud igitur
quod est causa prima in ordine causarum finalium, oportet quod sit magis causa
finalis cujuslibet, quam causa finalis proxima. Thomas, c. Gent. III c. 17. — Indem
wir sagen, der Mensch habe es in der Gewalt, sich eine Güterordnung zu wählen,
lehnen wir die Theorien der beiden Psychoanalytiker S. Freud und A. Adler ab,
von denen der erste dem Sexualtrieb und der zweite dem Geltungstrieb eine so
ausschlaggebende Bedeutung zuschreibt, daß folgerichtig für eine menschliche
Willensfreiheit kein genügender Raum mehr übrig bleibt. Vgl. die orientierende
Studie von Th. Müncher in : Bonner Zeitschrift für Theologie und Seelsorge.
4- Jahrgang, 1927, S. 337"373-

2 Thomas, I-II q. 1.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 415

Absolutsphäre Gott, d. h. das dem religiösen Akt angemessene Gut
zu haben oder einen Götzen. » 1

Bestimmte indessen einzig das Endziel oder das mit dem Akzent
des Höchstwertes angestrebte Gut die Ordnung des ganzen Willenslebens,

dann müßten nach dem Gesagten alle Menschen mit dem
nämlichen konkreten finis ultimus den gleichen Charakter aufweisen.
Das aber ist nicht nur gegen alle Erfahrung, sondern schon a priori
nicht gut denkbar. Denn nehmen wir z. B. gerade jenes Gut, das

allein wert ist, zum Endziel unseres Begehrens erwählt zu werden,
Gott, so wird jeder zugeben, daß es einen Widerspruch bedeutete,

wenn der Schöpfer alles Guten uns gegen irgend etwas Abneigung
einflößen müßte. Er hat zwar sowohl der physischen Welt als dem
sittlichen Leben eine objektive Ordnung vorgeschrieben : der physischen
Welt durch die Naturgesetze und dem sittlichen Leben, indem er dem
Menschen jeden sittlichen Indifferentismus unmöglich machte ; aber das

hindert nicht, daß auch die größten Heiligen in dem, was sie außer
Gott lieben, zuweilen noch sehr weit voneinander abweichen. Die von
den Scholastikern als fines intermedii bezeichneten untergeordneten
Zwecke eines Menschen müssen demnach auch etwas zu bedeuten
haben. Wir können sie mit den prädikamentalen Begriffen der

Erkenntnisordnung vergleichen. Diese setzen die transzendentalen

voraus, denn sie entstehen in der Weise, daß dem Seinsbegriff immer
mehr einschränkende Bestimmungen hinzugefügt werden. Aber stellen
wir sie alle, angefangen von den allgemeinsten, wie Substanz, Quantität

usw., bis hinunter zu den konkretesten, wie Petrus, die Zahlen

zwei, drei usf., den transzendentalen .gegenüber, wir werden trotz
aller näheren Bestimmungen nichts in ihnen ausgedrückt finden, was

nicht schon einschlußweise auch durch die transzendentalen Begriffe
bezeichnet wäre. Und ganz ähnlich ist das Verhältnis der fines
intermedii zu ihrem finis ultimus. Machen wir uns die Sache gleich an

dem schon eben gebrauchten Beispiele klar. Will der Mensch Gott
über alles lieben, dann muß er sich an die von Gott vorgeschriebene

Ordnung halten. Aber da Gott ihn alles lieben läßt, was immer als

gut angesehen werden kann, deshalb ist der Mensch durch seine

Gottesliebe nur insofern beschränkt, als er die geschöpflichen Güter
nicht in jedem beliebigen Ausmaß anstreben oder abweisen darf.
Denken wir uns nun zwei Menschen, deren Streben in Gott zusammen-

1 Vom Ewigen im Menschen. Leipzig 1921, I, S. 561 f.



4i6 Die thomistische Philosophie

trifft. Während der eine dieses Ziel vor allem durch unermüdliche
Erforschung der Wahrheit erreichen möchte, ist der andere mehr
praktisch eingestellt. Beide sind Gott vielleicht gleich nahe. Abc
setzen wir den Fall, sie müßten auf einmal ihre Beschäftigung
vertauschen, sagen wir, der Theologe müßte den ganzen Tag Kranke
pflegen und der barmherzige Bruder den hl. Thomas studieren. Würde
das wohl ihren Neigungen entsprechen Wie sich schon aus diesem
einen Beispiel ergibt, ist es also nicht etwa bloß eine Eigentümlichkeit
des Endzieles, alles mit ihm Unverträgliche mißliebig zu machen,
sondern eine Eigenschaft des Guten überhaupt, mag es nun als finis
ultimus oder nur als finis intermedius erstrebt werden. Wie unsere

Begriffe immer mehr an Umfang verlieren, je weiter sie sich vom
Seinsbegriff entfernen, so nimmt daher auch unsere Freiheit in dem
Maße ab, als die Zahl der wieder selbst zueinander im Verhältnis der
Über- und Unterordnung stehenden fines intermedii ansteigt. 1

3. Ziele und Charakter eines Menschen.

Was das gerade für unsere vorliegende Untersuchung zu bedeuten

hat, liegt offen zu Tage. Steht es einmal fest, daß der Mensch die
verschiedenen Güterarten nicht in beliebiger Zusammenstellung erstreben
oder abweisen kann, sondern mit jeder freien Wahl zugleich einen

vom gewählten Gute ausgeübten Zwang auf sich nimmt, daim muß

es möglich sein, auf Grund dessen, was wir einen begehren sehen,

systematisch festzustellen, was er unter diesen Umständen fähig ist,
noch außerdem zu lieben.

a) Den Einzelmenschen wie ein System behandeln wollen, sieht
zunächst wie ein Angriff auf das Leben aus. Denn das Leben ist
Bewegung, Veränderung und Wechsel, alle Systematik dagegen weist,
wie schon das Wort anzeigt, auf etwas Bleibendes, Unveränderliches,
Notwendiges hin. Allein muß denn das Leben nur Bewegung sein

Gibt es überhaupt etwas, in dem sich gar nichts Bleibendes, Unver-

1 Wenn jemand sich beim Streben nach seinem Endzweck auf ein bestimmtes
Zwischenziel festlegt und sich die Erreichung desselben zur Lebensaufgabe macht,
so nennen wir diesen finis intermedius seinen « Beruf ». Der Beruf eines Menschen
ist im Gegensatz zu seinem Endzweck nur etwas Partikuläres, ein ultimum
secundum quid, ein finis proximus und ein medium (vgl. H. C. Plaßmann, Die
Schule des hl. Thomas von Aquino. Soest 1857, IV. Bd., S. 175 f.). Daher kann
es leicht geschehen, daß einer zwar bereut, einen bestimmten Beruf gewählt zu
haben und gleichwohl seinem Endziel treu bleiben will.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 417

änderliches, Notwendiges fände Was wäre vergänglicher als die

Zeit Und doch ist sie nicht denkbar ohne etwas, das in ihr
fortdauert und Bestand hat.1 Es ist daher unstreitig zu weit gegangen,
wenn man den Einzelmenschen nur für eine Kette sich ablösender

Veränderungen hält. Auch der Mensch hat des Bleibenden, Gesetzhaften,

Notwendigen und Unveränderlichen weit mehr als der Physiker
mit seinem auf die Veränderungen eingestellten Blick gerne zugibt.

b) Auch der andere naheliegende Einwand, daß es sich bei den

Gütern, die der Mensch anstrebt, doch fast durchwegs um kontingente
Dinge handelt, läßt sich leicht widerlegen. Denn so wahr das ist, daß

alle Geschöpfe, besonders die körperlichen, nur ein kontingentes Sein

besitzen : damit ist noch nicht gegeben, daß sie deshalb auch in der

Ausübung ihrer Ursächlichkeit jeder Notwendigkeit entbehren müßten.
Im Gegenteil, nehmen wir den freien Willen aus, so sind alle geschöpflichen

Dinge trotz ihres kontingenten Seins doch streng notwendige
Ursachen, d. h. sie wirken mit der Unvermeidbarkeit eines

naturgesetzlichen Geschehens, sobald die Vorbedingungen dazu erfüllt sind,
besonders die erforderliche Berührung mit einem für die Aufnahme
der Wirkung geeigneten Subjekte hergestellt ist.

c) Ernster ist die dritte Schwierigkeit. Sie hat uns bereits oben

beschäftigt, aber wir haben sie dort einzig vom Objekte aus angeschaut.
Sie erwächst aus zwei gleich unleugbaren Tatsachen. Durch die erste
unterscheidet sich der selbsterworbene Charakter von dem angeborenen.
Während dieser auf einmal entsteht, kommt jener nur allmählich
zustande und vollends erst am Ende des Lebens zum Abschluß. Daher
scheint der einzelne Akt für die Gestaltung des ganzen Seelenlebens

wenig zu bedeuten. Nehmen wir aber eine größere Anzahl von
Handlungen, die wir einen Menschen setzen sehen, zusammen, so stoßen

wir nicht selten auf mancherlei Inkonsequenzen, Gegensätze und
Widersprüche. Das läßt uns erkennen, daß sich auch im Charakter eines

solchen Menschen Gegensätzliches finden muß. Wenn aber in dem
nämlichen Charakter die entgegengesetztesten Eigenschaften vereinigt
sein können, wie sollen dann Deduktion und Systematik die geeignetsten
Mittel bilden, in sein Inneres einzudringen und seine Zusammensetzung
aufzudecken 5

1 Nach dem hl. Thomas findet sich auch in der Bewegung noch eine gewisse
Ruhe. « Motus est magis contrarius motui (cum nunquam ei permisceatur) quam
quies, quae quodammodo permiscetur. >1 5. Phys., lect. 10.

Divus Thomas. 27



4i8 Die thomistische Philosophie

a) Aber was das angeht, daß das einmalige Streben nach einem
bestimmten Gute nicht ausreicht, jemanden einen abgeschlossenen
Charakter zu geben, so dürften unsere Ausführungen genügend
dargetan haben, daß schon ein einziger Willensakt imstande ist, dem
Seelenleben ein vollständig verändertes Aussehen zu geben. Fällt
z. B. der Gerechte auch nur in eine einzige schwere Sünde, so hat das

nicht nur die Folge, daß jetzt sein Tugendleben überhaupt geschwächt
ist, sondern auch die andere, daß damit schon der Anfang gemacht
ist mit der Ausbildung eines ganz bestimmten schlechten Charakters.1
Denn damit dieser entsteht, ist nichts anderes erforderli.h, als daß

jene Sünde noch öfter wiederholt wird. So zeigt also der einzelne Akt
wenigstens an, was für ein Charakter zu entstehen begonnen hat,,
wenn er nicht schon vorhanden ist.

ß) Mehr Aufmerksamkeit verdient die zweite Tatsache. Wenn es
etwas gibt, was sowohl unseren eigenen Charakter als auch ganz
besonders den unserer Mitmenschen leicht in Dunkel hüllt, so sind
es jene Regungen, Wünsche und Handlungen eines Menschen, die mit
seinem Streben nach dem von ihm für gewöhnlich gewollten Endziel
nicht in einen vollen Einklang gebracht oder zum mindesten nicht
aus diesem Streben erklärt werden können. Wählen wir wieder die
läßliche Sünde des Gott über alles liebenden Gerechten als Beispiel.
Wenn sich der Gerechte von einem geschöpflichen Gute über Gebühr
anziehen läßt, und besonders wenn er nun nicht nur einmal läßlich
sündigt, sondern gewohnheitsmäßig z. B. eitel ist, so bringt das doch
etwas in seinen Charakter, was miterfaßt werden muß, um ihn als
Ganzes richtig beurteilen zu können. Wie aber sollen derartige
Charakterzüge, richtiger derlei Charakterschwächen, aus einem
bestimmten finis ultimus oder dessen fines intermedii befriedigend zu
erklären sein

In der Landwirtschaft gibt es ein Gesetz, das von Liebig entdeckt
hat und jetzt Gesetz des Minimums heißt. Mitscherlich hat es so
formuliert : « Der Pflanzenertrag richtet sich nach derjenigen Bedingung
des Wachstums, die verhältnismäßig am meisten im Minimum ist. »2

Nehmen wir z. B. an, bei einer Pflanze sei von den fünf Wachstumsbedingungen

: Licht, Luft, Wasser, Wärme, Nährstoffe nur die
vorletzte nicht ganz erfüllt. In dem Falle wird sie selbst bei einem Über-

1 Vgl. Thomas, I-II q. 85 a. 1 u. 2 ; De Maloi q. 2 a. 11 u. 12.
2 Vgl. Illustriertes Landwirtschafts-Lexikon, Berlin 1920. II, S. 89 f.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 419

fluß an Licht, Wasser, Luft und Nährstoffen doch entsprechend ihrem
Mangel an Wärme nur ein kümmerliches Dasein fristen. Oder : ein

mit Roggen besätes Feld brauchte 80 Kg. Phosphorsäure, 40 Kg.
Stickstoff und 40 Kg. Kali. Es finden sich in ihm aber nur 20 Kg.
Stickstoff. Das hat zur Folge, daß sowohl der Phosphor als der Kali
nur zur Hälfte ausgenützt und deshalb nur die Hälfte von dem

Ertrag erreicht wird, der bei 40 Kg. Stickstoff zu erhoffen wäre.1
Achten wir bei diesem Gesetz des Minimums weniger auf das

Subjekt als auf die allgemeine Idee, so finden wir es auch außerhalb
der Landwirtschaft überall in Geltung, wo immer etwas nach der
Weise des Organischen entstehen soll. So z. B. in der Logik, in der es

der Satz ausspricht : Pejorem sequitur semper conclusio partem. Dann
in der Kunst, wo die Schönheit des Ganzen auch vom kleinsten Teilchen

abhängt. Besonders aber im sittlichen Leben. «Wer immer nämlich
das ganze Gesetz hält, jedoch in einem Stücke fehlt, hat sich an allem
verschuldet. » (Jac. 2, 10.) Und : « bonum ex intégra causa, malum
ex quocunque defectu », will sagen, damit eine Handlung schlechthin
(simpliciter) gut genannt werden kann, muß sie nicht nur einen

sittlich erlaubten Inhalt haben, sondern auch einwandfrei sein in bezug
auf die näheren Umstände, unter denen sie gesetzt wird, sowie die

persönliche Absicht, aus der sie hervorgeht ; um sie dagegen schlecht
zu machen, reicht es hin, daß entweder ihr Objekt, oder ein Umstand,
oder die Absicht nicht ganz der sittlichen Ordnung entsprechen. 2

Das zeigt uns den Weg zur Lösung der oben dargelegten
Schwierigkeit. Denn wir verstehen nun, daß es im Leben nicht
einzig darauf ankommt, was einer anstrebt. Das erstrebte Gut bestimmt
seinen Charakter nur nach der positiven Seite. Wie weit einer aber

hinter dem zurückbleibt, was, absolut genommen, aus ihm werden

könnte, hängt davon ab, was er nicht anstrebt. Das gilt in erster Linie
bezüglich des finis ultimus. Aber nicht ausschließlich. Es bewahrheitet
sich schon bei den Zwischenzielen. Z. B. jemand zieht es vor, Gott
in Jungfräulichkeit zu dienen und übt diese Tugend denn auch so

vollkommen, als es ihm nur immer möglich ist. Die Heilige Schrift
stellt die Jungfräulichkeit über das eheliche Leben, und das läßt sich

1 Vgl. Schlipfs praktisches Handbuch der Landwirtschaft24, Berlin 1922.
S. 82 ff. ; und Freih. v. d. Goltz, Handbuch d. ges. Landwirtschaft, Tübingen
1890. II, S. 275.

2 Quilibet singularis defectus causat malum ; bonum autem causatur ex
intégra causa. Thomas, I-II q. 18 a. 4 ad 3. Siehe die ganze Quästio achtzehn.



420 Die thomistische Philosophie

auch philosophisch rechtfertigen. Gleichwohl kann man nicht sagen,
die Jungfräulichkeit ersetze die Ehe oder vermittle dieselben Bildungswerte

wie diese. Sie gibt dem Menschen etwas Besseres als die Ehe,
aber nicht das gleiche. Und deshalb genügt es nicht, bloß zu

berücksichtigen, daß einer immer jungfräulich gelebt hat ; wollen wir
die mehr negativen Seiten an seinem Charakter miterfassen, will sagen
verstehen, warum in ihm die eine oder andere Eigenschaft nicht so

deutlich ausgeprägt ist, so müssen wir auch das beachten, auf was

er aus Liebe zur Jungfräulichkeit in seinem Leben alles verzichtet,
m. a. W. gegen was ihm diese eine Abneigung eingeflößt hat.

Nun sollte man allerdings meinen, wenn der Mensch sich etwas

zum Endziel auserlesen hat, müßte er suchen, jedes zu dessen Erreichung
dienliche Mittel gleichsehr auszunützen. Sagten wir doch oben, daß

der Mensch nur frei sei in bezug auf das erste Glied einer Güterreihe ;

und stellt nicht jeder finis ultimus mit dem ihm untergeordneten
Zwecken eine solche Reihe dar Allein das bezog sich einzig auf die

Möglichkeit. Damit, daß einer ein bestimmtes Gut zu seinem Endziel
erwählt hat, sind seinem Lieben-Können unverrückbare Grenzen

gesteckt. Daran ist nicht zu zweifeln. Aber vom Können zum Müssen

ist ein so weiter Abstand, daß dazwischen noch hinreichend Raum
ist für die menschliche Willensfreiheit. Denn diese liegt gerade in der

Fähigkeit, unter den Zwischenzielen eines finis ultimus eine Auswahl
zu treffen. Libertas est facultas mediorum servato ordine finis. Die
Scholastiker gehen sogar soweit, daß sie lehren, der Mensch bleibe
selbst dann noch frei, wenn er, wie die Seligen und die Verdammten
im Jenseits, sein Endziel überhaupt nicht mehr ändern kann. 1 Wie
könnte es auch anders sein Liegt doch eben darin der Unterschied
zwischen dem untergeordneten Zweck und dem bloßen Mittel, daß

dieses einzig wegen des Endzweckes erstrebt wird, jener dagegen auch

durch seine eigene Güte anzieht.
Denken wir uns nun den Fall, Titus fühle sich bereits seit längerer

Zeit z. B. zur Philosophie hingezogen, dann aber gebe er der Anlockung
eines anderen Zieles nach, sagen wir, er lasse auch eine Liebe zum
Reichtum in sich aufkommen. Was dann Wenn diese zweite

Zuneigung nicht bloß eine augenblickliche Stimmung ist, wird sie sich

gewiß bald in bestimmte Handlungen umsetzen. Jede Handlung aber

t1 Über die Lehre des hl. Thomas bezüglich der Freiheit der Seligen und der
Verdammten, siehe C. FriethofJ O. P., Die Prädestinationslehre bei Thomas von
Aquin und Calvin in : « Divus Thomas », 1926, S. 460 f.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 421

läßt in dem Handelnden etwas zurück, aus dem sich allmählich ein
Habitus, d. i. Zustand herausbildet. Wir sehen das am besten daran,
wie Tugenden und Laster im Menschen entstehen. «Wir erlangen die

Tugend, indem wir sie zuerst üben, nicht anders wie bei den übrigen
Verrichtungen : was wir als Ausgelernte tun sollen, das erlernen wir
durch das Tun ; wie wir durch Bauen Baumeister werden, durch Saitenspiel

Musiker, so werden wir durch gerechte Handlungen Gerechte

werden, durch Beobachtung der Mäßigkeit mäßig, durch Werke des

Starkmutes starkmütig. »1 Und : « wer gut baut », heißt es bei
Aristoteles im gleichen Kapitel, «wird dadurch ein guter Baumeister,
und wer schlecht baut, ein schlechter ». Daraus erhellt, daß man
eigentlich von keinem einzigen Akte sagen kann, er sei für die

Ausgestaltung des Charakters ohne jede Bedeutung. Der Mensch mag tun,
was er will, — setzt er eine bestimmte Art von Handlungen zum ersten

Male, dann ist schon gleich dieser erste Akt der Anfang zu einer neuen

Charaktereigenschaft, hat er sie aber schon einmal gesetzt, dann führt
diese Wiederholung notwendig zu einer Vertiefung und Festigung dessen,

was von der ersten Setzung in ihm zurückgeblieben ist. Demzufolge
muß sich also auch bei Titus aus seinem Streben nach dem Reichtum
sofort eine neue Charaktereigenschaft zu entwickeln anfangen. Das
bedeutet für ihn zunächst die Entfaltung einer zu seinem angeborenen
Charakter gehörigen Anlage. Aber weil die hinzukommende Neigung
der ersten konträr entgegengesetzt ist, tritt gleich von ihrem ersten
Auftreten an ein anderes Gesetz in Kraft, das lautet : in eodem sub-

jecto contraria se expellunt, Eigenschaften, die einander konträr
gegenüberstehen, verdrängen sich gegenseitig.

Indessen ist diese Unverträglichkeit doch nicht so groß, daß die

beiden Eigenschaften überhaupt nicht zusammen bestehen könnten.
Der beiderseitige Ausschluß richtet sich vielmehr ganz nach ihrem

Stärkegrad : je intensiver die eine wird, desto mehr muß die andere

nachlassen. Je mehr in Titus das Verlangen nach Reichtum wächst,
desto gleichgültiger wird er notwendig gegen die Wissenschaft werden.

Aber erst wenn er den Reichtum nicht noch mehr lieben könnte, ist
er vollkommen unfähig, die Philosophie auch nur in einem geringen
Ausmaß weiter zu lieben. Wir sagten zwar oben, daß jedes Gut dem
Menschen einen Widerwillen einflößt gegen alles, was seinen Besitz

1 Nik. Eth. II i. — Diese Ansicht vertritt auch der hl. Thomas in Quaest.
disput. de virtut. a. 9 ad 11 und I II q. 51 a. 2 ; q. 52.



422 Die thomistische Philosophie

irgendwie in Gefahr bringt. Aber wie nicht jede Liebe gleich über
alles groß sein muß, so auch nicht der ihr entsprechende Widerwille.
Daher ist es gut denkbar, daß uns ein Gegenstand nach der einen
Seite anzieht und nach einer anderen ebenso abstößt. Diese
Doppelseitigkeit ist sogar eine notwendige Voraussetzung der menschlichen
Willensfreiheit. Denn lockte ein Ding den Menschen nur an, oder wäre
es ihm nur zuwider, wie sollte er dann noch wählen können 1 Mit
dem Widerwillen, den uns die Vorliebe für ein bestimmtes Gut gegen
andere Dinge einflößt, verhält es sich genau so wie mit den übrigen
Charaktereigenschaften. Er wird um so größer und unüberwindlicher,
je tiefer jenes Gut auf uns einwirkt. Das aber hängt, wie wir. gesehen,
davon ab, ob jemand die Einwirkung nur einmal oder immer wieder
in sich aufnimmt. Denn auf diese Weise kommt im Menschen das

zustande, was man für gewöhnlich als seine Gewohnheit bezeichnet.
Die Gewohnheit hat über uns keine so absolute Gewalt wie ein Naturgesetz.

Gleichwohl dürfen wir ihren Einfluß keineswegs gering
anschlagen. Piaton sagt nicht zuviel, wenn er ihre Bedeutung für die

Charakterbildung in die Formel kleidet : iräv v/joç Scà 10oç. Der Spruch :

Consuetudo altera natura gibt die Ansicht des Aristoteles wieder.
Denn « Gewöhnung », lesen wir in seiner nikomachischen Ethik, « gleicht
der Natur, wie Euenos bestätigt : lange Jahre, o Freund, behaupt' ich,
muß dauern die Übung, dann zur anderen Natur wird sie am Ende
dem Menschen ».2 Und schon vorher : « Es macht nicht wenig aus,
ob man von klein auf so oder anders gewöhnt wurde, sondern sehr

viel, ja noch mehr : alles. » 3

Das gibt uns den Schlüssel zur Lösung der Schwierigkeit. Sehen

wir einen Menschen heute so und morgen anders handeln, so ist das

ein Zeichen, daß sich in ihm noch kein fester Charakter ausgebildet
hat. Was man an ihm Charakter nennt, verdient nichts weniger als
diese Bezeichnung. Denn es ist nur die Koexistenz so und so vieler
in den Anfängen der Entwicklung stehen gebliebenen, einander konträr
entgegengesetzten und sich gegenseitig schwächenden, jedoch nicht ganz
vernichtenden Eigenschaften, bei welcher der Mensch deshalb für
Einflüsse der verschiedensten Objekte empfänglich bleibt, weil er sich

1 Thomas, I-II q. io a. 2.
2 Nik. Eth. VII io. •
3 A. a. O. II i. Vgl. O. Willmann, Aristoteles als Pädagog und Didaktiker.

Berlin 1909, S. 87 f. Die Lehre des hl. Thomas über diesen Punkt findet sich gut
dargestellt bei Mausbach, a. a. O. S. 88 ff.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 423

keinem derselben mit ganzer Seele hingibt. Daher läßt sich mittels
unserer Methode auch von solchen Menschen wenigstens in dem

Umfange etwas mit Bestimmtheit aussagen, als wir wissen, was sie

schon alles einmal längere oder kürzere Zeit hindurch ein wenig
intensiv gewollt haben.

Wie jeder sofort sieht, ist unsere Methode nicht ganz
voraussetzungslos. Aber von welcher Wissenschaft ließe sich behaupten, daß
sie absolut voraussetzungslos sei Alle bisherigen Versuche, eine
solche zu schaffen, sind mißglückt. Es handelt also höchstens darum,
ob unser Verfahren zuviel voraussetzt. Wir müssen zugeben, daß

unsere Methode, den selbsterworbenen Charakter des Einzelmenschen

zu erforschen, einen weiten Umweg einschlägt. Indessen wäre das

nur dann ein Grund, sie abzulehnen, wenn uns überhaupt ein direkter
Weg in das Innere der menschlichen Seele zur Verfügung stände. 1

Müßten die geforderten Untersuchungen in jedem Falle von neuem

angestellt werden, dann wäre das freilich eine sehr umständliche Sache.

Aber wie wir gesehen, handelt es sich hier um Zusammenhänge von
ganz allgemeiner Gültigkeit. Daher genügt eine einmalige Feststellung.
Es ist sogar besser, während dieser Vorarbeit an kein bestimmtes
Individuum zu denken. Denn das lenkt die Aufmerksamkeit zu sehr

vom objektiven Sachverhalt im allgemeinen ab. Nun ist freilich die
Zahl der Güter, die ein Mensch begehren kann, so groß, daß nicht
abzusehen ist, wann jene Voruntersuchungen einmal zu Ende sein
würden. Indessen wäre das nur dann ein Hindernis, wenn man mit
der praktischen Verwertung der gewonnenen Erkenntnisse solange

warten müßte. Das ist aber keineswegs der Fall. Es ist hier wie in
der Logik. Wir unterscheiden in der Scholastik eine Logica docens

und eine Logica utens. Die erste deckt die Denkgesetze auf, und die
zweite verwertet sie. Dennoch wäre es ganz verkehrt, das Verhältnis
der beiden zueinander so aufzufassen, als gehöre die eine der

spekulativen und die andere der praktischen Ordnung an, oder als

könnten die Denkgesetze erst dann angewendet werden, nachdem sie

samt und sonders aus ihren ersten Prinzipien abgeleitet worden sind.
Die Logica docens und die Logica utens bilden vielmehr nur zwei

1 Vgl. Thomas, I q. 84 a. 7 ; q. 87 a. 1. Ferner : Jos. Gredt, Unsere Außenwelt,
Innsbruck 1921, S. 143 ff. u. Petr. Wintrath, Von der Subjektbezogenheit des
Gegenstandes unserer Erkenntnis in: « Divus Thomas», 1925, S. 145 ff. Endlich
sei hier auch erinnert an den grundlegenden Satz : « nihil est in intellectu, quod
priua non erat in sensu. » Unsere Sinne aber können überhaupt nicht reflektieren.



424 Die thomistische Philosophie

Seiten an demselben spekulativen Habitus, und um die einzelnen

Denkgesetze zu verwerten, ist es durchaus nicht notwendig, erst alle
zu kennen. Ganz ähnlich verhält es sich auch hier. Nehmen wir
z. B. an, jemand habe auf dem von uns vorgeschlagenen Wege
festgestellt, was einer, der sich die Wissenschaft zum Endziel erkoren
hat, daraufhin alles lieben kann, wisse aber noch nicht, wie es mit
dem steht, der, sagen wir, das Schöne über alles hochschätzt. Warum
soll der nicht schon gleich imstande sein, diese Kenntnis auf jeden
zit applizieren, den er mit ganzer Seele der Wissenschaft hingegeben
sieht ?1 Damit soll natürlich nicht geleugnet werden, daß die Kenntnis
dessen, was andere Ziele aus einem Menschen machen, den Blick noch
bedeutend schärfen und vor allem auf das lenken kann, was die
Wissenschaft nicht zu geben vermag. Doch wo gäbe es hier auf Erden
etwas, das nicht ergänzungsbedürftig wäre

Welchen Eigenwert unsere Methode hat, zugleich auch welchen
Platz sie in der Wissenschaft überhaupt einnimmt, zeigt uns am besten
ein Vergleich mit derjenigen Wissenschaft, die sich am unmittelbarsten
mit dem Einzelmenschen befaßt : mit der experimentellen Psychologie.
Auch diese geht auf das Gesetzhafte im menschlichen Seelenleben.
Aber hören wir, wie ein Vertreter ihre Eigenart näher bestimmt.
Lindworsky schreibt in der Einleitung zu seiner trefflichen
experimentellen Psychologie : « Wie wir die Farben sehen und die Töne
hören ; wie unsere Phantasie arbeitet, wie sich unser Gemüt regt,
wie das menschliche Denken von Erkenntnis zu Erkenntnis vordringt
und unser Wille seine Ziele verfolgt. Solche und ähnliche Vorgänge
zu beobachten, sie im einzelnen kennen zu lernen und ihre
Gesetzmäßigkeiten zu entdecken, das ist allgemein gesprochen, die Forscheraufgabe

des Experimentalpsychologen Dieser schaut auf die
seelischen Einzeltatsachen, das Wie der psychischen Erscheinungen.
Der Philosoph hingegen bemüht sich um ihre letzten Gründe.
Weil der Experimentalpsychologe sich um Einzeltatsachen kümmert,
weil er nicht nach letzten Gründen und allgemeinsten Gesetzen fragt,
darum kann seine Wissenschaft nicht als Philosophie gelten. Sie steht
aber im engsten Zusammenhang mit der philosophischen Psychologie. » 2

Nach Lindworsky ist also die experimentelle Psychologie deshalb

1 Ein erster Versuch, diese Methode an einem Beispiel allseitig durchzuführen,

findet sich in meiner Abhandlung über den Ästheten. « Divus Thomas »,

1924, S. 340-62 ; 447-62.
2 Philosophische Handbibliothek. Kempten 1921, Bd. V, S. 1.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 425

keine Philosophie, weil sie nicht nach den letzten Gründen und
allgemeinsten Gesetzen fragt. Wir können diese Abgrenzung gelten lassen ;

nur dürfen wir den Ausdruck «letzte Gründe » nicht etwa auf die
Wirkursache einschränken. Wie der Experimentalpsychologe nicht bis
auf die causa efficiens prima zurückgeht, dringt er auch nicht bis zur
causa finalis ultima vor. Das muß hier besonders unterstrichen werden.
Denn es zeigt schon, daß die experimentelle Psychologie ganz andere
Gesetze des Seelenlebens aufzudecken sucht als die sind, von denen
oben die Rede war. Das Verhältnis ist dies : Der Experimentalpsychologe

erforscht die gesetzmäßige Abfolge der
Bewußtseinserscheinungen ; seine Fragen müssen darum lauten : nach welchen
Normen entsteht das Bewußtsein von etwas Wie kommt es, daß

dieser Akt jenen bestimmten anderen zur Folge hat Daß z. B. auf
die Fixation einer roten Fläche eine Grünempfindung folgt Was ist
insonderheit dann der Grund, wenn, wie in diesem Beispiel, der Inhalt
des ersten nichts hat, was den des zweiten erfordert 1 Wir dagegen
fragen nicht nach den Gesetzen, die das Entstehen eines bestimmten
Aktes physisch notwendig machen ; soweit es sich um freie Willensakte

handelt, müssen wir das Vorhandensein solcher Gesetze sogar
bestreiten. Sondern nach den Möglichkeiten des Strebens, nachdem
einer sich ein bestimmtes Ziel gewählt hat. Gibt es für den Experi-
mentalpsychologen überhaupt unverwirklichte Möglichkeiten Manche
werden antworten : ohne Zweifel, spricht er doch z. B. von Dispositionen.
Aber was meint er damit Die Möglichkeit zur Wiederholung von
Akten, die schon einmal da gewesen sind : Residuen früherer Akte.
Wie er ja auch, wenn er von «Charakter» spricht, weniger die

Charakteranlagen im Auge hat als eine aktuelle Sonderprägung des

Willens und Gemütslebens. Daraus ersehen wir, daß für ihn der Akt
im Seelenleben der eigentliche Gegenstand seines Forschens ist. Wo
er mit Möglichkeiten rechnet, tut er es nur insoweit, als er sie durch
Akte schon realisiert vorgefunden hat. Das aber genügt nicht, um
sich ein Bild von dem ganzen Charakter eines Menschen zu machen.

Denn wer wollte behaupten, daß der Mensch seine Möglichkeiten alle

erschöpft Wie wir oben gesehen haben, beruht ja gerade darauf,
daß er dazu niemals imstande ist, seine Willensfreiheit. Oder ist es

vielleicht ohne Bedeutung, welche Möglichkeiten einer unverwirklicht

1 Vgl. /. Lindworsky, Umrißskizze zu einer theoretischen Psychologie2.
Leipzig 1923.



426 Die thomistische Philosophie

läßt Auch das wird niemand so leicht verteidigen. Denn das hieße

soviel wie, es sei gleichgültig, zwischen welchen Gütern jemand wählen
kann und ob ein Akt deshalb nicht gesetzt wird, weil einer dazu nicht
fähig ist, oder ob er zwar fähig, aber nicht gewillt ist. Daher bedarf
die experimentelle Psychologie notwendig der Ergänzung durch eine
andere Wissenschaft. Diese wird sich von ihr vor allem durch den

Gegenstand unterscheiden. Während die experimentelle Psychologie
in erster Linie die Aufeinanderfolge und Beschaffenheit der seelischen

Akte erforscht, muß ihr Komplement die seelischen Möglichkeiten zum
eigentlichen Formalobjekt haben. Da keine Potenz sich selbst aktuiert,
können wir statt Möglichkeiten auch Empfänglichkeiten sagen. Wie
sehr das zwei verschiedene Gebiete sind, zeigt folgende Gegenüberstellung

: Tun kann man immer nur eins. Sei es, daß es Akte des

Erkennens sind oder Akte des Begehrens, — der zweite kann stets
erst anfangen, wenn der erste aufgehört hat. Wie die Körper im
Räume nur nebeneinander Platz finden, so die seelischen Akte in der
Zeit nur nacheinander. Nicht so die Möglichkeiten. Einem und
demselben Subjekte kann zu gleicher Zeit vieles möglich sein. Z. B. Titus
hat Ferien. In diesen ist ihm sofort von der ersten Stunde an allerlei
möglich, wozu er während des Schuljahres vielleicht keine Zeit
erübrigen konnte : Besuche machen, Reisen Unternehmen usf. Er kann
sich diesen Dingen allerdings auch jetzt nicht auf einmal hingeben.
Aber das tut nichts ; deshalb sind sie ihm doch alle auf einmal möglich.
Sonst hätte Titus ja. keine freie Wahl, nun dieses zu tun oder jenes :

spazieren zu gehen oder Briefe zu schreiben.
Aus dieser ersten Verschiedenheit ergibt sich unmittelbar eine

zweite. Vergleichen wir das Formalobjekt der experimentellen Psychologie

mit dem unserer Philosophie des Charakters hinsichtlich seines

Ursprungs, so finden, wir, daß die beiden zum Menschen in einem ganz
anderen Verhältnis stehen. Wie wir gesehen, hat es der Mensch in seiner

Gewalt, selbst zu entscheiden, welche Akte er setzt. Und ob er jetzt
so handelt oder anders, hängt viel von seinem subjektiven Befinden
ab. Was ihm dagegen in Verbindung mit einem bestimmten Akte
noch weiter möglich ist, das muß er jeweils sein gewähltes Objekt
bestimmen lassen. Daher untersucht denn auch die experimentelle
Psychologie mit Vorliebe, zu welchen Reaktionen die verschiedenen
Zustände des Menschen drängen, wie Erbanlagen, Krankheiten,
Stimmungen u. dgl. Unsere Philosophie des Charakters dagegen lenkt
die Aufmerksamkeit vornehmlich auf die dem menschlichen Handeln



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 427

notwendig vorausgehenden Einwirkungen der Objekte.1 Während also
der Empiriker z. B. fragt : was wird Titus auf Grund seiner ganzen
Veranlagung, bei seinem Temperament und infolge seiner bisherigen
Entwicklung unter diesen konkreten Umständen wirklich tun, lautet
die Frage des Philosophen : welche Möglichkeiten des Handelns bleiben
Titus, wenn er unter der Einfluß dieser Objekte gerät Und um den
Titus zu erziehen, wird deshalb der erste vor allem die ungünstig
wirkenden subjektiven Faktoren unschädlich zu machen suchen, der
zweite dagegen sein Hauptstreben darauf richten, ihm eine Liebe zu
den Dingen einzuflößen, von denen er glaubt, daß sie seinem Zögling
ohne weiteres eine Abneigung gegen das eingeben, was ihm schaden
könnte. Denn die Liebe zu dem einen erzeugt Haß gegen das andere.

Die dritte Differenz zwischen unserem Verfahren und der Experi-
mentalpsychologie liegt in den Hilfsmitteln. Die Experimentalpsycho-
logie ist ganz naturwissenschaftlich eingestellt und wendet daher
vorzüglich die Induktion an, geht demnach mehr analytisch vor. Unsere
Methode dagegen ist der Hauptsache nach deduktiv und synthetisch.
Will man ihre Stellung in der Philosophie genauer bestimmen, so kann
man sie deren Anwendung auf das konkrete Leben nennen. Und
möchte jemand dennoch darin eine besondere Wissenschaft erblicken,
so kann es höchstens eine scientia subalternata ohne andere Prinzipien
als die der gesamten thomistischen Philosophie sein.

C. Rückblick.

Überschauen wir zum Schluß noch einmal das Ganze, so können

wir folgende Ergebnisse verzeichnen : Individuation und angeborener

physischer Charakter eines Menschen sind sachlich dasselbe ; es ist

jedoch auch sachlich begründet, wenn wir sie gedanklich unterscheiden.
Diese distinctio rationis cum fundamento in re perfecto hat zur Folge,
daß die Erfassung der Individuation sich selbst nicht durch eine restlose

Erkenntnis des Charakters eines Menschen ersetzen ließe.

Beide, sowohl der physische Charakter als die Individuation,
haben in dem von den Eltern überkommenen, bestimmt organisierten
Stoffe ihre Wurzel. Darum ist die Vererbung unleugbare Tatsache.

Daran ändert nicht einmal die unmittelbare göttliche Herkunft unserer
Seele etwas. Die Seele wird vielmehr in wesentlicher Hinordnung auf

1 Vgl. des hl. Thomas Opusc. de perf. vitae spirit., c. 9 : De his quibus homo
juvatur ad continentiam servandam.



428 Die thomistische Philosophie

die Dispositionen des Körpers erschaffen, den sie informieren soll.
Sie ist das Formalprinzip der Individuation wie des angeborenen
physischen Charakters.

Der angeborene physische Charakter eines jeden Menschen läßt
eine mannigfache Ausbildung zu. Indem unter dem Einfluß des freien
Willens von den vielen Entwicklungsmöglichkeiten nur ein Teil aktuiert
wird, entfaltet sich der physische Charakter zu einem erworbenen.

Um einen Einzelmenschen möglichst vollkommen zu erfassen,,

müssen wir nicht nur seinen physischen, sondern auch seinen erworbenen
Charakter zu erkennen suchen. Der physische Charakter ist auf keine
Weise mit voller Sicherheit erkennbar : weder so, daß die einzelnen
Merkmale gleich den göttlichen Attributen aus einer metaphysischen
Wesenheit des Individuums abgeleitet würden, noch auf, dem Wege
über die Eltern, noch endlich mit Hilfe der auf ihn einwirkenden und
ihn zur Reaktion nötigenden Umwelt. Daher kann von einer eigentlichen

Individualphilosophie keine Rede sein. Das Individuum als
solches ist begrifflich nicht erfaßbar. Wir können nur erkennen, welche
Universalien in ihm physisch realisiert sind. Aber das ist keine strenge
Individualerkenntnis. Aus den Untersuchungen sowohl über die beiden
inneren Ursachen des Einzelmenschen als auch über seiné Abhängigkeit
von den Voreltern zufolge der Vererbung läßt sich einzig die Konstanz
des angeborenen physischen Charakters überzeugend dartun.

Wollen wir die einen bestimmten physischen Charakter
ausmachenden Eigenschaften wenigstens mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit

erkennen, dann kommen wir noch am ehesten zum Ziel, wenn
wir untersuchen, wie einer auf die Eindrücke von außen reagiert. Da
jeder einzëlne in seiner Reaktionsweise etwas Besonderes hat, kann
uns seine Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft oder Gesellschaft nur zu
einem kleinen Teil der Mühe entheben, diese Untersuchung von
Individuum zu Individuum ganz eigens anzustellen. Sie hat ganz auf
induktivem Wege zu geschehen. Denn für eine Deduktion fehlen die
allgemeinen Prinzipien.

Die Ausprägung des erworbenen Charakters wird durch die
Ziele- bestimmt, die der Mensch anstrebt. Seine Entwicklung untersteht

ganz allgemein geltenden Gesetzen. Daher kommt bei seiner

Erfassung die Deduktion in weitestem Ausmaß zur Anwendung. Denn
wie wir gesehen, steckt jedes Gut dem weiteren Lieben und Hassen

dessen, der es erstrebt, für die Dauer dieses (freigewollten) Strebens ganz,
bestimmte Grenzen, an denen er nichts ändern kann und innerhalb



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 429

deren deshalb für diese Zeit auch die Entwicklung seines Charakters

vor sich gehen muß. Um sich deshalb ein Bild von dem erworbenen
Charakter eines Menschen machen zu können, brauchen wir nur zwei

Dinge festzustellen : für's erste, welche Ziele er actu oder wenigstens
habituell anstrebt, beziehungsweise einmal kürzere oder längere Zeit
angestrebt hat, und zweitens, welche Grenzen diese Ziele dem auf sie

eingestellten Willen ziehen. Beide Erkenntnisse setzen Induktion und
Deduktion voraus. Die Anwendung der zweiten Erkenntnis auf das

Materialobjekt der ersten geschieht rein deduktiv. Wenn wir auf diese

Weise keinen ganz befriedigenden Einblick in den Entwicklungsgang
eines Menschen erhalten, so liegt das daran, daß wir niemals alle Ziele

in Erfahrung bringen können, die einer in der Vergangenheit schon

gewollt und dadurch auf die Entfaltung seiner seelischen Anlagen hat
einwirken lassen.

Indem wir so zwischen dem angeborenen physischen Charakter
eines Menschen und seinem erworbenen unterschieden, wurde uns auch

Mar, was die sogenannte experimentelle Psychologie zur Erreichung
unseres Zieles beitragen kann. Ihre reichen Beobachtungsmittel können

uns helfen, dem physischen Charakter eines Individuums näher zu
kommen. Für die Erforschung des erworbenen Charakters eines Menschen

dagegen kommt sie nur ganz entfernt in Betracht. Denn erstens
beschränken sich ihre Untersuchungen auf die Wirkursachen, beim
erworbenen Charakter aber geben die Ziele den Ausschlag. Und zweitens
rechnet sie nur mit den Akten ; für die Erkenntnis des erworbenen

Charaktèrs aber ist es wichtig, auch die Möglichkeiten zu wissen, die

jemanden noch verbleiben, wenn er auf ein bestimmtes Ziel eingestellt ist.
Da die von den einzelnen Gütern gezogenen Grenzen für das

Lieben und Hassen eines jeden Willens gelten, genügt hier eine

einmalige Feststellung. Indem wir diese Arbeit leisten, decken wir die

Gesetze auf, nach denen sich der menschliche Charakter trotz und

unter voller Wahrung der dem Menschen zukommenden Freiheit
notwendig entwickelt. Es ist dies eine echt philosophische Arbeit. Denn
die Philosophie will ja alles aus seinen letzten Gründen erklären. Hier
aber wird nicht nur untersucht, wie sich das Streben des Menschen

nach den einzelnen Gütern in seinem ganzen Charakter tatsächlich
auswirkt, sondern auch, warum es sich so auswirken muß.

Daraus ergibt sich auch ohne weiteres, daß die erworbenen
Charaktere der Menschen in ganz anderer Weise zusammengefaßt
werden können als die angeborenen physischen. Wie bereits gesagt,



430 Die thomistische Philosophie

gibt es für diese letzten nur mehr oder weniger glückliche allgemeine
Schemata. Es sei hier bloß an die übliche Unterscheidung in die vier
Temperamente erinnert. Die erworbenen Charaktere dagegen lassen sich
in Gattungen und Arten einteilen, die gegeneinander ebenso streng
abgegrenzt sind wie das Wahre gegen das Gute, oder Gott gegen den
irdischen Reichtum. Und darum ist von diesen, aber nicht von jenen,
eine strenge Wissenschaft möglich. Wir nennen sie philosophische
Charakterlehre.

Sie ist aber keine Individualphilosophie. Befaßt doch auch sie sich

nur mit den verschiedenen Arten von erworbenen Charakteren. Gleichwohl

kommen wir mit ihrer Hilfe sehr nahe an den Einzelmenschen heran.
Denn kennen wir die inneren Zusammenhänge der Güter und Ziele,
sowie die Gesetzmäßigkeit, mit der sich aus der Liebe zu dem einen
der Haß gegen das andere ergibt, dann hört auch im Leben des
Individuums manches auf, rätselhaft zu sein. Dann ist nämlich nur
vorausgesetzt, daß man beobachtet, was der einzelne als sein letztes Ziel
anstrebt, und welche Mittel er zu dessen Erreichung für notwendig hält.

Die Philosophie steht nicht direkt im Dienste des praktischen
Lebens, aber sie leistet diesem oft sehr gute Dienste. Von welchem
Lebenswerte unsere philosophische Charakterlehre ist, zeigt sich in der
Pädagogik. Um etwas ganz Vollkommenes zu schaffen, müßte der
Erzieher vor allem den physischen Charakter seines Zöglings bis in
die verstecktesten Anlagen hinein durchschauen. Allein, wie wir gesehen
haben, gibt es kein Mittel, dieses Ideal zu verwirklichen. Schon aus
diesem Grunde bleibt die Erziehertätigkeit unter allen Umständen recht
entsagungsvoll. Was indessen jeden Lehrer und Erzieher noch weit
mehr beschäftigt ist die Frage, wie sich der Zögling oder Schüler in
der Zukunft wohl entwickeln werde. Hier müssen wir unterscheiden :
Soweit die Entwicklung eines Menschen von seiner eigenen freien
Entscheidung abhängt, läßt sie sich im voraus höchstens mit einiger
Wahrscheinlichkeit erschließen. Daher bietet die Erziehertätigkeit
unter diesem zweiten Gesichtswinkel noch weniger Befriedigung als
unter dem ersten. Kennt der Pädagog aber wenigstens die objektiven
Notwendigkeiten zwischen dem Lieben und Hassen des Einzelmenschen,
dann weiß er trotz alledem genug, um die Entwicklung seines Zöglings
entscheidend beeinflussen zu können. Und deshalb liegt ohne Zweifel
darin, daß unsere philosophische Charakterlehre ihm gerade diese

unentbehrliche Kenntnis zu vermitteln vermag, ein großer Gewinn.


	Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen [Schluss]

