
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Das Wesen des Thomismus

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus
Von G. M. MANSER 0. P.

§ 5-

Die analoge Erkenntnis Gottes.

Es kann für niemanden überraschend sein, wenn wir unserer

Darstellung über die Gottesbeweise, — wobei wir den sogenannten
Glückseligkeitsbeweis neuerdings einer kritischen Würdigung unterzogen

1
—-, einige kurze Ausführungen über die analoge Gotteserkenntnis

folgen lassen. Die beiden Probleme rufen einander. Es ist in gewissem
Sinne sogar schwer zu entscheiden, welchem von beiden der Vortritt
bei der Behandlung eingeräumt werden sollte. Gehört doch der
wissenschaftliche Aufstieg zur Existenz eines ersten Wesens, einer ersten
Ursache selbst schon in das Gebiet der analogen Erkenntnis. Von

analogen Begriffen ausgehend, mittelst höchsten analogen
Beweisprinzipien fortschreitend, kann er folgerichtig erkenntnistheoretisch nur
zu einem analogen Resultate führen. Analog sind die beiden
Grundbegriffe : « Ursache » und « Wirkung », von denen alle Gottesbeweise
schließlich ausgehen. Analogen Charakter hat infolgedessen auch das

Kausalprinzip, das sich wieder auf die noch höheren analogen Prinzipien
der Identität und des Widerspruches stützt.

Damit haben wir die eminente Bedeutung unseres Problems bereits

berührt, aber nur « berührt ». Der Leser muß es sich selber weiter

ausdenken, was es für die ganze Metaphysik für Folgen hätte, wenn

1 Im Septemberheft 1928 (S. 1x5-16) der spanischen Zeitschrift « Estudios
eclesiâsticos » hat P. Kaspar Nink S. J. mir den Vorwurf gemacht, ich hätte in
meiner Stellung zum eudaemonologischen Beweise nicht unterschieden zwischen
dem actus elicitus voluntatis und dem desiderium naturale des Willens : « Quia
P. Manser hanc distinctionem negligit, vim argumenti eudaemonologici immerito
deprimit. » Ich will mich hier über die merkwürdige Gegenüberstellung von
« actus elicitus » und « desiderium naturale » nicht äußern. Aber eine zweite,
genauere Lektüre meines Artikels vom Dezember 1927, den P. Nink zitiert, wird
ihn überzeugen, daß ich das Argument ausdrücklich sowohl nach der
Seinsordnung als der Tätigkeitsordnung — actus elicitus — zurückwies. Ich habe also
jene distinctio durchaus nicht mißkannt. Vgl. « Divus Thomas», B. V. S. 453 ff.

Divus Thomas. 25



386 Die Lehre von Akt und Potenz

jemand den Wert der analogen Erkenntnis in Zweifel zöge, oder auch

nur die Analogie in einem unrichtigen Sinne auffaßte. Wo hätte das

aristotelische Prinzip 1
: « Parvus error in principio magnus est in fine »,

das Cajetan an die Spitze seines tiefsinnigen Opusculums « De ente
et essentia » gestellt, berechtigtere Anwendung Die Tragweite der
Analogielehre für die ganze Metaphysik hat derselbe Cajetan also
charakterisiert : « Est ejus notitia (analogiae) adeo necessaria, ut sine

illa non possit metaphysicam quispiam discere. »2 "Die Bedeutung
derselben Analogielehre sowohl für die Metaphysik im allgemeinen als

auch und besonders für die Naturtheologie, hat Ramirez O. P. prägnant
begründet : « Sane quidem, quum objectum proprium Metaphysicae sit
ens in quantum ens, quod analogum est, plane infertur nullam notionem

metaphysicam non esse analogam ; iterum, quia notio entis analogice
dicitur de Deo et creaturis omnino sequitur, notiones theologicas
omnes analogas esse. » 3 Was uns aber die ganz fundamentale Tragweite

der analogen Gotteserkenntnis am lebhaftesten zum Bewußtsein

bringt, ist das, daß nur sie uns, sowohl vor dem Agnosticismus, als

auch vor dem Monismus bewahrend, zu einer wirklich realen, wenn
auch unvollkommenen Gotteserkenntnis führen kann. Damit haben wir
den tiefsten Kernpunkt des Problems und seiner fast erschütternden
Tragweite aufgezeigt.

Leider ist die Entwicklungsgeschichte der Analogielehre noch nicht
geschrieben. Sie würde Bände füllen. Das Beste, was hierüber geleistet
wurde, hat wohl der scharfsinnige Ramirez geboten. Er hat wichtige
Grundlinien, die von Aristoteles durch Alexander Aphrodysias, Simpli-
cius, Porphyrius, Augustin, Averroes hindurchgehend, auf Thomas von
Aquin kommen, aufgedeckt und sie in ihrer Entwicklung bis zur späteren
Thomistenschule weiter verfolgt. Unsterblich wird immer Cajetan's
Schrift «De nominum analogia » bleiben, während die Stellung des

Suarez, zwischen Thomas und Duns Skotus lavierend, Verwirrung in die

Köpfe brachte. Verwirrend und von den fatalsten Konsequenzen ist
es vor allem, wenn man die heutigen phänomenalistischen Analogien und
Analogiebeweise, die alle, vermöge ihrer Natur, weil sie nur in einer

äußeren Dingähnlichkeit begründet sind, schon bei dem Stagiriten nur
zum Wahrscheinlichkeitsbeweis — Syllogismus dialecticus — gehören,.

1 I de Coëlo, c. 5 (Did. II. 372, 12 u. 16).
2 Tractatus de nominum analogia, c. 1. (Ed. De Maria S. J., Romae 1907.)
3 De analogia sec. doctrinam aristotelico-thomisticam. Matriti 1922, pag. 2.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 387

mit der metaphysischen, weil entitativen Analogie verwechselt. Davor
sei jetzt schon gewarnt. Sie sind noch weniger identisch als wie
« Gleichnis » und « Gleichung », die man auch verwechselt und die doch
auch sehr verschieden sind.

Erfreulich ist es, wie heutzutage das Interesse für die thomistische
Analogielehre überraschend lebhafter geworden ist. Das beweisen nicht
bloß die vermehrte Aufmerksamkeit, die man dem Problem in den

philosophischen Handbüchern schenkt, sondern vorzüglich auch die

Spezialabhandlungen. Nennen wir beispielsweise die von Karl Keckes 1

und Joseph Habbel2, Neuerscheinungen, die spezifisch mit der Analogielehre

des hl. Thomas sich beschäftigen.
Was wir hier über die analoge Gotteserkenntnis vorbringen werden,

wird zum Bescheidenen gehören, obgleich wir uns viel mit der schwierigen
Frage beschäftigten. Zeit und Raum zwingen uns zur Beschränkung.
Unsere Einstellung auf Akt und Potenz im Thomismus gestattet uns
diese Einschränkung bis zu einem gewissen Grade. Was uns als Ziel
vor allem vor Augen schwebt, ist die Untersuchung über den
wissenschaftlichen Wert der analogen Gotteserkenntnis. Diese Untersuchung
bedingt aber ihrerseits wieder eine gedrängte Ausführung über das

Wesen und die Arten der Analogie. All dem werden wir eine

Auseinandersetzung über die notwendigen Voraussetzungen der Analogielehre

vorausschicken.
Die Voraussetzungen der Analogielehre, ihr Wesen, ihre Arten und

ihr wissenschaftlicher Wert, das sind die Punkte, die wir etwas

eingehender ins Auge fassen möchten.

a) Die notwendigen Voraussetzungen der Analogie.

Zu den Grundvoraussetzungen einer wirklich realen analogen

Gotteserkenntnis rechnen wir zwei : die reale Vielheit der Dinge, ihre Einheit

im transzendentalen Sein.

a) Die reale Vielheit der Dinge.

Wir heben diese Voraussetzung an erster Stelle hervor aus einem

besonderen Grunde. Wir möchten da zeigen, daß dieses thomistische

1 Die Analogie in unserem Gotterkennen, ihre metaphysische und religiöse
Bedeutung. Veröffentlichungen des katholischen Institutes für Philosophie,
Albertus Magnus-Akademie zu Köln. B. II, Heft 3, S. 132-184 (Münster 1928).

2 Die Analogie zwischen Gott und Welt nach Thomas von Aquin von
Dr. Jos. Habbel. 1928 (Verlag von Jos. Habbel, Regensburg).



388 Die Lehre von Akt und Potenz

Lehrstück, das wir Analogielehre nennen, nicht, wie viele meinen,
etwas aus der Luft Gegriffenes oder in der Luft Hängendes ist. Wir
möchten betonen, daß die Analogietheorie, richtig aufgefaßt, vielmehr
mit der Erkenntnis der sichtbaren Erfahrungswelt tief verwurzelt ist.
Damit erhält dann ihre Anwendung auf Gott eine solide Grundlage.
Nebenbei werden wir bereits hier eine Analogieart —• analogia inaequa-
litatis —- ausscheiden, die öfters mit der wahren Analogie verwechselt
wurde, trotzdem sie mit derselben nichts zu tun hat. Doch möchten
wir in Verbindung mit ihr über ein viel vernachlässigtes Stück
Thomismus : den thomistischen Individualismus mehreres sagen, was
der Analogie, wie sie heutzutage vielfach genommen wird, nicht ganz
fremd sein dürfte.

Die Existenz der realen Dingvielheit ist eine unleugbare Tatsache.
Ohne sie könnte ich hier nicht schreiben und meine Leser wären nicht
imstande das zu lesen, was ich geschrieben. Ohne sie kein Werden und
keine irdische Tätigkeit und keine Veränderung, wie schon Aristoteles
den Eleaten gegenüber so scharf betonte.1 Ebenso evident ist es, daß

jede Vielheit, jedes Werden und jede Veränderung eine Mischung von
Akt und Potenz ist.2 Nicht weniger eyident ist es aber auch, daß jede
wahre Analogie in allererster Linie eine Mehrheit, d. h. Vielheit
verschiedener Dinge voraussetzt. Da wir in der Analogie unter
demselben Namen einen Ideeninhalt von mehreren, nicht in einem absolut
identischen und nicht absolut verschiedenen Sinne aussagen, sondern

nur nach einer Verhältnisidentität, ist es einleuchtend, daß jede

Analogie als erste Bedingung eine sachliche Vielheit von Dingen
voraussetzt. Damit hätten wir eigentlich schon, was wir suchten.

Aber vielleicht läßt sich aus der Vielheit der Weltdinge noch
Bestimmteres herausholen.

Schon die Alten — und die Modernen machen es ihnen genau
nach — haben bei ihrer sprachlich-begrifflichen Erfassung der Vielheit
der Weltdinge sehr oft mit dem gleichen Namen begrifflich absolut
verschiedene Dinge bezeichnet. So, wenn einer den Namen « Hund », der
einer bestimmten Klasse von Tieren wirklich zukommt, dem «großen
Hunde » unter den Stern ,e >ilden geben, oder den Namen « Leo », der an
sich dem Tierkönige zukommt, einemMenschenknirpslein, das so getauft
wurde, aber weder physisch noch psychisch etwas Löwenartiges hat,

1 I. Phys. c. 8 u. 9. (Did. II. 259).
2 X. Met. 9 (Did. II. 595. 41) ; III. Phys. c. 1. 2 u. 3.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 389

geben. Daraus entsteht dann die berühmte Aequivocatio, die Zwei-
und Verschiedendeutigkeit desselben Terminus.

Bekanntlich hat schon der Meister von Stagira und nachher Thomas
diese Zuteilungen definiert als : « quorum nomen solum commune
est, ratio autem substantiae seu rei significatae per nomen diversa ». 1

Mit Recht haben bereits die Alten, wie Clemens Alex.2 und Porphyrius s

diese Zuteilung eine rein « zufällige », « ex fortuna » genannt, weswegen
die Scholastik von einem « aequivocum a casu » redete. 4

Dieser Zuteilung steht, wie bekannt, die Univocatio, « Eindeutigkeit

», « Gleichdeutigkeit », diametral gegenüber, denn in ihr geben wir,
verschiedene Dingklassen unterscheidend, im Rahmen derselben Klasse
allen Gliedern derselben nicht bloß denselben Namen, sondern auch

den gleichen durch den Namen angezeigten Sinn, Begriffsinhalt, die

gleiche Wesenheit : « quorum et nomen commune est et ratio
substantiae seu rei significatae per illud nomen eadem est. »6 So, wenn
wir mit dem Namen « Mensch » seinen Begriffsinhalt : vernünftiges
Lebewesen allen Einzelmenschen zuerteilen. Wir gehen hier noch nicht
näher auf das Wesen der Univocatio ein. Sie ist die nächste Grundlage

der wissenschaftlichen Gesetze und damit der Wissenschaft selbst.

Aber was wir hier betonen müssen, ist das : wer diese klassenmäßige
Unterscheidung und gegenseitige Abgrenzung der Dinge leugnet,
bedroht die tatsächliche Vielheit der Weltdinge „selbst. Hätten alle
Dinge dieselbe Wesenheit, denselben sachlichen Inhalt, dann wäre es

um die Vielheit geschehen. Die reale Vielheit und Verschiedenheit
der Weltdinge ist somit das reale Fundament der Univocatio.

Aber viel wichtiger ist hier für uns eine dritte Zuteilungsart. Muß

es, so fragen wir weiter, wenn wir die reale Dirgvielheit ins Auge
fassen, zwischen Aequivocatio und Univocatio nicht noch ein drittes
geben Wir meinen, ja. Sind wir berechtigt das « Sein»,— das Gleiche

gilt auch von der Wahrheit, Gutheit und von allen transzendentalen

Begriffen —, dem Steine, der Pflanze, dem Tiere, dem Menschen zuzu-
erteilen Wenn nicht, dann sind sie überhaupt nicht, weil sie kein

1 « mV o'vojjyx (iôvov fxoivdv, 0 8s xxxa xouvojia xrti oOffia; sxepo;. » De
Categ. c. I. (Did. I. 1) ; S. Thomas in IV. Met. lect. 1.

2 Stromata 1. 8, c. 8.
3 Vgl. Ramirez, op. c. pag. 23.
4 I. C. G. 33 ; I. Sent. D. 35. a. 4.
5 « »V xd xe ovojjia xoivov xai 0 xaxà xo'j'vojia idyoç xr,? oûa.'aç ô aùxoj. » Cat.

c. 1 (Did. I. 1. 7).



39° Die Lehre von Akt und Potenz

Sein haben. Wenn ja, in welchem Sinne Allem, Stein, Pflanze, Tier,
Mensch im gleichen Sinne Dann haben sie alle das gleiche Sein,

ergo sind sie nicht verschieden, ergo gibt es wieder keine Vielheit der

Weltdinge. Folglich muß es, gestützt auf die tatsächliche Vielheit der

Weltdinge, ein Mittleres zwischen Univocatio und Aequivocatio geben,
und das ist eben die Analogia : « quorum nomen commune est et sec.

illud nomen deftnitio rei partim eadem partim diversa ».
1 Sowohl der

Stein als die Pflanze und das Tier und der Mensch nehmen an dem
Sein teil, aber nicht im gleichen Ausmaße.2 Ohne augenblicklich näher
auf die Natur der Analogie einzugehen, geht dennoch aus dem Gesagten
klar hervor, daß die Analogielehre von der Vielheit der Weltdinge

gefordert wird und daher in derselben realen Vielheit stark und tief
verankert ist. Das wollten wir oben nachweisen.

Hier ein kurzes Wort über die sogenannte Analogia inaequalitatis,
die eigentlich zur Univocatio gehört. Auf sie hat schon Aristoteles

angespielt.3 Thomas nennt sie eine Analogia « secundum esse et non
sec. intentionem ». 4 Spätere nannten sie «physica». Cajetan gab ihr
den heutigen Namen und beschrieb sie : « quorum nomen commune est
et ratio secundum illud nomen est omnino eadem, inaequaliter tarnen

participata ». 5 Mit dem ihm eigenen Scharfsinne hatte schon Aristoteles
bemerkt, daß kein Gattungsbegriff, da er als solcher die Vielheit
seiner Artsbegriffe nur latent, d. h. potenziell enthält, ein einheitliches
Ganzes, d. h. ein ganzes Naturding, wie es in der physischen Ordnung
vorkommt, ausdrückt: « TO ysvoç oôy sv Tt, àXXà.irapà touto Xavöivst

6 » Folglich ist jede Gattung in der physischen Ordnung durch
ihre ihr untergeordneten Arten verschieden, « inaequaliter », vollkommener
und unvollkommener, je nach ihrer Art, partizipiert. So der Gattungsbegriff

« animal » inbezug auf Mensch und Tier. Diese Betrachtungsweise
ist die des Physikers oder Metaßhysikers, der als solcher die Seinsweise

ins Auge faßt.7 Dennoch wird der Gattungsbegriff von allen Arten
und jede Art von dem ihm Untergeordneten nach der gleichen Definition,
also eindeutig univoce ausgesagt. Folglich haben wir da überall,

1 S. Theol. I. 13. 5 ; in I. Eth. lect. 7.
3 I. Sent. D. 19. q. 5. a. 2 ad 1.
3 VII. Phys. 4 (II. 340. 18).
4 I. Sent. D. 19. q. 5. a. 2 ad 1.
6 De nom. anal. c. 1.
« VII. Phys. 4 (II. 340. 18).
' Thomas, I. Sent. D. 19. q. 5. a. 2 ad 1.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 39I

wie Aristoteles selber betont doch nur Univocatio, und der Logiker
muß es so auffassen. 2 Daher die Definition : « quorum nomen commune
est et ratio sec. illud nomen est omnino eadem, inaequaliter tarnen parti-
cipata ». Merkwürdig ist es, daß die meisten Thomisten diese analogia
incequalitatis nur auf die höheren Genera anwenden. In Wirklichkeit
gilt sie von jedem Genus, wie Cajetan, echt aristotelisch, betont. 3

Hier nun ein Wort über ein altes, aber viel mißachtetes Stück
Thomismus, den thomistischen Individualismus Wie oft mußte
ich es selber, sogar in öffentlichen Versammlungen hören : Thomas hat,
im Gegensatz zu Duns Skotus, das Individuum und daher den
Individualismus vernachlässigt. Da liegt seine Schwäche, in seiner
Metaphysik seine Stärke Und es ist fast schmerzlich zu bekennen, daß es

Thomisten selbst waren, die diesen Vorwurf verschuldet haben. Sie

haben den berühmten Satz : Substantia non suscipit magis et minus,
absolut mißverstanden. Sie haben zwar selbstverständlich zugestanden,
daß Verstand und Wille, wie die übrigen Fähigkeiten in den
Einzelmenschen, Petrus und Paulus, verschieden und von verschiedener
Vollkommenheit sind, denn : « qualitas suscipit magis et minus ». Aber sie

bestreiten, daß die individuellen Substanzen ein und derselben Art
substanziell verschieden und von substanziell verschiedener Vollkommenheit

wären. Mit anderen Worten, man hat die verschiedene
physischindividuelle Participatio der spezifischen Substanz in den Individuen
in Abrede gestellt. Man tat es gestützt auf das Axiom : « substantia
non suscipit magis et minus. »

Dennoch ist diese substanziell verschiedene Partizipation ein und
derselben spezifischen Natur in den Individuen, wie Gredt O. S. B.

betont4, eine unleugbare Tatsache. Damit wollen wir also sagen :

die Seele des Petrus und der Leib des Petrus und folgerichtig die

individuelle Natur des Petrus ist substanziell von verschiedener
Vollkommenheit als wie diejenige des Paulus. Und hierin liegt der wahre

thomistische Individualismus, nicht in einer bloß akzidentellen
Unterscheidung der Vollkommenheit.

Damit haben wir schon in der Formulierung unseres Standpunktes
auf die Distinctio hingewiesen, die manche Thomisten vergessen zu
haben scheinen, und die ihre Schwierigkeiten löste. Kein wahrer

1 Ib. (340. 21).
2 Thomas, ib.
3 De nom. Anal. c. 1.
4 Elem. phil. n. 531.



392 Die Lehre von Akt und Potenz

Thomist leugnet das Axiom : « substantia non suscipit magis et minus. »1

Aber er weiß, daß das nur für das spezifische Sein der Substanz gilt,
nicht für ihre individuell-physische Teilnahme am spezifischen Sein.
Ob ein Einzelmensch substanziell mehr oder weniger vollkommen sei

nach Leib und Seele, ändert doch an dem Wesen, an der Definition
des Menschen als solchen nichts. Er weiß, der wahre Thomist, was
der Aquinate selbst gesagt : «Non enim quaelibet formarum diversitas
facit diversitatem secundum speciem, sed solum ilia, quae est secundum

principia formalia »2, oder wie Cajetan sagt : « quae ex principiis defini-
tivis constat ». 3 Und diese Unterscheidung machen beide, Thomas und
Cajetan, gerade in Anwendung auf unser Problem. Wie soll man sich

überhaupt, so fragen wir, die Individuation denken, wenn dieselbe das

substanzielle Sein der Individuen nicht berührt Haben wir dann
nicht so ziemlich genau die Theorie der monistischen Ultrarealisten,
eines Skotus Erigena, Wilhelm von Champeaux, die da behaupteten, die
Einzelmenschen würden sich nur akzidentell unterscheiden Dann freilich
wäre es nicht weither mit dem thomistischen Individualismus. Dann
häufen sich Schwierigkeiten auf Schwierigkeiten. Daß Verstand und
Wille und die verschiedenen Sinnesfähigkeiten im Menschen, zwar auch
nicht spezifisch, aber physisch ganz verschieden und von ganz
verschiedener Vollkommenheit sind 4, müssen auch die Gegner zugeben.
Sonst würden sie auch noch die wichtigsten akzidentellen Unterschiede
zwischen den Individuen aufheben. Nun sind die Seele und das

Kompositum aus Seele und Leib das Subjekt und die Ursache, « causa »

aller menschlichen Fähigkeiten. 5 Wie will man mm, ohne das Kausalprinzip

zu verletzen, die individuell ganz verschiedenen Vollkommenheiten

der Seelenfähigkeiten erklären, ohne sie auf individuell
verschieden vollkommene Seelen und Einzelnaturen zurückzuführen

1 « Esse substantiate eu juslibet rei in indivisibili consistit.... unde impossibile
est, quod forma substantialis quaecumque reeipiat magis et minus. » I. 76. 4 ad 4.
Dasselbe De spirit, creaturis a. 3 ad 13.

2 II. C.G. 81 ; « Dicendum quod differentia formae, quae non provenit nisi
ex diversa dispositions materiae, non facit diversitatem secundum speciem, sed
solum secundum numerum. » I. 85. 7 ad 3.

3
« Aliud enim est dicere : omnis distinetio formalis est specifica, aliud omnis

distinetio formarum. Distinetio enim formalis, cum sit ilia, quae ex principiis
definitivis constat, spçcifica est Distinetio autem formarum, cum sit, unde-
cumque inter formas divisio accidat, in duabus animabus separat, idest invenitur
ex hoc quod diversis corporibus coaptatae sunt. » De ente et essentia (Ed. Lugduni_
q. XIII, pag. 214. In der von De Maria besorgten Edition bildet es die q. XIV.)..

4 I. 85. 7.
5 I. 77. 6 u. ad 2.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 393

Wenn dagegen die Individuation das substanzielle Sein selbst

erfaßt, dann hat die individuelle Substanz als solche, weil sie

individualisiert und von jeder anderen verschieden ist, physisch ihr eigenes
Sein und folglich ihre eigene, von jeder anderen verschiedene
Vollkommenheit, denn die Vollkommenheit folgt dem Sein. Dann ist
zwischen zwei Individuen zwar nicht ein spezifischer Unterschied, aber
ein physisch oder numerisch substanzieller Unterschied. Logisch muß
dann auch die substanzielle Form eines Individuums und der ihr
entsprechende Stoff — Materie —• numerisch substanziell von jeder
anderen unterschieden sein, denn aus ihnen entsteht ja die Individual-
natur. Die konstituierende Ursache dieser ganzen Individuation aber
ist das Individuationsprinzip, und das ist im Thomismus die materia
quantitate signata. Darnach ist die individuelle Form dadurch
individualisiert, daß sie, zum Unterschiede von jeder anderen, nach ihrem
substanziellen Sein zu diesem Stoffe hingeordnet und ihm angepaßt ist,
und selbst die geistige Menschenseele wird von Gott mit dieser
substanziellen Hinordnung für diesen Leib geschaffen. Aus beiden dann,
d. h. aus dieser Form und diesem Stoffe, entsteht diese Individualnatur,
verschieden von jeder anderen, sonst wäre sie ja nicht individualisiert.
Sie aber ist wieder physisches Subjekt und Ursache der physisch ganz
eigentümlichen Fähigkeiten dieses Menschen, der nach Denken und
Wollen und Fühlen, nach seinen physischen, psychischen intellektuellen
und moralischen Veranlagungen —- zwar nicht wesentlich — aber
individuell von jedem anderen unleugbar sich unterscheidet. Mit einem
kurzen Satze können wir alles, was wir soeben gesagt, zusammenfassen

: jeder Mensch ist physisch substanziell eine ganz eigene verschiedene

Partizipation der menschlichen Natur !1
Ist diese Theorie wirklich altthomistisch Man prüfe sie Man

wird sich überzeugen, daß Thomas und Cajetan die Individuation ganz
in diesem Sinne aufgefaßt haben. 2 Der Leser vergebe uns, wenn wir
hier etwas viel lateinische Zitate in den Haupttext hineinverflechten.
Es wird anschaulicher.

1 Auch aui die qualitas hat das Prinzip : « suscipit magis et minus », wenn sie

spezifisch gefaßt wird, keine Anwendung. Wenn der einen und anderen species
der Qualität — es'gilt nicht von allen —- das « magis » und « minus » besonders

zukommt, so hat das seinen Grund in der besonderen Wandelbarkeit derselben in
der physischen Ordnung.

2 Ich verweise bei Thomas speziell auf II. C. G. c. 8i, bei Cajetan, De ente et
essentia q. XIII.



394 Die Lehre von Akt und Potenz

Schon der Satz : «natura communis distinguitur et multiplicatur
secundum principia individuantia » \ « die allgemeine — also spezifische
-— Natur wird durch die Individualprinzipien verschieden und vervielfältigt

», scheint doch klar zu sagen, daß die spezifische Natur selbst

durch die Individuation eine Teilung und Vervielfältigung erlebe. Und
wenn man bedenkt, daß Thomas diesen Satz in dem Artikel aufstellt,
wo er gegen die averroistisch-sigerische, physisch gemeinsame Menschenseele

— Intellectus numerice unus —• kämpft, dann springt die

Wichtigkeit unserer Behauptung geradezu in die Augen. Wieder ist es

Thomas selber, der da sagt : die individualisierten Dingformen sind
individuell verschieden, je nach der Materie, von der sie individualisiert
werden : « Sunt enim diversorum individuorum diversae formae secundum
materiam diversificatae »2, und Cajetan lehrt dasselbe.3 Wieder ist es

Thomas — und im Einklang mit ihm Cajetan 4 — der selber lehrt,
die Individualformen und daher auch die Seele sind verschieden, je
nach der substanziell verschiedenen Hinordnung oder Anpassung zu
diesem oder jenem Körper.8 Daher auch der thomistische Satz : « quanto
corpus est melius dispositum, tanto meliorem sortitur animam »6, und
der andere Satz : die Kinder gleichen den Eltern auch in seelischer

Hinsicht. 7 Endlich ganz im Sinne des Gesagten proklamiert Thomas
formell den substanziellen Unterschied zwischen zwei Individuen
derselben Spezies und trotz ihrer spezifischen Einheit : « Multitudo igitur
animarum consequitur quidem diversitatem formarum secundum

substantiam, quia alia est substantia hujus animae et illius, non tarnen
ista diversitas procedit ex diversitate principiorum essentialium ipsius
animae sed est secundum diversam commensurationem animarum

1 Summa th. I. 76. 2 ad 3.
2 I. 85. 7 ad 3.
3 « Unde haec anima ab illa primo difïert, quia haec est proprius actus hujus

corporis, illa vero proprius actus alterius. » De ent. et essent. q. XIII. pag. 213.
4 « Nos autem peripatetica fundamenta sequentes, animam individuari

commensuratione substantial! ad hoc corpus dicimus. » Ib. pag. 712. « Cum ergo
dicitur, quod animae suis commensurationibus individuantur, intelligendum est
commensurationibus substantialibus, quae sunt res absolutae a terminis, etsi non
a receptivis. » Ib. pag. 213.

5
« Diversitas autem secundum numerum in eadem specie ex differentia

materiali procedit, quae quidem animae competere non potest secundum naturam
ex qua jit. Sic ergo solum ponere possumus plures animas humanas ejusdem
speciei, numéro diversas esse, si a sui principio corporibus uniantur, ut eorum
distinctio ex unione ad corpus quodammodo proveniat. » Pot. q. 3. a. 10 ; dasselbe
a. 9 ad 7 ; II. C. G. c. 81 ; De spirit, créât, a. 9 ad 4.

6 I. 85. 7.
7 II. C. G. 81.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 395

ad corpora : haec enim anima est commensurata hnic corpori et non illi,
ilia autem alii et sic de omnibus. »

1 Ja mehr noch Mit einer fast
verblüffenden Schärfe sagt Thomas sogar : die individuelle Wesenheit

dieses Feuers ist eine andere als die jenes Feuers, obgleich sie spezifisch
derselben Art angehören : « constat enim, quod alia est essentia formae

hujus ignis et illius, nec tarnen est alius ignis nec alia forma secundum

speciem. » 2

Ich denke, diese Belege aus Thomas und Cajetan ins Auge gefaßt,
durften wir unsere Auffassung von der konkret substanziellen Verschiedenheit

und Vollkommenheit der Individuen ein und derselben Art
berechtigterweise ein altthomistisches Lehrstück nennen. Dieselbe

Auffassung wurde übrigens neuestens naturphilosophisch von Matthias
Thiel O. S. B. in einer ganz gründlichen Arbeit verteidigt. 3

Völlig unerklärlich ist es uns, wie man immer noch, es geschah

neuestens wieder, den Individualismus des Johannes Duns Skotus gegen
den des hl. Thomas ausspielen kann. Weiß man denn gar nicht, was
er in dem sicher echten Oxoniense I. II. d. 3 von q. 1-7 geschrieben hat
Bei ihm ist im Individuum selbst die forma substantialis als solche

communis, die Materia wieder communis und die aus beiden resultierende
natura specifica ebenfalls communis, die erst durch die hinzutretende
Haecceitas — nicht in sich individualisiert werden, sie bleiben de se

das, was sie in sich sind — einem Individuum angehören. 1 Bei Thomas
ist im Individuum die Form verschieden individualisiert, gleichfalls die
Materie und konsequent die aus ihnen bestehende Natur des Dinges,
wie wir soeben sahen. Wer ist also dem Individualismus gerechter

geworden, Thomas oder Skotus Hat man vielleicht bei dem

« Doctor Subtilis » « Individualismus » und « Voluntarismus » miteinander
verwechselt? Aber das wären doch zwei ganz verschiedene Fragen

Wir machen hier keinen Versuch, von der Bedeutung des

thomistischen Individualismus ein annähernd entsprechendes Bild zu ent-

1 II. c. G. 81.
2 II. C. G. 81. Cajetan : «Sic quoque de essentia hujus animae est com-

mensuratio ad hoc corpus. » De ent. et essent. q. 13, pag. 213.
3 Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen.

« Divus Thomas », B. VI, 1928, S. 177 ff.
4 Man vergleiche vor allem Ox. II. d. 3 q. 6 ; dasselbe lehrt er übrigens

auch Oxon. 1. III. d. 22, q. unie. Dazu Dr. Johannes Kraus, Die Lehre des Johannes
Duns Skotus O. F. M. von der « Natura communis », S. 43 ff. (Freiburg, Schweiz 1927)
Kraus hat vor allem das Verdienst, daß er den jetzigen Text des Oxoniense nach
Handschriften geprüft hat.



396 Die Lehre von Akt und Potenz

werfen. Wir müßten dabei in alle möglichen theoretisch-praktischen
Wissenszweige, wie Psychologie, Medizin, Moral, Physiologie, Soziologie,
Pädagogik usw., eingreifen, wo man uns die Kompetenz mit Recht
absprechen könnte. Wir unterschätzen auch keineswegs den Einfluß
des Spezifischen. Er ist in jedem Einzelmenschen grundlegend und
leitend. Aber das Spezifische spielt seine Rolle immer in einer
besonderen individuellen Partizipation der spezifischen Natur, die in mir
und in dir substanziell-physisch eine andere ist und daher eine

verschiedene, mehr oder weniger vollkommene. Wer den Einzelmenschen
nicht als eine kleine Eigenwelt für sich, als eine eigene von jedem
anderen Menschen verschiedene Einzelsubstanz, die aus diesem Leibe,
dieser Seele als diese Individualnatur mit diesem physischen Seinsgrad,
mit diesen seelisch-körperlichen Anlagen hervorging, betrachtet, mit
all dem, was sie durch die substanzielle Erzeugung bei der Geburt
mitbrachte, oder nicht mitbrachte, oder verstümmelt mitbrachte, der
wird unseres Erachtens weder die eigenartigen Fähigkeiten noch die
Leidenschaften und Tätigkeiten des Einzelmenschen auch nur einigermaßen

richtig beurteilen. Was das erzieherisch und für das Urteil
über die Verantwortlichkeit im höheren Bußgerichte oder vor dem
bürgerlichen Forum für eine Tragweite hat, ist nicht zu Ende zu
denken. Gott allein ist hierüber das absolut richtige Urteil
vorbehalten. Uns macht dieser überwältigende Gedanke wenigstens
vorsichtig, zurückhaltend und einigermaßen gerecht im Urteil über andere.

Jeder von uns ist nur eine sehr relative Teilnahme am Idealmenscheu
oder an der spezifischen Menschennatur, die der Maßstab des ganzen
Menschseins ist, die nur der incarnierte loyoç als Mensch vollkommen
partizipierte, während wir immer in verschiedenem Grade in potentia
bleiben zum Ideal. Hier ließe sich auch das Problem vom «

Übermenschen » —• Philo von Alexandrien hat Jahrtausende vor Göthe und
Nietzsche von einem inrspdtvöpcouo? gesprochen — verständnisvoll erklären.

Unsere Fassung vom thomistischen Individualismus würde vor
allem Licht werfen auf die viel diskutierte Frauenfrage. Gegen den

Altplatonismus und einige von ihm inspirierte altchristliche Schriftsteller

sprechen Augustin und Thomas der Frau die Wesensgleichheif
mit dem Manne zu : « idem secundum speciem. » 1 Dennoch schreiben
beide dem Manne höhere Geistesschärfe zu. 2 Wie erklären sie das

1 S. Theol. I. q. 2. 2 ad 2.
2

« Naturaliter femina subjecta est viro, quia naturaliter in homine magis
abundat discretio rationis. » Ib.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 397

Hier gilt wieder das Prinzip : « natura communis multiplicatur secundum

principia individuantia. »1 Nach ihren Individualprinzipien, die dem
Weibe als solchem physisch eigentümlich sind, ist das Weib eminent

passiv im Gegensatze zum Manne, der aktiv ist. 2 Damit stimmt die

Physiologie überein. Daher die überragende Größe des Weibes auf dem
Gebiete des Leidens, Opfers, der heldenmütigen Hingabe an die

Ihrigen. Die Tatsache, daß es dann und wann Frauen gab und noch

gibt, die durch ihre Geistesschärfe und ihr Regierungstalent Männer
weit übertrafen, stößt das Gesagte nicht um. Die Stabilität ist zwar
bis zu einem gewissen Grade auch bei den Individualprinzipien möglich
und neben dem, was jedem Individuum allein eigen ist, tatsächlich
vorhanden. Es gibt individuell Gemeinsames. Aber es ist nicht
allgemein und daher nicht ausnahmslos, wie die Stabilität des Spezifischen.

Dieser letzte Gedanke führt mich zur Analogie zurück. Die lange

Ausführung über den thomistischen Individualismus war nicht ganz ein

Abweichen von unserem Thema. Das schon deshalb nicht, weil die
Vielheit der Dinge, in der jede Analogie verankert ist, in der individuell-
substanziellen Verschiedenheit der Individuen den krönenden Abschluß
findet. Sodann und vor allem, weil die rein äußeren Analogien und
Analogieschlüsse, von denen die Modernen viel reden, in der Ähnlichkeit
und dem Gemeinsamen des Individuellen mit dem Individuellen wurzeln.
Das ist auch der tiefere Grund, daß solche Analogieschlüsse nie Beweise
sein können, nie zwingende Beweiskraft haben können.

ß) Die Einheit der Vielheit im transzendentalen Sein.

Die wahre Analogie hat die sachliche Vielheit der Weltdinge zur
notwendigen Voraussetzung. Aber ebenso gebieterisch verlangt sie die

Einheit der Vielheit im transzendentalen Sein als unerläßliche

Voraussetzung.

Indes präzisieren wir zuerst den Sinn unserer Behauptung. Welchen

Sinn geben wir hier dem transzendentalen Sein Was verstehen wir hier
unter wahrer Analogie Auf die erste Frage antworten wir also :

Unter transzendentalem Sein verstehen wir hier nicht bloß das Sein

selbst, den primitivsten und fundamentalsten aller Begriffe, sondern alle

transzendentalen Begriffe, die ihm folgen, wie die Einheit und Wahrheit
und Gutheit, oder die ihn konstituieren, wie Akt und Potenz, Wesenheit

1 X. 76. 2 ad 3.
2 II. Sent. D. 21. q. 2 a. 1 ; III. C. G. 123 ; in I. Cor. 11. 3.



398 Die Lehre von Akt und Potenz

und Existenz, ja wir ziehen hier alle überkategorialen Begriffe, wie
Ursache und Wirkung, in ihrer inneren unauflöslichen Verkettung mit
dem Sein hinein. Mit einem Worte, wir reden hier von allen
Transzendentalien in ihrer Verbindung mit dem Sein. Auf die zweite Frage
antworten wir so : Eine wahre Analogie ist für uns nur jene, welche

wissenschaftlich beweisenden Wert besitzt, und das ist nach den Gesetzen

der Demonstration nur dann der Fall, wenn die Analogieglieder —*

analogata — trotz ihrer spezifischen oder genetischen Verschiedenheit
untereinander, dennoch in einem Dritten irgendwie identisch sind, was
wieder voraussetzt, daß dieses Dritte —• das Analogon — jedem
Analogiegliede, wenn auch nicht im gleichen Ausmaße, dennoch formell,
entitativ und daher innerlich-notwendig zukommt. Nur diese Analogie
ist wahrhaft eine melaphysica. Ohne jene innere notwendige
Seinsverkettung fehlt dem Analogieschlüsse.der richtige Terminus medius und
damit eben der beweisende wissenschaftliche Wert. Ohne sie ist der
Zusammenhang zwischen Analogon und Analogata, und folgerichtig
unter den Analogata, rein akzidentell, und dann gilt das Wort des alten
Meisters : « Mit dem Zufälligen hat die Wissenschaft es nicht zu tun. »

« SJttffTljfJ.YI OÙX SCTt TOU (TU[J.p£jfï|X()TOÇ ». 1

Nun stelle ich die Frage : Gibt es im Reiche der kategorialen
Begriffswelt, ohne eine Hinbeziehung zum Transzendentalen, eine

derartige metaphysische Analogie, d. h. eine proportionale Seinseinheit, die
eine Mehrheit verschiedener Dinge in einem Dritten formell und
innerlich-notwendig verbindet Ich glaube nicht. Zwar sind die

Beispiele hie und da verwirrend und erwecken den Schein, wie wenn
es so wäre. Erst nachträglich entdeckt man oft, daß versteckt doch
wieder ein Transzendentales im Spiele ist. Wir können übrigens die

Frage noch etwas genauer prüfen. Wir können die Dingverschiedenheiten

im Anschluß an die fünf Praedicabilia auf fünf Klassen zurückführen,

nämlich : generische, spezifische, artsunterscheidende, eigentümliche
und zufällige. Welche Einheit des Verschiedenen ist in diesen fünf
Fällen möglich Prüfen wir das I. Die generische Verschiedenheit
bezieht sich entweder auf die höchsten Gattungen, oder auf Gattungen,
die als Arten unter einer höheren Gattung stehen. Welche Seinseinheit

ist zwischen den höchsten Gattungen, die wir Kategorien nennen —
Substanz, Qualität, Relation etc. —• möglich Ohne Hinbeziehung zum
transzendentalen Sein gar keine. Sie schließen sich im Gegenteil

1 V. Met. c. 2 (II. 536. 38).



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 399

formell durch ihre Definitionen aus. Substanz ist nie Qualität noch
Relation. Sie fallen unter die denonrinatio extrinseca. Eine Analogie
gibt es hier nur, insofern sie an dem transzendentalen ens teilnehmen,
denn die Substanz ist ein Sein, die Quantität, die Qualität usw. Hier
verwirklicht sich also unsere These : nur das Transzendentale ermöglicht
eine Analogie, ganz unleugbar. Wahr ist es auch, daß die genera und
species und differentiae specificae einer Kategorie — z. B. der Qualität
•— mit den genera, species, differentiae einer anderen Kategorie —
z. B. Substanz — absolut nichts zu tun haben, wie schon Aristoteles
betont hat. 1 Sic schließen sich gegenseitig formell aus. Weiter Können
etwa Gattungen, die in ein und deiselben Kategorie einer höheren

Gattung untergeordnet sind, analog von einem Dritten ausgesagt
werden Mir scheint das ganz unmöglich. Die einzige höhere Seins-

einheit haben die beiden verschiedenen Genera offenbar nur in dem
höheren Genus, das aber eindeutig — univoce — von ilmen ausgesagt
wird. Also gibt es auch hier keine Analogie 2. Aber bei Spezifisch-
Verschiedenem — z. B. Mensch und Tier — sind da Analogien nicht
möglich Äußere, akzidentelle, ohne Zweifel. Aber in bezug auf das

innere, notwendige Sein des Menschen und Tieres, und nur das kommt
bei der metaphysischen Analogie in Frage, ist eine analoge
Seinseinheit in einem Dritten ganz unmöglich. Sie haben ihre einzig mögliche
innere Seinseinheit in ihrem nächsten Gattungsbegriff, der univoce von
ihnen ausgesagt wird, oder in einem höheren und wieder höheren
Gattunsgbegriff -—, z. B. Lebewesen, körperliche Substanz •—, die alle

zur Univocatio gehören. 3. Wesentlich dasselbe gilt von den artsunter-
scheidenden Differenzen —• differentiae specificae —, welche die Arten
konstituieren und ihre Seinseinheit wieder im Genus haben und von
dem, was unter der Art liegt, eindeutig ausgesagt werden. 4. Scheinbar

größer ist die Schwierigkeit bezüglich des Eigentümlich-Verschiedenen.
Zwar wird es von dem ihm Untergeordneten univoce ausgesagt wie
die drei ersten Praedicabilia. Aber hier muß das Verhältnis der ersten

Kategorie « Substanz » zu den neun accidentia praedicamentalia berührt
werden. Alle accidentia existieren nur in der Substanz, und zwar
notwendig oder zufällig. Existieren sie notwendig in einer Substanz, so

sind sie, gleichviel ob sie Quantität oder Qualität oder Relation usw.
seien, propria, d. h. notwendige Eigentümlichkeiten der betreffenden
Substanzart. So gehört die Quantität notwendig zur körperlichen

1 De catag. c. 2 (I. 2. 11).



400 Die Lehre von Akt und Potenz

Substanz. Wäre es nun nicht möglich, daß ein und dasselbe Accidens ein

Proprium spezifisch verschiedener Substanzen wäre und daher von ihnen

analog ausgesagt werden könnte In der Tat ist es nicht möglich.
Kein Proprium kommt wesenhaft verschiedenen Substanzen zu. Dann
wäre es kein Proprium mehr. Das Proprium wird von der Wesenheit

— essentia -— seines Subjektes bestimmt, kommt daher formell und
proprie nur jener Substanz zu und wird daher entitativ nur von ihr
ausgesagt, und zwar wieder eindeutig — univoce. Insofern es aber

von anderem ausgesagt wird, ist es kein Proprium und kommt ihm
daher auch nicht innerlich-notwendig zu. Eine überaus' sprechende
Illustration bietet das berühmte Beispiel vom Sanum, das, weil es

nur dem animal proprie zukommt, der Medizin und der Speise aber
bloß äußerlich, keine wissenschaftliche Analogie zuläßt. Somit gilt auch

von den accidentia, insofern sie in der Substanz als Subjekt sind:
entweder kommen sie einem Subjekte innerlich notwendig zu — nur
dann sind sie propria — und dann werden sie von der Vielheit univoce

ausgesagt ; oder sie sind nicht innerlich-notwendig, und dann bieten
sie uns keine metaphysische Analogie. 5. Über das Zufällig-Verschiedene
könnten wir hier ganz gut schweigen, da es nur gewisse äußere
Ähnlichkeiten -—- similitudines — gewisse individuelle Gemeinsamkeiten
aufweist, die dann die Grundlagen bieten für den gewöhnlichen
Ähnlichkeitsbeweis, Beispielsbeweis, das Kongruenzargument und den

Indizienschluß, alles Argumente, die ex natura sua nur eine gewisse

Wahrscheinlichkeit in Anspruch nehmen können und daher zum
Syllogismus dialecticus gehören. Dennoch muß ich hier hervorheben, daß

bei den Modernen gerade diese Beweisarten fast ausschließlich zur
Analogie gehören und die Benennung hat sich so stark eingebürgert, daß

selbst ein Friedrich Überweg sagen konnte : « Der Schluß der Analogie
ist der Schluß vom Besonderen oder Einzelnen auf ein demselben

nebengeordnetes Besonderes oder Einzelnes. » 1 Daß diese Analogie, die bei

vielen, z. B. den Phänomenalisten, das Sein gar nicht berührt, oder höchstens

das wechselvolle individuelle Sein berührt, mit unserer metaphysischen

Analogie, in der eine innerlich-notwendige Seinsverknüpfung der

Analogata vorhanden sein muß, nichts zu tun hat, leuchtet jederman ein.

Überhaupt möchte ich die Frage stellen, und damit ziehe ich das

Gesagte kurz zusammen : Gibt es in der Kategorialwelt neben den

vier Aussageweisen des Genus, der Species, Differenz und dem

1 Syst. d. Log. § 131.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 401

Proprium, die alle vier eindeutig-innerlich notwendig aussagen, eine

fünfte notwendige Aussage? Wenn «ja», dann müßten wir die
Praedicabilia von fünf auf sechs erweitern. Wenn « nein », dann gibt
es in der Kategorialwelt als solcher keine wissenschaftliche, keine
metaphysische Analogie, weil es nur vier mögliche, und zwar eindeutige,
innerlich-notwendige Aussageweisen gibt.

Ich wiederhole es : man wird den Beweis schwerlich erbringen,
daß es ohne Hinbeziehung zum Trans endentale eine wahre Analogie
gibt. Freilich, die Beispiele, so sagten wir schon oben, sind verwirrend.
Verwirrend sind sie wegen der fast ungehe ren Zahl von ganz
verschiedenen Analogien. «Analogie » bedeutet ja im weitesten Sinne nur
ein « Verhältnis » zweier zueinander» eine Beziehung des einen zum
anderen. Diese Beziehungen sind in Mathematik und jeder anderen

Disziplin unzählbar. Aber nicht jedes Verhältnis zweier ist eine

metaphysische Analogie. Nur jenes, das ein entitativ notwendiges Verhältnis,
eine notwendige Seinsbeziehung mehrerer verschiedener bedeutet. Daher

weg mit allen rein akzidentell äußerlichen Analogien. Verwirrend sind
die Beispiele auch deshalb, weil in vielen scheinbar kategorialen
Analogien versteckt ein Transcendentale vorliegt. Wir könnten viele
solcher Beispiele zitieren. Wer die Transcendentalia : Akt — Potenz,
Essenz — Existenz, Ursache — Wirkung gut im Auge behält, wird sie

last in jeder Analogie als verstecktes Analogon leicht finden.1
Überhaupt möchte ich wissen, ob es irgend eine Analogie gibt, in der nicht
eine der vier causae offen oder verdeckt ihre Rolle spielt.

So kommen wir zur positiven Lösung des Problems, die wir in
den Satz zusammenfassen : die wahre Analogie hat ihre Heimat nur
in der transzendentalen Begriffswelt. Führende Rolle spielt das

« Sein » selbst. Ihm folgen, nach Maßgabe der Identität mit ihm, oder
der Teilnahme an ihm, die übrigen transzendentalen Begriffe. Faktisch
erfüllen die Transcendentalia, und sie allein, die zwei wesentlichen

Bedingungen, welche für eine metaphysische Analogie da sein müssen.

1 So, wenn ich sage : das Auge verhält sich zum Sehen wie der Verstand
zum Denken, liegt die Kausalität als Analogon zugrunde. In der Analogie : der
Sinn verhält sich zum Sinnfälligen wie der Verstand zum Intellegibile, liegen
Akt und Potenz als Analogon zugrunde. Viele eingliedrige Proportionen werden
durch die Ausgestaltung zu mehrgliedrigen offen transzendentale Analogien.
Beispiele : Der Punkt steht in einem Verhältnis zur Linie, die Materie zur Form,
der König zum Volke der Punkt verhält sich zur Linie wie Ursache und
Wirkung, die Materie zur Form wie Potenz und Akt, der König zum Volk wie das
Haupt « principium » — zu den Gliedern.

Divus Thomas. 26



402 Die Lehre von Akt und Potenz

a) Das Analogon als drittes, in welchem die verschiedenen

Analogata übereinkommen, muß, wie oben wiederholt betont wurde,
formell innerlich-notwendig in allen Analogata vorhanden sein. Nun ist
das Sein formalissime 1 nicht bloß in allen Gattungen, Arten, Differenzen
und Eigentümlichkeiten der Dinge, sondern es konstituiert dieselben 2

und ohne dasselbe wären sie überhaupt nicht. Unterdrücke die Trans-
cendentalia, sagt der Meister von Stagira, dann hast du überhaupt
nichts.3 Das Sein ist somit allen verschiedenen Analogata so intimr
so absolut entitativ notwendig, daß es ohne sie schlechterdings gar keine

Analogata geben würde. Das Ens gibt allen Dingen das ganze Sein,
«totum esse », das sie besitzen.4 Folglich kann es nicht absolut fremd-
deutig von den Dingen ausgesagt werden. Damit haben wir eine erste

Abgrenzung : das Sein gehört nicht in das Gebiet der Aequivocatio. 5

b) Eine zweite Abgrenzung folgt der ersten auf dem Fuß. Im
Sein erfüllt sich die zweite Bedingung der wahren Analogie. Das
transzendentale Sein ist immöglich ein Univocum. Es wird nicht ein-
sinnig, sondern wie schon Aristoteles bemerkte, « vielfach » — -o/ Àa/wç

— ausgesagt. 6 Würde es eindeutig von allen Weltdingen, die es wesentlich

konstituiert, ausgesagt, dann gäbe es ganz logisch nur eine

Wesenheit, folglich nur ein Sein, folglich keine Vielheit der Dinge —
Monismus. Die Univocatio entis müßte also die tatsächliche Vielheit
der Dinge zerschlagen. Aber nicht bloß das. Sie müßte notgedrungen
auch alle Genera, Species, überhaupt alle Klassenunterschiede
zerschlagen, denn würde das Sein eindeutig ausgesagt, so wäre es selbst
ein Genus. Das ist aber unmöglich, denn jedes Genus hat Unterschiede,
die außerhalb seiner Wesenheit sind, und nun läßt sich kein Unterschied

finden, der nicht im Sein enthalten wäre, da das Nichtsein nicht
Unterschied sein kann.7 Daher die tiefsinnige Bemerkung des Meisters
der Metaphysik : das Sein kann weder genus 8 noch species und differentia

sein 9, es wird als Mittleres zwischen aequivocatio und univocatio,
nur, wie das Gute, analog « xax' âvaXoytav » ausgesagt. 10 Den tieferen
Sinn dieses « Mittleren », d. h. der Analogie, haben wir im folgenden,
über das Wesen der Analogie, genauer zu bestimmen.

1 I-II. 94. 2 ; Pot. q. 3. a. 16 ad 4 ; 4. Met. lect. 1 et 5.
2 « Quaelibet natura essentialiter est ens. » Verit. q. 1. a. 1.
3 X. Met. 1 (II. 585. 39). 4 Verit. q. 1. a. 1.
5 X. Met. 1. (II. 585. 45). 5. Thomas I. 13. 10 ad 4.
6 V. Met. 2 (II. 535. 23). 7 I. 3. 5 ; I. C. G. 25.
8 II. Met. 3 (II. 493. 38). 9 X. Met. 1. (II. 585. 40 ss.).

10 I. Eth. Nie. c. 6 (II. 4. 23 u. 5. 15).



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 4°3

Den Blick auf das, was wir über die beiden absolut notwendigen
Voraussetzungen der metaphysischen Analogie gesagt, zurückwerfend,
begegnet uns die Lehre von Akt und Potenz auf Schritt und Tritt.
Nur das potenzielle Sein ermöglicht die Vielheit der aktuell existierenden
Weltdinge. Die verschiedenen Gattungen, Arten, Differenzen etc. der
Kategorialwelt stehen, nebeneinander und untereinander und das wieder
logisch und ontologisch, in einem verschiedenen Verhältnisse von Akt
und Potenz. Die Analogia inaequalitatis weist auf eine verschiedene

spezifische Aktuierung der Genera hin. Die individuell verschiedenen,
vollkommenen und unvollkommenen Individualsubstanzen sind, als

verschiedene Partizipationen der species specialissima, im verschiedenen
Grade in Potenz zur letzteren. «Letztes metaphysisches Fundament
jeder Analogie ist die Akt-Potenzlehre », hat Feckes gesagt. 1 Das ist
sehr richtig. Die Analogata, unter sich wesentlich verschieden, können

nur dann in einem Dritten-Höheren eine Einheit finden, insoweit sie

dazu in potentia sind. Das sind sie nur, insoweit das in ihnen, zwar
vorhandene, aber zersplitterte, begrenzte, vielheitliche, also poten: ielle
Sein zum transzendentalen Sein wie zu ihrem Akte sich verhalten.
Jede Analogie ist eine Relatio. Die metaphysische Analogie wurzelt
in der transzendentalen Relatio' in der alles Niedrigere das Kategorial-
sein als Potenzielles zum Transcendentale innerlich notwendig, weil
entitativ, hingeordnet ist und in ihm ontologisch seine Einheit findet,
denn das Sein als Sein besagt nur Sein, keinen Defekt, kein Nichtsein,
nur Akt. Ist es dann in ordine causae efßcientis nachgewiesen, daß

kraft der potenziell irdischen Dinge die Existenz eines ens a se, eines

actus purus unabweisbar ist, dann ermöglicht uns die Anwendung des

transzendentalen Seins auf Gott, weil es begrifflich nur Sein, nur
Vollkommenheit ausdrückt, eine realwirkliche, wenn auch unvollkommene,
weil nur analoge Erkenntnis Gottes. Die Akt-Potenzlehre ist in der

Tat das letzte metapyhsische Fundament der wahren Analogie und der

wahren analogen Gotteserkenntnis

(Fortsetzung folgt.)

1 Probleme der Gotteserkenntnis, S. 162.


	Das Wesen des Thomismus

