Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Das Wesen des Thomismus

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762668

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O. P.

§ 5.
Die analoge Erkenntnis Gottes.

Es kann fiir niemanden iiberraschend sein, wenn wir unserer
Darstellung iiber die Gotfesbeweise, — wobei wir den sogenannten
Gliickseligkeitsbeweis neuerdings einer kritischen Wiirdigung unter-
zogen ! —, einige kurze Ausfithrungen iiber die analoge Gotteserkenninis
folgen lassen. Die beiden Probleme rufen einander. Es ist in gewissem
Sinne sogar schwer zu entscheiden, welchem von beiden der Vortritt
bei der Behandlung eingerdumt werden sollte. Gehort doch der wissen-
schaftliche Aufstieg zur Existenz eines ersten Wesens, einer ersten
Ursache selbst schon in das Gebiet der analogen Erkenntnis. Von
analogen Begriffen ausgehend, mittelst hochsten analogen Beweis-
prinzipien fortschreitend, kann er folgerichtig erkenntnistheoretisch nur
zu einem analogen Resultate fithren. Analog sind die beiden Grund-
begriffe : « Ursache » und « Wirkung », von denen alle Gottesbeweise
schlieBlich ausgehen. Analogen Charakter hat infolgedessen auch das
Kausalprinzip, das sich wieder auf die noch héheren analogen Prinzipien
der Identitit und des Widerspruches stiitzt.

Damit haben wir die eminente Bedeutung unseres Problems bereits
berithrt, aber nur «beriihrt ». Der Leser mull es sich selber weiter
ausdenken, was es fiir die ganze Metaphysik fiir Folgen hitte, wenn

1 Im Septemberheft 1928 (S. 115-16) der spanischen Zeitschrift « Estudios
eclesidsticos » hat P. Kaspar Nink S. J. mir den Vorwurf gemacht, ich hitte in
meiner Stellung zum eudaemonologischen Beweise nicht unterschieden zwischen
dem actus elicitus voluntatis und dem desiderium naturale des Willens : « Quia
P. Manser hanc distinctionem negligit, vim argumenti endaemonologici immerito
deprimit. » Ich will mich hier Ober die merkwirdige Gegenﬁberstellung von
«actus elicitus» und «desiderium naturale » nicht duBern. Aber eine zweite,
genauere Lektiire meines Artikels vom Dezember 1927, den P. Nink zitiert, wird
ihn iberzeugen, daB ich das Argument awusdriicklich sowohl nach der Seins-
ovdnung als der Tatigkeitsordnung — actus elicitus — zuriickwies. Ich habe also
jene distinctio durchaus nicht miBkannt. Vgl. « Divus Thomas», B. V. S, 453 ff.

Divus Thomas. 25



386 Die Lehre von Akt und Potenz

jemand den Wert der analogen Erkenntnis in Zweifel zoge, oder auch
nur die Analogie in einem unrichtigen Sinne auffaBte. Wo hitte das
aristotelische Prinzip ! : « Parvus error in principio magnus est in fine »,
das Cajetan an die Spitze seines tiefsinnigen Opusculums « De ente
et essentia » gestellt, berechtigtere Anwendung ? Die Tragweite der
Analogielehre fiir die gamze Metaphysik hat derselbe Cajetan also
charakterisiert : « Est ejus notitia (analogiae) adeo necessaria, ut sine
illa non possit metaphysicam quispiam discere.» > Die Bedeutung
derselben Analogielehre sowohl fiir die Metaphysik im allgemeinen als
auch und besonders fiir die Naturtheologie, hat Ramirez O. P. prignant
begriindet : « Sane quidem, quum objectum proprium Metaphysicae sit
ens in quantum ens, quod analogum est, plane infertur nullam notionem
metaphysicam non esse analogam ; iterum, quia notio entis analogice
dicitur de Deo et creaturis .... omnino sequitur, notiones theologicas
omnes analogas esse.»® Was uns aber die ganz fundamentale Trag-
weite der analogen Gotteserkenntnis am lebhaftesten zum BewuBtsein
bringt, ist das, daBl nur sie uns, sowohl vor dem Agnosticismus, als
auch vor dem Monismus bewahrend, zu einer wirklich realen, wenn
auch unvollkommenen Gotteserkenntnis fithren kann. Damit haben wir
den tiefsten Kérnpunkt des Problems und seiner fast erschiitternden
Tragweite aufgezeigt.

Leider ist die Entwicklungsgeschichte der Analogielehre noch nicht
geschrieben. Sie wiirde Bande fiillen. Das Beste, was hieriiber geleistet
wurde, hat wohl der scharfsinnige Ramirez geboten. Er hat wichtige
Grundlinien, die von Aristoteles durch Alexander Aphrodysias, Simpli-
cius, Porphyrius, Augustin, Averroés hindurchgehend, auf Thomas von
Aquin kommen, aufgedeckt und sie in ihrer Entwicklung bis zur spiteren
Thomistenschule weiter verfolgt. Unsterblich wird immer Cajetan’s
Schrift «De nominum analogia » bleiben, wahrend die Stellung des
Suarez, zwischen Thomas und Duns Skotus lavierend, Verwirrung in die
Kopfe brachte. Verwirrend und von den fatalsten Konsequenzen ist
es vor allem, wenn man die heutigen phdnomenalistischen Analogien und
Analogiebeweise, die alle, vermége ihrer Natur, weil sie nur in einer
duferen Dingihnlichkeit begriindet sind, schon bei dem Stagiriten nur
zum Wahrscheinlichkeitsbeweis — Syllogismus dialecticus — gehéren,

1 T de Coélo, c. 5 (Did. II. 372, 12 u. 16).
2 Tractatus de nominum analogia, c. 1. (Ed. De Maria S. J., Romae 1907.)
3 De analogia sec. doctrinam aristotelico-thomisticam. Matriti 1922, pag. 2.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 387

mit der metaphysischen, weil entitativen Analogie verwechselt. Davor
sei jetzt schon gewarnt. Sie sind noch weniger identisch als wie
« Gleichnis » und « Gleichung », die man auch verwechselt und die doch
auch sehr verschieden sind.

Erfreulich ist es, wie heutzutage das Interesse fiir die thomistische
Analogielehre iiberraschend lebhafter geworden ist. Das beweisen nicht
bloB die vermehrte Aufmerksamkeit, die man dem Problem in den
philosophischen Handbiichern schenkt, sondern vorziiglich auch die
Spezialabhandlungen. Nennen wir beispielsweise die von Karl Feckes !
und Joseph Habbel ?, Neuerscheinungen, die spezifisch mit der Analogie-
lehre des hl. Thomas sich beschiftigen.

Was wir hier iiber die analoge Gotteserkenntnis vorbringen werden,
wird zum Bescheidenen gehoren, obgleich wir uns viel mit der schwierigen
Frage beschiftigten. Zeit und Raum zwingen uns zur Beschrinkung.
Unsere Einstellung auf Akt und Potenz im Thomismus gestattet uns
diese Einschrinkung bis zu einem gewissen Grade. Was uns als Ziel
vor allem vor Augen schwebt, ist die Untersuchung iiber den wissen-
schaftlichen Wert der amalogen Golteserkenntnis. Diese Untersuchung
bedingt aber ihrerseits wieder eine gedringte Ausfithrung iiber das
Wesen und die Arten der Analogie. All dem werden wir eine Aus-
einandersetzung iiber die notwendigen Voraussetzungen der Analogie-
lehre vorausschicken.

Die Voraussetzungen der Analogielehre, ihr Wesen, ihre Arten und
ihr wissenschaftlicher Wert, das sind die Punkte, die wir etwas ein-
gehender ins Auge fassen mochten.

a) Die notwendigen Voraussetzungen der Analogie.

Zu den Grundvoraussetzungen einer wirklich realen analogen Gottes-
erkenntnis rechnen wir zwei : die reale Vielheit der Dinge, ihre Einheit
im transzendentalen Sein. '

«) Die reale Vielheit der Dinge.

Wir heben diese Voraussetzung an erster Stelle hervor aus einem
besonderen Grunde. Wir méchten da zeigen, daB dieses thomistische

1 Die Analogie in unserem Gotterkennen, ihre metaphysische und religidse
Bedeutung. Verdffentlichungen des katholischen Institutes fiir Philosophie,
Albertus Magnus-Akademie zu Koéln. B. IT, Heft 3, S. 132-184 (Miinster 1928).

? Die Analogie zwischen Gott und Welt nach Thomas von Aquin von
Dr. jos. Habbel. 1928 (Verlag von Jos. Habbel, Regensburg).



388 Die Lehre von Akt und Potenz

Lehrstiick, das wir Analogielehre nennen, nicht, wie viele meinen,
etwas aus der Luft Gegriffenes oder in der Luft Hingendes ist. Wir
mochten betonen, daBl die Analogietheorie, richtig aufgefaBt, vielmehr
mit der Erkenntnis der sichtbaren Erfahrungswelt tief verwurzelt ist.
Damit erhilt dann ihre Anwendung auf Gott eine solide Grundlage.
Nebenbei werden wir bezreits hier eine Analogieart — analogia inaequa-
litatis — ausscheiden, die ofters mit der wahren Analogie verwechselt
wurde, trotzdem sie ‘mit derselben nichts zu tun hat. Doch méchten
wir in Verbindung mit ihr iiber ein viel vernachlissigtes Stiick
Thomismus : den thomistischen Individualismus mehreres sagen, was
der Analogie, wie sie heutzutage vielfach genommen wird, nicht ganz
fremd sein diirfte.

Die Existenz der realen Dingvielheit ist eine unleugbare Tatsache.
Ohne sie konnte ich hier nicht schreiben und meine Leser wiren nicht
imstande das zu lesen, was ich geschrieben. Ohne sie kein Werden und
keine irdische Titigkeit und keine Verinderung, wie schon Aristoteles
den Eleaten gegeniiber so scharf betonte. ! Ebenso evident ist es, daf3
jede Vielheit, jedes Werden und jede Verinderung eine Mischung von
Akt und Pofenz ist. 2 Nicht weniger evident ist es aber auch, dal jede
wahre Analogie in allererster Linie eine Mehrheit, d. h. Vielheit
verschiedener Dinge voraussetzt. Da wir in der Analogie unter dem-
selben Namen einen Ideeninhalt von mehreren, nicht in einem absolut
identischen und nicht absolut verschiedenen Sinne aussagen, sondern
nur nach einer Verhiltnisidentitit, ist es einleuchtend, dal jede
Analogie als erste Bedingung eine sachliche Vielheit von Dingen vor-
aussetzt. Damit hitten wir eigentlich schon, was wir suchten.

Aber vielleicht 148t sich aus der Vielheit der Weltdinge noch
Bestimmteres herausholen. :

Schon die Alten — und die Modernen machen es ihnen genau
nach — haben bei ihrer sprachlich-begrifflichen Erfassung der Vielheit
der Weltdinge sehr oft mit dem gleichen Namen begrifflich absolut ver-
schiedene Dinge bezeichnet. So, wenn einer den Namen « Hund », der
einer bestimmten Klasse von Tieren wirklich zukommt, dem « groBen
Hunde » unter cden Stern e»ilden geben, oder den Namen « Leo », der an
sich dem Tierkénige zukommt, einem Menschenknirpslein, das so getauft
wurde, aber weder physisch noch psychisch etwas Lowenartiges hat,

1 L. Phys. c. 8 u. 9. (Did. IL 259).
2 X. Met. 9 (Did. II. 595. 41); IIL. Phys. c. 1. 2 u. 3.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 389

geben. Daraus entsteht dann die berithmte Aequivocatio, die Zwei-
und Verschiedendeutigkeil desselben Terminus.

Bekanntlich hat schon der Meister von Stagira und nachher Thomas
diese Zuteilungen definiert als: «quorum nomen solum commune
est, ratio autem substantiae seu rei significatae per nomen diversa ». !
Mit Recht haben bereits die Alten, wie Clemens Alex. 2 und Porphyrius 3
diese Zuteilung eine rein « zufillige », « ex fortuna » genannt, weswegen
die Scholastik von einem «aequivocum a casu » redete. *

Dieser Zuteilung steht, wie bekannt, die Univocatio, « Eindeutig-
keit », « Gleichdeutigkeit », diametral gegeniiber, denn in ihr geben wir,
verschiedene Dingklassen unterscheidend, im Rahmen derselben Klasse
allen Gliedern derselben nicht bloB denselben Namen, sondern auch
den gleichen durch den Namen angezeigten Sinn, Begriffsinhalt, die
gleiche Wesenheit : «quorum et nomen commune est et ratio sub-
stantiae seu rei significatae per illud nomen eadem est.»5 So, wenn
wir mit dem Namen «Mensch» seinen Begriffsinhalt : verniinftiges
Lebewesen allen Einzelmenschen zuerteilen. Wir gehen hier noch nicht
naher auf das Wesen der Univocatio ein. Sie ist die nichste Grund-
lage der wissenschaftlichen Gesetze und damit der Wissenschaft selbst.
Aber was wir hier betonen miissen, ist das: wer diese klassenmiBige
Unterscheidung und gegenseitige Abgrenzung der Dinge leugnet,
bedroht die tatsichliche Vielheit der Weltdinge selbst. Hitten alle
Dinge dieselbe Wesenheit, denselben sachlichen Inhalt, dann wire es
um die Vielheit geschehen. Die reale Vielheit und Verschiedenheit
der Weltdinge ist somit das reale Fundament der Univocatio.

Aber viel wichtiger ist hier fiir uns eine dritte Zuteilungsart. Muf}
es, so fragen wir weiter, wenn wir die reale Dirgvielheit ins Auge
fassen, zwischen Aequivocatio und Univocatio nicht noch ein drittes
geben ? Wir meinen, ja. Sind wir berechtigt das « Sein», — das Gleiche
gilt auch von der Wahrheit, Gutheit und von allen transzendentalen
Begriffen —, dem Steine, der Pflanze, dem Tiere, dem Menschen zuzu-
erteilen ? Wenn nicht, dann sind sie iiberhaupt nicht, weil sie kein

L«av dvopa pdévov fxotvév, 6 8t wata tolvopa Aéyec Tig ousias Etepos. » De
Categ. c. 1. (Did. I. 1); S. Thomas in IV. Met. lect. 1.

2 Stromata 1. 8, ¢. 8. =

3 Vgl. Ramirez, op. c. pag. 23.

4 1. C. G. 33; I. Sent. D. 35. a. 4.

% « ®v 16 T Gvopa xowvov xai 6 xaty todvopa Adyoc thc ololac 6 avtés. » Cat.
c. 1 (Did. L. 1. 7).



390 Die Lehre von Akt und Potenz

Sein haben. Wenn ja, in welchem Sinne ? Allem, Stein, Pflanze, Tier,
Mensch im gleichen Sinne ? Dann haben sie alle das gleiche Sein,
ergo sind sie nicht verschieden, ergo gibt es wieder keine Vielheit der
Weltdinge. Folglich muB} es, gestiitzt auf die tatsiachliche Vielheit der
Weltdinge, ein Mittleres zwischen Univocatio und Aequivocatio geben,
und das ist eben die Analogia: « quorum nomen commune est et sec.
illud nomen definitio rei partim eadem partim diversa ». i Sowohl der
Stein als die Pflanze und das Tier und der Mensch nehmen an dem
Sein teil, aber nicht im gleichen AusmaBe.? Ohne augenblicklich néher
auf die Natur der Analogie einzugehen, geht dennoch aus dem Gesagten
klar hervor, daf die Amnalogiclehre von der Vielheit der Weltdinge
gefordert wird und daher 1 derselben vealen Vielheit stark und tief
verankert ist. Das wollten wir oben nachweisen.

Hier ein kurzes Wort iiber die sogenannte Analogia inaequalitatis,
die eigentlich zur Univocatio gehort. Auf sie hat schon Aristoteles
angespielt. * Thomas nennt sie eine Analogia «secundum esse et non
sec. intentionem ». ¢ Spdtere nannten sie « physica ». Cajetan gab ihr
den heutigen Namen und beschrieb sie : « quorum nomen commune est
et ratio secundum illud nomen est omnino eadem, inaequaliter tamen
participata ». 3 Mit dem ihm eigenen Scharfsinne hatte schon Aristoteles
bemerkt, daB kein Gattungsbegriff, da er als solcher die Vielheit
seiner Artsbegriffe nur latent, d. h. potenziell enthilt, ein einheitliches
Ganzes, d. h. ein ganzes Naturding, wie es in der physischen Ordnung
vorkommt, ausdriickt : «td yévog ody &v Ti, ahhd mapk toUto Aavliva
mohli. 8 » Folglich ist jede Gattung in der physischen Ordnung durch
ihre ihr untergeordneten Arten verschieden, «inaequaliter », vollkommener
und unvollkommener, je nach ihrer Art, partizipiert. So der Gattungs-
begriff «animal » inbezug auf Mensch und Tier. Diese Betrachtungsweise
ist die des Physikers oder Metaphysikers, der als solcher die Seinsweise
ins Auge faBt.?” Dennoch wird der Gattungsbegriff von allen Arten
und jede Art von dem ihm Untergeordneten nach der gleichen Definition,
also eindeutig = univoce ausgesagt. Folglich haben wir da iiberall,

1 S. Theol. I. 13. 5; in L. Eth. lect. 7.

2 1. Sent. D. -19. q. 5. a. 2 ad 1.

3 VII. Phys. 4 (IL. 340. 18).

4 1. Sent. D. 19. q. 5. 2. 2 ad 1.

5 De nom. anal. c. I.

¢ VIL. Phys. 4 (II. 340. 18). ‘
7 Thomas, 1. Sent. D. 19. q. 5. a. 2 ad 1.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 391

wie Aristoteles selber betont !, doch nur Umivocatio, und der Logiker
muB es so auffassen. * Daher die Definition : « quorum nomen commune
est et ratio sec.illud nomen est omnino eadem, inaequaliter tamen parti-
cipata ». Merkwiirdig ist es, daB die meisten Thomisten diese analogia
incequalitatis nur auf die Ahdheren Genera anwenden. In Wirklichkeit
gilt sie von jedem Genmus, wie Cajetan, echt aristotelisch, betont. 2

Hier nun ein Wort iiber ein altes, aber viel miBachtetes Stiick
Thomismus, den thomistischen Individualismus! Wie oft muBte
ich es selber, sogar in éffentlichen Versammlungen horen : Thomas hat,
im Gegensatz zu Duns Skotus, das Individuum und daher den Indivi-
dualismus vernachlissigl. Da liegt seine Schwiche, in seiner Meta-
physik seine Stiarke! Und es ist fast schmerzlich zu bekennen, da3 es
Thomisten selbst waren, die diesen Vorwurf verschuldet haben. Sie
haben den berithmten Satz: Substantia non suscipit magis et minus,
absolut miBverstanden. Sie haben zwar selbstverstiandlich zugestanden,
daB Verstand und Wille, wie die iibrigen Fihigkeiten in den Einzel-
menschen, Petrus und Paulus, verschieden und von verschiedener Voll-
kommenheit sind, denn : « qualitas suscipit magis et minus». Aber sie
bestreiten, daBl die individuellen Substanzen ein und derselben Art
substanziell verschieden und von substanziell verschiedener Vollkommen-
heit wiren. Mit anderen Worten, man hat die verschiedene physisch-
individuelle Participatio der spezifischen Substanz in den Individuen
in Abrede gestellt. Man tat es gestiitzt auf das Axiom : «substantia
non suscipit magis et minus. »

Dennoch ist diese substanziell verschiedene Partizipation ein und
derselben spezifischen Natur in den Individuen, wie Gredt O.S. B.
betont ¢, eine unleugbare Tatsache. Damit wollen wir also sagen:
die Seele des Petrus und der Leib des Petrus und folgerichtig die
individuelle Natur des Petrus ist substanziell von verschiedener Voll-
kommenheit als wie diejenige des Paulus. Und hierin liegt der wahre
thomistische Individualismus, nicht in einer bloB akzidentellen Unter-
scheidung der Vollkommenheit.

Damit haben wir schon in der Formulierung unseres Standpunktes
auf die Distinciio hingewiesen, die manche Thomisten vergessen zu
haben scheinen, und die ihre Schwierigkeiten loste. Kein wahrer

1 Ib. (340. 21).

2 Thomas, ib.

% De nom. Anal. c. 1.
4 Elem. phil. n. 531.



392 Die Lehre von Akt und Potenz

Thomist leugnet das Axiom : « substantia non suscipit magis et minus. » ¥
Aber er weill, daB das nur fiir das spezifische Sein der Substanz gilt,
nicht fiir ihre individuell-physische Teilnahme am spezifischen Sein.
Ob ein Einzelmensch substanziell mehr oder weniger vollkommen sei
nach Leib und Seele, dndert doch an dem Wesen, an der Definition
des Menschen  als solchen nichts. Er wei3, der wahre Thomist, was
der Aquinate selbst gesagt : « Non enim quaelibet formarum diversitas
facit diversitatem secundum speciem, sed solum illa, quae est secundum
principia formalia » 2, oder wie Cajetan sagt : « quae ex principiis defini-
tivis constat ». 3 Und diese Unterscheidung machen beide, Thomas und
Cajetan, gerade in Anwendung auf unser Problem. Wie soll man sich
iberhaupt, so fragen wir, die Individuation denken, wenn dieselbe das
substanzielle Sein der Individuen nicht berithrt ? Haben wir dann
nicht so ziemlich genau die Theorie der monistischen Ultrarealisten,
eines Skotus Erigena, Wilhelm von Champeaux, die da behaupteten, die
Einzelmenschen wiirden sich nur ak:identell unterscheiden ? Dann freilich
wire es nicht weither mit dem thomistischen Individualismus. Dann
hiufen sich Schwierigkeiten auf Schwierigkeiten. Daf} Verstand und
Wille und die verschiedenen Sinnesfihigkeiten im Menschen, zwar auch
nicht spezifisch, aber physisch ganz verschieden und von ganz ver-
schiedener Vollkommenheit sind ¢, miissen auch die Gegner zugeben.
Sonst wiirden sie auch noch die wichtigsten akzidentellen Unterschiede
zwischen den Individuen aufheben. Nun sind die Seele und das
Kompositum aus Seele und Leib das Subjekt und die Ursache, « causa »
aller menschlichen Fahigkeiten.5 Wie will man nun, ohne das Kausal-
prinzip zu verletzen, die individuell ganz verschiedenen Vollkommen-
heiten der Seelenfihigkeiten erkliren, ohne sie auf individuell ver-
schieden vollkommene Seelen und Einzelnaturen zuriickzufiihren ?

1 «Esse substantiale cujuslibet rei in indivisibili consistit. ... unde impossibile
est, quod forma substantialis quaecumque recipiat magis et minus. » 1. 76. 4 ad 4.
Dasselbe De spirit. creaturis a. 3 ad 13.

2 1I. C. G. 81 ; « Dicendum quod differentia formae, quae non provenit nisi
ex diversa dispositione materiae, non facit diversitatem secundum speciem, sed
solum secundum wnumerum.» 1. 85. 7 ad 3.

3 « Aliud enim est dicere : omnis distinctio formalis est specifica, aliud omnis
distinctio formarum. Distinctio enim formalis, cum sit illa, quae ex principiis
definitivis constat, specifica est. .... Distinctio autem formarum, cum sit, unde-
cumque inter formas divisio accidat, in duabus animabus separat, idest invenitur
ex hoc quod diversis corporibus coaptatae sunt. » De ente et essentia (Ed.Lugduni,
q. XIII, pag. 214. In der von De Maria besorgten Edition bildet es die q. XIV.).

i 1. 8¢ 2. . . %1 77. 6 u. ad 2.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 393

Wenn dagegen die Individuation das substanzielle Sein selbst
erfaBt, dann hat die individuelle Substanz als solche, weil sie indi-
vidualisiert und von jeder anderen verschieden ist, physisch ihr eigenes
Sein und folglich ihre eigene, von jeder anderen verschiedene Voll-
kommenheit, denn die Vollkommenheit folgt dem Sein. Dann ist
zwischen zwei Individuen zwar nicht ein spezifischer Unterschied, aber
ein physisch oder numerisch substanzieller Unterschied. Logisch muf
dann auch die substanzielle Form eines Individuums und der ihr
entsprechende Stoff — Materie — numerisch substanziell von jeder
anderen unterschieden sein, denn aus ihnen entsteht ja die Individual-
natur. Die konstituierende Ursache dieser ganzen Individuation aber
ist das Individuationsprinzip, und das ist im Thomismus die materia
quantitate signata. Darnach ist die individuelle Form dadurch indivi-
dualisiert, dal sie, zum Unterschiede von jeder anderen, nach ihrem
substanziellen Sein zu diesem Stoffe hingeordnet und ihm angepaBt ist,
und selbst die geistige Menschenseele wird von Gott mit dieser sub-
stanziellen Hinordnung fiir diesen Leib geschaffen. Aus beiden dann,
d. h. aus dieser Form und diesem Stoffe, entsteht diese Individualnatur,
verschieden von jeder anderen, sonst wire sie ja nicht individualisiert.
Sie aber ist wieder physisches Subjekt und Ursache der physisch ganz
eigentiimlichen Fahigkeiten dieses Menschen, der nach Denken und
Wollen und Fiihlen, nach seinen physischen, psychischen intellektuellen
und moralischen Veranlagungen — zwar nicht wesentlich — aber
individuell von jedem anderen unleugbar sich unterscheidet. Mit einem
kurzen Satze konnen wir alles, was wir soeben gesagt, zusammen-
fassen : jeder Mensch ist physisch substanziell evne ganz eigene verschiedene
Partizipation der menschlichen Natur !'!

Ist diese Theorie wirklich alithomistisch ? Man priife sie! Man
wird sich iiberzeugen, daB Thomas und Cajetan die Individuation ganz
in diesem Sinne aufgefaBt haben.2 Der Leser vergebe uns, wenn wir
hier etwas viel lateinische Zitate in den Haupttext hineinverflechten.
Es wird anschaulicher.

1 Auch auf die qualitas hat das Prinzip : « suscipit magis et minus», wenn sie
spezifisch gefalt wird, keine Anwendung. Wenn der einen und anderen species
der Qualitit — es'gilt nicht von allen — das «magis» und « minus» besonders
zukommt, so hat das seinen Grund in der besonderen Wandelbarkeit derselben in
der physischen Ordnung.

2 Ich verweise bei Thomas speziell auf I1. C.G. c. 81, bei Cajetan, De ente et
essentia q. XIII.



394 Die Lehre von Akt und Potenz

Schon der Satz: «natura communis distinguitur et multiplicatur
secundum principia individuantia » !, « die allgemeine — also spezifische
— Natur wird durch die Individualprinzipien verschieden und verviel-
faltigt », scheint doch klar zu sagen, daB die spezifische Natur selbst
durch die Individuation eine Teilung und Vervielfiltigung erlebe. Und
wenn man bedenkt, dal Thomas diesen Satz in dem Artikel aufstellt,
wo er gegen die averroistisch-sigerische, physisch gemeinsame Menschen-
seele — Intellectus numerice unus — kdmpft, dann springt die
Wichtigkeit unserer Behauptung geradezu in die Augen. Wieder ist es
Thomas selber, der da sagt: die individualisierten Dingformen sind
individuell verschieden, je nach der Materie, von der sie individualisiert
werden : « Sunt enim diversorum individuorum diversae formae secundum
materiam diversificatae » %, und Cajetan lehrt dasselbe. * Wieder ist es
Thomas — und im Einklang mit ihm Cajetan * — der selber lehrt,
die Individualformen und daher auch die Seele sind verschieden, je
nach der substanziell verschiedemen Hinordnung oder Amnpassung zu
diesem oder jenem Korper. 8 Daher auch der thomistische Satz : « quanto
corpus est melius dispositum, tanto meliorem sortitur animam » ¢, und
der andere Satz: die Kinder gleichen den Eltern auch in seelischer
Hinsicht. " Endlich ganz im Sinne des Gesagten proklamiert Thomas
formell den substanziellen Unterschied zwischen zwei Individuen der-
selben Spezies und trotz ihrer spezifischen Einheit : « Multitudo igitur
animarum . ... consequitur quidem diversitatem formarum secundum
substantiam, quia alia est substantia hujus amimae et illius, non tamen
ista diversitas procedit ex diversitate principiorum essentialium ipsius
animae . ... sed est secundum diversam commensurationem animarum

Summa th. I. 76. 2 ad 3.

I. 85. 7 ad 3.

« Unde haec anima ab illa primo differt, quia haec est proprius actus hujus
corporis, illa vero proprius actus alterius. » De ent. et essent. q. XIII. pag. 213.

4 « Nos autem peripatetica fundamenta sequentes, animam individuari
commensuratione substantiali ad hoc corpus dicimus. » Ib. pag. 712. « Cum ergo
dicitur, quod animae suis commensurationibus individuantur, intelligendum est
commensurationibus substantialibus, quae sunt res absolutae a terminis, etsi non
a receptivis. » Ib. pag. 213.

5 « Diversitas autem secundum numerum in eadem specie ex differentia
materiali procedit, quae quidem animae competere non potest secundum naturam
ex qua fit. Sic ergo solum ponere possumus plures animas humanas ejusdem
speciei, numero diversas esse, si a sui principio corporibus uniantur, ut eorum
distinctio ex unione ad corpus quodammodo proveniat. » Pot. q. 3. a. 10 ; dasselbe
a.g ad 7; II. C. G. c. 81 ; De spirit. creat. a. 9 ad 4.

¢ 1. 8s. 7. 7 1I. C. G. 8r1.

[-I



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 395

ad corpora : haec enim anima est commensurata Auic corpori et non ill,
illa autem alii et sic de omnibus.»! Ja mehr noch ! Mit einer fast
verbliiffenderl Schirfe sagt Thomas sogar : die individuelle Wesenheit
dieses Feuers ist eine andere als die jenes Feuers, obgleich sie spezifisch
derselben Art angehoren : « constat enim, quod alia est essentia formae
hujus ignis et ¢llius, nec tamen est alius ignis nec alia forma secundum
speciem. » *

Ich denke, diese Belege aus Thomas und Cajetan ins Auge gefalit,
durften wir unsere Auffassung von der konkret substanziellen Verschieden-
heit und  Vollkommenheit der Individuen ein und derselben Art
berechtigterweise ein alfthomistisches Lehrstiick nennen. Dieselbe
Auffassung wurde iibrigens neuestens naturphilosophisch von Matthias
Thiel O.S. B. in einer ganz griindlichen Arbeit verteidigt. ®

Vollig unerklirlich ist es uns, wie man immer noch, es geschah
neuestens wieder, den Individualismus des Johannes Duns Skotus gegen
den des Il. Thomas ausspielen kann. Weill man denn gar nicht, was
er in dem sicher echten Oxoniense 1. II. d. 3 von . 1-7 geschrieben hat ?
Bei ihm ist im Individuum selbst die forma substantialis als solche
communis, die Materia wieder comsmunis und die aus beiden resultierende
natura specifica, ebenfalls communis, die erst durch die hinzutretende
Haecceitas — nicht in sich individualisiert werden, sie bleiben de se
das, was sie in sich sind — einem Individuum angehéren. ¢ Bei Thomas
ist im Individuum die Form verschieden individualisiert, gleichfalls die
Materie und konsequent die aus ihnen bestehende Natur des Dinges,
wie wir soeben sahen. Wer ist also dem Individualismus gerechter
geworden, Thomas oder Skotus? Hat man vielleicht bei dem
« Doctor Subtilis » « Individualismas » und « Voluntarismas » miteinander
verwechselt? Aber das wiren doch zwei ganz verschiedene Fragen !

Wir machen hier keinen Versuch, von der Bedeutung des thomi-
stischen Individualismus ein anndhernd entsprechendes Bild zu ent-

1 II. C. G. 81.

? II. C. G. 81. Cajetan : «Sic quoque de essentia hujus animae est com-
mensuratio ad hoc corpus.» De ent. et essent. q. 13, pag. 213.

3 Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen.
« Divus Thomas », B. VI, 1928, S. 177 fi.

4 Man vergleiche vor allem Ox. II. d. 3 q. 6; dasselbe lehrt er ubrigens
auch Oxon. L. ITL. d. 22, q. unic. Dazu Dr. Johannes Kraus, Die Lehre des Johannes
Duns Skotus O. F. M. von der « Natura communis », S. 43 ff. (Freiburg, Schweiz 1927)
Kraus hat vor allem das Verdienst, daB er den jetzigen Text des Oxoniense nach
Handschriften gepriift hat.



396 Die Lehre von Akt und Potenz

werfen. Wir miiten dabei in alle moglichen theoretisch-praktischen
Wissenszweige, wie Psychologie, Medizin, Moral, Physiologie, Soziologie,
Padagogik usw., eingreifen, wo man uns die Kompeteriz mit Recht
absprechen koénnte. Wir unterschiatzen auch keineswegs den Einflul3
des Spezifischen. Er ist in jedem Einzelmenschen grundlegend und
leitend. Aber das Spezifische spielt seine Rolle immer in einer
besonderen individuellen Partizipation der spezifischen Natur, die in mir
und in dir substanziell-physisch eine andere ist und daher eine
verschiedene, mehr oder weniger vollkommene. Wer den Einzelmenschen
nicht als eine kleine Eigenwelt fiir sich, als eine eigene von jedem
anderen Menschen verschiedene Einzelsubstanz, die aus diesem Leibe,
dieser Seele als diese Individualnatur mit diesem physischen Seinsgrad,
mit diesen seelisch-korperlichen Anlagen hervorging, betrachtet, mit
all dem, was sie durch die substanzielle Erzeugung bei der Geburt
mitbrachte, oder nicht mitbrachte, oder verstiitmmelt mitbrachte, der
wird unseres Erachtens weder die eigenartigen Fiahigkeiten noch die
Leidenschaften und Tiatigkeiten des Einzelmenschen auch nur einiger-
maBen richtig beurteilen. Was das erzieherisch und fiir das Urteil
itber die Verantwortlichkeit im hoéheren Bullgerichte oder vor dem
biirgerlichen Forum fiir eine Tragweite hat, ist nicht zu Ende zu
denken. Gott allein ist hieriiber das absolut richtige Urteil vor-
behalten. Uns macht dieser tiberwiltigende Gedanke wenigstens vor-
sichtig, zuriickhaltend und einigermafen gerecht im Urteil iiber andere.
Jeder von uns ist nur eine sehr relative Teilnahme am Idealmenschen
oder an der spezifischen Menschennatur, die der Mafstab des ganzen
Menschseins ist, die nur der incarnierte Aéyoc als Mensch vollkommen
partizipierte, wihrend wir immer in verschiedenem Grade in potentia
bleiben zum Ideal. Hier lieBe sich auch das Problem vom « Uber-
menschen » — Philo von Alexandrien hat Jahrtausende vor Géthe und
Nietzsche von einem imezavipwnos gesprochen — verstindnisvoll erklaren.

Unsere Fassung vom thomistischen Individualismus wiirde vor
allem Licht werfen auf die viel diskutierte Frauenfrage. Gegen den
Altplatonismus und einige von ihm inspirierte altchristliche Schrift-
steller sprechen Augustin und Thomas der Frau die Wesensgleichheit
mit dem Manne zu : «idem secundum speciem. » ! Dennoch schreiben
beide dem Manne hohere Geistesscharfe zu.* Wie erkliren sie das ?

1§, Theol. I. q. 2. 2 ad 2.
2 « Naturaliter femina subjecta est viro, quia naturaliter in homine magis
abundat discretio rationis.» Ib. :



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 397

Hier gilt wieder das Prinzip : « natura communis multiplicatur secundum
principia individuantia.»* Nach ihren Individualprinzipien, die dem
Weibe als solchem physisch eigentiimlich sind, ist das Weib eminent
passiv im Gegensatze zum Manne, der aktiv ist. 2 Damit stimmt die
Physiologie iiberein. Dabher die iiberragende GréBe des Weibes auf dem
Gebiete des Leidens, Opfers, der heldenmiitigen Hingabe an die
Thrigen. Die Tatsache, daB3 es dann und wann Frauen gab und noch
gibt, die durch ihre Geistesschirfe und ihr Regierungstalent Ménner
weit iibertrafen, stéBt das Gesagte nicht um. Die Stabilitit ist zwar
bis zu einem gewissen Grade auch bei den Individualprinzipien moglich
und neben dem, was jedem Individuum allein eigen ist, tatsichlich
vorhanden. Es gibt individuell Gemeinsames. Aber es ist nicht all-
gemein und daher nicht ausnahmslos, wie die Stabilitit des Spezifischen.

Dieser letzte Gedanke fithrt mich zur Analogie zuriick. Die lange
Ausfithrung iiber den thomistischen Individualismus war nicht ganz ein
Abweichen von unserem Thema. Das schon deshalb nicht, weil die
Vielheit der Dinge, in der jede Analogie verankert ist, in der individuell-
substanziellen Verschiedenheit der Individuen den kronenden Abschlufl
findet. Sodann und vor allem, weil die rein duferen Analogien und
Analogieschliisse, von denen die Modernen viel reden, in der Ahnlichkeit
und dem Gemeinsamen des Individuellen mit dem Individuellen wurzeln.
Das ist auch der tiefere Grund, daB solche Analogieschliisse nie Beweise
sein konnen, nie zwingende Beweiskraft haben koénnen.

B) Die Einheit der Vielheit im transzendentalen Sein.

Die wahre Analogie hat die sachliche Vielheit der Weltdinge zur
notwendigen Voraussetzung. Aber ebenso gebieterisch verlangt sie die
Einheit der Vielheit im transzendentalen Sein als unerldfliche Voraus-
setzung.

Indes prézisieren wir zuerst den Sinn unserer Behauptung. Welchen
Sinn geben wir hier dem transzendentalen Sein ? Was verstehen wir hier
unter wahrer Analogie ? Auf die erste Frage antworten wir also:
Unter transzendentalem Sein verstehen wir hier nicht bloB das Sein
selbst, den primitivsten und fundamentalsten aller Begriffe, sondern alle
transzendentalen Begriffe, die ihm folgen, wie die Einheit und Wahrheit
und Gutheit, oder die ihn konstituieren, wie Akt und Potenz, Wesenheit

1 1. 76. 2 ad 3. ,
2 II. Sent. D. 21. q. 2 a. 1; IIL. C. G. 123; in L. Cor. 11. 3.



398 Die Lehre von Akt und Potenz

und Existenz, ja wir ziehen hier alle diberkategorialen Begriffe, wie
Ursache und Wirkung, in ihrer inneren unaufloslichen Verkettung mit
dem Sein hinein. Mit einem Worte, wir reden hier von allen Trans-
zendentalien in ihrer Verbindung mit dem Sein. Auf die zweite Frage
antworten wir so: Eine wahre Analogie ist fiir uns nur jene, welche
wissenschaftlich beweisenden Wert besitzt, und das ist nach den Gesetzen
der Demonstration nur dann der Fall, wenn die Analogieglieder —
analogata — trotz ihrer spezifischen oder generischen Verschiedenheit
untereinander, dennoch in einem Dritten irgendwie identisch sind, was
wieder voraussetzt, daB dieses Dritte — das Analogon — jedem
Analogiegliede, wenn auch nicht im gleichen AusmaBe, dennoch formell,
entitativ und daher imnerlich-notwendig zukommt. Nur diese Analogie
ist wahrhaft eine mefaphysica. Ohne jene innere notwendige Seins-
verkettung fehlt dem Analogieschlusse der richtige Terminus medius und
damit eben der beweisende = wissenschaftliche Wert. Ohne sie ist der
Zusammenhang zwischen Analogon und Analogata, und folgerichtig
unter den Analogata, rein akzidentell, und dann gilt das Wort des alten
Meisters : « Mit dem Zufilligen hat die Wissenschaft es nicht zu tun. »
— « imeripy odx Eott Tob cupBefrxotoc ». 1

Nun stelle ich die Frage: Gibt es im Reiche der kategorialen
Begriffswelt, ohne eine Hinbeziehung zum Transzendentalen, eine der-
artige metaphysische Analogie, d. h. eine proportionale Seinseinheit, die
eine Mehrheit verschiedener Dinge in einem Dritten formell und
innerlich-notwendig verbindet ? Ich glaube nicht. Zwar sind die
Beispiele hie und da verwirrend und erwecken den Schein, wie wenn
es so wire. Erst nachtriglich entdeckt man oft, daB wersteckt doch
wieder ein Transzendentales im Spiele ist. Wir konnen {ibrigens die
Frage noch etwas genauer priifen. Wir konnen die Dingverschieden-
heiten im Anschlufl an die fiinf Praedicabilia auf fiinf Klassen zuriick-
fihren, namlich : generische, spezifische, artsunterscheidende, eigentiimliche
und zufdllige. Welche Einheit des Verschiedenen ist in diesen fiinf
Fillen moglich ? Priiffen wir das! 1. Die gemerische Verschiedenheit
bezieht sich entweder auf die Adchsten Gattungen, oder auf Gattungen,
die als Arten unter einer hoheren Gattung stehen. Welche Seinseinheit
ist zwischen den hochsten Gattungen, die wir Kategorien nennen —
Substanz, Qualitit, Relation etc. — moglich ? Ohne Hinbeziehung zum
transzendentalen Sein gar keine. Sie schlieBen sich im Gegenteil

1 V. Met. c. 2 (II. 536. 38).



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 399

formell durch ihre Definitionen aus. Substanz ist nie Qualitit noch
Relation. Sie fallen unter die denominatio extrimseca. Eine Analogie
gibt es hier nur, insofern sie an dem transzendentalen ens teilnehmen,
denn die Substanz ist ein Sein, die Quantitit, die Qualitit usw. Hier
verwirklicht sich also unsere These : nur das Transzendentale ermdoglicht
eine Analogie, ganz unleugbar. Wahr ist es auch, da3 die genera und
species und differentiae specificae einer Kategorie — z. B. der Qualitat
— mit den genera, species, differentiae einer anderen Kategorie —
z. B. Substanz — absolut nichts zu tun haben, wie schon Aristoteles
betont hat. I Sie schlieBen sich gegenseitig formell aus. Weiter ! Konnen
etwa Gattungen, die in ein und deiselben Kategorie einer héheren
Gattung untergeordnet sind, analog von einem Dritten ausgesagt
werden ? Mir scheint das ganz unmoglich. Die einzige héhere Seins-
einheit haben die beiden verschiedenen Genera offenbar nur in dem
héheren Genus, das aber eindeutig — univoce — von ihnen ausgesagt
wird. Also gibt es auch hier keine Analogie! 2. Aber bei Spezifisch-
Verschiedenem — z. B. Mensch und Tier — sind da Analogien nicht
moglich ? AuBere, akzidentelle, ohne Zweifel. Aber in bezug auf das
innere, notwendige Sein des Menschen und Tieres, und nur das kommt
bei der metaphysischen Analogie in Frage, ist eine analoge Seins-
einheit in einem Dritten ganz unmaglich. Sie haben ihre einzig mogliche
innere Seinseinheit in ihrem nichsten Gattungsbegriff, der univoce von
ihnen ausgesagt wird, oder in einem hoheren und wieder hoheren
Gattunsgbegriff —, z. B. Lebewesen, korperliche Substanz —, die alle
zur Univocatio gehoren. 3. Wesentlich dasselbe gilt von den artsunter-
scheidenden Differenzen. — differentiae specificae —, welche die Arten
konstituieren und ihre Seinseinheit wieder im Genus haben und von
dem, was unter der Art liegt, eindeutig ausgesagt werden. 4. Scheinbar
groBer ist die Schwierigkeit beziiglich des Eigentiimlich-Verschiedenen.
Zwar wird es von dem ihm Untergeordneten univoce ausgesagt wie
die drei ersten Praedicabilia. Aber hier mull das Verhiltnis der ersten
Kategorie « Substanz » zu den neun accidentia praedicamentalia beriihrt
werden. Alle accidentia existieren nur in der Substanz, und zwar
notwendig oder zufillig. Existieren sie nofwendig in einer Substanz, so
sind sie, gleichviel ob sie Quantitit oder Qualitit oder Relation usw.
seien, propria, d. h. notwendige Eigentiimlichkeiten der betreffenden
Substanzart. So gehort die Quantitit notwendig zur korperlichen

1 De catag. ¢c. 3 (1. 2. 11).



400 _ Die Lehre von Akt und Potenz

Substanz. Wire es nun nicht moglich, daB ein und dasselbe Accidens ein
Proprium spezifisch verschiedener Substanzen wire und daher von ihnen
analog ausgesagt werden konnte ? In der Tat ist es nicht méglich.
Kein Proprium kommt wesenhaft verschiedenen Substanzen zu. Dann
wiire es kein Proprium mehr. Das Proprium wird von der Wesenheit

— essentia — seines Subjektes bestimmt, kommt daher formell und
proprie nur jener Substanz zu und wird daher entitativ nur von ihr
ausgesagt, und zwar wieder eindeutig — univoce. Insofern es aber

von anderem ausgesagt wird, ist es kein Proprium und kommt ihm
daher auch nicht innerlich-notwendig zu. Eine iiberaus sprechende
Illustration bietet das berithmte Beispiel vom Sanum, das, weil es
nur dem animal proprie zukommt, der Medizin und der Speise aber
bloB duBerlich, keine wissenschaftliche Analogie zula3t. Somit gilt auch
von den accidentia, insofern sie in der Substanz als Subjekt sind :
entweder kommen sie einem Subjekte innerlich notwendig zu — nur
dann sind sie propria — und dann werden sie von der Vielheit univoce
ausgesagt ; oder sie sind nicht innerlich-notwendig, und dann bieten
sie uns keine metaphysische Analogie. 5. Uber das Zufdillig-Verschiedene
konnten wir hier ganz gut schweigen, da es nur gewisse adullere
Ahnlichkeiten — similitudines — gewisse individuelle Gemeinsamkeiten
aufweist, die dann die Grundlagen bieten fiir den gewdhnlichen
Ahnlichkeitsbewers, Beispielsbeweis, das Kongruenzargument und den
Indizienschiuf3, alles Argumente, die ex natura sua nur eine gewisse
Wabhrscheinlichkeit in Anspruch nehmen konnen und daher zum Syllo-
gismus dialecticus gehoren. Dennoch muBl ich hier hervorheben, daB
bei den Modernen gerade diese Beweisarten fast ausschlieBlich zur
Analogie gehtren und die Benennung hat sich so stark eingebiirgert, daf3
selbst ein Friedrich Uberweg sagen konnte : « Der SchluB der Analogie
ist der Schlufl vom Besonderen oder Einzelnen auf ein demselben neben-
geordnetes Besonderes oder Einzelnes.»! Dal3 diese Analogie, die bei
vielen, z. B. den Phinomenalisten, das Sein gar nicht beriihrt, oder héch-
stens das wechselvolle individuelle Sein beriihrt, mit unserer metaphy-
sischen Analogie, in der eine innerlich-notwendige Seinsverkniipfung der
Analogata vorhanden sein muB, nichts zu tun hat, leuchtet jederman ein.

Uberhaupt méchte ich die Frage stellen, und damit ziehe ich das
Gesagte kurz zusammen : Gibt es in der Kategorialwelt neben den
vier Aussageweisen des Genus, der Species, Differenz und dem

1 Syst. d. Log. § 131.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 401

Proprium, die alle vier eindeutig-innerlich notwendig aussagen, eine
fiinfte notwendige Aussage ? Wenn «ja», dann miiten wir die
Praedicabilia von fiinf auf sechs erweitern. Wenn «nein », dann gibt
es in der Kategorialwelt als solcher keine wissenschaftliche, keine meta-
physische Analogie, weil es nur vier mogliche, und zwar eindeutige,
innerlich-notwendige Aussageweisen gibt.

Ich wiederhole es: man wird den Beweis schwerlich erbringen,
daBl es ohne Hinbeziehung zum Trans endentale eine wahre Analogie
gibt. Freilich, die Beispiele, so sagten wir schon oben, sind verwirrend.
Verwirrend sind sie wegen der fast ungehe ren Zahl von ganz ver-
schiedenen Analogien. « Analogie » bedeutet ja im weitesten Sinne nur
ein « Verhdltnis » zweiler zueinander, eine Beziehung des einen zum
anderen. Diese Beziehungen sind in Mathematik und jeder anderen
Disziplin unzihlbar. Aber nicht jedes Verhiltnis zweier ist eine meta-
physische Analogie. Nur jenes, das ein entifativ notwendiges Verhaltnis,
eine notwendige Seinsbeziehung mehrerer verschiedener bedeutet. Daher
weg mit allen rein akzidentell duBerlichen Analogien. Verwirrend sind
die Beispiele auch deshalb, weil in vielen scheirbar kategorialen
Analogien versteckt ein Transcendentale vorliegt. Wir kénnten viele
solcher Beispiele zitieren. Wer die Transcendentalia : Akt — Potenz,
Essenz — Existenz, Ursache — Wirkung gut im Auge behilt, wird sie
fast in jeder Analogie als verstecktes Analogon leicht finden.! Uber-
haupt mochte ich wissen, ob es irgend eine Analogie gibt, in der nicht
eine der vier causae offen oder verdeckt ihre Rolle spielt.

So kommen wir zur positiven Losung des Problems, die wir in
den Satz zusammenfassen : die wahre Analogie hat ihre Heimat nur
in der transzendentalen Begriffswelt. Fiithrende Rolle spielt das
«Sein » selbst. Thm folgen, nach MaBgabe der Identitit mit ihm, oder
der Teilnahme an ihm, die iibrigen transzendentalen Begriffe. Faktisch
erfiilllen die Transcendentalia, und sie allein, die zwei wesentlichen
Bedingungen, welche fiir eine metaphysische Analogie da sein miissen.

1 So, wenn ich sage: das Auge verhilt sich zum Sehen wie der Verstand
zum Denken, liegt die Kausalitit als Analogon zugrunde. In der Analogie: der
Sinn verhilt sich zum Sinnfélligen wie der Verstand zum Intellegibile, liegen
Akt und Potenz als Analogon zugrunde. Viele eingliedrige Proportionen werden
durch die Ausgestaltung zu mehrgliedrigen offen transzendentale Analogien.
Beispiele : Der Punkt steht in einem Verhéltnis zur Linie, die Materie zur Form,

der Kénig zum Volke = der Punkt verhilt sich zur Linie wie Ursache und
Wirkung, die Materie zur Form wie Potenz und Akt, der Konig zum Volk wie das
Haupt « principium » — zu den Gliedern.

Divus Thomas. 26



402 Die Lehre von Akt und Potenz

a) Das Analogon als drittes, in welchem die verschiedenen
Analogata iibereinkommen, muB3, wie oben wiederholt betont wurde,
formell innerlich-notwendig in allen Analogata vorhanden sein. Nun ist
das Sein formalissime ! nicht bloB in allen Gattungen, Arten, Differenzen
und Eigentiimlichkeiten der Dinge, sondern es konstituiert dieselben 2
und ohne dasselbe wiren sie iiberhaupt nicht. Unterdriicke die Trans-
cendentalia, sagt der Meister von Stagira, dann hast du iiberhaupt
nichts. 3 Das Sein ist somit allen verschiedenen Analogata so intim,
so absolut entitativ notwendig, daB es ohne sie schlechterdings gar keine
Analogata geben wiirde. Das Ens gibt allen Dingen das ganze Sein,
« totum esse », das sie besitzen. * Folglich kann es nicht absolut fremd-
deutig von den Dingen ausgesagt werden. Damit haben wir eine erste
Abgrenzung : das Sein gehort nicht im das Gebiet der Aequivocatio.®

b) Eine zweite Abgrenzung folgt der ersten auf dem FuB. Im
Sein erfiillt sich die zweite Bedingung der wahren Analogie. Das
transzendentale Sein ist unmoglich ein Univocum. Es wird nicht ein-
sinnig, sondern wie schon Aristoteles bemerkte, « vielfach » — =olhay s
— ausgesagt. 8 Wiirde es eindeutig von allen Weltdingen, die es wesent-
lich konstituiert, ausgesagt, dann gibe es ganz logisch nur eine
Wesenheit, folglich nur ein Sein, folglich keine Vielheit der Dinge —
Monismus. Die Univocatio entis miiBte also die tatsidchliche Vielheit
der Dinge zerschlagen. Aber nicht bloB das. Sie miilte notgedrungen
auch alle Genera, Species, iiberhaupt alle Klassenunterschiede zer-
schlagen, denn wiirde das Sein eindeutig ausgesagt, so wire es selbst
ein Genus. Das ist aber unmoglich, denn jedes Genus hat Unterschiede,
die auBerhalb seiner Wesenheit sind, und nun liBt sich kein Unter-
schied finden, der nicht im Sein enthalten wire, da das Nichtsein nicht
Unterschied sein kann. 7 Daher die tiefsinnige Bemerkung des Meisters
der Metaphysik : das Sein kann weder genus 8 noch species und differen-
tia sein 9, es wird als Mittleres zwischen aequivocatio und univocatio,
nur, wie das Gute, analog « xat' gvadoyiav » ausgesagt. 1 Den tieferen
Sinn dieses « Mittleren », d. h. der Analogie, haben wir im folgenden,
iiber das Wesen der Analozie, genauer zu bestimmen.

1 I-II. 94. 2 ; Pot. q. 3. a. 16 ad 4 ; 4. Met, lect. 1 et 5.
2 « Quaelibet natura essentialiter est ens.» Verit. q. 1. a. 1.

3 X. Met. 1 (IL. 585. 39). 1 Verit. q. 1. a. 1.

5 X. Met. 1. (IL. 585. 45). 5. Thomas I. 13. 10 ad 4.

8 V. Met. 2 (II. 535. 23). L g, g5l ©. G, 2%,

8 TI. Met. 3 (II. 493. 38). % X. Met. 1. (II. 585. 40 ss.).

10 7, Eth. Nic. c¢. 6 (IL. 4. 23 u. 5. 15).



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 403

Den Blick auf das, was wir iiber die beiden absolut notwendigen
Voraussetzungen der metaphysischen Analogie gesagt, zuriickwerfend,
begegnet uns die Lehre von Akt und Potenz auf Schritt und Tritt.
Nur das potenzielle Sein ermoglicht die Vielheit der aktuell existierenden
Weltdinge. Die verschiedenen Gattungen, Arten, Differenzen etc. der
Kategorialwelt stehen, nebeneinander und untereinander und das wieder
logisch und ontologisch, in einem verschiedenen Verhiltnisse von Akt
und Potenz. Die Analogia inaequalitatis weist auf eine verschiedene
spezifische Aktuierung der Genera hin. Die individuell verschiedenen,
vollkommenen und unvollkommenen Individualsubstanzen sind, als
verschiedene Partizipationen der species specialissima, im verschiedenen
Grade in Potenz zur letzteren. «Letztes metaphysisches Fundament
jeder Analogie ist die Aki-Potenzlehre », hat Feckes gesagt.! Das ist
sehr richtig. Die Analogata, unter sich wesentlich verschieden, konnen
nur dann in einem Dritten-Héheren eine Einheit finden, insoweit sie
dazu in potentia sind. Das sind sie nur, insoweit das in ihnen, zwar
vorhandene, aber zersplitterte, begrenzte, vielheitliche, also poten: ielle
Sein zum transzendentalen Sein wie zu ihrem Akfe sich verhalten.
Jede Analogie ist eine Relatio. Die metaphysische Analogie wurzelt
in der transzendentalen Relatio -, in der alles Niedrigere = das Kategorial-
sein als Potenzielles zum Transcendentale innerlich notwendig, weil
entitativ, hingeordnet ist und in ihm ontologisch seine Einheit findet,
denn das Sein als Sein besagt nur Sein, keinen Defekt, kein Nichtsein,
nur Akt. Ist es dann in ordine causae efficientis nachgewiesen, daB
kraft der potenziell irdischen Dinge die Existenz eines ens a se, eines
actus purus unabweisbar ist, dann ermoglicht uns die Anwendung des
transzendentalen Seins auf Gott, weil es begrifflich nur Sein, nur Voll-
kommenheit ausdriickt, eine realwirkliche, wenn auch unvollkommene,
weil nur analoge Erkenntnis Gottes. Die Aki-Potenzlehre ist in der
Tat das letzle metapyhsische Fundament der wahren Analogie und dey
wahren analogen Gotteserkenninis !

(Fortsetzung folgt.)

1 Probleme der Gotteserkenntnis, S. 162.



	Das Wesen des Thomismus

