Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 6 (1928)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Metaphysik.

Probleme der Gotteserkenntnis. — Abhandlungen von: Gottlieb
Sohngen : Die Neubegriindung der Metaphysik und die Gotteserkenntnis
(S. 1-55) ; Artur Schneider : Kausalgesetz und Gotteserkenntnis (S. 56-78) ;
Adolf Dyroff : Der ontologische Gottesbeweis des hl. Anselm in der
Scholastik (S. 79-116) ; Jos. Gredt : Der Gottesheweis aus dem Gliickselig-
keitsstreben (S. 116-131) ; Karl Feckes : Die Analogie in unserem Gottes-
erkennen, ihre metaphysische und religiose Bedeutung (S. 132-184) ;
Artur Elfes : Der Stufenbau der Gotteserkenntnis (S. 185-224).

Die Abhandlungen waren urspriinglich sechs Vortrige, die im Oktober
1926 anlaBlich eines Ferienkurses an der Albertus-Magnus-Akademie zu
Koln gehalten wurden und hier als drittes Ieft des zweiten Bandes der
Veroffentlichungen der genannten Akademie bei Aschendorff in Miinster
im Drucke erschienen.

Der Sammelband ist wertvoll. Das gilt in hohem MafBe von Séhngen’s
Vortrag. Eine gelehrte, tiefsinnige Arbeit, in der er uns, iibersichtlich,
fiir manche Leser vielleicht noch etwas zu kurz, den ganzen Kampf, wie
er in der modernen Zeit um die Metaphysik tobte, griindlich, historisch-
kritisch beleuchtend, vor die Seele fiihrt. Sie bietet uns, was sonst Biicher
nicht bieten, setzt aber viele Biicher voraus. Er fiihrt die Versuche : eine
neue Metaphysik zu begriinden, auf vier Haupttypen zuriick : die indukiive
Metaphysik Fechner’sund Kiilpe’s, der auch einige Neuscholastiker huldigen
(15-19) ; die Metaphysik des Lebens eines Nietzsche, Bergson und Miiller-
Freienfels (19-26) ; die Metaphysik der Probleme von Nicolai Hartmann
(26-32) ; endlich Max Scheler’s Wesensmetaphysik (32 ff.), die, trotz grund-
legender Unterschiede (46), der aristotelischen dennoch am nachsten
steht (45). Ausgenommen die induktive Metaphysik, bedeuten die drei
weiteren Typen nichts anderes als das gewaltige Geistesringen der'modernen
irrationalen Metaphysik mit dem alten rationalen Metaphysikbegriff des
Aristoteles und des Aquinaten (14). Kant war noch nicht ein Irrationalist
im Vollsinn des Wortes, aber mit ihm hatte diese Geistesrichtung ihrer
grundsitzlichen Einstellung nach begonnen (6). Ein besonders gliicklicher
Griff Sohngens ist es, daf3 er uns eine eingehende Auseinandersetzung von
der vielseitigen Begriffsbedeutung des « Irrationalen » gegeben hat (9-14).
Nach Séhngen haben alle Versuche, eine irrationale Newmetaphysik zu
begriinden, schlieBlich deshalb fehlgeschlagen, weil sie, im okkamistischen
Nominalismus verwurzelt, zu einem seinsleeren Schematismus fithrten (49),
und das wieder deshalb, weil sie die aristotelische guidditative Abstraktion
iiber Bord warfen (50). Das ist sehr wahr! Aber wir méchten beifiigen,
dasselbe gilt voll und ganz auch von der modernen induktiven Metaphysik
eines Kiilpe usw., der auch der tiichtige Geyser angehort (19). Der heutige



Literarische Besprechungen 357

Streit gewisser Scholastiker iiber die ersten Prinzipien wére lingst gelOst,
wenn die Hefte iiber jene grundlegende Frage revidiert wiirden.

Das kam uns lebhaft zum BewuBtsein bei der Lektiire der zweiten
Abhandlung iiber das Kausalgesetz von Artur Schneider, dem verdienst-
vollen Arbeiter auf dem Boden der Geschichte der Philosophie. Mit
freudigem Interesse liest man den ersten historisch-kritischen Teil iiber
die Entwicklung des Problems seit David Hume (56-65), und man freut
sich besonders, wie Schneider es als Grundirrtum betrachtet, da alle
modernen Phidnomenalisten die Kausalitit in eine blofe Aufeinanderfolge
der Vorginge — successio — verlegten und infolge ihres Standpunktes
verlegen muBten. Auffillig ist allerdings schon in diesem Teile, dal nur
die Wirkursdchlichkeit in Betracht gezogen wird. Man ahnt, die ontologische
Fassung des Problems méchte etwas zu kurz gekommen sein. Das bestatigt
sich dann leider im zweiten doktrindven Teil (65-78). Selbstverstandlich
hilt A. Schneider an der objektiven Sicherheit des Kausalprinzips fest (65).
Aber wie seine Giiltigkeit wissenschaftlich begriinden ? Da liegt die
Schwierigkeit | Ein wnmittelbar evidentes, d. h. analytisches Prinzip ist
es nicht (65), denn im « Begriffe des Geschehens liegt keineswegs der
Begriff der Ursache unmittelbar eingeschlossen » (66). Auch mittelbar
evident durch Ableitung vom Widerspruchsgesetz (66) oder aus den
Begriffen des « Moglichen », oder des « Entstehens», oder des « Angefangenen »
(67-68) ist es nicht. Aber auch aus der Erfahrung, sei es durch Reflexion,
wie Geyser gemeint (70-72), oder durch Induktion, kann es nicht bewiesen
werden (72-75). Seine Giiltigkeit ist also nicht unmittelbar evident, noch
beweisbar (75). Aber was dann ? Es muB} im Satze « vom Grunde» den
Grund seiner Notwendigkeit haben (76-77). Seine Realitdt dagegen, d. h.
seine transsubjektive Geltung ist ganz unbeweisbar. Sie stiitzt sich nur
auf den Glauben und die siegreiche Kraft des Denkens (78).

Wem wird eine derartige Begriindung dieses grundlegenden Prinzips
der Wissenschaft imponieren ? Sicher nicht einem Agnostiker ! Wie kam
A. Schneider zu diesem doch etwas kldglichen Resultat ? Weil er, trotz-
dem er vorher den phanomenalistischen Kausalbegriff bekimpft hatte,
dennoch das « Geschehen », Entstehen », « Gewordene » phinomenalistisch,
nicht ontologisch auffalite und das wieder, weil er die quidditative Abstraktion
der Begriffe beiseite lieB. Nur mit ihrer Voraussetzung wird das Kausal-
gesetz zu einem unmittelbar evidenten Prinzip. Nur dann auch ist die
Notwendighkeit und Realitdt des Prinzips garantierbar.

Mit viel Liebe und glihender Sympathie fiir die grofe Gestalt
Anselms von Canterbury bespricht Ad. Dyroff das beriihmte ontologische
Avgument (79-115). Mit Recht betont er die denkanregende Rolle, die das
Argument im Mittelalter gespielt (103). Mit viel Geschick und einer teil-
weise geradezu feinfithlig konstruierten Analyse der persénlichen und zeit-
gendssischen Umstéande sucht uns Dyroff den Geistesboden bloBzulegen,
aus dem und auf dem der Beweis entstand (83-95). Mir ist aber die Aanalyse
zu konstrutert. Wenn D., noch tiefer grabend, die Beziehungen des
Arguments zu Augustin und Plotin aufgedeckt hatte — wie stark war
schon damals das Bestreben, einen von der real sichtbaren Welt absolut



358 Literarische Besprechungen

unabhingigen Gottesbeweis ausfindig zu machen ! — dann wiirde er viel-
leicht Anselms Originalitdat, die er iiber jene Alberts, Bonaventuras und des
Aquinaten stellt (85), doch nicht gar so iiberschwanglich hoch eingeschatzt
haben. Es wire dann vielleicht auch der Vergleich zwischen Anselm und
Abaelard noch etwas gerechter ausgefallen (85-86, 94). Am wenigsten
originell ist sicher das « credo ut intelligam », das von Skotus E. an sozu-
sagen alle Zeitgenossen beherrscht. Und dieser Gedanke war vielleicht
gerade der verhdngnisvollste, der immer und immer wieder zum theo-
sophischen Rationalismus hintrieb. Auch war das «credo ut intelligam »
nicht der Nihrboden der entstehenden spekulativen Theologie, denn diese
beweist firwahr nicht die Glaubensartikel nachtriaglich aus der blofSen
Vernunft, wie Anselm, Richard v. St. Viktor und andere es getan. Sie
zieht nur Konklusionen aus der unangetasteten Glaubenswahrheit, weshalb
ihr objectum formale quo nicht die ratio ist, sondern die revelatio
virtualis. Am wenigsten vermag ich es zu erfassen, wie das ontologische
Argument, weil es den Glauben an Gott voraussetzt, seinen rein aprio-
vistischen Chavakter verlieren soll (84). Aus den angeblich verschiedenen
Griinden, mit denen Stockl, Gutberlet, Esser, Geyser das anselmische
Argument zuriickweisen, will Dyroff Kapital schlagen zugunsten des onto-
logischen Argumentes (106). Meines Erachtens mit Unrecht, denn erstens
sind jene Griinde (vgl. 106) gar nicht wesentlich verschieden und zweitens
wiirde daraus gar nichts gefolgert werden kénnen. Das Argument ist und
bleibt ein Sprung vom rein Begrifflichen zum Hdochstrealen. Das hat auch
Dyroff, dessen Abhandlung viel Anregendes enthilt, nicht widerlegt.

In einem sehr gelehrten Vortrage hat P. Gredt den Gottesbeweis
aus dem Gliickseligheitsstreben neuerdings zu verteidigen gesucht. Dariiber
fassen wir uns kurz. Ich habe mich dariiber bereits eingehend geduBert,
und es liegt hier nichts Neues vor (vgl. « Divus Thomas», Bd. V, H. 4,
S. 460 ff.). Alles hiangt davon ab : ist Gott als bonum actuale infinitum in
ordine natuvali wivklich das arvtbestimmende, d. h. spezifievende Objekt des
Willens 7 Das ist nicht haltbar, ja nicht einmal moglich.

Uber die Analogie unserer Gotteserkenntnis nach ihrer metaphysischen
und religidsen Bedeutung hat uns Karl Feckes einen sehr interessanten
Vortrag geboten (132-184). Feckes schépft neben Thomas, dem er folgen
will (134), aus besten Quellen (149 ¥), kennt die Gefahr des Problems (133).
Er geht ganz richtig vom Ertrag der kausalen Gotteserkenntnis aus (134-148),
beschreibt uns dann in einer ungemein lichtvollen- und sprachlich vor-
nehmen Darstellungsweise die Lehre des hl. Thomas iiber die Analogie
(148-165) — ihr Wesen (149), ihre Arten (155) —, um dann in einem
dritten Teile die analoge Gotteserkenntnis selbst naher darzulegen (165 bis
177) und endlich in einem vierten und letzten Teil die Bedeutung der
analogen Gotteserkenntnis hervorzuheben (177-184). Eine durchgehend
griindliche Arbeit, aber mit einem leider zu neuplatonisch klingenden
AbschluB (184). Auch wird Feckes’ Vergleich der thomistischen Analogie-
lehre mit der Przywara’s (179 ff.) nicht jedermann befriedigen. !

1 vgl. P. 4. Rohner O.P. in « Divus Thomas» B. VL., H. 2, S. 242 ff.



Literarische Besprechungen 359

Artur Elfes schlieBt iiber das Thema : Der Stufenbau der Gottes-
erkenninis (185-224) die Abhandlungsreihe wiirdig ab. Das ist eine tief-
sinnige Arbeit, wenn man sich auch hie und da an der Ausdrucksweise
etwas stoBt. Anhand der verschiedenen Stufen der Gottebenbildlichkeit des
Menschen will Verf. die verschiedenen Aufbaustufen der Gotteserkenntnis
dartun (186). — Ein herrlicher Grundgedanke ! Tiefsinnig ist auch der
Ausgangspunkt. Stark, wenn ich nicht irre, an Rousselot’s bekanntes Buch
sich anschlieBend; entwickelt er eingangs den Gedanken des Aquinaten :
die aufsteigenden Erkenntnisstufen beruhen auf den aufsteigenden Graden
der Immaterialitit des Erkennenden hinauf bis zur reinsten, absolut stoff-
losen Form des transzendentalen Seins, das allein uns eine wahve, aber nur
analoge Erkenntnis Gottes ermdéglicht (187-199). Auf der Immaterialitit
der Seele als Fundamentalebenbildlichkeit Gottes bauend und von ihr
ausgehend, schildert uns dann Elfes in tiefsinniger Weise zuerst die Moglich-
keit und Widerspruchslosigkeit der natirlichen Erkenntnis Gottes (199-204),
dann der dibernatiirlichen Gnadenerkenntnis (204-206) und endlich der
Gottesschau selbst durch das lumen gloriae (206 ff.). Ich mufl auf eine
eingehendere Darstellung des Gedankenganges verzichten. Man wird nicht
leicht auf ein paar Seiten eine solche Fiille von erhabenen, logisch klar
verketteten philosophisch-theologischen Gedanken vorfinden wie hier. Nur
wer die tiefgriindige Arbeit selber liest, wird sich davon iiberzeugen.

G. M. Manser O. P.
Moralphilosophie.

V. Cathrein S, J, : De bonitate et malitia humanorum actuum doctrina
S. Thomae Aquinatis. Brevis commentarius in Summam Theol. I-II
q. 183m ad 213M, Louvain (Museum Lessianum) 1926. (p. 146.)

Der hochverdiente Altmeister auf dem Gebiete der Moralphilosophie gibt
in vorliegender Schrift eine Texterklarung zu den schwierigen Quéistionen 18
bis 21 der I-II. Die Klarheit, die allen Werken P. Cathreins zu eigen ist,
zeichnet auch das vorliegende aus. Sachlich folgt der Verf: in allen
wichtigeren Punkten der Lehre des Suarez. Da dieser letzteren aber in
einigen Fragen die Auffassung groBer Kenner des hl. Thomas, eines Cajetan,
Johannes a S. Thoma, der Salmanticenser u. a. gegeniibersteht, so wollen
wir die diesbeziiglichen Austithrungen des Verf. am Wortlaut des hl. Thomas
nachpriifen. :

P. Cathrein definiert in den Prolegomena (p. 8) in Anlehnung an
Suarez (op. ed. Vives, tom. IV, disp. III s. 2) die Moralitit folgendermaBen :
« Moralitas recte ad mentem S. Thomae definiri potest : « processio actus
a ratione advertente ad indolem moralem (i. e. bonitatem et malitiam)
objecti et a ratione libera.» Er beruft sich dabei auf Thomasstellen wie :
« Est aliquis actus moralis per hoc, quod est a ratione ordinatus et imperatus»
(De malo, q. 7 a. 6). Indessen besagt dieselbe, und das namliche gilt von
allen Stellen, in welchen der actus humanus mit dem moralischen gleich-
gestellt wird, nicht mehr, als unter welchen Bedingungen ein moralischer
Akt zustande kommt. Die Ausdriicke « per hoc», « in quantum » sind beim



360 Literarische Besprechungen

hl. Thomas nicht immer im formalen, sondern auch oft im causalen Sinne
zu verstehen (vgl. z. B. I q. 5 a. 3 c.: «omne ens in quantum huiusmodi
bonum esse »). Wo immer der heilige Lehrer jedoch den Begriff des sittlich
Guten und Bésen auseinandersetzt, findet er ihr Wesen in der Conformitit
bzw. Difformitit mit der Vernunft und nicht in der besonderen Art, wie
der Akt vom iiberlegten Willen gesetzt wird : « Bonum in quantum est
secundum rationem, et malum in quantum est praeter rationem, diversi-
ficant speciem moris» (I-IT q. 18 a. 5 ad 1). Ahnlich in einer Unzahl von
Stellen (vgl. z. B. I-II q. 18 a. 8 ad 9; q. 21 a. 1; q. 7I a. I u. a.). Das
dem moralisch Guten und Bésen Gemeinsame, also die Moralitat, liegt
demnach beim hl. Thomas in dem Gemessen- und Geregeltsein der Handlung
an der Vernunftordnung, und so definieren dieselbe jene Thomisten, die
ex professo die Frage nach dem Wesen der Moralitit behandelt haben,
wie Johannes a S. Thoma, die Salmanticenser, Gonet, Billuart u. a.

Sachlich wendet der Verf. gegen diese Definition ein: «Sed haec
sententia non satis explicat bonitatem formalem, quae in ipso actu volun-
tatis est, enmque bonum constituit » (p. 35). Aber die « relatio conformitatis
cum recta ratione » (1. c¢.) ist ja nichts anderes als die Hinordnung des
Willensaktes auf sein Objekt, dieses jedoch betrachtet, insofern es in die
Vernunftordnung eingegliedert ist. Eine solche Beziehung ist aber eine
sogenannte transcendentale, von der Entitit des Aktes nicht real verschiedene
und deshalb ihm #mnerliche. Ja, eine solche innere Hinordnung auf die
Sittennorm kommt im Sinne der Definition der Thomisten sogar dem
auPeren Akte zu, nur mit dem Unterschiede, daBl der innere Willensakt
unmittelbar von der Vernunft geregelt wird, wiahrend dies dem &uBeren
Akt mittelbar vermittelst des Willens zukommt.

Der Verf. verteidigt aber, ebenfalls in Anlehnung an Suarez (1. c.
disp. IV s. 2 n. 18), die Ansicht, das sittlich Gute spezifiziere den Willens-
akt seiner physischen Entitdt nach : « Dicendum est ergo, bonitatem formalem
actus voluntatis consistere in reali ac physica eiusdem tendentia in objectum
honestum qua tale » (1. c.). Wir finden in dieser Auffassung eine Vermengung
der physischen und ethischen Ordnung. Die « tendentia in objectum » kommt
dem Willensakt zu, insofern er ein motus elicitus des Willens ist, und als
solcher wird er vom Formalobjekt des Willens spezifiziert. Dies ist aber
die ratio finis et boni in communi, unter der jedes Objekt vom Willen
angestrebt wird. Nach dieser Betrachtungsweise zerfallen die Willensakte,
soweit sie auf das « bonum » gehen, in die Unterarten, die der hl. Thomas
in den Q.Q. 8-16 incl. der I-II ausfiihrlich behandelt hat :-velle, intendere,
frui in bezug auf den Zweck, consentire, eligere und uti in bezug auf die
Mittel. Die moralische Betrachtung hingegen weist dem Willensakt seinen
Platz in der objektiven Vernunftordnung an, und hat in ihr seine Quelle :
« comparatur per se ad rationem » (q. 18 a. 5 c.). Sehr gut hat Kéllin beide
Gesichtspunkte gegeniibergestellt. Wir zitieren ihn deshalb, weil er gewohn-
lich als Vorldufer der suarezischen Ansicht genannt wird : « Actus interior
potest comparari ad objectum suum, quod per se est finis, dupliciter : uno
modo, ut illud objectum est praesentatum a ratione (denn nur so kann
es den Willen anlocken) et sic habet suam differentiam essentialem



Literarische Besprechungen 361

naturalem. Alio modo potest objectum voluntatis comparari ad rationem,
ut est vecta et vegula et principium wmoralitatis, et sic habet differentiam
movalem. Unde actus interior habet ab objecto differentiam per se, ut ens
est, et etiam ut moralis est, tamen in alia consideratione. (Comm. in I-IT
q. 18 a. 5.) Wenn also Kéllin zu q. 19 a. 1 sagt: « bonum et malum per
se faciunt differre actus voluntatis et secundum substantiam et speciem
naturae et moris », so sind diese Worte wohl im Sinne der eben angefiihrten
Stelle zu erkliren. -

P. Cathrein will seine Ansicht in der Summa des hl. Thomas, und
zwar in I-II q. 18 a. 5 und q. 19 a. 1 ausgedriickt finden. Doch hat q. 18
a. 5 mit unserer Frage nichts zu tun. Suarez beruft sich nicht auf dieselbe.
Die ganze Q. 18 handelt nicht vom inneren Willensakt, sondern «de
bonitate et malitia humanorum actuum n generali », d. h. von dem, was
dem inneren und &duBeren menschlichen Akt gemeinsam zukommt. Der
Inhalt des 5. Artikels ist aber gerade der, daB es neben der spezifischen
Verschiedenheit der Akte in der physischen Ordnung noch eine solche in
der ethischen gibt, die sich zu jenér akzidentell verhdlt. « Potest aliqua
differentia objecti esse per se in comparatione ad wunum principium, et
per accidens in comparatione ad aliud. .... In actibus autem bonum et
malum dicitur per comparationem ad rationem .... patet ergo, quod
differentia boni et mali circa objectum considerata, comparatur per se
ad rationem.» Insofern aber, dies ist die Konsequenz aus diesen Worten,
der menschliche Akt (auch der innere Willensakt) nicht an der Vernunft-
ovdnung gemessen wird, verhdlt sich der Unterschied zwischen bonum et
malum zu ihm nur per accidens. Darum sagt der hl. Thomas (I-IT q. 1
a. 3 ad 3) : « Fines autem morales accidunt rei naturali, et e converso, ratio
naturalis finis accidit morali; et ideo nihil prohibet actus, qui sunt iidem
secundum - speciem naturae, esse diversos secundum speciem' moris, et
e converso.» Oder in unserem Artikel (ad 3): «actus conjugalis et ad-
ulterium, secundum quod comparantur ad rationem, differunt specie ....
sed secundum quod comparantur ad potentiam generativam, non differunt
specie. »

Schwierigkeit bereiten die Worte des hl. Thomas in q. 19 a. I:
« Bonum et malum sunt per se differentiae actus voluntatis. » Suarez beruft
sich vor allem auf sie. Doch zeigt die Gleichstellung des bonum und malum,
daf3 es sich nicht um spezifische Differenzen des Aktes seiner physischen
Entitdt nach handeln kann. Das malum kann nichts seinem physischen
Sein nach spezifizieren. Das namliche ergibt sich aus dem Vergleich des
Willens mit dem [Infellekt : « bonum et malum per se ad voluntatem per-
tinet, sicut verum et falsum ad rationem» (corp. art.). Diesem kommt
aber das Wahre und Falsche zu, insofern er von der Wirklichkeit mensuriert,
d. h. ihr konform oder difform ist. So ist nach dem hl. Thomas auch die
Moralitat, wie schon bemerkt, ein Gemessensein an der Vernunftordnung
und setzt deshalb die Entitit des Aktes als das, was gemessen wird,
begrifflich voraus. Im gleichen Sinn heiBt es in der resp. ad 3: « Bonum
per rationem repraesentatur voluntati ut objectum, ef in quantum cadit
sub ordine rvationis, pertinet ad genus moris, et causat bonitatem movalem



362 Literarische Besprechungen

in actu voluntatis. » Der Sinn des Artikels ist also: In der movalischen
Osdnung, d. h. insofern der Wille von der Vernunftordnung reguliert wird,
und nicht in der physischen, kommt ihm der Unterschied zwischen Gut
und Bos per se als eine spezifische Differenz zu, und deshalb schreibt sich
die Moralitiat des inneren Aktes vom Objekt her, und nicht von einem dem
Objekt an sich auBerlichen, zufalligen Umstand.

Entsprechend seiner Definition der Moralitit versteht der Verf. in
q. 19 a. 3 (« Utrum bonitas voluntatis dependeat ex ratione ») unter « ratio »
das Gewissen (S. 66). DaB dies nicht der Fall ist, spricht aber der heilige
Lehrer in der Antwort auf den zweiten Einwurf selbst klar aus. Der
Einwand sucht zu beweisen, da die Giite der praktischen Vernunft vom
guten Willen und nicht umgekehrt die Gutheit des Willens von der
Vernunft abhinge, wie es der Artikel dartun will. Der hl. Thomas gibt
dies zu, « de intellectu practico, secundum quod est consiliativus et ratio-
cinativus eorum quae sunt ad finem, sic enim perficitur per prudentiam »,
d. h. insofern er sich als Gewissen betdtigt. Er fiigt aber bei: « sed tamen
et ipse appetitus finis debiti praesupponit rectam apprehensionem de fine,
quae est per rationem » ; in dieser Hinsicht héingt also die Giite des Willens
von der Vernunft ab. Die « recta apprehensio de fine » ist aber die Sitten-
norm und nicht das Gewissen.

Wenn wir nicht irren, hat die Ablehnung der bei den Thomisten
gebrauchlichen Definition von seiten des Verf. ihren Grund darin, dal} er
den Satz: « bonum est, quod est naturae conveniens » zu enge fallt. Da die
Natur des Menschen eine verniinftige ist, besteht das sittlich Gute darin,
daB3 es der objektiven Vernunftordnung eingegliedert ist, und es ist deshalb
der Natur gemdifB, weil es « secundum rationem » ist und nicht umgekehrt
ist die Natur das Ma@ der Verniinftigkeit. « Virtus humana, quae hominem
facit bonum et opus ipsius bonum reddit, in fantum est secundum naturam
hominis, in quantum convenit vationi» (I-II q. 71 a. 2).

Darum gelten die obersten praktischen Prinzipien (bonum est faciendum,
malum est vitandum etc.) fiir die gesamte Seinsordnung und nicht blof
fiir das Gebiet, auf das sich der Aktionsradius der Menschennatur bezieht.
Nur in diese objektive Vernunftordnung 1aBt sich ferner die #ibernatiirliche
Moral eingliedern. « Licet lex aeterna sit nobis ignota, secundum quod
est in mente divina, innotescit tamen nobis aliqualiter, vel per rationem
naturalem, quae ab ea derivatur, ut propria eius imago, vel per aliqualem
revelationem superadditam » (I-IT q. 19 a. 4 ad 3). Mache ich die isolierte
menschliche Natur zum Mittel- und Brennpunkt der sittlichen Ordnung,
so ist das nicht mehr eine ¢heologische, sondern héchstens eine philosophische
Betrachtungsweise. Der hl. Thomas redet aber in der Summa, als T/eolog
und nicht als Moralphilosoph.

Dem dupferen Akte (q. 20) spricht der Verf. eine « bonitas formalis »
(d. h. eine solche des Aktes selbst, im Gegensatz zur bonitas objecti, S. 24)
nur insofern zu, als derselbe vom Willensakt, der allein innerlich gut sei,
durch das imperium verursacht wird, also bloB «denominative». Es ist
dies eine Konsequenz seiner Lehre, dal der innere Willensakt seiner
pPhysischen Entitiat nach vom sittlich Guten spezifiziert wird. Der hl. Thomas



Literarische Besprechungen 363

redet aber im a. 1 unserer Qudastion von einer bonitas und malitia, « quam
habet actus exterior secundum se, propter debitam materiam et debitas
circumstantias » (corp. art.), also doch von einer solchen, die dem duBeren
Akt immerlich ist, ein Beweis von der Richtigkeit unserer bezw. der
thomistischen Auslegung des heiligen Lehrers. Dieser betrachtet den &ulleren
Akt nicht bloB fiir sich, losgelést vom inneren, sondern den freiwilligen
duBeren Akt, und stellt ihn dem rein innerlichen gegeniiber. « Voluntarium
dicitur non solum actus interior voluntatis, sed etiam actus exteriores,
prout a voluntate procedunt, et ratione ; et ideo circa utrosque actus potest
esse differentia boni et mali» (a. 2 ad 3). Die Q. 20 richtet sich gegen
eine bloBe Gesinnungsethik, die sich zwar objektiv auswirkt, jedoch in der
Verwirklichung der von Gott gewollten objektiven Ordnung nicht ihren
Schwerpunkt hat.

Zu q. 19 a. 6 schaltet der Verf. ein Kapitel ein : « Quid senserit S. Thomas
de principio: Lex dubia non obligat» (S. 99). Die Probabilisten nehmen
als Fundamentalprinzip ihres Systems den Satz : « Lex dubia non obligat »
und nennen jedes Gesetz zweifelhaft, das nicht moralisch oder quasi-
moralisch sicher ist. Das letztere entspricht jedenfalls nicht der Termino-
logie des hl. Thomas. Vgl. z. B. III Sent. dist. 23 q. 2, quaestiunc. 3 sol. 1 :
« Opinans . ... habet cogitationem sine assensu perfecto ; sed habet aliquid
assensus, in quantum adhaeret uni magis quam alii. Dubifans autem nihil
habet de assensu, sed habet cogitationem. Nesciens autem neque assensum,
neque cogitationem habet.» Es geht nicht an, das Wort «dubium» im
weitesten Sinne zu nehmen, und in einem Atem den Ausdruck « scientia »
im engeren, auch wenn der Zusammenhang dagegen spricht. Darauf baut
sich aber der ganze Beweis auf fiir die Auffassung, der hl. Thomas verlange
zu einer Verpflichtung immer eine cognitio certa.

Der Verf. fithrt dafiir an De verit. q. 17 a. 3: « Nullus ligatur per
praeceptum aliquod, nisi mediante scientia illius praecepti.» « Scientia
autem » fiigt der Verf. bei «significat cognitionem certam » (S. 100). Und
er beruft sich auf den 2l. Alphons, welcher gegen Patuzzi sagt : « Philosophi
omnes cum eodem S. Thoma distinguunt opinionem a scientia, quae acci-
pitur ut cognitio certa alicuius veritatis » (Theol. mor. 1. I n. 74). Wir sagen,
im angefithrten Artikel werde «scientia » im weiferen Sinn, ndmlich fiir
notitia genommen. Es muB, so fithrt der hl. Thomas aus, zwischen dem
Gebot und dem, der verpflichtet wird, ein Konfakt hergestellt werden,
damit ersteres verpflichten konne. « Attingit autem ipsum per scientiam »
(Corp. art.). Ist ein solcher Kontakt nur durch die sickere Erkenntnis
oder nicht auch durch eine mehr oder weniger wahrscheinliche gegeben ?
Ferner setzt der heilige Lehrer ausdriicklich «notitia», « non ignorare »
dem « scire » gleich : « Nullus ligatur per praeceptum aliquod, nisi mediante
scientia illius praecepti; et ideo ille qui non est capax notitiae, praecepto
non ligatur ; nec aliquis ignorans praeceptum Dei, ligatur ad praeceptum
faciendum ». .... Ist aber derjenige, der zwar keine sichere, sondern nur
eine wahrscheinliche Kenntnis des Gesetzes hat, schon ein ignorans, einer
der tberhaupt keine notitia besitzt ? Wir weichen also in diesem Punkte
von der Auslegung des hl. Alphonsus ab.



364 Literarische Besprechungen

Den weiteren Versuch des Verf. nachzuweisen, daB der hl. Thomas zur
Verpflichtung immer eine cognitio certa des Gesetzes verlange, scheint uns
nicht gelungen. Vor allem hat II-II q. 70 a. 4 ad 1 mit unserer Frage nichts
zu tun: « In testimonio ferendo non debet homo pro certo asserere, quasi
sciens id, de quo certus non est.» .... Die Stelle beweist nur, da3 hier
« sciens » fiir sichere Kenntnis gebraucht wird, was niemand leugnet. Mit
gleichem Rechte koénnte man behaupten, der hl. Thomas verlange zur
Verpflichtung eine cognitio per demonstrationem habita, denn dies ist bei
ihm die eigentliche Bedeutung von «scientia ». Auch I-II q. 19 a. 4 obj. 3
gehort nicht hieher : « Mensura debet esse certissima : sed lex aeterna est
nobis ignota, ergo non potest esse voluntatis nostrae mensura, ut ab ea
bonitas voluntatis nostrae dependeat.» Dazu bemerkt P. Cathrein: « In
responsione ad maiorem nihil dicit. . ... Videtur ergo principium in maiore
enuntiatum approbare, secus debuisset et illud negare aut distinguere. .. ..
Ergo ex mente Aquinatis mensura voluntatis nostrae debet esse certissima »

(S. 101). GewiB, aber nicht zum Handeln, wozu eine cognitio
moraliter certa geniigt (die doch nicht mit « certissima » gleichbedeutend ist),
sondern um die objektive sittliche Giile aus ihr zu begriinden.

Auch der indirekte Beweis, den P. Cathrein fiir seine Auffassung der
angezogenen Stelle aus De verit. q. 17 a. 3 anfiihrt, ist nicht durchschlagend.
Wenn St. Thomas in derselben nicht von einer sicheren Erkenntnis rede,
so huldige er einem unertraglichen Rigorismus. Doch nicht, denn es folgt
daraus nicht, daBl an und fiir sich eine zweifelhafte oder probable Kenntnis
eine sichere Verpflichtung mit sich bringt, sondern eben eine zweifelhafte
oder probable. Nur liegt es im Geiste des heiligen Lehrers zu sagen, daB
bei offenkundigem Uberwiegen der Griinde fiir das Gesetz ein Dagegen-
handeln nicht von der Tugend der Klugheit bestimmt, nicht vom appetitus
debiti finis geleitet und damit nicht sittlich gut ist.

Der hochw. P. Cathrein hat sein Werk als Kommentar zu den Quéastionen
.18 bis 21 der I-II bezeichnet. In einem solchen kommt es darauf an, was
der 2l. Thomas gelehrt hat. Und da meinen wir, daB die im engeren Sinne
sogenannte Thomistenschule den Sinn des heiligen Lehrers treuer wieder-
gibt als der Verf., und deshalb haben wir deren Erklirung der seinen
gegeniiber geltend gemacht. Sachlich wahrt ja auch die Auffassung des
Verf. geniigend den objektiven Charakter der Ethik, wenn derselbe in der
hier verteidigten auch schdrfer hervortritt, weil die Sittlichkeit in der
objektiven Ordnung, die Ethik in der Metaphysik fester verankert
erscheinen.

Graz. P. Hyacinth Amschl O. P.

1. Fr. Muszynski : Unsere Leidenschaften® Paderborn (Schéningh)
1926. (xx11 und 504 SS.) .

2. V. Cathrein S.J,: Philosophia moralis in usum scholarum 4.
Friburgi Br. (Herder) 1927. (x1x und 524 SS.)

3. H. van Lieshout : La théorie plotinienne de la vertu. Fribourg
(Studia Friburg.) 1926. (viii-198 pp.)



Literarische Besprechungen 305

4. E. Mersch S.J.: L’obligation morale, Louvain (Museum Lessi-
anum) 1927. (165 pp.)

1. Nach einer historischen Orientierung und ndheren Einfiihrung
(S. 1-84) laBt Muszynski diese Ausfithrungen folgen : 1. Die Leidenschaften
als Machtfaktoren im menschlichen Leben ; 2. Ableitung der einzelnen
Leidenschaften aus deren allgemeinem Wesen und Feststellung deren Rang-
ordnung ; 3. worin haben die Leidenschaften ihren Grund ? ; 4. die Ein-
schitzung der Leidenschaften auf ihren sittlichen Wert und Umwert ;
5. die Leidenschaften als Triebfedern auf abschiissigen Bahnen oder ihre
Beziehung zum Bogsen und Schlechten ; 6. die Leidenschaften auf an-
steigender Bahn oder ihre Beziehung zum Guten und Edlen ; 7. Affekte,
Gemiit und Gemiitsbewegungen, und 8. Leidenschaft, Zuchtlosigkeit und
Laster. "

Die Arbeit stellt, nach Inhalt und Form betrachtet, ein populéres
Werk mit wissenschaftlichem Einschlag dar. Unverkennbar ist eine ent-
sprechende Belesenheit. Hie und da werden indes sekundare Quellen
zitiert. Die Sprache ist ausdrucksreich und flieBend, zuweilen aber auch
etwas zu  kriftig. Manche Werturteile, die gefdllt werden (nicht iiber die
Leidenschaften), entbehren fraglos der maBvollen und billig urteilenden
Objektivitit. Starke Verallgemeinerungen und eine gewisse Animositit
und Einseitigkeit sprechen aus einigen AuBerungen. Eine unangenehme
Breite der Darstellung ist auBerdem nicht zu verkennen. Doch zeugt das
Buch von einer guten Beobachtungsgabe und Erfahrung.

2. Cathreins Werk ist fiir scholastische Kreise geschrieben und hat
sich in ihnen einer gewissen Schatzung zu erfreuen, die auch in der Hoéhe
der Auflagen zum Ausdruck kommt. Inhaltlich kommt der ganze Fragen-
komplex der generellen und speziellen Ethik zur Behandlung. Die Methode
ist die bekannte : Status quaestionis, probatur thesis, Corollarium, Scholion
und Objectiones. Die 14. Auflage weist gegeniiber des 13., deren Text
an manchen Stellen ohne Schaden gekiirzt wurde, nur wenige Verdnde-
rungen auf. Einige Fragen, die von aktuellerer Bedeutung sind, mochte
man etwas weiter ausgefiihrt sehen, doch der Verfasser hat offenbar nur
allgemein einfithren wollen. Zur Ergidnzung ist seine Moralphilosophie
(6. Auflage) heranzuziehen. Im iibrigen bedarf das Werk, welches in
Frankreich, Italien, Spanien und Amerika in manchen Scholastikaten im
Gebrauch ist, keiner weiteren Empfehlung. '

3. In den Studia Friburgensia veroffentlicht Lieshout eine Studie, mit
der er die Geschichte der Tugendtheorie Plotins durch die Jahrhunderte
hin bis zur Hochscholastik verfolgt, um dadurch zugleich einen historischen
Kommentar zu einem Gegenstand der theologischen Summa des Aquinaten
zu bieten. Der Autor stellt sich eine groBere Aufgabe als Pisynos Athanasios
(Die Tugendlehre des Plotin mit besonderer Beriicksichtigung der Begriffe
des Bosen und der Katharsis, Leipzig 1895). Im ersten Teile behandelt er
die Ansichten iiber die Tugend bei Platon, Aristoteles, Stoa und Philon
(p. 5-54). Der zweite Teil (p. 55-106) untersucht: 1. Die Tugendtheorie
bei Plotin, indem er die grundlegenden Ansichten bei ihm herausarbeitet
und das Verhiltnis derselben zur Tugend und der alten griechischen



366 Literarische Besprechungen

Philosophie vergleichend darstellt; 2. die Tugendtheorie bei den spatern
Neuplatonikern wie Porphyrius und Michael Psellus darstellt. Der dritte
Teil (p. 107-198) hat zum Gegenstande die plotinische Tugendtheorie :
1. bei Augustin ; 2. bei der Scholastik (Summa de virtutibus des Pseudo-
Halensis, Albertus Magnus, Bonaventura, St. Thomas u. a.).

L. geht den einzelnen Ziigen, die in der plotinischen Gedankenwelt
iiber die Tugend sich finden und historisch feststellbar sind, mit groBer
Sorgfalt nach und sucht sie vielseitig in ihren Licht- wie Schattenseiten
zu zeichnen. Besonderes Interesse verdienen seine Ausfiihrungen iiber den
Aquinaten, dessen Stellung zur plotinischen Auffassung er dahinbestimmt,
daB 1. Thomas das intellektualistische Element in Plotins Tugendauffassung
abschwicht, 2. sie von dem individualistischen Geprige befreiend, das
soziale Moment hervorhebt und endlich 3. das mystizistische Element
eliminiert. Durch diese Art der Einzelarbeiten wird das Urteil iiber Thomas’
Stellung in der Ethik geférdert und darum verdient die Arbeit empfohlen
zu werden.

Ein Quellen- und Literaturverzeichnis sind vorhanden. Ebenso ein
Personalregister, aber ein Sachregister fehlt.

4. Eine fundamentale Frage jeglicher Ethik behandelt Mersch. So
oft schon untersucht, bietet sie doch immer von neuem einen Anreiz, mit
ihr sich auseinanderzusetzen. Literatur ist auBler Frisbois: Le probléme
moral, nicht zitiert. Personal- und Sachregister fehlen. M. behandelt sein
Thema reflexionsmiBig, doch bietet er treffliche Ausfiihrungen.

Siegburg-Bonn. ‘Dr. Hubert KieBler S. V. D.

Mystik.

J. Maréchal S.J, : Etudes sur la PSychologm des Mystiques. Bruges
(Beyaert) 1924 (271 pp.).

Dieser Band, der zur philosophischen Sektion des von den Loéwener
Jesuitenpatres herausgegebenen Museum Lessianum gehort, enthdlt drei
lingere Abhandlungen, die bereits in anderen Zeitschriften erschienen sind.
Trotz der anscheinenden Verschiedenheit ihrer Gegenstinde, behandeln sie
doch in ungezwungener Form ein einheitliches Ganzes.

Sie beschiftigen sich mit drei viel umstrittenen Fragen, die auch fir
das religiose Geistesleben von groBer Wichtigkeit sind und die das Problem
des Innenlebens von der psychologischen Seite aus zu ergriinden suchen.
Auf deutsch lassen sich diese Abhandlungen folgendermaBen iibersetzen :

1. Empivische Wissenschaft und veligiése Psychologie.

2. Beitrdge tviber das Innewerden der Gegenwart bei dem Profanen und
den Mystikern (a propos du sentiment de présence chez les profanes et
les mystiques).

3. Unterscheidende Mevkmale dev christlichen Mystik. (Quelques traits
distinctifs de la mystique chrétienne.)

1. Ausgehend von den Erfahrungen, die im Jahre 1910 auf dem
internationalen Kongre fiir Psychologie zu Genf gemacht wurden, stellt



Literarische Besprechungen. 367

sich P. M. die Frage, ob und in wieweit die religidse Psychologie Gegenstand
der wissenschaftlichen Forschung sein kénne. « La psychologie religieuse se
constituera-t-elle, oui ou non, sur le type, d’aprés les méthodes et conformé-
ment aux postulats généraux des sciences positives ? ....» (p. 5). Im Laufe
seiner Ausfithrungen unterscheidet er klar zwischen dem ontologischen oder
philosophischen Standpunkt, zwischen dem  Standpunkt der empirischen
Theorie oder der Wissenschaft und dem der ejgentlichen Forschung oder
Beobachtung (point de vue de la recherche). Er kommt zu dem sich
gleichsam von selbst aufzwingenden Ergebnis, da3 die religiose Psychologie
sich gewil auch wissenschaftlich-empirisch behandeln lasse. Da jedoch das
eigentliche Gebiet der Empirie bloB das phdnomenologische ist, so wird uns
die Erfahrung nur einen teilweisen Einblick in das « Wirkliche » geben : ....
elle ne fournira . ... que l'aspect relatif du réel (p. 54). Die Wirklichkeit
selbst finden wir nur im Brennpunkt aller jener Wissenschaften, die
berufen sind, iiber einen Gegenstand einen Beitrag zu leisten. La réalité
elle-méme .... ne se rencontre qu’au foyer de convergence de toutes les
sciences afférentes 4 un objet donné (p. 54) ...., somit nur im Spiegel-
bild der empirischen, metaphysischen und nétigenfalls auch der theolo-
gischen Wissenschaften.

2. In seiner 2. Abhandlung tritt der Verfasser an die Frage heran,

inwieweit das Innewerden eines Gegenstandes, der sich auBerhalb des
EinfluBkreises der sensoriellen Titigkeit befindet, moglich ist. Zur Ver-
anschaulichung des Problems fithrt M. unsere Wirklichkeitsurteile bei den
verwandten Zustanden der Halluzination, der Pseudo-Halluzination, der
Tauschungen bei unseren verschiedenen Wahrnehmungen an. Hiniiber-
gehend auf das Gebiet der Mwystik, bespricht er in iiberaus lehrreichen
Ausfithrungen die intuitiven Vorginge beim Neuplatonismus, beim Johis-
mus, beim Buddhismus, bei der mohamedanischen Mystik und bei dhnlichen
Systemen. Sodann umgrenzt er in scharfer Weise die Intuition der groBen
orthodoxen katholischen Mystiker, « afin de dégager la continuité profonde
des états mystiques avec les formes générales de la psychologie humaine ».
Sein SchluB ist, daB der menschliche Intellekt, der zufolge seines innersten
Wesens auf eine intellektuelle Intuition hingerichtet ist, auch fiir das
mystische Schauen in sich selbst keinen Widerspruch finden wird :
il n’est pas totalement disproportionné a ce genre d’intuition. Da jedoch
seine jetzige Tatigkeit sich nicht ohne die Mithilfe der sinnlichen Gegen-
wartsobjekte vollzieht, so hindert ihn diese Tatigkeit vollstindig, in seinen
Akten seiner innersten Grundrichtung nachzukommen.

3. Den wertvollsten Beitrag fiir das psychologische Studium der
Mystik liefert dem Theologen die 3. Abhandlung M.s, die von einigen unter-
scheidenden Mevkmalen dev christlichen Mystik handelt. Nach einem Uber-
blick {iiber die Phanomenologie des mystischen Lebens bespricht der
Verfasser das « Problem der Ekstase». Er erblickt in ihr die Synthese
einer negativen Erfahrung, sowie einer positiven Transzendenz « la syntheése
d'une négativité empirique et d’une positivité transcendante» (p. 24T ss.).
Sodann schlieBt er mit einigen Bemerkungen iiber die Ownfologie und
Theologie der christlichen Mystik. Nach M. bilden bei dem christlichen



368 Literarische Besprechungen

Mystiker die Hauptunterschiede : die bernatiivliche Gnade (gratia elevans
et adjuvans), die sich dem Psychologen kundgibt durch die auBerge-
wohnlich feste und erhabene Richtung einer Gesamtheit von Akten
und Tétigkeiten, « par l'orientation particuliérement ferme et élevée d'un
ensemble d’actes»; die besonders gerichtete Einstellung der aszetischen
Voriibungen und Lduterungen (beim Christen sind sie nicht wie beim
Profanen notwendigwirkende Vorbedingung der Ekstase — condition néces-
saire et suffisante de 'extase —) ; ferner die hohere Art der Vereinigungs-
zustdnde (— les états d’union —), die in gewissen Fallen sich bis zur unmittel-
baren Anschauung Gottes hinaufschwingen kénnen ; endlich die wollige
Ubereinstimmung mit dem christlichen Dogma und der Moral (p. 252 ss.).
Die katholische Kirche wird sich zumeist nur mit diesem « moralischen »,
« kirchlichen », eher negativen, obwohl sehr wichtigen Kriterium befassen. Sie
gibt zwar die Moglichkeit, die Wirklichkeit der mystischen Erlebnisse zu ;
sie bekiimmert sich jedoch nicht um den inneren « Mechanismus » derselben.
Sie lobt und ermuntert, wenn diese Zustdnde mit den Idealen des
Evangeliums iibereinstimmen, in der Uberzeugung, daB jede gute Wirkung
von der Gnade Gottes herrithrt. Sie will jedoch weder iiber das « Wie »
dieses Einflusses entscheiden noch ihre Ubereinstimmung erkliren beziiglich
des Gehalts oder gewisser Behauptungen, Schilderungen, Offenbarungen,
die die Schriften des Mrystikers enthalten. Daher die zuweilen etwas
befremdende Zuriickhaltung, die sie bei der Beurteilung dieser Probleme
trotz des Drangens der Ungeduldigen oder gewisser Stiirmer auch in den
heutigen Zéiten an den Tag zu legen scheint. ,

Dies einige der wertvollen Lehren, die uns P. M. mit der ihm
eigenen Klarheit, Kompetenz und Innerlichkeit, mit scharfer Unter-
scheidungs- und Beobachtungsgabe, mit breitem und sicherem historischen
Wissen, besonders aber mit dem ihm auf dem Gebiet der Metaphysik und
Psychologie zuerkannten Wissen darzulegen sucht. Zuweilen befdllt den
« Profanen » beim Durchgehen dieser Schriften ein leises Bedauern, dal
es nicht moéglich war, ihm so manche dieser Lehren zuganglicher zu machen.
Die iibertriebene moderne Fachterminologie mutet ihn an wie betaubendes
Waffengeklirr. Auch der Theologe hegt hie und da gewisse Bedenken.
Wenn z. B. auf S. 175 P. M. die hoheren mystischen Gnaden zu den gratiae
gratis datae zdhlt, befiirchtet er, daB diese irrige Voraussetzung beim
Studium der Kontinuierlichkeit der mystischen Zustande das niichterne
Forschungsurteil — le point de vue de la recherche — des Psychologen
beeintrachtigen kénnte, um ihm das iiber die Natur der mystischen
Gnade so wichtige Endurteil aufzuzwingen. P. M. hat dieses Urteil in
folgendem Satz formuliert: Nous estimons que la haute contemplation
implique un élément nouveau, qualitativement distinct des activités
psychologiques normales et de la grace ordinaire (p. 253). — Hoc autem
foret probandum.

Freiburg i. d. Schweiz. Dr. Karl Keusch C. Ss. R.



Literarische Besprechungen 369

R. de Maumigny S.J.: Katholische Mystik. Das auBergewohnliche
Gebet. Mit einem Lebensbild des Verfassers und einer Einfiihrung in die
Mystik von K. Richstdtter S. J. Freiburg i. Br. (Herder) 1928. (x und

334 SS.).

In dem vorliegenden Band bietet uns der Herdersche Verlag unter dem
Sammelnamen « Katholische Mystik » 1. eine kurze, recht ansprechende
Lebensl;eschreibung des in den Kreisen des Geisteslebens wohlbekannten
verstorbenen Jesuitenpaters de Maumigny; 2. eine Einfithrung in die
Mystik von P. Richstitter S. J.; 3. die deutsche Ubersetzung des zweiten
Teiles des von P. de Maumigny verfallten Werkes Pratique de I'Orvaison
mentale, das in Frankreich bereits in mehr denn zehn Auflagen erschienen
ist und auch in verschiedene andere Sprachen iibersetzt wurde. Der hier
vorliegende Teil hat das auBergewohnliche Gebet (I’oraison extraordinaire)
zum Gegenstand.

P. de Maumigny ist in Deutschland kein Unbekannter. Zugleich mit
P. Poulain hat er durch sein Werk nicht wenig dazu beigetragen, die heutige
Welt mit dem in den letzten Jahrzehnten neu auflebenden Gedanken des
mystischen Geisteslebens bekannt zu machen und ihr sichere Richtlinien
an die Hand zu geben. Infolge seiner griindlichen theologischen Bildung,
seiner Erfahrung, der Vertrauensstellung, die er in der Gesellschaft Jesu
einnahm, war er wie wenige geeignet, die Erlebnisse des inneren Lebens
zu beobachten und zu schildern. Wenn seine Erérterungen auf diesem
Gebiet auch nicht einen durchschlagenden spekulativen Wert haben, so
darf doch festgestellt werden, daB sie in allem zumeist den sichersten Weg,
die tutior via, empfehlen und innehalten. Es ist dies das Zeichen eines
von seinem Verantwortungsgefiihl durchdrungenen Geistes. Mit besonderer
Genugtuung diirfen hier auch die Bemithungen P. de M.s gebucht werden,
durch die er in dem ersten Teile seiner Pratique de 1'Oraison mentale
(cf. vol. I, VIme partie, Méthode d’Oraison des Exercices de saint Ignace)
die ignatianische Betrachtungsart dem historischen Verstindnis, sowie dem
modernen Gedanken und Empfinden ndher zu bringen sucht. Die heute
neu erdffneten, iiberaus anregenden Auseinandersetzungen zwischen Bre-
mond (cf. Revue des Sciences religieuses de Strassbourg, avril-octobre 1927)
und Cavaltera (Rctm janvier 1928, Ascétisme et Priére) iiber einen
sogenannten nicht zu leugnenden « malaise ignatien » diirften wohl in diesen
Seiten ihren Ausgangspunkt haben, ja vielleicht gar den dort angedeuteten
Losungsversuch durchfiihren. Die forschende Welt, die in allem Klares
und Wahres will, wiirde ein solches Ergebnis aufrichtig begriiBen.

Sehr anziehend ist ebenfalls die beigefiigte « Einfiihrung in die Mystik »
von P. Richstitter S.J. Diese Seiten sind wie die silberne Schale, auf
der uns die goldene Frucht des Werkes von P. de M. dargeboten wird. Sie
geben dem Sammelband seine Eigenart und seinen spezifischen Wert. In
ruhiger und sachlicher Art vertieft sich P. R. in jeder seiner neuen Schriften
immer mehr in das heute so viel besprochene Gebiet der Mystik. Er sichtet
historisches Material ; er sucht den verschiedenen Strémungen in der Mystik
gerecht zu werden ; er gruppiert die alten und neuen Schulen nach bestem

Diyvus Thomas. 24



370 Literarische Besprechungen

Dafiirhalten. Als Anhdnger der sogenannten fraditionellen, von der Leitung
des Ordens begiinstigten Jesuitenschule (Verwaltungen bevorzugen bekannt-
lich bei den Untergebenen immer mehr- aszetische Gedankenkreise als
mystische Erhebungen), decken sich Richstitters Ansichten im groBen
ganzen mit jenen von P. Poulain. Er bringt jedoch mit echt deutschem
GelehrtenfleiB immer neues, erprobtes Material, um seine Ansichten zu
beweisen. Man kann nicht umhin, diese Bemiihungen mit Aufmerksamkeit
zu verfolgen, ihre innere Berechtigung anzuerkennen, ohne daf man jedoch
in ihnen die endgiiltige Klarlegung und entscheidende L6sung des mystischen
Problems anerkennen miilte. Goethe sagt irgendwo, da jeder Mensch aus
seiner Lektiire dasjenige herauslese, was seiner Natur am besten entspreche.
So sind wir alle mehr oder weniger Anhinger der Gedankenginge, in denen
wir erzogen wurden und suchen stets neue Beweise, um sie zu erhirten.
Nur einem tiefeindringenden, iiber den Schulen stehenden, voéllig unab-
hingigen Geist, der das ganze historische, psychologische und theologische
Material iibersehen und beherrschen wiirde, diirfte es spiater einmal moglich
sein, die entscheidende Formel zu finden, die in diesen so schwierigen
Fragen allgemeine Anerkennung erzwingen wiirde.

R. R. richtet scharf die Saudreau’sche Schule — Saudreau seinerseits —
wie er es uns letzthin eigens gestand — spricht P. R. die Befahigung ab,
derartige entscheidende Urteile zu fillen. DaB3 P. R. als erfahrener Geistes-
mann die Beobachtungen verwertet, die er in der praktischen Seelsorge
sich angeeignet, tragt nicht wenig zur Empfehlung seiner Ergebnisse bei.
Jedoch auch Saudreau stiitzt sich auf eine sehr reiche und vielleicht noch
besser eingestellte Erfahrung.

Wir unsererseits glauben, daB praktisch die Gedanken beider Schulen
(wir reden hier nicht von anderen Richtungen, die uns fir die Leitung
der Seelen nicht die gleiche Gewahr zu leisten scheinen) beinahe mit
derselben Sicherheit verwertet werden konnen. Dem Buchstaben nach ist
die mehr zuriickhaltende Art von P. R., die in ihrer Formulierung auch
der des hl. Alfons von Liguori entspricht, die bessere; dem Geiste nach
diirften die mehr befreienden Gedankengiange der andern Schule nicht
iibersehen werden, da sie den Hohenflug, die Entfaltung und freie
Vollendung des Geisteslebens mehr zu férdern scheinen. Spiritus ubi
vult spirat.

' Wir stehen nicht an, das Bandchen « Katholische Mystik » als klar,
biindig, trefflich orientierend, praktisch und sicher zu empfehlen.

Freiburg i. d. Schweiz. P. Dr. Karl Keusch C. Ss. R.



	Literarische Besprechungen

