
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Metaphysik.

Probleme der Grotteserkenntnis. — Abhandlungen von : Gottlieb
Söhngen : Die Neubegründung der Metaphysik und die Gotteserkenntnis
(S. 1-55) ; Artur Schneider : Kausalgesetz und Gotteserkenntnis (S. 56-78) ;

Adolf Dyroff : Der ontologische Gottesbeweis des hl. Anselm in der
Scholastik (S. 79-116) ; Jos. Gredt : Der Gottesbeweis aus dem
Glückseligkeitsstreben (S. 116-131) ; Karl Feckes : Die Analogie in unserem Gottes-
erkennen, ihre metaphysische und religiöse Bedeutung (S. 132-184) ;

Artur Elfes : Der Stufenbau der Gotteserkenntnis (S. 185-224).

Die Abhandlungen waren ursprünglich sechs Vorträge, die im Oktober
1926 anläßlich eines Ferienkurses an der Albertus-Magnus-Akademie zu
Köln gehalten wurden und hier als drittes Heft des zweiten Bandes der
Veröffentlichungen der genannten Akademie bei Aschendorff in Münster
im Drucke erschienen.

Der Sammelband ist wertvoll. Das gilt in hohem Maße von Söhngen's
Vortrag. Eine gelehrte, tiefsinnige Arbeit, in der er uns, übersichtlich,
für manche Leser vielleicht noch etwas zu kurz, den ganzen Kampf, wie
er in der modernen Zeit um die Metaphysik tobte, gründlich, historischkritisch

beleuchtend, vor die Seele führt. Sie bietet uns, was sonst Bücher
nicht bieten, setzt aber viele Bücher voraus. Er führt die Versuche : eine
neue Metaphysik zu begründen, auf vier Haupttypen zurück : die induktive
Metaphysik¥ec\iner'&xmA Külpe's, der auch einige Neuscholastiker huldigen
(15-19) ; die Metaphysik des Lebens eines Nietzsche, Bergson und Müller-
Freienfels (19-26) ; die Metaphysik der Probleme von Nicolai Hartmann
(26-32) ; endlich Max Scheler's Wesensmetaphysik (32 ff.), die, trotz
grundlegender Unterschiede (46), der aristotelischen dennoch am nächsten
steht (45). Ausgenommen die induktive Metaphysik, bedeuten die drei
weiteren Typen nichts anderes als das gewaltige Geistesringen der modernen
irrationalen Metaphysik mit dem alten rationalen Metaphysikbegriff des
Aristoteles und des Aquinaten (14). Kant war noch nicht ein Irrationalist
im Vollsinn des Wortes, aber mit ihm hatte diese Geistesrichtung ihrer
grundsätzlichen Einstellung nach begonnen (6). Ein besonders glücklicher
Griff Söhngens ist es, daß er uns eine eingehende Auseinandersetzung von
der vielseitigen Begriffsbedeutung des «Irrationalen» gegeben hat (9-14).
Nach Söhngen haben alle Versuche, eine irrationale Neumetaphysik zu
begründen, schließlich deshalb fehlgeschlagen, weil sie, im okkamistischen
Nominalismus verwurzelt, zu einem seinsleeren Schematismus führten (49),
und das wieder deshalb, weil sie die aristotelische quidditative Abstraktion
über Bord warfen (50). Das ist sehr wahr Aber wir möchten beifügen,
dasselbe gilt voll und ganz auch von der modernen induktiven Metaphysik
eines Külpe usw., der auch der tüchtige Geyser angehört (19). Der heutige



Literarische Besprechungen 357

Streit gewisser Scholastiker über die ersten Prinzipien wäre längst gelöst,
wenn die Hefte über jene grundlegende Frage revidiert würden.

Das kam uns lebhaft zum Bewußtsein bei der Lektüre der zweiten
Abhandlung über das Kausalgesetz von Artur Schneider, dem verdienstvollen

Arbeiter auf dem Boden der Geschichte der Philosophie. Mit
freudigem Interesse liest man den ersten historisch-kritischen Teil über
die Entwicklung des Problems seit David Hume (56-65), und man freut
sich besonders, wie Schneider es als Grundirrtum betrachtet, daß alle
modernen Phänomenalisten die Kausalität in eine bloße Aufeinanderfolge
der Vorgänge — successio •— verlegten und infolge ihres Standpunktes
verlegen mußten. Auffällig ist allerdings schon in diesem Teile, daß nur
die Wirkursächlichkeit in Betracht gezogen wird. Man ahnt, die ontologische
Fassung des Problems möchte etwas zu kurz gekommen sein. Das bestätigt
sich dann leider im zweiten doktrinären Teil (65-78). Selbstverständlich
hält A. Schneider an der objektiven Sicherheit des Kausalprinzips fest (65).
Aber wie seine Gültigkeit wissenschaftlich begründen Da liegt die
Schwierigkeit Ein unmittelbar evidentes, d. h. analytisches Prinzip ist
es nicht (65), denn im « Begriffe des Geschehens liegt keineswegs der
Begriff der Ursache unmittelbar eingeschlossen » (66). Auch mittelbar
evident durch Ableitung vom Widerspruchsgesetz (66) oder aus den
Begriffen des «Möglichen», oder des « Entstehens», oder des « Angefangenen »

(67-68) ist es nicht. Aber auch aus der Erfahrung, sei es durch Reflexion,
wie Geyser gemeint (70-72), oder durch Induktion, kann es nicht bewiesen
werden (72-75). Seine Gültigkeit ist also nicht unmittelbar evident, noch
beweisbar (75). Aber was dann Es muß im Satze « vom Grunde » den
Grund seiner Notwendigkeit haben (76-77). Seine Realität dagegen, d. h.
seine transsubjektive Geltung ist ganz unbeweisbar. Sie stützt sich nur
auf den Glauben und die siegreiche Kraft des Denkens (78).

Wem wird eine derartige Begründung dieses grundlegenden Prinzips
der Wissenschaft imponieren Sicher nicht einem Agnostiker Wie kam
A. Schneider zu diesem doch etwas kläglichen Resultat Weil er, trotzdem

er vorher den phänomenalistischen Kausalbegriff bekämpft hatte,
dennoch das « Geschehen », Entstehen », « Gewordene » phänomenalistisch,
nicht ontologisch auffaßte und das wieder, weil er die quidditative Abstraktion
der Begriffe beiseite ließ. Nur mit ihrer Voraussetzung wird das Kausalgesetz

zu einem unmittelbar evidenten Prinzip. Nur dann auch ist die
Notwendigkeit und Realität des Prinzips garantierbar.

Mit viel Liebe und glühender Sympathie für die große Gestalt
Anselms von Canterbury bespricht Ad. Dyroff das berühmte ontologische
Argument (79-115). Mit Recht betont er die denkanregende Rolle, die das
Argument im Mittelalter gespielt (103). Mit viel Geschick und einer
teilweise geradezu feinfühlig konstruierten Analyse der persönlichen und
zeitgenössischen Umstände sucht uns Dyroff den Geistesboden bloßzulegen,
aus dem und auf dem der Beweis entstand (83-95). Mir ist aber die Aanalyse
zu konstruiert. Wenn D., noch tiefer grabend, die Beziehungen des

Arguments zu Augustin und Plotin aufgedeckt hätte — wie stark war
schon damals das Bestreben, einen von der real sichtbaren Welt absolut



35$ Literarische Besprechungen

unabhängigen Gottesbeweis ausfindig zu machen — dann würde er
vielleicht Anselms Originalität, die er über jene Alberts, Bonaventuras und des

Aquinaten stellt (85), doch nicht gar so überschwänglich hoch eingeschätzt
haben. Es wäre dann vielleicht auch der Vergleich zwischen Anselm und
Abaelard noch etwas gerechter ausgefallen (85-86, 94). Am wenigsten
originell ist sicher das « credo ut intelligam », das von Skotus E. an
sozusagen alle Zeitgenossen beherrscht. Und dieser Gedanke war vielleicht
gerade der verhängnisvollste, der immer und immer wieder zum theo-

sophischen Rationalismus hintrieb. Auch war das « credo ut intelligam »

nicht der Nährboden der entstehenden spekulativen Theologie, denn diese
beweist fürwahr nicht die Glaubensartikel nachträglich aus der bloßen
Vernunft, wie Anselm, Richard v. St. Viktor und andere es getan. Sie
zieht nur Konklusionen aus der unangetasteten Glaubenswahrheit, weshalb
ihr objectum formale quo nicht die ratio ist, sondern die revelatio
virtualis. Am wenigsten vermag ich es zu erfassen, wie das ontologische
Argument, weil es den Glauben an Gott voraussetzt, seinen rein aprio-
ristischen Charakter verlieren soll (84). Aus den angeblich verschiedenen

Gründen, mit denen Stöckl, Gutberiet, Esser, Geyser das anselmische
Argument zurückweisen, will Dyroff Kapital schlagen zugunsten des onto-
logischen Argumentes (106). Meines Erachtens mit Unrecht, denn erstens
sind jene Gründe (vgl. 106) gar nicht wesentlich verschieden und zweitens
würde daraus gar nichts gefolgert werden können. Das Argument ist und
bleibt ein Sprung vom rein Begrifflichen zum Höchstrealen. Das hat auch
Dyroff, dessen Abhandlung viel Anregendes enthält, nicht widerlegt.

In. einem sehr gelehrten Vortrage hat P. Gredt den Gottesbeweis
aus dem Glückseligkeitsstreben neuerdings zu verteidigen gesucht. Darüber
fassen wir uns kurz. Ich habe mich darüber bereits eingehend geäußert,
und es liegt hier nichts Neues vor (vgl. « Divus Thomas », Bd. V, H. 4,
S. 460 ff.). Alles hängt davon ab : ist Gott als bonum actuale infinitum in
ordine naturali wirklich das artbestimmende, d. h. spezifierende Objekt des

Willens Das ist nicht haltbar, ja nicht einmal möglich.
Über die Analogie unserer Gotteserkenntnis nach ihrer metaphysischen

und religiösen Bedeutung hat uns Karl Feckes einen sehr interessanten
Vortrag geboten (132-184). Feckes schöpft neben Thomas, dem er folgen
will (134), aus besten Quellen (149 9), kennt die Gefahr des Problems (133).
Er geht ganz richtig vom Ertrag der kausalen Gotteserkenntnis aus (134-148),
beschreibt uns dann in einer ungemein lichtvollen und sprachlich
vornehmen Darstellungsweise die Lehre des hl. Thomas über die Analogie
(148-165) •— ihr Wesen (149), ihre Arten (155) -—-, um dann in einem
dritten Teile die analoge Gotteserkenntnis selbst näher darzulegen (165 bis
177) und endlich in einem vierten und letzten Teil die Bedeutung der
analogen Gotteserkenntnis hervorzuheben (177-184). Eine durchgehend
gründliche Arbeit, aber mit einem leider zu neuplatonisch klingenden
Abschluß (184). Auch wird Feckes' Vergleich der thomistischen Analogielehre

mit der Przywara's (179 ff.) nicht jedermann befriedigen. 1

1 Vgl. P.A. Rohner O.P. in «Divus Thomas» B. VI., H. 2, S. 242 ff.



literarische Besprechungen 359

Artur Elfes schließt über das Thema : Der Stufenbau der
Gotteserkenntnis (185-224) die Abhandlungsreihe würdig ab. Das ist eine
tiefsinnige Arbeit, wenn man sich auch hie und da an der Ausdrucksweise
etwas stößt. Anhand der verschiedenen Stufen der Gottebenbildlichkeit des
Menschen will Verf. die verschiedenen Aufbaustufen der Gotteserkenntnis
dartun (186). — Ein herrlicher Grundgedanke Tiefsinnig ist auch der
A usgangspunkt. Stark, wenn ich nicht irre, an Rousselot's bekanntes Buch
sich anschließend, entwickelt er eingangs den Gedanken des Aquinaten :

die aufsteigenden Erkenntnisstufen beruhen auf den aufsteigenden Graden
der Immaterialität des Erkennenden hinauf bis zur reinsten, absolut
stofflosen Form des transzendentalen Seins, das allein uns eine wahre, aber nur
analoge Erkenntnis Gottes ermöglicht (187-199). Auf der Immaterialität
der Seele als Fundamentalebenbildlichkeit Gottes bauend und von ihr
ausgehend, schildert uns dann Elfes in tiefsinniger Weise zuerst die Möglichkeit

und Widerspruchslosigkeit der natürlichen Erkenntnis Gottes (199-204),
dann der übernatürlichen Gnadenerkenntnis (204-206) und endlich der
Gottesschau selbst durch das lumen gloriae (206 ff.). Ich muß auf eine
eingehendere Darstellung des Gedankenganges verzichten. Man wird nicht
leicht auf ein paar Seiten eine solche Fülle von erhabenen, logisch klar
verketteten philosophisch-theologischen Gedanken vorfinden wie hier. Nur
wer die tiefgründige Arbeit selber liest, wird sich davon überzeugen.

G. M. Manser O. P.

Moralphilosophie.

V. Cathrein S. J. : De bonitate et malitia humanorum actuum doctrina
S. Thomae Aquinatis. Brevis commentarius in Summam Theol. I-II
q. i8am ad 2iam. Louvain (Museum Lessianum) 1926. (p. 146.)

Der hochverdiente Altmeister auf dem Gebiete der Moralphilosophie gibt
in vorliegender Schrift eine Texterklärung zu den schwierigen Quästionen 18

bis 21 der I-II. Die Klarheit, die allen Werken P. Cathreins zu eigen ist,
zeichnet auch das vorliegende aus. Sachlich folgt der Verfr in allen
wichtigeren Punkten der Lehre des Suarez. Da dieser letzteren aber in
einigen Fragen die Auffassung großer Kenner des hl. Thomas, eines Cajetan,
Johannes a S. Thoma, der Salmanticenser u. a. gegenübersteht, so wollen
wir die diesbezüglichen Ausführungen des Verf. am Wortlaut des hl. Thomas
nachprüfen.

P. Cathrein definiert in den Prolegomena (p. 8) in Anlehnung an
Suarez (op. ed. Vives, torn. IV, disp. III s. 2) die Moralität folgendermaßen :

« Moralitas recte ad mentem S. Thomae definiri potest : « processio actus
a ratione advertente ad indolem moralem (i. e. bonitatem et malitiam)
objecti et a ratione libera. » Er beruft sich dabei auf Thomasstellen wie :

« Est aliquis actus moralisper hoc, quod est a ratione ordinatus et imperatus»
(De malo, q. 7 a. 6). Indessen besagt dieselbe, und das nämliche gilt von
allen Stellen, in welchen der actus humanus mit dem moralischen
gleichgestellt wird, nicht mehr, als unter welchen Bedingungen ein moralischer
Akt zustande kommt., Die Ausdrücke « per hoc », « in quantum » sind beim



360 Literarische Besprechungen

hl. Thomas nicht immer im formalen, sondern auch oft im causalen Sinne
zu verstehen (vgl. z. B. I q. 5 a. 3 c. : « omne ens in quantum huiusmodï
bonum esse »). Wo immer der heilige Lehrer jedoch den Begriff des sittlich
Guten und Bösen auseinandersetzt, findet er ihr Wesen in der Conformität
bzw. Difformität mit der Vernunft und nicht in der besonderen Art, wie
der Akt vom überlegten Willen gesetzt wird : « Bonum in quantum est
secundum rationem, et malum in quantum est praeter rationem, diversi-
ficant speciem moris » (I-II q. 18 a. 5 ad 1). Ähnlich in einer Unzahl von
Stellen (vgl. z. B. I-II q. 18 a. 8 ad 9 ; q. 21 a. 1 ; q. 71 a. 1 u. a.). Das
dem moralisch Guten und Bösen Gemeinsame, also die Moralität, liegt
demnach beim hl. Thomas in dem Gemessen- und Geregeltsein der Handlung
an der Vernunftordnung, und so definieren dieselbe jene Thomisten, die
ex professo die Frage nach dem Wesen der Moralität behandelt haben,
wie Johannes a S. Thoma, die Salmanticenser, Gonet, Billuart u. a.

Sachlich wendet der Verf. gegen diese Definition ein : « Sed haec
sententia non satis explicat bonitatem formalem, quae in ipso actu voluntatis

est, eumque bonum constituit » (p. 35). Aber die « relatio conformitatis
cum recta ratione » (1. c.) ist ja nichts anderes als die Hinordnung des

Willensaktes auf sein Objekt, dieses jedoch betrachtet, insofern es in die
Vernunftordnung eingegliedert ist. Eine solche Beziehung ist aber eine

sogenannte transcendentale, von der Entität des Aktes nicht real verschiedene
und deshalb ihm innerliche. Ja, eine solche innere Hinordnung auf die
Sittennorm kommt im Sinne der Definition der Thomisten sogar dem
äußeren Akte zu, nur mit dem Unterschiede,, daß der innere Willensakt
unmittelbar von der Vernunft geregelt wird, während dies dem äußeren
Akt mittelbar vermittelst des Willens zukommt.

Der Verf. verteidigt aber, ebenfalls in Anlehnung an Suarez (1. c.
disp. IV s. 2 n. 18), die Ansicht, das sittlich Gute spezifiziere den Willensakt

seiner physischen Entität nach : « Dicendum est ergo, bonitatem formalem
actus voluntatis consistere in reali ac physica eiusdem tendentia in objectum
honestum qua tale » (1. c.). Wir finden in dieser Auffassung eine Vermengung
der physischen und ethischen Ordnung. Die « tendentia in objectum » kommt
dem Willensakt zu, insofern er ein motus elicitus des Willens ist, und als
solcher wird er vom Formalobjekt des Willens spezifiziert. Dies ist aber
die ratio finis et boni in communi, unter der jedes Objekt vom Willen
angestrebt wird. Nach dieser Betrachtungsweise zerfallen die Willensakte,
soweit sie auf das « bonum » gehen, in die Unterarten, die der hl. Thomas
in den Q.Q. 8-16 incl. der I-II ausführlich behandelt hat rvelle, intendere,
frui in bezug auf den Zweck, consentire, eligere und uti in bezug auf die
Mittel. Die moralische Betrachtung hingegen weist dem Willensakt seinen
Platz in der objektiven Vernunftordnung an, und hat in ihr seine Quelle :

« comparatur per se ad rationem » (q. 18 a. 5 c.). Sehr gut hat Köllin beide
Gesichtspunkte gegenübergestellt. Wir zitieren ihn deshalb, weil er gewöhnlich

als Vorläufer der suarezischen Ansicht genannt wird : « Actus interior
potest comparari ad objectum suum, quod per se est finis, dupliciter : uno
modo, ut illud objectum est praesentatum a ratione (denn nur so kann
es den Willen anlocken) et sie habet suam differentiam essentialem



Literarische Besprechungen 361

naturalem. Alio modo potest objectum voluntatis comparari ad rationem,
ut est recta et régula et principium moralitatis, et sie habet differentiam
moralem. Unde actus interior habet ab objecto differentiam per se, ut ens
est, et etiam ut moralis est, tarnen in alia consideratione. (Comm. in I-II
q. 18 a. 5.) Wenn also Köllin zu q. 19 a. 1 sagt : « bonum et malum per
se faciunt differre actus voluntatis et secundum substantiam et speciem
naturae et moris », so sind diese Worte wohl im Sinne der eben angeführten
Stelle zu erklären.

P. Cäthrein will seine Ansicht in der Summa des hl. Thomas, und
zwar in I-II q. 18 a. 5 und q. 19 a. 1 ausgedrückt finden. Doch hat q. 18

a. 5 mit unserer Frage nichts zu tun. Suarez beruft sich nicht auf dieselbe.
Die ganze Q. 18 handelt nicht vom inneren Willensakt, sondern « de
bonitate et malitia humanorum actuum in generali », d. h. von dem, was
dem inneren und äußeren menschlichen Akt gemeinsam zukommt. Der
Inhalt des 5. Artikels ist aber gerade der, daß es neben der spezifischen
Verschiedenheit der Akte in der physischen Ordnung noch eine solche in
der ethischen gibt, die sich zu jenér akzidentell verhält. « Potest aliqua
differentia objecti esse per se in comparatione ad unum principium, et

per accidens in comparatione ad aliud In actibus autem bonum et
malum dicitur per comparationem ad rationem patet ergo, quod
differentia boni et mali circa objectum considerata, comparatur per se

ad rationem. » Insofern aber, dies ist die Konsequenz aus diesen Worten,
der menschliche Akt (auch der innere Willensakt) nicht an der Vernunftordnung

gemessen wird, verhält sich der Unterschied zwischen bonum et
malum zu ihm nur per accidens. Darum sagt der hl. Thomas (I-II q. 1

a. 3 ad 3) : « Fines autem morales accidunt rei naturali, et e converso, ratio
naturalis finis accidit morali ; et ideo nihil prohibet actus, qui sunt iidem
secundum speciem naturae, esse diversos secundum speciem moris, et
e converso. » Oder in unserem Artikel (ad 3) : « actus conjugalis et ad-
ulterium, secundum quod comparantur ad rationem, differunt specie
sed secundum quod comparantur ad potentiam generativam, non differunt
specie. »

Schwierigkeit bereiten die Worte des hl. Thomas in q. 19 a. 1 :
« Bonum et malum sunt per se differentiae actus voluntatis. » Suarez beruft
sich vor allem auf sie. Doch zeigt die Gleichstellung des bonum und malum,
daß es sich nicht um spezifische Differenzen des Aktes seiner physischen
Entität nach handeln kann. Das malum kann nichts seinem physischen
Sein nach spezifizieren. Das nämliche ergibt sich aus dem Vergleich des
Willens mit dem Intellekt : « bonum et malum per se ad voluntatem per-
tinet, sicut verum et falsum ad rationem» (corp. art.). Diesem kommt
aber das Wahre und Falsche zu, insofern er von der Wirklichkeit mensuriert,
d. h. ihr konform oder difform ist. So ist nach dem hl. Thomas auch die
Moralität, wie schon bemerkt, ein Gemessensein an der Vernunftordnung
und setzt deshalb die Entität des Aktes als das, was gemessen wird,
begrifflich voraus. Im gleichen Sinn heißt es in der resp. ad 3 : « Bonum
per rationem repraesentatur voluntati ut objectum, et in quantum cadit
sub ordine rationis, pertinet ad genus moris, et causai bonitatem moralem



3Ô2 Literarische Besprechungen

in actu voluntatis. » Der Sinn des Artikels ist also : In der moralischen
Ordnung, d. h. insofern der Wille von der Vernunftordnung reguliert wird,
und nicht in der physischen, kommt ihm der Unterschied zwischen Gut
und Bös per se als eine spezifische Differenz zu, und deshalb schreibt sich
die Moralität des inneren Aktes vom Objekt her, und nicht von einem dem
Objekt an sich äußerlichen, zufälligen Umstand.

Entsprechend seiner Definition der Moralität versteht der Verf. in
q. 19 a. 3 (« Utrum bonitas voluntatis dependeat ex ratione ») unter « ratio »

das Gewissen (S. 66). Daß dies nicht der Fall ist, spricht aber der heilige
Lehrer in der Antwort auf den zweiten Einwurf selbst klar aus. Der
Einwand sucht, zu beweisen, daß die Güte der praktischen Vernunft vom
guten Willen und nicht umgekehrt die Gutheit des Willens von der
Vernunft abhänge, wie es der Artikel dartun will. Der hl. Thomas gibt
dies zu, « de intellectu practico, secundum quod est consiliativus et ratio-
cinativus eorum quae sunt ad finem,,s.ic enim perficitur per prudentiam »,

d. h. insofern er sich als Gewissen betätigt. Er fügt aber bei : « sed tarnen
et ipse, appetitus finis debiti praesupponit rectam apprehensionem de fine,
quae est per rationem » ; in dieser Hinsicht hängt also die Güte des Willens
von der Vernunft ab. Die « recta apprehensio de fine » ist aber die Sittennorm

und nicht das Gewissen.
Wenn wir nicht irren, hat die Ablehnung der bei den Thomisten

gebräuchlichen Definition von Seiten des Verf. ihren Grund darin, daß er
den Satz : « bonum est, quod est naturae conveniens » zu enge faßt. Da die
Natur des Menschen eine vernünftige ist, besteht das sittlich Gute darin,
daß es der objektiven Vernunftordnung eingegliedert ist, und es ist deshalb
der Natur gemäß, weil es « secundum rationem » ist und nicht umgekehrt
ist die Natur das Maß der Vernünftigkeit. « Virtus humana, quae hominem
facit bonum et opus ipsius bonum reddit, in tantum est secundum naturam
hominis, in quantum convenit rationi » (I-II q. 71 a. 2).

Darum gelten die obersten praktischen Prinzipien (bonum est faciendum,
malum est vitandum etc.) für die gesamte Seinsordnung und nicht bloß
für das Gebiet, auf das sich der Aktionsradius der Menschennatur bezieht.
Nur in diese objektive Vernunftordnung läßt sich ferner die übernatürliche
Moral eingliedern. « Licet lex aeterna sit nobis ignota, secundum quod
est in mente divina, innotescit tarnen nobis aliqualiter, vel per rationem
naturalem, quae ab ea derivatur, ut propria eius imago, vel per aliqualem
revelationem superadditam » (I-II q. 19 a. 4 ad 3). Mache ich die isolierte
menschliche Natur zum Mittel- und Brennpunkt der sittlichen Ordnung,
so ist das nicht mehr eine theologische, sondern höchstens eine philosophische
Betrachtungsweise. Der hl. Thomas redet aber in der Summa als Theolog
und nicht als Moralphilosoph.

Dem äußeren Akte (q. 20) spricht der Verf. eine «bonitas formalis »

(d. h. eine solche des Aktes selbst, im Gegensatz zur bonitas objecti, S. 24)

nur insofern zu, als derselbe vom Willensakt, der allein innerlich gut sei,

durch das imperium verursacht wird, also bloß « denominative ». Es ist
dies eine Konsequenz seiner Lehre, daß der innere Willensakt seiner
physischen Entität nach vom sittlich Guten spezifiziert wird. Der hl. Thomas



Literarische Besprechungen 363

redet a,ber im a. 1 unserer Quästion von einer bonitas und malitia, « quam
habet actus exterior secundum se, propter debitam materiam et débitas
circumstantias » (corp. art.), also doch von einer solchen, die dem äußeren
Akt innerlich ist, ein Beweis von der Richtigkeit unserer bezw. der
thomistischen Auslegung des heiligen Lehrers. Dieser betrachtet den äußeren
Akt nicht bloß für sich, losgelöst vom inneren, sondern den freiwilligen
äußeren Akt, und stellt ihn dem rein innerlichen gegenüber. « Voluntarium
dicitur non solum actus interior voluntatis, sed etiam actus exteriores,
prout a voluntate procedunt, et ratione ; et ideo circa utrosque actus potest
esse differentia boni et mali » (a. 2 ad 3). Die Q. 20 richtet sich gegen
eine bloße Gesinnungsethik, die sich zwar objektiv, auswirkt, jedoch in der
Verwirklichung der von Gott gewollten objektiven Ordnung nicht ihren
Schwerpunkt hat.

Zu q. 19 a. 6 schaltet derVerf. ein Kapitel ein : «Quid senserit S. Thomas
de principio : Lex dubia non obligat» (S. 99). Die Probabilisten nehmen
als Fundamentalprinzip ihres Systems den Satz : « Lex dubia non obligat »

und nennen jedes Gesetz zweifelhaft, das nicht moralisch oder
quasimoralisch sicher ist. Das letztere entspricht jedenfalls nicht der Terminologie

des hl. Thomas. Vgl. z. B. III Sent. dist. 23 q. 2, quaestiunc. 3 sol. 1 :

« Opinans habet cogitationem sine assensu perfecto ; sed habet aliquid
assensus, in quantum adhaeret uni magis quam alii. Dubitans autem nihil
habet de assensu, sed habet cogitationem. Nesciens autem neque assensum,
neque cogitationem habet. » Es geht nicht an, das Wort « dubium » im
weitesten Sinne zu nehmen, und in einem Atem den Ausdruck « scientia »

im engeren, auch wenn der Zusammenhang dagegen spricht. Darauf baut
sich aber der ganze Beweis auf für die Auffassung, der hl. Thomas verlange
zu einer Verpflichtung immer eine cognitio certa.

Der Verf. führt dafür an De verit. q. 17 a. 3 : « Nullus ligatur per
praeceptum aliquod, nisi mediante scientia illius praecepti. » « Scientia
autem » fügt der Verf. bei « significat cognitionem certain » (S. 100). Und
er beruft sich auf den hl. A Iphons, welcher gegen Patuzzi sagt : « Philosophi
omnes cum eodem S. Thoma distinguunt opinionem a scientia, quae acci-
pitur ut cognitio certa alicuius veritatis » (Theol. mor. 1. I n. 74), Wir sagen,
im angeführten Artikel werde « scientia » im weiteren Sinn, nämlich für
notitia genommen. Es muß, so führt der hl. Thomas aus, zwischen dem
Gebot und dem, der verpflichtet wird, ein Kontakt hergestellt werden,
damit ersteres verpflichten könne. « Attingit autem ipsum per scientiam »

(Corp. art.). Ist ein solcher Kontakt nur durch die sichere Erkenntnis
oder nicht auch durch eine mehr oder weniger wahrscheinliche gegeben
Ferner setzt der heilige Lehrer ausdrücklich « notitia », « non ignorare »

dem « scire » gleich : « Nullus ligatur per praeceptum aliquod, nisi mediante
scientia illius praecepti ; et ideo ille qui non est capax notitiae, praecepto
non ligatur ; nec aliquis ignorans praeceptum Dei, ligatur ad praeceptum
faciendum » Ist aber derjenige, der zwar keine sichere, sondern nur
eine wahrscheinliche Kenntnis des Gesetzes hat, schon ein ignorans, einer
der überhaupt keine notitia besitzt Wir weichen also in diesem Punkte
von der Auslegung des hl. Alphonsus ab.



364 Literarische Besprechungen

Den weiteren Versuch des Verf. nachzuweisen, daß der hl. Thomas zur
Verpflichtung immer eine cognitio certa des Gesetzes verlange, scheint uns
nicht gelungen. Vor allem hat II-II q. 70 a. 4 ad 1 mit unserer Frage nichts
zu tun : « In testimonio ferendo non debet homo pro certo asserere, quasi
sciens id, de quo certus non est. » Die Stelle beweist nur, daß hier
« sciens » für sichere Kenntnis gebraucht wird, was niemand leugnet. Mit
gleichem Rechte könnte man behaupten, der hl. Thomas verlange zur
Verpflichtung eine cognitio per demonstrationem habita, denn dies ist bei
ihm die eigentliche Bedeutung von « scientia ». Auch I-II q. 19 a. 4 obj. 3

gehört nicht hieher : « Mensura debet esse certissima : sed lex aeterna est
nobis ignota, ergo non potest esse voluntatis nostrae mensura, ut ab ea
bonitas voluntatis nostrae dependent. » Dazu bemerkt P. Cathrein : « In
responsione ad maiorem nihil dicit Videtur ergo principium in maiore
enuntiatum approbare, secus debuisset et illud negare aut distinguere
Ergo ex mente Aquinatis mensura voluntatis nostrae debet esse certissima »

(S. 101). Gewiß, aber nicht zum Handeln, wozu eine cognitio
moraliter certa genügt (die doch nicht mit « certissima » gleichbedeutend ist),
sondern um die objektive sittliche Güte aus ihr zu begründen.

Auch der indirekte Beweis, den P. Cathrein für seine Auffassung der
angezogenen Stelle aus De verit. q. 17 a. 3 anführt, ist nicht durchschlagend.
Wenn St. Thomas in derselben nicht von einer sicheren Erkenntnis rede,
so huldige er einem unerträglichen Rigorismus. Doch nicht, denn es folgt
daraus nicht, daß an und für sich eine zweifelhafte oder probable Kenntnis
eine sichere Verpflichtung mit sich bringt, sondern eben eine zweifelhafte
oder probable. Nur liegt es im Geiste des heiligen Lehrers zu sagen, daß
bei offenkundigem Überwiegen der Gründe für das Gesetz ein Dagegen-
handeln nicht von der Tugend der Klugheit bestimmt, nicht vom appetitus
debiti finis geleitet und damit nicht sittlich gut ist.

Der hochw. P. Cathrein hat sein Werk als Kommentar zu den Quästionen
.18 bis 21 der I-II bezeichnet. In einem solchen kommt es darauf an, was
der hl. Thomas gelehrt hat. Und da meinen wir, daß die im engeren Sinne
sogenannte Thomistenschule den Sinn des heiligen Lehrers treuer wiedergibt

als der Verf., und deshalb haben wir deren Erklärung der seinen
gegenüber geltend gemacht. Sachlich wahrt ja auch die Aulfassung des
Verf. genügend den objektiven Charakter der Ethik, wenn derselbe in der
hier verteidigten auch schärfer hervortritt, weil die Sittlichkeit in der
objektiven Ordnung, die Ethik in der Metaphysik fester verankert
erscheinen.

Graz. P. Hyacinth Amschl O. P.

1. Fr. Muszynski : Unsere Leidenschaften2. Paderborn (Schöningh)
1926. (xxii und 504 SS.)

2. V. Cathrein S. J. : Philosophia moralis in usum scholaruml4.
Friburgi Br. (Herder) 1927. (xix und 524 SS.)

.3. H. van Lieshout : La théorie plotinienne de la vertu. Fribourg
(Studia Friburg.) 1926. (vni-198 pp.)



Literarische Besprechungen 365

4. E. Mersch S. J. : L'obligation morale. Louvain (Museum Lessi-
anum) 1927. (165 pp.)

1. Nach einer historischen Orientierung und näheren Einführung
{S. 1-84) läßt Muszynski diese Ausführungen folgen : 1. Die Leidenschaften
als Machtfaktoren im menschlichen Leben ; 2. Ableitung der einzelnen
Leidenschaften aus deren allgemeinem Wesen und Feststellung deren
Rangordnung ; 3. worin haben die Leidenschaften ihren Grund ; 4. die
Einschätzung der Leidenschaften auf ihren sittlichen Wert und Umwert ;

5. die Leidenschaften als Triebfedern auf abschüssigen Bahnen oder ihre
Beziehung zum Bösen und Schlechten ; 6. die Leidenschaften auf
ansteigender Bahn oder ihre Beziehung zum Guten und Edlen ; 7. Affekte,
Gemüt und Gemütsbewegungen, und 8. Leidenschaft, Zuchtlosigkeit und
Laster.

Die Arbeit stellt, nach Inhalt und Form betrachtet, ein populäres
AVerk mit wissenschaftlichem Einschlag dar. Unverkennbar ist eine
entsprechende Belesenheit. Hie und da werden indes sekundäre Quellen
zitiert. Die Sprache ist ausdrucksreich und fließend, zuweilen aber auch
etwas zu .kräftig'. Manche Werturteile, die gefällt werden (nicht über die
Leidenschaften), entbehren fraglos der maßvollen und billig urteilenden
Objektivität. Starke Verallgemeinerungen und eine gewisse Animosität
und Einseitigkeit sprechen aus einigen Äußerungen. Eine unangenehme
Breite der Darstellung ist außerdem nicht zu verkennen. Doch zeugt das
Buch von einer guten Beobachtungsgabe und Erfahrung.

2. Cathreins Werk ist für scholastische Kreise geschrieben und hat
sich in ihnen einer gewissen Schätzung zu erfreuen, die auch in der Höhe
der Auflagen zum Ausdruck kommt. Inhaltlich kommt der ganze
Fragenkomplex der generellen und speziellen Ethik zur Behandlung. Die Methode
ist die bekannte : Status quaestionis, probatur thesis, Corollarium, Scholion
und Objectiones. Die 14. Auflage weist gegenüber des 13., deren Text
an manchen Stellen ohne Schaden gekürzt wurde, nur wenige Veränderungen

auf. Einige Fragen, die von aktuellerer Bedeutung sind, möchte
man etwas weiter ausgeführt sehen, doch der Verfasser hat offenbar nur
allgemein einführen wollen. Zur Ergänzung ist seine Moralphilosophie
(6. Auflage) heranzuziehen. Im übrigen bedarf das Werk, welches in
Frankreich, Italien, Spanien und Amerika in manchen Scholastikaten im
Gebrauch ist, keiner weiteren Empfehlung.

3. In den Studia Friburgensia veröffentlicht Lieshout eine Studie, mit
der er die Geschichte der Tugendtheorie Plotins durch die Jahrhunderte
hin bis zur Hochscholastik verfolgt, um dadurch zugleich einen historischen
Kommentar zu einem Gegenstand der theologischen Summa des Aquinaten
zu bieten. Der Autor stellt sich eine größere Aufgabe als Pisynos Athanasios
(Die Tugendlehre des Plotin mit besonderer Berücksichtigung der Begriffe
des Bösen und der Katharsis, Leipzig 1895). Im ersten Teile behandelt er
die Ansichten über die Tugend bei Piaton, Aristoteles, Stoa und Philon
(p. 5-54). Der zweite Teil (p. 55-106) untersucht: 1. Die Tugendtheorie
bei Plotin, indem er die grundlegenden Ansichten bei ihm herausarbeitet
und das Verhältnis derselben zur Tugend und der alten griechischen



366 Literarische Besprechungen

Philosophie vergleichend darstellt ; 2. die Tugendtheorie bei den spätem
Neuplatonikern wie Porphyrius und Michael Psellus darstellt. Der dritte
Teil (p. 107-198) hat zum Gegenstande die plotinische Tugendtheorie :

1. bei Augustin ; 2. bei der Scholastik (Summa de virtutibus des Pseudo-
Halensis, Albertus Magnus, Bonaventura, St. Thomas u. a.).

L. geht den einzelnen Zügen, die in der plotinischen Gedankenwelt
über die Tugend sich finden und historisch feststellbar sind, mit großer
Sorgfalt nach und sucht sie vielseitig in ihren Licht- wie Schattenseiten
zu zeichnen. Besonderes Interesse verdienen seine Ausführungen über den
Aquinaten, dessen Stellung zur plotinischen Auffassung er dahinbestimmt,
daß 1. Thomas das intellektualistische Element in Plotins Tugendauffassung
abschwächt, 2. sie von dem individualistischen Gepräge befreiend, das
soziale Moment hervorhebt und endlich 3. das mystizistische Element
eliminiert. Durch diese Art der Einzelarbeiten wird das Urteil über Thomas'
Stellung in der Ethik gefördert und darum verdient die Arbeit empfohlen
zu werden.

Ein Quellen- und Literaturverzeichnis sind vorhanden. Ebenso ein
Personalregister, aber ein Sachregister fehlt.

4. Eine fundamentale Frage jeglicher Ethik behandelt Mersch. So
oft schon untersucht, bietet sie doch immer von neuem einen Anreiz, mit
ihr sich auseinanderzusetzen. Literatur ist außer Frisbois : Le problème
moral, nicht zitiert. Personal- und Sachregister fehlen. M. behandelt sein
Thema reflexionsmäßig, doch bietet er treffliche Ausführungen.

Siegburg-Bonn. -Dr. Hubert Kießler S.V. D.

Mystik.

J. Maréchal S. J. : Etudes sur la Psychologie des Mystiques. Bruges
(Beyaert) 1924 (271 pp.).

Dieser Band, der zur philosophischen Sektion des von den Löwener
Jesuitenpatres herausgegebenen Museum Lessianum gehört, enthält drei
längere Abhandlungen, die bereits in anderen Zeitschriften erschienen sind.
Trotz der anscheinenden Verschiedenheit ihrer Gegenstände, behandeln sie
doch in ungezwungener Form ein einheitliches Ganzes.

Sie beschäftigen sich mit drei viel umstrittenen Fragen, die auch für
das religiöse Geistesleben von großer Wichtigkeit sind und die das Problem
des Innenlebens von der psychologischen Seite aus zu ergründen suchen.
Auf deutsch lassen sich diese Abhandlungen folgendermaßen übersetzen :

1. Empirische Wissenschaft und religiöse Psychologie.
2. Beiträge über das Innewerden der Gegenwart bei den Profanen und

den Mystikern (à propos du sentiment de présence chez les profanes et
les mystiques).

3. Unterscheidende Merkmale der christlichen Mystik. (Quelques traits
distinctifs de la mystique chrétienne.)

i. Ausgehend von den Erfahrungen, die im Jähre 1910 auf dem
internationalen Kongreß für Psychologie zu Genf gemacht wurden, stellt



Literarische Besprechungen 3^7

sich P. M. die Frage, ob und in wieweit die religiöse Psychologie Gegenstand
der wissenschaftlichen Forschung sein könne. « La psychologie religieuse se

constituera-t-elle, oui ou non, sur le type, d'après les méthodes et conformément

aux postulats généraux des sciences positives (p. 5). Im Laufe
seiner Ausführungen unterscheidet er klar zwischen dem ontologischen oder
philosophischen Standpunkt, zwischen dem Standpunkt der empirischen
Theorie oder der Wissenschaft und dem der eigentlichen Forschung oder
Beobachtung (point de vue de la recherche). Er kommt zu dem sich
gleichsam von selbst aufzwingenden Ergebnis, daß die religiöse Psychologie
sich gewiß auch wissenschaftlich-empirisch behandeln lasse. Da jedoch das

eigentliche Gebiet der Empirie bloß das phänomenologische ist, so wird uns
die Erfahrung nur einen teilweisen Einblick in das « Wirkliche » geben :

elle ne fournira que l'aspect relatif du réel (p. 54). Die Wirklichkeit
selbst finden wir nur im Brennpunkt aller jener Wissenschaften, die
berufen sind, über einen Gegenstand einen Beitrag zu leisten. La réalité
elle-même ne se rencontre qu'au foyer de convergence de toutes les
sciences afférentes à un objet donné (p. 54) somit nur im Spiegelbild

der empirischen, metaphysischen und nötigenfalls auch der
theologischen Wissenschaften.

2. In seiner 2. Abhandlung tritt der Verfasser an die Frage heran,
inwieweit das Innewerden eines Gegenstandes, der sich außerhalb des
Einflußkreises der sensoriellen Tätigkeit befindet, möglich ist. Zur Ver-
anschaulichung des Problems führt M. unsere Wirklichkeitsurteile bei den
verwandten Zuständen der Halluzination, der Pseudo-Halluzination, der
Täuschungen bei unseren verschiedenen Wahrnehmungen an. Hinübergehend

auf das Gebiet der Mystik, bespricht er in überaus lehrreichen
Ausführungen die intuitiven Vorgänge beim Neuplatonismus, beim Johis-
mus, beim Buddhismus, bei der mohamedanischen Mystik und bei ähnlichen
Systemen. Sodann umgrenzt er in scharfer Weise die Intuition der großen
orthodoxen katholischen Mystiker, « afin de dégager la continuité profonde
des états mystiques avec les formes générales de la psychologie humaine ».

Sein Schluß ist, daß der menschliche Intellekt, der zufolge seines innersten
Wesens auf eine intellektuelle Intuition hingerichtet ist, auch für das
mystische Schauen in sich selbst keinen Widerspruch finden wird :

il n'est pas totalement disproportionné à ce genre d'intuition. Da jedoch
seine jetzige Tätigkeit sich nicht ohne die Mithilfe der sinnlichen
Gegenwartsobjekte vollzieht, so hindert ihn diese Tätigkeit vollständig, in seinen
Akten seiner innersten Grundrichtung nachzukommen.

3. Den wertvollsten Beitrag für das psychologische Studium der
Mystik liefert dem Theologen die 3. Abhandlung M.s, die von einigen
unterscheidenden Merkmalen der christlichen Mystik handelt. Nach einem Überblick

über die Phänomenologie des mystischen Lebens bespricht der
Verfasser das « Problem der Ekstase ». Er erblickt in ihr die Synthese
einer negativen Erfahrung, sowie einer positiven Transzendenz « la synthèse
d'une négativité empirique et d'une positivité transcendante» (p. 241 ss.).
Sodann schließt er mit einigen Bemerkungen über die Ontologie und
Theologie der christlichen Mystik. Nach M. bilden bei dem christlichen



368 Literarische Besprechungen

Mystiker die Ha,uptunterschiede : die übernatürliche Gnade (gratia elevans
et adjuvans), die sich dem Psychologen kundgibt durch die
außergewöhnlich feste und erhabene Richtung einer Gesamtheit von Akten
und Tätigkeiten, « par l'orientation particulièrement ferme et élevée d'un
ensemble d'actes » ; die besonders gerichtete Einstellung der aszetischen

Vorübungen und Läuterungen (beim Christen sind sie nicht wie beim
Profanen notwendigwirkende Vorbedingung der Ekstase — condition nécessaire

et suffisante de l'extase —) ; ferner die höhere Art der Vereinigungs-
zustände (— les états d'union —), die in gewissen Fällen sich bis zur unmittelbaren

Anschauung Gottes hinaufschwingen können ; endlich die völlige
Übereinstimmung mit dem christlichen Dogma und der Moral (p. 252 ss.).
Die katholische Kirche wird sich zumeist nur mit diesem « moralischen »,

« kirchlichen », eher negativen, obwohl sehr wichtigen Kriterium befassen. Sie

gibt zwar die Möglichkeit, die Wirklichkeit der mystischen Erlebnisse zu ;

sie bekümmert sich jedoch nicht um den inneren « Mechanismus » derselben.
Sie lobt und ermuntert, wenn diese Zustände mit den Idealen des

Evangeliums übereinstimmen, in der Überzeugung, daß jede gute Wirkung
von der Gnade Gottes herrührt. Sie will jedoch weder über das « Wie »

dieses Einflusses entscheiden noch ihre Übereinstimmung erklären bezüglich
des Gehalts oder gewisser Behauptungen, Schilderungen, Offenbarungen,
die die Schriften des Mystikers enthalten. Daher die zuweilen etwas
befremdende Zurückhaltung, die sie bei der Beurteilung dieser Probleme
trotz des Drängens der Ungeduldigen oder gewisser Stürmer auch in den
heutigen Zeiten an den Tag zu legen scheint.

Dies einige der wertvollen Lehren, die uns P. M. mit der ihm
eigenen Klarheit, Kompetenz und Innerlichkeit, mit scharfer Unter-
scheidungs- und Beobachtungsgabe, mit breitem und sicherem historischen
Wissen, besonders aber mit dem ihm auf dem Gebiet der Metaphysik und
Psychologie zuerkannten Wissen darzulegen sucht. Zuweilen befällt den
« Profanen » beim Durchgehen dieser Schriften ein leises Bedauern, daß
es nicht möglich war, ihm so manche dieser Lehren zugänglicher zu machen.
Die übertriebene moderne Fachterminologie mutet ihn an wie betäubendes
Waffengeklirr. Auch der Theologe hegt hie und da gewisse Bedenken.
Wenn z. B. auf S. 175 P. M. die höheren mystischen Gnaden zu den gratiae
gratis datae zählt, befürchtet er, daß diese irrige Voraussetzung beim
Studium der Kontinuierlichkeit der mystischen Zustände das nüchterne
Forschungsurteil — le point de vue de la recherche —- des Psychologen
beeinträchtigen könnte, um ihm das über die Natur der mystischen
Gnade so wichtige Endurteil aufzuzwingen. P. M. hat dieses Urteil in
folgendem Satz formuliert : Nous estimons que la haute contemplation
implique un élément nouveau, qualitativement distinct des activités
psychologiques normales et de la grâce ordinaire (p. 253). — Hoc autem
foret probandum.

Freiburg i. d. Schweiz. Dr. Karl Keusch C. Ss. R.



Literarische Besprechungen 369

R. de Maumigny S. J. : Katholische Mystik. Das außergewöhnliche
Gebet. Mit einem Lebensbild des Verfassers und einer Einführung in die
Mystik von K. Richstätter S. J. Freiburg i. Br. (Herder) 1928. (x und
334 SS.)

In dem vorliegenden Band bietet uns der Herdersche Verlag unter dem
Sammelnamen « Katholische Mystik » 1. eine kurze, recht ansprechende
Lebensbeschreibung des in den Kreisen des Geisteslebens wohlbekannten
verstorbenen Jesuitenpaters de Maumigny; 2. eine Einführung in die
Mystik von P. Richstätter S. J. ; 3. die deutsche Übersetzung des zweiten
Teiles des von P. de Maumigny verfaßten Werkes Pratique de l'Oraison
mentale, das in Frankreich bereits in mehr denn zehn Auflagen erschienen
ist und auch in verschiedene andere Sprachen übersetzt wurde. Der hier
vorliegende Teil hat das außergewöhnliche Gebet (l'oraison extraordinaire)
zum Gegenstand.

P. de Maumigny ist in Deutschland kein Unbekannter. Zugleich mit
'P. Poulain hat er durch sein Werk nicht wenig dazu beigetragen, die heutige
Welt mit dem in den letzten Jahrzehnten neu auflebenden Gedanken des
mystischen Geisteslebens bekannt zu machen und ihr sichere Richtlinien
an die Hand zu geben. Infolge seiner gründlichen theologischen Bildung,
seiner Erfahrung, der Vertrauensstellung, die er in der Gesellschaft Jesu
einnahm, war er wie wenige geeignet, die Erlebnisse des inneren Lebens
zu beobachten und zu schildern. Wenn seine Erörterungen auf diesem
Gebiet auch nicht einen durchschlagenden spekulativen Wert haben, so
darf doch festgestellt werden, daß sie in allem zumeist den sichersten Weg,
die tutior via, empfehlen und innehalten. Es ist dies das Zeichen eines
von seinem Verantwortungsgefühl durchdrungenen Geistes. Mit besonderer
Genugtuung dürfen hier auch die Bemühungen P. de M.s gebucht werden,
durch die er in dem ersten Teile seiner Pratique de l'Oraison mentale
(cf. vol. I, VIme partie, Méthode d'Oraison des Exercices de saint Ignace)
die ignatianische Betrachtungsart dem historischen Verständnis, sowie dem
modernen Gedanken und Empfinden näher zu bringen sucht. Die heute
neu eröffneten, überaus anregenden Auseinandersetzungen zwischen Bre-
mond (cf. Revue des Sciences religieuses de Strassbourg, avril-octobre 1927)
und Cavaltera (Rctm janvier 1928, Ascétisme et Prière) über einen
sogenannten nicht zu leugnenden « malaise ignatien » dürften wohl in diesen
Seiten ihren Ausgangspunkt haben, ja vielleicht gar den dort angedeuteten
Bösungsversuch durchführen. Die forschende Welt, die in allem Klares
und Wahres will, würde ein solches Ergebnis aufrichtig begrüßen.

Sehr anziehend ist ebenfalls die beigefügte « Einführung in die Mystik »

von P. Richstätter S. J. Diese Seiten sind wie die silberne Schale, auf
der uns die goldene Frucht des Werkes von P. de M. dargeboten wird. Sie
geben dem Sammelband seine Eigenart und seinen spezifischen Wert. In
ruhiger und sachlicher Art vertieft sich P. R. in jeder seiner neuen Schriften
immer mehr in das heute so viel besprochene Gebiet der Mystik. Er sichtet
historisches Material ; er sucht den verschiedenen Strömungen in der Mystik
gerecht zu werden ; er gruppiert die alten und neuen Schulen nach bestem

Divus Thomas. 24



37° Literarische Besprechungen

Dafürhalten. Als Anhänger der sogenannten traditionellen, von der Leitung
des Ordens begünstigten Jesuitenschule (Verwaltungen bevorzugen bekanntlich

bei den Untergebenen immer mehr aszetische Gedankenkreise als
mystische Erhebungen), decken sich Richstätters Ansichten im großen
ganzen mit jenen von P. Poulain. Er bringt jedoch mit echt deutschem
Gelehrtenfleiß immer neues, erprobtes Material, um seine Ansichten zu
beweisen. Man kann nicht umhin, diese Bemühungen mit Aufmerksamkeit
zu verfolgen, ihre innere Berechtigung anzuerkennen, ohne daß man jedoch
in ihnen die endgültige Klarlegung und entscheidende Lösung des mystischen
Problems anerkennen müßte. Goethe sagt irgendwo, daß jeder Mensch aus
seiner Lektüre dasjenige herauslese, was seiner Natur am besten entspreche.
So sind wir alle mehr oder weniger Anhänger der Gedankengänge, in denen
wir erzogen wurden und suchen stets neue Beweise, um sie zu erhärten.
Nur einem tiefeindringenden, über den Schulen stehenden, völlig
unabhängigen Geist, der das ganze historische, psychologische und theologische
Material übersehen und beherrschen würde, dürfte es später einmal möglich
sein, die entscheidende Formel zu finden, die in diesen so schwierigen
Fragen allgemeine Anerkennung erzwingen würde.

R. R. richtet scharf die Saudreau'sche Schule — Saudreau seinerseits —-
wie er es uns letzthin eigens gestand — spricht P. R. die Befähigung ab,
derartige entscheidende Urteile zu fällen. Daß P. R. als erfahrener Geistesmann

die Beobachtungen verwertet, die er in der praktischen Seelsorge
sich angeeignet, trägt nicht wenig zur Empfehlung seiner Ergebnisse bei.
Jedoch auch Saudreau stützt sich auf eine sehr reiche und vielleicht noch
besser eingestellte Erfahrung.

Wir unsererseits glauben, daß praktisch die Gedanken beider Schulen
(wir reden hier nicht von anderen Richtungen, die uns für die Leitung
der Seelen nicht die gleiche Gewähr zu leisten scheinen) beinahe mit
derselben Sicherheit verwertet werden können. Dem Buchstaben nach ist
die mehr zurückhaltende Art von P. R., die in ihrer Formulierung auch
der des hl. Alfons von Liguori entspricht, die bessere ; dem Geiste nach
dürften die mehr befreienden Gedankengänge der andern Schule nicht
übersehen werden, da sie den Höhenflug, die Entfaltung und freie
Vollendung des Geisteslebens mehr zu fördern scheinen. Spiritus übt
vult spirat.

Wir stehen nicht an, das Bändchen « Katholische Mystik » als klar,,
bündig, trefflich orientierend, praktisch und sicher zu empfehlen.

Freiburg i. d. Schweiz. P. Dr. Karl Keusch C. Ss. R.


	Literarische Besprechungen

