
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Jakob Wegelin von St. Gallen der bedeutendste schweizerische
Geschichtsphilosoph

Autor: Spiess, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jakob Wegelin von St. Gallen,
der bedeutendste schweizerische

Geschichtsphilosoph.

Von Dr. Emil SPIESS, Theologieprofessor, Himmerod (Rhld.).

Als Grundgesetz für das Reich des Geistes wie der Natur hat
Leibniz den Satz aufgestellt : natura non facit saltum. Kulturfaktoren,
die entscheidend die Entwicklung des Geisteslebens bestimmen,
entstehen nicht plötzlich und unvorbereitet, sondern in kontinuierlicher
Geistesarbeit wachsen die triebkräftigen Keime anfangs unbeachtet
in stiller Beständigkeit zu einem geschichtlichen Höhepunkt empor.
Eine solche ideengeschichtliche Vorbereitung und latente Frühentwicklung

hat auch die Geschichtsphilosophie des XIX. und XX.
Jahrhunderts durchgemacht, eine Frühentwicklung, die bereits schon im
XVIII. Jahrhundert die Grundgedanken idealistischer und individualistischer,

marxistischer, naturalistischer und auch evolutionistischer
Geschichtsauffassung hervorgebracht hat. Die mächtige
Geistesbewegung des modernen Historismus wurde eingeleitet durch den

gewaltigen Umschwung von der pragmatischen zur genetischen
Geschichtsauffassung und Geschichtsdarstellung mit ihrer Forderung
der ursächlichen Erfassung des historischen Werdens.

Das Postulat der- genetischen Geschichtschreibung, das zum ersten
Mal von Vico vertreten wurde, verlangt die Berücksichtigung aller
Kulturfaktoren in der neu orientierten Geschichtsdarstellung, welche

den historischen Prozeß als einheitliche Totalität kulturellen Lebens

mit einheitlichen Ursachen auffaßt. Wenn auch der früheren Historiographie

genetische Gesichtspunkte nicht ganz fern gewesen sind, so

muß doch offen zugestanden werden, daß die Haupttendenz der alten
Geschichtschreibung mit ihrer lehrhaften, pragmatischen Zwecksetzung
nicht auf tiefere Erforschung der Ursachenkomplexe und gründliche
Untersuchung der allgemeinen entwicklungsgeschichtlichen Zusammenhänge

angelegt war.
Für die genetische Geschichtsmethode wurde es etwas verhängnisvoll,

daß sie das Licht der Welt zu einer Zeit erblickte, wo das zeit-



336 Jakob Wegelin von St. Gallen,

genössische Geistesleben sie alsbald in der schlimmsten Weise für seine

einseitigen Zwecke ausbeutete. Es ist im Menschen stets der Drang,
Errungenschaften in so ergiebiger Weise auszuschöpfen, daß sie durch
zu große Verallgemeinerung an Gehalt und Wahrheitswert einbüßen.
So erblickte man in der genetischen Methode einen Universalschlüssel

zur Lösung des Menschheitsrätsels. Vico, der als erster Vertreter des

entwicklungsgeschichtlichen Standpunktes, als Begründer der genetischen
Geschichtsauffassung angesehen werden kann, war ein überzeugungstreuer

Katholik und als er im Jahre 1725 seine « Principii di una
scienza nova » herausgab, hatte er wohl keine Ahnung, welch

weittragende und zum Teil folgenschwere Bedeutung dieses Werk
haben sollte. Zwei Faktoren haben vor allem dazu beigetragen, daß

die junge genetische Methode bei konservativ angelegten Köpfen in
Mißkredit kam, in ihrer natürlichen Entwicklungsbahn gehemmt und
fremden Zwecken dienstbar wurde. Der eine Faktor war die Aufklärung
mit ihrer im Grunde genommen ahistorischen Geschichtsauffassung.
Für die Zeit der Aufklärung galt die Zeit des Rationalismus als über
alle anderen Epochen und Kulturperioden absolut transzendent und
die genetische Methode war dieser Strömung ein willkommenes Mittel,
um die früheren Zeiten in ihrem ganzen kulturellen Wert zu verneinen
und die Zeit der Aufklärung als die höchste Entfaltung der menschlichen
Vernunft darzustellen. Darin zeigt sich eine typisch antihistorische
Auffassung, die sich nicht in liebendem Verständnis in die Vergangenheit
versenken und von ihr lernen will, sondern zum vorneherein mit der

Behauptung der eigenen geistigen Überlegenheit die Vergangenheit als

Zeit der Unkultur betrachtet. So sehr sich diese Geistesrichtung der

neuen historischen Methode rühmte und tatsächlich auch manche
Verdienste aufzuweisen hat, so hat sie dennoch die genetische Methode

zugunsten ihrer Lieblingstheorien vergewaltigt, die Aufklärung hat also
die historische Ursachenforschung nur in den Dienst eines neuen
pragmatischen Gesichtspunktes gestellt. Der andere Faktor, der die

genetische Auffassung zum Teil befruchtet, zum Teil aber ganz
verderblich beeinflußt hat, ist gegeben im Aufblühen der
Naturwissenschaften. Allen Wissenschaftlern schwebten ob den ersten großen

Triumphen der Naturwissenschaft nur die naturwissenschaftlichen
Gesetzesideale vor Augen, alle wissenschaftliche Arbeit sollte nur auf
das Gesetzmäßige gehen, und so wollte man naturwissenschaftlich an
die Erforschung der Geschichte herangehen. Das Gravitationsgesetz
Newtons hatte gewaltiges Aufsehen erregt und es drängte die Historiker



der bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph 337

der Aufklärung, die das unerforschbare Gravitationsgesetz für die

Geschichte, die Vorsehung als das unerforschliche und geheimnisvolle
Grundgesetz der geschichtlichen Entwicklung nicht anerkennen wollten,
für die Geschichte ein dem naturwissenschaftlichen Forschungsideal
ähnliches Forschungsziel zu finden. Die letzte Konsequenz dieser

naturwissenschaftlichen Orientierung der Geschichte ist dann die
berühmte These : aus den aus der Vergangenheit bekannten historischen
Tatsachen und Gesetzen soll die Zukunft vorausberechnet werden.

Bei aller Betonung eines einheitlichen Grundtypus bietet doch die
Frühzeit moderner Geschichtsphilosophie ein reich differenziertes Bild
der verschiedensten Ideen und Richtungen. Deutlich scheiden sich
die Wege französischer nud deutscher Geschichtsphilosophie, und schon

im XVIII. Jahrhundert sind bei der deutschen Geschichtsauffassung
wiederum zwei Entwicklungsstufen zu berücksichtigen. Die französischenglische

Schule des XVIII. Jahrhunderts hat ihr Erbteil, dem
Positivismus, Marxismus und naturalistischen Evolutionismus des XIX.
Jahrhunderts Übermacht. Die deutsche Schule des Historismus hat sich
in verschiedenartigster Weise spezialisiert und ihre Höhepunkte in
Humboldt, Ranke, Rickert, Dilthey und Troeltsch zu verzeichnen.
Auf einem Mittelpunkte sich kreuzender Richtungen, auf der Brücke
zwischen deutscher und französischer Aufklärung, auf dem Wege,
der von Leibniz und Wolff zu Herder führt, steht ein merkwürdiger
Mann, der mit Geistesfülle und Originalität die primitive deutsche

Geschichtsphilosophie zu einer höhern Stufe emporgeführt hat : Jakob
Wegelin. Eine ausführliche Darstellung von Wegelins interessanter

Geschichtsphilosophie werde ich einer größeren Arbeit vorbehalten ;

hier soll nur durch eine allgemeine Charakteristik die breite
Öffentlichkeit auf diesen in der Schweiz beinahe verschollenen Geistesmann

aufmerksam gemacht werden.

Jakob Wegelin wurde am 19. Januar 1721 als Sohn des städtischen
Spitalschreibers Daniel Wegelin in St. Gallen geboren. Später besuchte

er das Gymnasium von St. Gallen, betrieb von 1732 an theologische,
nachher auch philologische und philosophische Studien. Als Hofmeister
in Bern kam er mit dem Hallerschen Kreise in Verbindung. 1743 kehrte
er nach St: Gallen zurück an eine Religionslehrerstelle, von der ihn
bald darauf das kaufmännische Direktorium für das Predigeramt an
der französischen Kirche in Aussicht nahm und ihn zur sprachlichen
Ausbildung nach Vevey sandte. Dieser Aufenthalt im Bereich der
französischen Kultur war entscheidend für Wegelins spätere Ent-

Divus Thomas. 22



338 Jakob Wegelin von St. Gallen,

wicklungsbahn. Bis zum Jahre 1747 hielt er sich am Genfersee auf
und beschäftigte sich mit der philosophischen und historischen Literatur
der Franzosen. Auch als Prediger in St. Gallen setzte er im
universalistischen Geist jener Zeitperiode die historischen und philosophischen
Studien fort und er wurde in Anerkennung seines vielseitigen Wissens-

zum Registrator an der Stadtbibliothek ernannt. Diese Anstellung
wurde bedeutsam durch Wegelins Mitarbeit an Hallers Geschichte der
Gelehrsamkeit in St. Gallen. 1759 wurde er Professor für Philosophie
und lateinische Sprache an der höhern Schule in St. Gallen, nachdem

er vor zwei Jahren einen Lehrauftrag an dieser Anstalt erhalten hatte.
In dieser Zeit stand Wegelin noch ganz unter dem Einfluß der
französischen Gedankenwelt. Die Stille des damaligen kleinstädtischen
Lebens in St. Gallen war nicht nach Wegelins Geschmack und was
ihm die Vaterstadt an Anregungen nicht bieten konnte, das suchte

er durch eifrig gepflegte Beziehungen mit Bodmer und Breitinger
inZürich zu ersetzen. Durch Sulzers Vermittlung wurde Wegelin von.
Friedrich II. als Lehrer für Geschichte an die 1765 gegründete
Ritterakademie berufen. Schon im folgenden Jahre wurde er zum ordentlichen
Mitglied und Archivar der Berliner Akademie der Wissenschaften ernannt.
In diesem ihm nun voll entsprechenden Wirkungskreis entfaltete
Wegelin eine unermüdliche Schaffenskraft. In allen Problemen seiner
Zeit war er bewandert und auf eine prinzipielle Lösung bedacht.
Französischer Sensualismus und englischer Empirismus mußten jetzt
vor deutschem Geiste weichen und Leibniz gewinnt die Dominante
in Wegelins Weltanschauung. In den Schriften, die er in der Reihe
der Akademie veröffentlichte, befaßt sich Wegelin zuerst noch mit
Ausgleichsversuchen zwischen den Prinzipien der Leibnizphilosophie und
dem westlichen Rationalismus. Andererseits beschäftigte er sich auch.

mit den Fragen nach dem Ursprung und Wesen der Kultur und anderen

Grundfragen der Geschichte. Überall aber zeigt er dieselbe Eigenart,,
die prinzipiellen Grundlagen aufzuspüren und prinzipielle Lösungen
anzustreben. Die mit geistreichem Tiefsinn erörterten Probleme hat
er mit vielen neuen Erkenntnissen erweitert und oft sehr wertvollen
Lösungen entgegengeführt. Leider brach über seinen wissenschaftlichen
Arbeiten bald der Geist einer neuen Zeit herein, die seine Geisteskinder
schnell vergessen ließ, und geistig und, gesellschaftlich vereinsamt starb
Wegelin am 8. September 1791.

Wegelin ist einer der ersten gewesen, die in besonderer Weise auf
den Begriff der Kultur ihr Augenmerk gerichtet haben. Ich stütze



der bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph 339

meine Ausführungen auf Wegelins Schriften « Sur la philosophie de

l'histoire ; nouveaux mémoires de l'académie royale des sciences et
belles-lettres », Berlin, année 1770, 1772, 1773, 1775, 1776, sowie auf
sein originelles Buch : Briefe über den'Wert der Geschichte, Berlin 1783.

Wegelins Interesse für die « Gesetze der Metamorphose der

Verfassungen » hat ihm den Titel des preußischen Montesquieu
eingetragen und Bonnet sieht in Wegelin den Descartes der Geschichte.

Wenn wir auch die Genauigkeit dieser geistreichen Vergleiche nicht
weiter prüfen wollen, so ist doch das eine sicher, daß Wegelin das

Kulturproblem und das Erkenntnisproblem der Geschichtswissenschaft

ungleich tiefer erfaßt hat als Iselin und vor allem Johannes von Müller.
Bartholmès, der Geschichtschreiber der Berliner Akademie der
Wissenschaften, urteilt ganz richtig, wenn er Wegelin als direkten Vorläufer
von Herders « Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit »

betrachtet. Vor allem darf der St. Galler Geschichtsphilosoph für sich
das Verdienst beanspruchen, als erster die erkenntnistheoretische Grundlegung

der Geschichtswissenschaft versucht zu haben. Dann und wann
tritt bei Wegelin auch die alte scholastische Denkweise in ihr Recht, so

vor allem in seiner geistreichen und mit vielen Beispielen durchgeführten
Antithese von Materie und Form, von Aktivem und Passivem, von
Organisierendem und Organisiertem in der geschichtlichen Entwicklung.

Der neuen genetischen Geschichtsmethode war es eigentümlich,
nach den historischen Ursachen zu forschen. So bildet auch die Frage
nach dem Wesen der historischen Ursache die Grundlage von Wegelins
Geschichtslogik. Die historische Ursache wird von ihm definiert als

die Beziehung einer einzelnen Tatsache oder einer Tatsachenfolge mit
menschlichen Grundsätzen oder Empfindungen. Bei dieser

Begriffsbestimmung sind zwei Elemente zu beachten : 1. wird die historische
Ursache als eine Beziehung angesehen. In der Verbindung sieht

Wegelin das Wesen der Philosophie, in der Verbindung sieht er auch
das Wesen der Geschichte. Die empirische Geschichte hat die nackten
Tatsachen zu verbinden, die Geschichtsphilosophie hat die Verbindung
als solche zum Gegenstand der Betrachtung zu machen. 2. ist in der

Begriffsbestimmung Wegelins zu beachten, daß die Verbindung oder

Beziehung der geschichtlichen Tatsachen als rein psychologische
aufgefaßt wird. Man hat Wegelin vorgeworfen, daß seine Geschichtslogik
engherzig individualpsychologisch eingestellt sei. Das ist ganz und

gar nicht richtig. Wegelin kennt die physischen und massenpsychologischen

Ursachen, aber er weiß, daß diese allgemeinen Dispositionen



340 Jakob Wegelin von St. Gallen,

als Anreger nur durch die Einzelseele als causa secunda wirken.
Geschichte, ist tatsächlich in erster Linie psychologisches Geschehen,

wenn auch Ereignisse jeder Art auf sie Einfluß nehmen können.

Wegelin legt das Wesen der historischen Begriffe in einer Weise

dar, wie man sie bei andern zeitgenössischen Geschichtsphilosophen
vergeblich sucht. Er vergleicht die Begriffe des Philosophen mit den

Begriffen des Historikers. Die Begriffsbildung des Philosophen beruhe

in der Beraubung der Konkretheit der individuellen Gestaltung. Der
Historiker dagegen bilde seine Begriffe nur unter dem Gesichtspunkte
der Individualität und der örtlichen Bestimmtheit, er vereinige die

individuellen und örtlichen Charakterzüge einer Tatsache zu einem

individual typischen Bild. Daher bezeichnet Wegelin die historischen

Begriffe und Vorstellungen sehr richtig als idées collectives, als Sammelbegriffe,

die er den notions abstraites der Philosophen gegenüberstellt.
Für die philosophische Begriffsbildung ist das einzelne nur ein Mittel
zum Zweck der Bildung der Allgemeinbegriffe. Für die Geschichte

dagegen ist das einzelne in seiner eigentümlichen Individualität Selbstzweck.

Die historischen Ideen haben aber alle eine verschiedene Bestimmtheit,

die von inneren Notwendigkeiten oder von physischen Bedingungen
abhängen kann. 'Die Menschennatur hat verschiedene Bedürfnisse, die
ihre Forderungen an den Geist stellen : als Folge davon werden in der
kulturellen Entwicklung bestimmte Lebenshaltungen und Zustände,

vor allem bestimmte Interessen erzeugt. Deshalb ist das Bedürfnis
und das Interesse nach Wegelin die allgemeinste Wurzel der historischen
Ideen, denn sie werden nicht etwa als abstrakte Verstandesprodukte
aufgefaßt, sondern als lebendige psychische Individualitäten, die eine

verschieden starke Nuancierung in der Richtung des Willens und des

Gefühles aufweisen. In diesem Sinne bezeichnet Wegelin die Ideen
als « goûts dominants », « passions dominantes », als « sentiments ». In
dieser breiten, vagen und konfusen Form sind die historischen Ideen

vor allem der gedankliche Ausdruck der geschichtlichen Masse, die

weniger den klar formulierten Gedanken eines bestimmten
philosophischen Systems folge, als vielmehr jenen dunklen, gefühlsbestimmten
Erkenntnissen, die mehr Gewohnheiten und Leidenschaften sind.

Die historischen Ideen sind daher nach Wegelin nicht bloß als

Erkenntnisbilder des Historikers aufzufassen, sie sind tatsächlich auch
die Triebfeder des geschichtlichen Lebens, in ähnlicher Weise, wie sie

später L. von Ranke gedacht hat. Die geschichtlichen Tatsachen sind



der bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph 34*

in Reihen verkettet, sie gruppieren sich um eine bestimmte Idee, die
ihr Grundprinzip, die Basis eines Entwicklungslaufes bildet. Diese

Grundprinzipien sind die « idées originaires et productrices », es sind
die schöpferischen Ideen, eine Begriffsbestimmung, die in der
Geschichtsphilosophie des XIX. Jahrhunderts, namentlich bei von Ranke und
Ernst Troeltsch, eine große Rolle gespielt hat. Diese schöpferischen
Ideen werden aber schon bei Wegelin nicht als transzendente Kräfte
des geschichtlichen Lebens, sondern als immanente Wirkungszentren
aufgefaßt. Diese schöpferischen Ideen beruhen nach Wegelin in einer
bestimmten gleichartigen Einstellung des Interesses einer menschlichen
Gesellschaft. Die Völker haben am Anfang dieselben Grundprinzipien,
dieselben schöpferischen Ideen. Diese ursprünglichen Ideen erhalten
aber durch die Gelegenheitsursachen, « causes occasionelles », verschiedene

Richtungsbestimmungen.
Die Ideen wirken sich im geschichtlichen Leben in zweifacher Weise

aus : in materieller Tätigkeit und geistiger Schaffensweise. So hat
Wegelin schon in den ersten Entwicklungsstadien der Geschichtsphilosophie

ganz klar die konstituierenden Grundelemente jeder Kultur
erkannt : Sachkultur und Persönlichkeitskultur, Material- und Formalkultur.

Im Bereiche der rein materialen Einstellung einer Gesellschaft
oder Kultur ist das Geistesleben und damit die historische Idee an
die bloßen materiellen Interessen gekettet. In der Gesellschaft des

frei entfalteten und herrschenden Geistes, in der Geistes- und
Persönlichkeitskultur wird die Einförmigkeit der bloß materialen Einstellung
überwunden und die kulturelle Entwicklung zeigt hier größeren
Reichtum, größere Eigenart und Selbständigkeit.

Im Bereiche der ausschließlichen Herrschaft des materialen Kulturlebens

sind drei verschiedene schöpferische Ideen tätig, die in diesem

Kulturbereich zu drei verschiedenen Formen von Kultur- und Gesellschaf

tsgebilden führen. In der ersten Form der ausschließlichen
Materialkultur wurzelt die schöpferische Idee im individuellen Interesse.
Alle Teile einer solchen Gesellschaft führen dieselbe Lebensweise, die
nach Wegelin weniger aus der Geistestätigkeit als vielmehr aus einem

gewissen Instinkt hervorgeht. Auf dieser Stufe stehen die Hirten-,
Jäger- und Räubervölker, wo die soziale Differenzierung kaum merkbar
ist, wo es noch keine Geschichte gibt. Bei der zweiten Form der

Materialkultur hat die schöpferische Idee ihre Quelle im partikulären
Interesse einer Gesellschaftsgruppe. Hier steht das kulturelle Leben,

vor allem die Politik und Wirtschaft, im Dienste eines Teiles der Nation,



342 Jakob Wegelin von St. Gallen,

unter der Herrschaft einer bestimmten Volksklasse. Zu diesem
Gesellschafts- und Kulturtyp rechnet Wegelin die Handelsstaaten: Die
dritte Form der Materialkultur besitzt eine schöpferische Idee, die im
Nationalinteresse ihre Grundlage hat. In dieser Kulturstufe stimmt das

Nationalinteresse mit dem Interesse aller Angehörigen des Volkes
überein. Eine solche Gesellschaft kennt nicht bloß Individualinteressen,
die durch ihre Gleichartigkeit das Volk zusammenhalten, sie kennt ein
über die Individuen hinausgehendes Gesamtinteresse. Es ist nach

Wegelin die Kulturstufe der Eroberervölker.
In reicherer Mannigfaltigkeit treten uns die schöpferischen Ideen

unter der Herrschaft der Geisteskultur, der formalen Persönlichkeitskultur

entgegen. Um den Reichtum der schöpferischen Ideen in diesem

Kulturbereich irgendwie klassifizieren zu können, ordnet Wegelin die
« idées productrices » in der geistigen Kultur nach den verschiedenen
Graden der Allgemeinheit und unterscheidet allgemeine, besondere und

singulare schöpferische Ideen. Weil die Ideen in Wegelins
Geschichtsphilosophie Gedanken, Auffassungsweisen und auch gefühlsmäßige
Einstellungen sind, die vom Wesen des Menschen und von der Natur
der Verhältnisse abhängig sind, deshalb entsprechen den allgemeinsten
Beziehungen, Verhältnissen und Notwendigkeiten auch die allgemeinsten
Ideen. Als Beispiel für eine solche allgemeine Idee als schöpferische
Kraft kultureller Entwicklung zieht Wegelin das Aufkommen des

römischen Rechts in Frankreich, Italien und Deutschland heran, wo
das allgemeinste Entwicklungsprinzip in der Erkenntnis der

Unzulänglichkeit des lombardischen, französischen und deutschen Gesetzes

liege. •—• Besondere oder partikuläre Ideenentwicklungen sind das

Erzeugnis von zwei verschiedenen Ideen, die entweder derselben

Kategorie angehören oder einander direkt entgegengesetzt sind, sodaß

die Entwicklung ein beständiger Kampf dieser beiden Ideen ist.
Individuelle oder singuläre Ideen einer Kulturentwicklung sind jene,
die völlig einzigartig sind und die uns dennoch das tiefste Wesen, die

Triebkraft einer nationalen Entwicklung auf eine bestimmte Zeit nach
rückwärts und oft auch nach vorwärts typisch zum Ausdruck bringen.
Solche singuläre Handlungen, welche die Idee einer ganzen Reihe
historischer Tatsachen erklären, nennt Wegelin Phänomene. Eine

einzige menschliche Tat ist gewissermaßen der konzentrierte Kern von
allen übrigen ihres Bereiches. So ist nach Wegelin alle Geschichte in
der Weise zu analysieren, daß man zuerst die allgemeinsten Ideen
festzustellen hat, dann die Spezifikationen, welche diese allgemeinste



der bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph 343

Idee erfahren hat (z. B. die verschiedene Stellung zum römischen Recht
in Frankreich, Italien und Deutschland). Nachher sind die Reihen

aufzuspüren, die als Erzeugnis kämpfender Ideen anzusehen sind. Die
Ideen als Triebfedern geschichtlicher Entwicklungen lassen uns das

Wesentliche und Charakteristische der verschiedenen Entwicklungen
erkennen und sind so auch die Mittel, um der großen Masse des

historischen Materials Form, Sinn und Ordnung zu geben. Auf
dreifachem Wege können wir diese Ideen feststellen : auf dem Wege der

Vergleichung, dann der Auffindung kämpfender Gegensätze und der

direkten, intuitiven Erfassung einer singulären Bedeutsamkeit. In
seinen « Briefen über den Wert der Geschichte » gibt Wegelin mehrere,
nicht üble Ratschläge, wie man bei der intuitiven Erfassung singulärer
Taten sich vor Trugschlüssen zu bewahren habe. Eine Hauptquelle
der unrichtigen historischen Schlüsse sieht Wegelin in der Nachlässigkeit,
« mit welcher man alle mitwirkenden Ursachen einer Begebenheit
aufzusuchen pflegt, ohne daß man sich jemals die Mühe gibt, zu

erforschen, ob man eine Begebenheit in eben den ausgedehnten Gesichtspunkt

gestellt habe, worin sie die handelnde Person betrachtete »

(S. 43). Um eine singulare Handlung richtig zu beurteilen, warnt
Wegelin auch vor der Wertschätzung ex eventu, nach dem Erfolge,
die ja heute noch in der Geschichtschreibung eine viel zu große Rolle
spielt. « Man geht überhaupt nicht genug in das Umständliche jeder
Begebenheit, wenn von Klugheit oder Blödsinnigkeit die Rede ist.
Auch diejenigen Begebenheiten, welche den unglücklichsten Ausgang

genommen haben (wie die Annehmung der Böhmischen Krone von dem

Kurfürsten in der Pfalz, Friedrich V. ; das von Ferdinand II.
angeschlagene Restitutionsedikt und der Zug Karls XII. in die

Ukraine), würden den aufmerksamsten Staatskenner in Verlegenheit
setzen, wenn ihm von diesen Fürsten ihre Bewegursachen so deutlich
und so angelegentlich vorgelegt würden, wie sie ihnen in dem Augenblicke

ihrer Entschlüsse vorkamen. Man muß sich also immer
vorstellen, daß, je schwieriger und mißlicher die Vorfälle gewesen, desto

mehr Kräfte der Seelen angespannt worden, und daß niemals irgend
jemand, in jener gefahrvollen Lage, den Ausgang einem bloßen Ohn-

gefähr oder blinden Zufalle überlassen habe » (Br. S. 46). Wegelin
wendet sich auch gegen jene methodischen Übertreibungen, welche in
ausschließlicher Weise die singulären Taten aus den persönlichen

Prinzipien erklären oder, ins andere Extrem verfallend, vom Einfluß
der persönlichen Grundsätze auf bedeutsame geschichtliche Taten



344 Jakob Wegelin von St. Gallen,

nichts wissen wollen. «Wenn man sich die Grandsätze der Billigkeit
und Vemunftmäßigkeit einer vorzunehmenden Handlung selten in
ihrem ganzen Umfange vorstellt, so ist es, täglicher Erfahrung nach,,

nicht weniger bekannt, daß unsere eigenen, religiösen, moralischen
und politischen Grandbegriffe nur in den außerordentlichen Fällen
mit ihrer ganzen Stärke auf das Gemüt wirken. Nur in einem Zustande,
worin der Mensch in eine Art äußerer Unmöglichkeit gesetzt wird,
von herrschenden theoretischen Sätzen abzuweichen, sind seine

Handlungen ein vollständiger Ausdruck derselben » (Br. S. 50).

«Begeht man verschiedene Trugschlüsse, wenn man dem Menschen

zuviel theoretische und praktische Kräfte im tätlichen Leben zutraut,
so betrügt man sich eben so sehr, wenn man ihm alle Überlegung
(nach der allgemeinen Deutung dieses Worts) abspricht » (Br. S. 52).

Nachdem Wegelin nach den Ursachen und allgemeinsten Erkenntnisprinzipien

des geschichtlichen Lebens geforscht hat, faßt er den modus

oder die Art der Ideenentwicklung und aller Kulturentwicklung ins
Auge. Alle Vorgänge auf dem Gebiete des geistigkulturellen Lebens
sind nach Wegelin-den Gesetzen von der unendlichen Kontinuität und
der unendlichen Verschiedenheit unterworfen. Einerseits stellt die
Geschichte eine fortwährende Kontinuität dar, bei der es wohl
Parallelerscheinungen geben kann, die in etwelcher Analogie zueinander
stehen, wobei sich aber doch niemals dieselbe Reihe von Begebenheiten
wiederholen würde. In der konkreten Auswirkung des Kontinuitätsprinzips

ist für Wegelin das Continuum die tote Kraft der Materie
in der geschichtlichen Entwicklung, eine tote Kraft, die er mit den
Faktoren der Masse, des rein natürlichen Nachahmungstriebes, mit den
elementarsten Gefühlen und Leidenschaften gleichsetzt. Die lebendigen,
formgebenden Kräfte des geschichtlichen Lebens gehen aus dem Prinzip
der unendlichen Verschiedenheit hervor. Diese « forces vives » der
geschichtlichen Entwicklung erhalten ihren Ausdruck einmal in einzigartig

begabten-Menschen, sogenannten Eminenzen (Hervorragenden),
in einzigartigen Neuheiten der natürlichen und gesellschaftlichen
Erkenntnisse, in Erfindungen und schöpferischen Intuitionen. Das
Gesetz der unendlichen Verschiedenheit bezeichnet daher nach Wegelin
auch die Einzigartigkeit von geschichtlichen Handlungen und Personen.

Dieses Zusammenspielen von Kontinuität und Diversität, von
erhaltenden und fortschreitenden Kräften, von Einzigartigkeit und
Gleichförmigkeit, von Eminenz und Masse vollzieht sich ausschließlich
aüf dem Boden der Gesellschaft. Schon Wegelin hat erkannt, daß alles



der bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph 345

geschichtliche Handeln durch die Sozialität, durch den Gesellschaftscharakter

des Menschen bestimmt ist. Alle geschichtlichen Ideen
können sich nur auf dem Boden eines Gesellschaftslebens entfalten.
Gegenüber den in der Gesellschaft herrschenden Ideen muß die

Bedeutung des einzelnen oft verschwinden. Jeder Mensch ist
eingebettet im gesellschaftlichen Geiste seiner Zeit. Diese gesellschaftliche
Abhängigkeit ist nach Wegelins Auffassung bei den Naturvölkern eine

ganz unbedingte, erst in höheren Kulturen ringe sich das bedeutsame
Individuum zu einer mehr oder weniger großen Eigenbedeutung empor.
Stets aber bleibe auch der gewaltigste Geistesmensch ein Kind seiner
Zeit. Es zeigt sich hier das Uniformitätsprinzip der Masse, die durch
gleichartige Grundleidenschaften bewegt wird. Auch in seinen « Briefen »

betont Wegelin schon am Anfang, daß es auch für einen

außergewöhnlichen Menschen schwer ist, eine völlige Unabhängigkeit von
der Umgebung zu bewahren : « Wie schwer ist es aber, einen solchen

Charakter unverletzt zu bewahren. Die Gleichförmigkeit, welche
zwischen so vielen äußern Gegenständen und der besonderen Stimmimg
unseres Geistes so oft stattfindet, öffnet der Seele unmerkliche Zugänge
und bildet uns nach dem gesellschaftlichen Stempel. Die Erziehung,
der Stand, die Lebensart und die- gesellschaftlichen Beschäftigungen
drücken nach und nach ihr Bild in unsere Seele und lenken dieselbe

zu der bereitwilligsten Nachahmung. Die Gewohnheit, welche uns mit
einem eisernen und unaufhaltsamen Arme in die Notwendigkeit setzt,
so und nicht anders zu handeln, verstärkt sich durch die

eingeschränktere und schlaffere Beschaffenheit des Geistes, die durch das

unbezwingliche Joch der gleichsam zur Natur gewordene Anlagen
hervorgebracht wird. Dadurch wird aber ein Charakter unfähiger, andere

und entgegengesetzte Eindrücke zu empfangen, oder er wird mit sich
selbst übereinstimmender und leichter zu erkennen » (Br. S. 7).

Die verschiedene Einstellung zu den das gesellschaftliche Leben
beherrschenden Ideen und Leidenschaften bedingt zwei Grundklassen

von Menschen : 1. die kleine Schar der Eminenzen, der Hervorragenden
und 2. die Riesenschar der Herdenmenschen ; die Herdenmenschen
stellen die Masse und Materie dar, die bewegt wird, die Triebkraft
und Fortbewegung aber wird durch die Eminenzen erzeugt. Aber
diese Triebkraft des geschichtlichen Lebens ist nicht das ausschließliche

Erzeugnis und Eigentum der Eminenzen. Die führenden Geister der
Geschichte sind nur unter der sozialen Wechselwirkung schöpferisch

tätig ; sie wirken durchaus im Sinne einer bestimmten Kulturstufe ;



346 Jakob Wegelin von St. Gallen,

sie empfangen ihr Geistesgut von dem sie umgebenden gesellschaftlichen

Leben. Die schöpferische Kraft der Eminenzen besteht nach

Wegelin nur im klarer Schauen und weiter Schauen, in der scharfen
Konzentration des unbestimmten Gewoges der Gefühle und
Leidenschaften der Masse, im Vorausahnen und Vorauserfassen kommender

Möglichkeiten. Alles Wirken der Eminenzen ist erst dann
fruchtbringend und historisch bedeutsam, wenn es von der Masse

aufgenommen und irgendwie, wenn auch oberflächlich, verarbeitet wird.
Den Vorzug einer Eminenz verlegt Wegelin merkwürdigerweise in eine

einzigartige Phantasie : « Weil die Einbildungskraft willkürlich und

unbegrenzt handelt, so ist dieses Vermögen der Seele in einem jeden
verschieden und ein jeder Mensch hat seinen eigenen daraus entstehenden

Charakter ; je größer, auffallender und mannigfaltiger aber diese

Bilder in diesem oder jenem Gesichtskreise sind, desto mehr wird die

Einbildungskraft dadurch gereizt, erweitert und erhöht. Aus diesem

Grunde müssen die Großen und Gewaltigen dieser Erde stärkere,
abwechselndere und wirksamere Begierden haben, weil sie nicht nur
mehrere Leichtigkeit als andere finden, ein jedes aufsteigende Verlangen
zu stillen, sondern auch, weil ihr Gesichtskreis viel weiter geht und
sie auf der Höhe ihres Standes einen ausgebreiteteren Horizont
erblicken » (Br. S. 8). Stets aber stellt Wegelin den Gedanken in den

Vordergrund, daß auch der weit ausgebreitete Gesichtskreis einer
Eminenz durchaus auf ein bestimmtes Zeitbild und eine bestimmte
Masse eingestellt ist «Aus solchen Beispielen kann man leicht
bemerken, daß bei weitem nicht so viele wirkliche Widersprüche in
dem Gemüte des Menschen vorgehen, als man gemeiniglich glaubt,
und daß viele solcher Widersprüche nur scheinbar und angeblich sind.
Denn der menschliche Geist ist' allzu träge und eingeschränkt, als daß

er nicht bei hundert Gelegenheiten die gleiche Vorstellung bei sich

erneuern sollte. Nur die Art, die Einkleidung und zufällige Änderung
einiger Hauptvorstellungen hat eine gewisse äußere Verschiedenheit,
die den unachtsamen Beobachter auf den Gedanken bringt, als ob
eine jede dieser Handlungsarten aus einem eigenen Grundsatze fließe.

Der leidenschaftliche Mensch ist mehr als einmal einem Proteus
ähnlich, der verschiedene Gestalten annimmt ; allein alle diese

Verwandlungen sind immer als abwechselnde Verhältnisse und Äußerungen
einer gewissen ' herrschenden Begierde der Seele anzusehen, die

geschmeidig und gelenksam genug war, sich nach abwechselnden
Umständen zu richten » (Br. S. 9).



der. bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph 347

Wegelin gibt eigene Regeln, um eine historische Persönlichkeit in
ihrer Eigenart erfassen zu können. So schreibt er in seinen « Briefen »':

« Überhaupt ist bei der Charakterisierung folgendes zu beobachten, daß

man i. sich einen richtigen Begriff von den Verstandesfähigkeiten einer
Person mache, damit man wisse, wie weit man derselben Grundsätze

zutrauen dürfe. Denn ein Mensch, der keiner Vorstellungen solcher

Art fähig ist, dem kann man keine moralischen Fehler zurechnen,

und er ist als ein Kind anzusehen, das aller abwechselnden Eindrücke
fähig ist. 2. Muß man die charakteristischen Handlungen so wählen,
daß keine als eine solche angesehen werde, die von mittelbarer oder
unmittelbarer Notwendigkeit auferlegt worden ist : denn eine das

Gemüt zu entziffern fähige Handlung muß vollkommen und in allen
Stücken willkürlich sein ; weswegen es leichter ist, eigenmächtige
Herren als solche zu charakterisieren, die dem gesellschaftlichen Zwange
auf die eine oder auf die andere Art unterworfen sind. 3. Muß man
sich einen richtigen und vollständigen Begriff von den herrschenden

Meinungen des Zeitalters und der Gesellschaft machen, weil diese,

mehr oder weniger, gewisse Handlungen bestimmen und denselben

einen Anstrich zu geben fähig sind, den sie ohne so viele von außen

mitwirkende Ursachen nicht hätten. Das regierende System der öffentlichen

Meinungen, Urteile, Sitten und Gebräuche wirkt eben so auf
die Seele, wie eine reinere und unreinere Luft auf die Lungen, das

Temperament und den Körper wirkt» (Br. S. 11 und 12).
Das Leben der kulturellen Masse äußert sich wegen ihrer Tendenz

zur Einförmigkeit und Stetigkeit in einer gewissen Trägheit,
Gleichgültigkeit, Tatlosigkeit, in geistiger Impotenz und Unkenntnis. Bei

Massenhandlungen dürfe man nicht zu viel Überlegung vermuten,
weil ja die Masse weniger von Ideen im strikten Sinne als vielmehr

von Gewohnheiten, Gefühlen und Leidenschaften beherrscht ist. Diese

gefühlsbetonten Ideen der Masse sind nach Wegelin der beste Maßstab

zur Beurteilung eines Volkscharakters und einer Kulturstufe. Wegelin
verlangt von dem Historiker, der das Leben einer historischen Masse

erfassen will, eine durchdringende Geistesschärfe, vor allem dann,

wenn diese Massenideale gewissermaßen fixe Ideen und wahnwitzige
Vorurteile geworden sind. Auch die Völker können von geistigen
Krankheiten befallen werden. «Wird eine Verblendung so groß und
stark, daß man darüber die politische und moralische Vernunft
verkennt und ihren Gebrauch gänzlich verliert, so fällt das Volk in
den Wahnsinn oder in einen Zustand, worin alle öffentlichen Urteile' f



348 Jakob Wegelin von St. Gallen,

verworren, widersprechend und zu einem jeden guten Endzwecke

untauglich gemacht werden. Dieser unglückliche Zustand, welcher
der Gemütsbeschaffenheit eines seiner selbst nicht mehr mächtigen
und verrückten Menschen gleichkommt, ist die Wirkung großer
Zerrüttungen, die in der Verfassung entstehen, welche durch eine

gewalttätige Auseinandersetzung und Auflösung aller ihrer Bestandteile
in ein politisches Chaos verwandelt wird. Da keine bürgerliche
Verbindlichkeit mehr stattfindet, so gerät der Mensch in eine noch
viel größere Unordnung als diejenige ist, die unter den Wilden
herrscht, weil diese ihrem Zustande gleichförmige Sitten haben ; da

hingegen aus dem vorigen polizierten Zustande eines in die Anarchie
versunkenen Volkes noch viele Sitten, Begriffe und Gebräuche
beibehalten werden, welche sich nicht dazu schicken und als Inkon-
venienzen durch neue Widersinnigkeiten vermehrt werden. Nichts ist
betrübter als das Schicksal eines Volkes, welches mit seiner Verfassung
zugleich seine politische Existenz verloren hat. Weil ein jeder diesen

Verlust auf das schmerzlichste fühlt, keiner aber denselben zu ersetzen

fähig ist, so entstehen daraus tausend einander widerstrebende

Bemühungen und ein solches Volk wird das Spiel dés blödsinnigsten,
heftigsten und abwechselnden Wahns. Da niemand verhindert werden
kann, die Sachen auf das Äußerste zu treiben, so wird die Hoffnung
immer durch eine überwiegende Furcht getäuscht und alle befinden
sich in der grausamsten Ungewißheit, was aus ihnen endlich werden
soll. Die Tollkühnsten schlagen alsdann Mittel vor, welche das Übel,
anstat es zu heilen, tödlich machen » (Br. S. 151-52).

Aber bei all den möglichen, verschiedenartigen Einseitigkeitstendenzen

hat das Ringen der Massenideen nach Wegelin einen großen
kulturellen Wert. Ganz abgesehen davon, daß sie in der Bildung der
historischen Persönlichkeit in ganz hervorragendem Maße tätig sind,
so bewirkt das Reiben und Stoßen dieser Leidenschaften vor allem,
daß das Unpassende und gänzlich Unduldsame allmählich beseitigt
wird, sodaß durch die Regungen und Leidenschaften der Masse vor
allem praktische Werte und Errungenschaften festgehalten werden
können. Besonders kann durch das mehr unbewußte Schaffen, der
Masse die Kulturtätigkeit eines Volkes nach dieser öder jener Richtung
spezialisiert werden. « Es ist mit der Polizierung (Kultivierung)
ganzer Völker wie mit der Erziehung besonderer Personen beschaffen,
wobei einerlei Vorschriften nicht immer gleiche Wirkungen
hervorbringen. E§ kommt in beiden Fällen sehr viel auf die Anlagen, den



der bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph 349

Zusammenhang der Lokalumstände und die dabei obwaltende
Hauptabsicht an. Da die Völker ihre NationalCharakter, ihre Verfassungen
und ganz eigene Angelegenheiten nicht weniger als die Individua
haben : so ist eine Nation mehr als die andere geneigt, diesen oder

jenen Teil der Polizei (ist hier im Sinne von « Kultur » zu nehmen) zu
der Grundlage ihrer öffentlichen Ordnung zu machen » (Br. S. 262).

Das Gesetz der unendlichen Verschiedenheit zeigt sich in den

lebendigen Kräften der Geschichte, den « forces vives », wie sie Wegelin
nennt. Das Wesen dieser lebendigen Kräfte ist vor allem Geist und
Verstand, ihr Erzeugnis sind Literatur, Kunst und Wissenschaft. Hier
ist das Tätigkeitsgebiet der historischen Persönlichkeit, der Eminenz,
die mit persönlicher Kombinationsgabe die Materie der allgemeinen
Massenbedürfnisse zu formen weiß. Wegelin betont des öftern, daß

eine kulturell hervorragende Persönlichkeit mit Weitblick und
Tiefblick doch eine gewisse Bestimmtheit, Einseitigkeit und Ausschließlichkeit

besitze. Er sieht darin eine mit der Eminenz notwendig
verknüpfte Eigenschaft, da nur die geniale Konzentrationsfähigkeit
Hervorragendes zu leisten vermag. In seinem Werke « Sur la philosophie de

l'histoire, Mémoires 1775 », S. 518, schreibt Wegelin : « Les plus grands
génies, à force d'avoir étendu et approfondi une idée, deviennent moins

propre à rendre une idée différente avec la même énergie ». Denselben
Gedanken bringt Wegelin zum Ausdruck, wo er in den « Briefen »

über die Entwicklung des philosophischen Denkens u. a. folgendes
äußert : « Damit man diese Männer (d. h. die alten Philosophen) nicht
bloß anstaune, sondern näher kennen lerne, muß man diese

Hauptbetrachtung zum Grunde legen und niemals dabei vergessen, daß der
Mensch nur durch eine verstärkte Aufmerksamkeit fähig sei, mehrere

Begriffe als andere zu fassen und miteinander zu verbinden. Diese

ausgedehntere Aufmerksamkeit aber kommt von der Absonderung aller

Nebenbegriffe her, die man von der Hauptabsicht trennt, und wodurch

man selbige zu erreichen desto fähiger wird. Ein Mann, der mehr und
besser als andere denkt, läßt sich weniger zerstreuen, vereinigt alle
Kräfte seines Geistes nur in einen Punkt und erlangt mittelst dieser

Vereinigung eine so anschauliche Vorstellung von seiner Verstandesfähigkeit,

daß ihm dieser Begriff äußerst reizbar und angenehm
vorkommt ; weswegen er ihn auch durch Betrachtungen solcher Art immer
zu erhöhen und zu erweitern trachtet. Das Übelste aber ist, daß er
sich oft durch die Eigenliebe täuschen läßt und seinen Kräften mehr
zutraut als sie wirklich vermögen. Er bildet sich also oft ein, durch



350 Jakob Wegelin von St. Gallen,

alle Arten von Trugschlüssen zu wichtigen Entdeckungen zu gelangen.
Um diese Trugschlüsse aufzudecken, wird der philosophische Scharfsinn
erfordert oder die Kraft, dasjenige, was in den Begriffen und in ihrer
Verbindung unvollständig, von dem Vollständigen und Richtigen zu
unterscheiden » (Br. S. 327-28).

Nachdem Wegelin über das Wesen und den Erscheinungsmodus
der historischen Ideen sich geäußert hat, untersucht er die Prinzipien
der Ideenentwicklung in vier Abschnitten. Er faßt das Aufkommen der
Ideen, die Behauptung der Ideen, die Aufeinanderfolge der Ideen und
die Energie der Ideen ins Auge. Die Lehre vom Aufkommen der
Ideen ist bei Wegelin bereits durch seine Theorien vom Massengeist
und der Eminenz bedingt. Die Massenideen entstehen aus allgemeinen
Tendenzen, Bedürfnissen und Zeitinteressen. Jene Idee erringt den

Sieg, die durch günstige Zeitverhältnisse sich in die Gunst der Menschen
setzen und so ihre Konkurrenten aus dem Wege räumen kann. Bei
dieser Ideenentfaltung hat aber auch die Eminenz ihren Anteil, durch
welche die Massenideen nicht selten etwelche Veränderungen erfahren
können. Wie die Ideen im Kampfe sich entfalten, so behaupten sie

sich auch in beständigem Kampfe. Jene Motive werden durchhalten,
die die größte sozial-vernünftige Geltung aufweisen können. Der Logos
des Motivs entscheidet über seine Zugkraft und das Unpassende und

Widervernünftige hat dem Sinnvollen und Zeitgemäßen zu unterliegen.
Von der Darlegung der Behauptung der Ideen schreitet Wegelins

Geschichtsphilosophie zur Betrachtung der Aufeinanderfolge der Ideen.
Hier faßt er vor allem drei Gesichtspunkte ins Auge : 1. die Anastomose
oder allmähliche Veränderung der Ideen, 2. das Tempo der Veränderung
und 3. das Gesetz der psychischen Reaktion. Nach Wegelin haben
alle Ideen im Querschnitt einer ganzen Kulturperiode eine organische
Gleichartigkeit, die alle Lebensgebiete einer bestimmten Kulturepoche
in einer typisch ausgeprägten Gleichförmigkeit und systematischen
Zusammengehörigkeit zeigt. Diese Tatsache hat später Lamprecht vor
allem betont und mit dem Terminus « psychisches Diapason einer

Entwicklungsstufe » bezeichnet. Die Ideen stehen aber nicht bloß in
ihrer Gleichzeitigkeit, sondern auch nach ihrem vorwärts und
rückwärts, ich möchte sagen längsschnittmäßig in Zusammenhang. Wie
die geschichtlichen Begebenheiten sich in Verkettung zeigen, so sind
auch die Ursachen dieser Begebenheiten, die Ideen miteinander
verkettet, denn die Anastomose der Ideen bewirkt ja gerade die Verkettung
der Tatsachen. Ganz im Sinne dieser Lehre von der Verkettung der



der bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph "351

Ideen und von der typischen Gleichartigkeit der Ideen einer Kulturperiode

schreibt Wegelin in seinen « Briefen » ein interessantes Kapitel
über das Thema : « Die Zeitpunkte der moralischen und der politischen
Revolutionen treffen meistens zusammen » (Br. S. 229-240).

Das Tempo der Veränderung der Ideen ist verschieden nach dem

Kulturstand eines Volkes. Eine stetige langsame Veränderung der

Ideen findet auf jeder Kulturstufe statt. Bei tiefer stehenden Völkern

bewegt sich die materiell eingestellte Ideenmasse ganz schwerfällig
voran, während höhere Kulturvölker rasch und leicht die Ideen
umzustellen und zu wechseln vermögen. Der erste Grund für den

Wechsel einer Idee beruht nach Wegelin darin, daß sie das Interesse
der Masse nicht mehr zu fesseln vermag. An die Stelle der alten
Ideen setzt sich eine neue, und zwar meist eine solche, die der
überwundenen Idee am nächsten ist. Sie wird bei Wegelin die ergänzende
oder verbessernde Idee genannt. Die neue Idee gründet sich immer
auf etwas sozial Vernünftiges und Notwendiges. Mögen Gebräuche

und Zeitauffassungen in sich noch so unvernünftig sein, so haben sie

nach Wegelin doch einen sozialen, zeitlich bedingten Vernunftgrund
als Entstehungsursache. Kein im stetigen Wandel der Ideen
auftauchendes Motiv sei absolut neu ; jedes neue Handeln knüpft ans
alte an. Die Ideen können nach Wegelin deswegen unbrauchbar werden,
weil die menschlichen Ideen alle beschränkt seien und daher nur eine

begrenzte Weite der Anwendbarkeit hätten, die mit der Zeit ausgeschöpft
wird.

Ein wichtiger Faktor in der Entwicklung der historischen Idee
ist bei Wegelin die psychische Reaktion. Die lebendigen Kräfte des

geschichtlichen Lebens bringen die fortbewegenden und treibenden
Ideen hervor, welche gedankenreiches und tatfrohes Kulturleben
bewirken, in vielfältiger Mannigfaltigkeit einander bekämpfen und so

geistige Spannungen schaffen. Gegensatz und Wechsel, verschiedene

Wucht der Eindrücke und verschiedene Art der Kontraste reizen die
Einzelseelen in der Masse zu intensiverer Tätigkeit.

Die Energie der Ideen steht mit ihrer Entstehung in Zusammenhang,

sie wurzelt in der Stärke des Interesses und des Bedürfnisses
einer Masse, auf der Kraft eingewurzelter Gewohnheiten. Die Energie
der Ideen erweist sich durchaus verschieden von der Kraftwirkung
physischer Körper. Die Naturkörper büßen durch Reibung an Kraft
ein. Die Idee aber kann sich bei Reibungen unvermindert
in ihrer ursprünglichen Kraft erhalten und die Widerstände ohne



352 Jakob Wegelin von St. Gallen,

Krafteinbuße besiegen, ja sie kann sogar aus dem Reibungsprozeß mit
verstärkter Kraft hervorgehen, sodaß die Energie einer Idee durch
eine Reibungskrisis ihr ursprüngliches Kraftmaß verdoppeln kann.
Mit auffallendem Nachdruck betont Wegelin die Rolle der Ideen als

sozialer Triebkräfte, die lange historische Tatsachenreihen
hervorzubringen "vermögen, die Grundlage und Prinzipien des historischen
Lebens sind und sich zu den historischen Ereignissen verhalten wie
der Plan oder der Grundriß zum Gebäude. Deshalb spricht er so oft
von den « notions dé termina trices » (Sur la philosophie de l'histoire,
Mém. 1770, S. 367), von «notions directrices», von «goûts dominants
de la vie sociale », von « passions dominantes » (Sur la philosophie
de l'histoire, Mém. 1770, S. 381-391).

Damit habe ich in einer knappen Skizze die allgemeine Struktur
der formell und materiell sehr weitschichtigen geschichtsphilosophischen
Arbeiten Wegelins gegeben. Die Vertiefung und Spezialisierung dieser

allgemeinen Richtlinien muß einer ausführlicheren Arbeit vorbehalten
bleiben. Nur noch einige allgemeine Charakterzüge vom geistigen
Bild Wegelins sollen festgehalten sein. Wegelins Geschichtsauffassung
erweist ihn einerseits als typisches Kind seiner Zeit und der ihn
beeinflussenden Denker, andererseits aber auch als einen durchaus
selbständigen Kopf, der dem Zeitgeist und der konventionellen
Überzeugung gegenüber auch eigene, höchst originelle und persönliche
Meinungen zu vertreten hat. Wegelin zeigt durchweg das Bestreben,
seine historischen Urteile auf das Kulturganze zu beziehen, die typische
Kulturbedeutung der vereinzelten historischen Tatsachen aufzuzeigen.
So betont er in seinen « Briefen » — um nur eine Stelle von vielen
heranzuziehen: «Dasjenige, was die historische Wahrheit interessant
und wirksam macht, besteht auf der einen Seite in dem vorzüglichen
Lichte, in welchem die handelnde Person vorgestellt wird, und auf
der andern Seite in der Menge, Wichtigkeit und Mannigfaltigkeit der

gesellschaftlichen Verhältnisse, welche die Handlung selbst in sich

faßt » (Br. S. 27). Diese Tendenz der Einstellung der historischen

Ereignisse auf ein Kulturganzes hat Wegelin freilich mit allen
Geschichtsphilosophen der Aufklärung gemeinsam, aber Wegelin hat besser als
die meisten seiner Zeitgenossen erkannt, worin das Wesen der
Kulturbedeutung einer Handlung oder Tatsache liegt. Freilich hat er mit
seinem oft abstrusen und schwer lesbaren Stil seinen scharfen und
feinsinnigen Gedanken nicht den ihnen gebührenden würdigen Ausdruck
geben können. Weil die Aufklärung unter dem Zeichen des beginnenden



der bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph 353

Evolutionismus steht, ist es nicht zu verwundern, wenn auch Wegelin
in den Bannkreis extrem entwicklungstheoretischer Auffassungen

gezogen wurde. Das zeigt sich bei seiner Darlegung über den Ursprung
der Sprache (Br. S. 59*66), sowie bei seinen gelegentlichen Äußerungen
über die wilden Völker. Der Evolutionismus tritt aber bei Wegelin
in keiner Weise aufdringlich hervor ; seine Zeit liebte es, mit exotischen

Dingen zu renommieren, die sie gar nicht oder nur oberflächlich geschaut
und falsch erfaßt und verstanden hatte. Aus dieser Rüstkammer
konventioneller Überzeugungen hat Wegelin in gutem Glauben den
einen oder andern Gegenstand entlehnt. In derselben Weise ist Wegelins
entschiedene Ablehnung des Mittelalters, des Mönch turns etc. zu
beurteilen. Im übrigen aber ist Wegelin ein prinzipieller Gegner des

Rationalismus seiner zeitgenössischen Geschichtsphilosophie. So wendet

er sich in einem eigenen Kapitel, im 27. Brief, gegen die in der

damaligen Geschichtsphilosophie vertretene Auffassung, daß ein
unparteiischer Kirchengeschichtshistoriker glaubenslos sein müsse, mit der
These : « Eine gute unparteiische Kirchengeschichte kann allein von
einem wahren religiösen Sinne verfaßt werden, welcher von dem

Unglauben und dem Aberglauben gleich weit entfernt ist » (Br. S. 319).

Wegelins Hauptargument für diese These ist im Prinzip dasselbe,

das heute noch von den gläubigen Religionsforschem den glaubenslosen

entgegen gehalten wird : « Wer nun von einer solchen religiösen
Lage des Gemütes und desselben Fühlbarkeit keine Vorstellung hat,
wird niemals im Stande sein, ein richtiges Urteil darüber zu fällen.
Wenn man an keine religiösen Verpflichtungen glaubt, so sieht man
alle Gemütsregungen solcher Art als Ungereimtheiten an, und
verdammt den wohlgesinnten Enthusiasten ebensowohl als den fehlerhaften
Schwärmer. Hat man sich auch niemals die Mühe gegeben, das

menschliche Gemüt auf der religiösen Seite zu entfalten ..so wird
man voreilig, unbillig und vermessen von der Frömmigkeit in allen
Fällen gedenken, wo die Erleuchtung des Geistes nicht ausgebreitet

genug war. In dieser Absicht braucht es auch eine ruhige und sorgfältige
Überlegung, um nicht nur das Wesentliche der Religion von dem

Zufälligen zu unterscheiden, sondern auch alle die Veranlassungen

richtig zu bemerken, welche ein sonst wohl gesinntes Gemüt von der
Wahrheit zu weit abgeführt hat. Ohne sich auf alle die willkürlichen
Bestimmungen religiöser Irrtümer einzulassen, muß der Geschichtschreiber

der Religion das Verschiedene, Besondere und Auffallende,
welches sich darin befindet, auf das genaueste erkennen und zugleich

Divus Thomas. 23



354 Jakob Wegelin yon St. Gallen,

überzeugend wissen, wie man durch Vermengung übel verstandener
Meinungen auf dergleichen Wahn verfallen sei » (Br. S. 320-21). Vom
guten Kirchen- und Religionshistoriker verlangt daher Wegelin : « Weil
er aus eigener Erfahrung weiß, daß die Religion das Gemüt zu erhöhen

und den Geist zu veredeln fähig ist, so zieht er diese ihre ursprüngliche
Beschaffenheit niemals in Zweifel und ist ein getreuer Ausleger der
Gesinnungen solcher Art. Anstatt diesem Bewegungsgrunde zu großen,
edeln und standhaften Taten seine Stärke und Würde zu nehmen,
ist er dagegen beflissen, dieser Bewegungsursache guter und
wohlgemeinter Handlungen immer mehr Unterstützung zu geben, und durch,

mannigfaltige Beispiele zu zeigen, daß ein wohlverstandener Religionsbegriff

dem Staate und den Sitten, bei glücklichen und unglücklichen
Vorfällen, den kräftigsten Bestand verleihe und zu der Zeit hülfreiche
Hand reichen könne, da das sittliche und politische Vermögen des

Menschen nicht zureichend sei » (Br. S. 323-24).
Auch gegen die rationalistische Beseitigung des Wunders in der

zeitgenössischen Geschichtsphilosophie tritt Wegelin auf in einem
besonderen Kapitel seiner Briefe : « Das Wunderbare und
Außerordentliche in der Geschichte » (Br. S. 54 ff). Zunächst legt er den.

Begriff des historisch Wunderbaren fest und unterscheidet genau
zwischen relativ und absolut Wunderbarem : « Durch das Wunderbare
verstehe ich, mein Freund, alles dasjenige überhaupt, was aus dem
ordentlichen Laufe der Dinge nicht einem jeden sogleich begreiflich
gemacht werden kann. Dies kommt entweder daher, daß man mit
den Gesetzen der körperlichen, politischen und sittlichen Welt nicht
genügend bekannt ist, oder daß eine scheinbare oder wirkliche Ausnahme
in diesem Sinne gemacht werden muß. Im erstem Falle sind die

Begebenheiten nur selten und (nur deshalb) außerordentlich, weil das.

Besondere und Eigentümliche derselben bloß von der eingeschränkteren
Fähigkeit des Lesers und Erzählers abhängt » (Br. S. 54). Für die
Behandlung des wirklich Wunderbaren durch die Geschichtswissenschaft

stellt Wegelin folgenden Grundsatz auf : « Was das Wunderbare im
körperlichen Sinne betrifft, worin eine wirkliche Ausnahme der
Naturgesetze vorkommt, so hat die Geschichte keine andere Obliegenheit,
als auf der einen Seite wohl zu erwägen, ob etwas Widersprechendes
oder ganz Ungereimtes dem Wunderbaren unterschoben worden sei,

und auf der andern Seite die Glaubwürdigkeit der Zeiten einer solchen
Geschichte auf das genaueste und unparteiischste zu prüfen. In allen
Fällen solcher Art muß uns die wahre Nutzbarkeit solcher Begeben-



der bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph 355

heiten zur Richtschnur dienen. Wenn eine wundervolle Begebenheit
noch jetzo wahren Eindruck macht, so wäre es eine Art von
Untreue und Betrug, wenn man ihre guten Wirkungen sich selbst und
andern verhehlen wollte. Es bleiben also diese Ehrfurcht erregenden
Tatsachen immer wichtige Gegenstände der Geschichte, die sich am
meisten damit beschäftigen sollte, die Wichtigkeit der Wirkungen in
gehöriges Licht zu stellen, ohne sich in Theorien zu vertiefen, welche

von den wenigsten verstanden werden und für die historische Wahrheit
oft ebenso schädlich als anstößig sind.» (Br. S. 57-58).

Im Gegensatze zu den andern Geschichtsphilosophen der
Aufklärung ist Wegelin auch ein unerschrockener Verteidiger der göttlichen

Vorsehung im geschichtlichen Leben. Wir schließen unsere Ausführungen
mit einem Beleg dieses Vorsehungsglaubens, der zugleich Wegelins
freudig optimistischer Geschichtsbetrachtung einen schönen Ausdruck
verleiht : « Niemand wird einen Verleugner der Vorsehung widerlegen
können, der den gesellschaftlichen Zustand überhaupt als ein Chaos

ansieht, worin sich alles miteinander in beständigem Kampfe befindet,
worin weder Übereinstimmung noch Ordnung sei — niemand als der

Geschichtkundige, welcher aus der Folge und dem Zusammenhange der

Begebenheiten weiß, daß zwar viel Irriges und Fehlerhaftes mit unterläuft,

aber daß dennoch das Böse niemals so durchaus böse und
unumschränkt sei, als man es sich ohne Überlegung vorstellt ; daß
das Böse meistens nur beziehungsweise Unglück und Elend, hervorbringe,

daß es durch hundert nicht vorausgesehene Hindernisse in
seinem stärksten Laufe gehemmt werde, daß es selbst in mehr als
einem Falle das Gute hervorbringen könne, daß weder eine blinde
Notwendigkeit das Schicksal des menschlichen Geschlechts bestimme
noch ein ewiger, unnützer und immer auf das gleiche zurückkommender
Kreislauf menschlicher Handlungen statthabe, daß endlich die Tugend
vorhanden sei und dem Laster im ganzen die Wage halten könne »

(Br. S. 25).


	Jakob Wegelin von St. Gallen der bedeutendste schweizerische Geschichtsphilosoph

