Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des
Einzelmenschen [Fortsetzung]

Autor: Thiel, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die thomistische Philosophie
und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen.

Prinzipien zu einer philosophischen Charakterlehre.

Von P. Matthias THIEL O. S. B., Maria Laach.

(Fortsetzung.)

III. Die Wirkursachen des Ein_zelmenschen.

1. Der Einzelmensch und seine Voreltern.

Damit ein neues Lebewesen entsteht, miissen wenigstens bei den
héheren Gattungen zwei fiir einander empfingliche Organismen in der
Weise zusammenkommen, dafl sich eine Samenzelle des einen mit
einer Eizelle des anderen verbindet. Das daraus hervorgehende
befruchtete Ei ist ein Mischprodukt, in dem sogar die Kerne der
ménnlichen und weiblichen Geschlechtszelle ineinander verschmelzen.
Den wichtigsten Bestandteil darin bilden die Chromosomen. Threm
Namen nach sind das « farbentragende Gebilde » ! oder « Farbschleifen » 2,
doch soll «farbentragend » nur besagen, daBl es sich um eine leicht
firbbare Masse handelt. H. André, der in diesem Punkte H. Driesch
und Fr. Quade folgt, rechnet ihren Stoff zu den Fermenten.3® Wir
konnen sie einem Biindel Faden vergleichen, von denen jeder ablosbar
ist. Thre Zahl ist durch die Natur streng festgelegt. So finden sich
beim Menschen in jeder weiblichen Korperzelle deren immer vierund-
zwanzig, in der mannlichen dagegen nur dreiundzwanzig. ¢ Reift jedoch
eine solche Korperzelle zur Geschlechtszelle heran, d. h. bildet sie sich
entweder zu einer Samen- oder zu einer Eizelle aus, dann wird ihre
Chromosomenzahl auf die Hilfte reduziert. Die Biologen nennen einen
derartigen Prozel3 die Reifungsteilung. Sie soll bewirken, daBl auch
das befruchtete Ei nicht mehr Chromosomen erhilt als eine Korper-

zelle seiner Eltern.

1 H. Muckermann, Kind und Volk, Freiburg i. Br. 1921. 15, S. 27.

2 H. André, Die Einheit der Natur, Habelschwerdt (Schles.) 1923, S. 108.
3 a.a. O.8S. 116 ff.

% a:a: 0 5 113



Die thomistische Philosophie 317

Das befruchtete Ei bleibt zwar einstweilen noch im Mutterleib
und auf ihn angewiesen. Dessenungeachtet ist es bereits ein neues
Individuum ; schon deshalb, weil es sich hier nicht wie bei der
Emihrung um eine Assimilation handelt, sondern um die Verschmelzung
zweier Substanzen, die auf der gleichen Stufe stehen. Besonders aber
gerade auf Grund seiner Chromosomen. Dal} diese bei der Reifungs-
teilung zur Hilfte ausgeschieden werden, hat namlich weit mehr zu
bedeuten, als daB3 so der Umfang der befruchteten Eizelle nicht doppelt
so groB3 wird wie der ihrer Elemente, also der einzelnen Koérperzellen.
Wie die sogenannte Mendelforschung ergeben hat, folgt einer solchen
Reduktion notwendig auch eine Teilung der Eigenschaften, die der
betreffende Elter vererben kann, so dafl also kein Nachkomme jemals
das ganze ererbbare Gut erhilt. Daraus haben die Biologen mit Recht
geschlossen, daBl die Chromosomen das eigentliche Substrat der
Vererbung sein miissen. ! Und zwar ist dabei jedes einzelne Chromosom
wichtig. Denn nur, wenn das der Fall ist, und wenn es andererseits
ganz den augenblicklichen Umstinden iiberlassen ist, welche Chromo-
somen in den heranreifenden Geschlechtszellen ausgeschieden wund
welche erhalten bleiben, d. h. welche von den vierundzwanzig bzw.
dreiundzwanzig in der menschlichen Kérperzelle die Entwicklung zum
Ovulum oder Sperma mitmachen, ist zu verstehen, daB3 selbst Kinder
des gleichen Elternpaares zuweilen sehr verschieden ausfallen und
nicht einmal Zwillinge die ndmlichen Eigenschaften erben. Wir
betrachten es dann sogar als das Natiirlichere, wenn jeder Fall einzig-
artig ist. Denn es laBt sich dann auf seiten des Vaters wie der Mutter
das Erbgut so mannigfach teilen, dall es kaum denkbar ist, wie zwei
Kinder sowohl vom Vater als von der Mutter je die gleichen Eigen-
schaften erben kénnen. 2

Indessen soll damit, daB jedes einzelne Chromosom von Bedeutung
ist, nicht gesagt sein, daBl die Chromosomen die alleinigen Trager der
Vererbung sind. Wie weit der Anteil der einzelnen Chromosomen
reicht, 1aBt sich schon deshalb nicht genau feststellen, weil wir nicht

L Th. H. Morgan, Die stoffliche Grundlage der Vererbung. Berlin 1921,
S. 178 ff. (Deutsch von H. Nachtsheim.)

2 Muckermann bemerkt dazu: « Die Verteilung der durch Befruchtung
verkniipften und dann wieder voneinander gelosten Erbeinheiten auf die Nach-
kommen wird vom Zufall gewiirfelt — ein fiir das Individuum unheimliches Spiel
mnach den Aussichten der Wahrscheinlichkeitsrechnung.» A. a. O. S. 29; vgl.
ebenda S. 66, und And#é, a. a. O. S, 115 1.



318 Die thomistische Philosophie

wissen, wodurch sie sich voneinander unterscheiden. Sodann scheint
angenommen werden zu miissen, da sowohl ein Chromosom Vehikel
von mehreren Erbanlagen sein, als auch umgekehrt dieselbe Erbanlage
durch. verschiedene Chromosomen weitergegeben werden kann.! Aber
wenn dem wirklich so ist, dann ist es héchst wahrscheinlich, daB3 das
eine Chromosom diese Erbanlage nicht alle gleich gut weiter gibt und
daB umgekehrt doch jede Erbanlage ein Chromosom zum Haupt-
triger hat. 2

Weil das befruchtete Ei seine Chromosomen von beiden Eltern
erhilt, lehren die Biologen weiter, daB auch beide einen Anteil am
Ahnenerbe liefern. «Das Kind ist im allgemeinen ein Mischprodukt
seiner beiden Eltern; es empfangt von Vater und Mutter gleiche
Mengen von wirksamen seelisch-kérperlichen Teilchen, Trigern der
ererbbaren Eigenschaften. » 2

Ob das Kind ein Junge wird oder ein Méddchen, hingt sogar von
einem Chromosom ab, das man deshalb das Geschlechtschromosom
nennt. Da nimlich, wie bereits oben bemerkt, beim Menschen die
Chromosomenzahl der méannlichen Korperzelle nicht, wie in der weib-
lichen, vierundzwanzig, sondern nur dreiundzwanzig betrigt, sind bei
ihrer Entwicklung zu einer Samenzelle zwei Moglichkeiten gegeben :
die Samenzelle kann zwolf Chromosomen aufweisen, aber auch nur elf.
Verbindet sich nun eine zwdélf Chomosomen enthaltende Samenzelle

1 Vgl. Rich. Goldschmidt, Einfihrung in die Vererbungswissenschaft. Leipzig
19203, S. 250 f.

2 Eine besondere Schwierigkeit bereiten der Erklirung die sogenannten
genotypisch identischen oder eineiigen Zwillinge, die genau so wie die rechten und
linken Korperhidlften des namlichen Individuums gleiches Erbgut enthalten.
Solche Zwillinge entstehen aus der Teilung einer einzigen, bereits befruchteten
Eizelle. (Vgl. K. H. Bauer, Rassenhygiene. Leipzig 1926, S. 118 f.) Aber wie
kann sich die Eizelle in solcher Weise teilen ? Teilt sie sich, bevor aus ovulum
und sperma eine neue Substanz entstanden ist, oder nach dieser Neubildung ?
Da man jetzt immer allgemeiner zu der Uberzeugung kommt, daB diese Neu-
bildung schon gleich von einer geistigen Seele informiert werde und deshalb
sofort ein Mensch sei (vgl. hierzu W. Stockums, Historisch-Kritisches iiber die
Frage : « Wann entsteht die geistige Seele ? », im Philos. Jahrb. 1924, S. 225-252),
so miussen wir annehmen, dal3 die befruchtete Eizelle sich schon vor dem Entstehen
des Embryo teilt. Aber nehmen wir das an, dann entsteht sofort die Frage, wie
das zugeht. Auf diese Frage ist bis jetzt noch keine vollkommen befriedigende
Antwort gefunden worden. DafB die einzelnen Erbanlagen nicht ganz streng
lokalisiert sind, diirfte wenigstens das eine verstindlich machen, daB bei einer
Teilung der Eizelle dieselbe Erbanlage sich nachher in beiden Teilen findet.

3 Rhab. Liertz, Wanderungen durch das gesunde und kranke Seelenleben bei
Kindern und Erwachsenen. Kempten 1923, S. 29.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 319

mit einer Eizelle, die immer zw6lf Chromosomen umfaft, so kommt
die Chromosomenzahl der weiblichen Korperzelle heraus, das Kind muf3
demnach weiblichen Geschlechtes sein ; trifft dagegen eine Eizelle mit
einer Samenzelle zusammen, die nur elf Chromosomen hat, dann betrigt
die Summe dreiundzwanzig, die Chromosomenzahl der ménnlichen
Korperzelle, soda3 das Kind notwendig minnlichen Geschlechtes sein
wird. !

Schauen wir nur auf das, was sich in einem bestimmten Nach-
kommen den Sinnen offenbart, so scheint es allerdings, als habe das
vorhin Gesagte die Erfahrung gegen sich. Allein auf diese Schwierigkeit
hat schon Mendel, der Begriinder der oben dargelegten Vererbungs-
theorie, die richtige Antwort gefunden, indem er eine Unterscheidung
machte. Wenn er in einem Falle von Bastardierung nur Eigenschaften
des einen Elters wahrnahm, dann bezeichnete er diese als dominierend,
die von dem andern Elter ererbten, aber nicht sichtbaren Merkmale
hingegen als rezessiv. Denn wie die Abfolgen dieses Bastards ihm
bewiesen, waren. die sogenannten rezessiven Merkmale durch die
dominierenden nur «verdeckt». Mag daher ein Kind scheinbar nur
vom Vater oder von der Mutter Eigenschaften ererbt haben, in seinen
Nachkommen wird es schon offenbar werden, dal3 bei ihm das andere
Erbteil doch vorhanden war. Denn vielleicht wird die Mutter oder
der Vater dafiir um so deutlicher im Enkel oder Urenkel wiedererkannt. >

Aus diesem Grunde bezeichnen die Biologen denn auch alles das
als ererbt, was ein Individuum auf Grund seiner iiberkommenen
Chromosomen an Eigenschaften ins Dasein mitbringt 3, einerlei, ob
diese Eigenschaften bei ihm einmal in die Erscheinung treten werden

! Gegen diese Lehre hat man allerdings den Einwand erhoben, wie sich
damit die Moglichkeit, das Geschlecht des Kindes zu bestimmen, vereinbaren
lasse. Dagegen ist mit K. H. Bauer (a. a. O. S. 102) zu sagen, dal} eine solche
Geschlechtsbeeinflussung hoéchstens wvor der Befruchtung gelingt. Und selbst
in dieser Einschrankung ist es noch eine in der Zukunft zu 16sende Frage, ob sie
sich auch auf den Menschen ausdehnen liBt. Eine Beeinflussung des Geschlechtes
nach der Befruchtung hilt Bauer beim Menschen ganz sicher fiir ausgeschlossen,
sodaf also hier « das Geschlecht mit dem Moment der Befruchtung bereits unab-
anderlich festgelegt ist ». Siehe auch Goldschmidt, a. a. O. S. 252, und André,
a.a. 0.8S. 113.

2 Vgl. Fr. Tillmann, Uber Vererbung und Seelsorge in : Bonner Zeitschrift
1924, S. 140.

3 Dagegen sind von der Vererbung auch schon jene Krankheiten zu unter-
scheiden, die auf das Kind durch Infektion im Mutterleib iibertragen werden
kénnen und deshalb zuweilen auch sofort nach der Geburt desselben feststellbar
sind : z. B. Syphilis und Tuberkulose.



320 Die thomistische Philosophie

oder nicht. Die duBere Erscheinung ist nicht einmal in allen Féllen
ein ganz sicheres Kennzeichen. «Fiir die Vererbungslehre konnen
Individuen nur insoweit als gleich angesehen werden, als deren Keim-
zellen die gleichen Erbanlagen oder Gene besitzen. Auf die Aullen-
merkmale kommt es gar nicht an. Im Gegenteil. Diese werden oft
sehr verschieden sein, je nach der Lebenslage. Es koénnen auch die
duBeren Faktoren die Entfaltung bestimmter Anlagen hindern, wihrend
sie anderseits oft Wirkungen hervorbringen, die in anderen Fillen
allein durch die Anlagén entstehen kénnen.»! Daher unterscheiden
manche Biologen (z. B. Muckermann) zwischen dem Genotypus und
dem Phinotypus eines Individuums. «Der Genotypus, der auch wohl
Idiotypus heillt, bezeichnet jenes Etwas, aus dem ein Organismus
wird, das sein eigentiimliches Wesen im tiefsten Grunde seiner Koérper-
lichkeit bestimmt. Der Genotypus bildet die Summe der Erbanlagen,
die das Kind von Vater und Mutter und durch sie aus dem Ahnenschatz
des ganzen Geschlechtes bis zuriick zum Urquell der Menschheit
empfingt. .... Der Phdnotypus ist nur die dulere Erscheinungsform,
ist das individuell Korperliche, ist der Einzelmensch, der aus dem
Genotypus ersteht, der aus den Erbanlagen unter dem EinfluB der
Lebenslage wird, bis die gestaltenden Krifte sich erschopfen, bis die
Harmonie zwischen Erbanlagen und Lebenslage gestort oder vernichtet
wird, bis Altersschwiche, Krankheit, Tod das wunderbare Gewirk
lebendiger Zellbauten auflésen.»? Die einzelnen Erbanlagen heiBlen
in der Sprache der Biologen « Gene », fiir deren gemeinsames Substrat
aber, die Chromosomen, haben sich zwei Bezeichnungen eingebiirgert :
Idioplasma und Keimplasma. Die erste stammt von Négeli und die
zweite von Weismann.

« Wir vermogen uns die Gene nicht anders zu denken wie als
Anlage, Keime, die in sich die Norm der zukiinftigen Ausgestaltung
tragen und zugleich die Kraft besitzen, diese Ausgestaltung durch-
zufithren. Sie sind an materielle, stoffliche Grundlagen gebunden oder
vielmehr : es handelt sich, dhnlich wie beim groBen Organismus,
um Realititen von zugleich materieller und dynamisch-organischer
Beschaffenheit. Weiter in ihr Wesen einzudringen, ist zur Zeit
unmoglich. » 2 Muckermann warnt vor der Vorstellung, als sei das
Werden und Wachsen «die Entfaltung eines Miniaturgebildes, etwa

U Muckermann, a. a. O. S. 41.
2 Muckermann, a. a. O. S. 125 f.

3 Jos. Schwertschlager, Philosophie der Natur. Kempten 1921. II, S. 93.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 321

einer unendlich kleinen Knospe, die alle Organteilchen in mehr oder
weniger fertiger Form enthdlt und nur bis zur angemessenen GroBe
ausdehnt » ; desgleichen vor der anderen, als sei es «ein vollstindiges
Neuerstehen aus krudem, unorganisiertem Stoff », es sei vielmehr «ein
lebendiges Auswirken von tatsdchlichen ,Anlagen‘, von ,Erbfaktoren’
oder ,Genen’, von denen jeder auf geheimnisvolle Weise einen
harmonischen Teil des Gesamtplans in sich birgt. .... Was man sich
unter den ,Anlagen‘ konkret zu denken hat, weil niemand. Gewil
bestehen die innigsten Beziehungen zwischen ,Anlagen‘ und lebendigen
‘Chromosomengebilden, aber welcher Art die wechselseitige Abhingigkeit
oder Bedingtheit sein mag, ist ein vollkommenes Ritsel ». !

Nichtsdestoweniger gehen die Biologen noch einen Schritt weiter.
Die einfache Tatsache, daB Chromosomen und Ahnenerbe zusammen-
gehoren, berechtigt und drangt sie dazu. Denn auf Grund dieser
Zusammengehorigkeit mull die Geschichte des Ahnenerbes die gleiche
sein wie die der Chromosomen. Diese aber verlduft immer nach einem
bestimmten Gesetz. Kaum ist eine Eizelle befruchtet, da beginnt in
ihr .auch schon eine sehr intensive Lebenstitigkeit, die mit einer
Furchung auf der Oberfliche anhebt. Deshalb nennen sie die Biologen
den Furchungsprozef. Aus ihr gehen bis zur Erschopfung der Lebens-
krafte und Lebensbedingungen immer neue Korperzellen hervor, von
denen jede die gleiche Chromosomenzahl erhilt, wie sie die befruchtete
Eizelle selbst aufweist. Hat das Ahnenerbe die Chromosomen zum
‘Triger, dann muB es demnach auch selbst in gleicher Weise weiter
gegeben” werden. Das gilt zunédchst fiir das einzelne Individuum. 2
Aber es liegt darin zugleich die Begriindung fiir die Erscheinung, daB
Nachkommen desselben Elternpaares sogar durch viele Generationen
hindurch noch eine gewisse Ahnlichkeit der Begabung und Veranlagung
beibehalten. 3 '

1 Muckermann, a. a. O. S. 32 f{.

2 Auf die fundamentale Verschiedenheit angewendet, die von der Befruchtung
-an zwischen den beiden Geschlechtern besteht, bedeutet das nach Bawuer (a. a. O.)
soviel wie, «dall eine alte vulgdre Ansicht, daB Mann und Weib letzten Endes
in jeder Fiber ihres Wesens irgendwie verschieden sein miissen, in diesen
differenten Kernschleifenbestand schon von der befruchteten Eizelle an ihre
tatsachliche morphologische Unterlage hat. Es sind also auch im spiteren Leben
nicht immer bloB die Keimdriisen, die alles erklaren, was zwischen Mann und
‘Weib verschieden ist, die Differenz ist wahrhaft fundamental und von der ersten
‘Stunde, von der befruchteten Eizelle an festgelegt ».

3 Ein interessantes Beispiel bietet Stahlin in seiner Rektoratsrede : Grund-
lagen der Erziehung und Bildung bei Platon und in der Gegenwart. Erlangen

Divus Thomas. 21



322 Die thomistische Philosophie

Damit diirften wohl die wichtigsten Ergebnisse der biologischen
Forschung iiber dds Problem der Vererbung wiedergegeben sein. Es
sind ihrer hauptsichlich drei: Zunichst steht fest, daB es wirklich
eine Vererbung gibt, und zwar auf Grund eines fiir alle Organismen
ohne Ausnahme geltenden Naturgesetzes. So ritselvoll auch die
Beziehungen der Erbanlagen zum Stoffe, naherhin zu den Chromosomen
sein mogen, das eine ist gewill, daB Vererbung und Chromosomen
innerlich zusammengehoren. Daraus aber ergibt sich als drittes Haupt-
resultat, daB das Ahnenerbe nicht nur fiir den Anfang wichtig ist,
sondern auch fiir die ganze weitere Entwicklung eines Individuums von
grundlegender Bedeutung bleibt.

Bringen wir das nun mit der Philosophie zusammen. Nicht damit
diese das Gesagte noch einmal auf seine Richtigkeit priife. Dazu kénnen
wir ihr kein Recht geben. Ob das, was die Biologie lehrt, wahr ist oder
falsch, entscheiden einzig die Tatsachen. Aber gerade die erst von
der neueren :Biologie aufgedeckten Tatsachen begriinden die Frage,
wie sich denn die Philosophie zu der Lehre von der Vererbung stelle.
Wir denken speziell an die scholastische Philosophie. Die aber ist
ohne genauere Kenntnis der oben aufgezdhlten Einzelheiten zustande
gekommen. Daher kann man zweifeln, ob sie jetzt noch Geltung habe.
Besonders scheint, daB8 ihre Lehre von der Individuation nunmehr
veraltet ist. Denn wer wollte leugnen, dall der Mensch in erster Linie
durch das, was er so von seinen Eltern erbt, zu diesem konkreten
Einzelmenschen wird. Stellen wir deshalb vor allem diese zwei Lehren
einander gegeniiber. Ist die scholastische Lehre von der Individuation
der korperlichen Substanzen und insonderheit der menschlichen Seele
noch vertraglich mit den Resultaten der neueren Biologie, kann sie
die biologische Vererbungslehre vielleicht noch' tiefer begriinden, dann
wird das gewill zu ihrem eigenen Vorteil sein. Denn durch diese neu

1921 : Holderlin, Uhland, Mérike, Schelling, Hegel, Theodor Fischer, Hauff,
Schwab und Ottilie Wildermuth haben in ihrem Stammbaum dasselbe Elternpaar,
den Tubinger Professor der Medizin, Bardili (um 1600), und die Tochter des
Professors der Logik, Burkhardt. Es sei hier auch an die oft genannten Musiker-
familien erinnert, wie etwa die deutschen Bach und die 6sterreichischen StrauB.
Indessen darf hierbei eines nicht tibersehen werden. Weil die Menschen bei ihrer
ehelichen Verbindung fiir gewohnlich ihre eigene Art der Begabung bevorzugen,
d. h. Kinstler mit Vorliebe wieder Kiinstler heiraten, Romantiker wieder
Romantiker usf., deshalb erhilt das Erbgut in jeder neuen Generation eine
Ergianzung. Dadurch aber wird es immer schwieriger, genau zu sagen, in welchem
Umfange das Erbe eines bestimmten Gliedes in einer Ahnenreihe noch weiter wirkt.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 323

aufgefundenen biologischen Tatsachen muf} sie dem Individuum noch
naher kommen.

DaB die Philosophie keine Schwierigkeit hat, die Vererbung als
solche anzuerkennen, diirfte schon ihre traditionelle Definition der
Fortpflanzung auller Zweifel setzen. Generatio viventis est origo
viventis a principio vivente conjuncto in similitudinem naturae.!
Hiernach besteht die Fortpflanzung darin, daB ein Lebewesen einen
Teil seiner selbst beniitzt, um durch ihn ein ihm gleichartiges anderes
Lebewesen hervorbringen zu helfen, und unterscheidet sich der Fort-
pflanzungsakt von jedem anderen Akte vor allem dadurch, da3 bei ihm
ein Lebewesen nicht eine fremde Materie neu gestaltet, sondern den
Stoff seiner eigenen, ganz individuellen Substanz entnimmt. Vielleicht
weicht er aber von allen ubrigen noch mehr ab durch seinen Zweck.
Die anderen Akte, die einen Stoff neu gestalten, kénnen jede Form
zum Ziele haben, nur nicht eine solche, die der bisherigen Form dieses
Stoffes spezifisch gleich ist. So macht selbst der Organismus den Stoff,
den er einfach ausscheidet, zu etwas ganz anders Geartetem. Der
Fortpflanzungsakt dagegen zielt gerade darauf ab, zum Entstehen
eines neuen Korpers beizutragen, der die spezifisch gleiche Form hat
wie seine Ursache, d. h. wie das sich fortpflanzende Lebewesen.
Aristoteles, der sich um die Philosophie und die Biologie gleich groBe
Verdienste erworben hat, sah darin ein Zeichen, dal3 jedes Lebewesen
Gott in bezug auf sein ewiges Sein dhnlich zu werden strebe. Denn
«die natiirlichste Tatigkeit bei allem Lebendigen, soweit es vollkommen
entwickelt und nicht verstiimmelt ist oder durch Urzeugung entsteht,
ist die, ein anderes seiner Art hervorzubringen, also das Sinnenwesen
ein Sinnenwesen, die Pflanze eine Pflanze, damit sie an dem Ewigen
und Gottlichen teilnehmen, soweit sie es vermogen ». 2 An dieser Stelle
wie auch in der scholastischen Definition von Fortpflanzung scheint
allerdings zwischen Eltern und Nachkommen nur eine Ahnlichkeit
hinsichtlich der Art behauptet. zu sein. Aber denken wir die Definition
etwas weiter. Besonders ihr letzter Teil «in similitudinem naturae »

1 Vgl. Thomas, I q. 27 a. 2.

2 De anima, I 4, 415 a. 26 ff. In seinem Kommentar zu dieser Stelle schreibt
der hl. Thomas: « Res viva facit alterum quale ipsum est, quia animal facit
animal, et planta plantam. Et ulterius secundum speciem tale animal facit tale
animal, ut homo generat hominem, et oliva olivam. Ideo autem est naturale
viventibus facere alterum tale quale ipsum est, ut semper participent, secundum
quod possunt, divino et immortali, id est ut assimilentur ei secundum posse. »
2 De anima, lect. 7. Vgl in Metaph. lib. 7, lect. 8.



324 " Die thomistische Philo'SOphie

erinnert uns ohne weiteres an die Beziehung, die den Stoff der unter-
gehenden korperlichen Substanz auf eine bestimmte neue hinordnet.
Auch bei der Fortpflanzung muf3 dem Entstehen des neuen Individuums
eine Zerstorung vorausgehen, ja sogar eine zweifache. Denn weder
die Samen- noch die Eizelle kann so, wie sie aus dem elterlichen
Organismus ausgeschieden wird, erhalten bleiben. Indem sie ineinander
verschmelzen, gehen sie einzeln notwendig zugrunde, aber nicht ohne
fir die auf ihren Untergang folgende substantiale Neubildung ent-
scheidend zu sein. Nach unserer Lehre von den dispositiones praeviae
hat diese in ihrem Anfang kein einziges Akzidenz, das nicht schon im
voraus bestimmt gewesen wire. Daraus erhellt, daB die Ahnlichkeit
der Natur, auf welche die Fortpflanzung abzielt, auch vom rein
philosophischen Standpunkte aus gesehen, weit mehr enthilt, als eine
bloB ganz allgemeine Artgemeinschaft. Ist die oben dargelegte
thomistische Individuationslehre richtig, dann erstreckt sich der Ein-
fluB der Eltern, genauer ihrer Geschlechtszellen, sogar in erster Linie
auf die Individualitit ihrer Kinder. Denn Gott erschafft zwar die
dem Stoffe das Mensch-Sein gebende Seele frei. Aber er richtet sich
bei diesem Schépfungsakte ganz genau nach dem von den Eltern
stammenden, auf diese und jene konkreten Akzidentien hingeordneten
Stoff. Und erst dadurch erschafft er diese bestimmte Einzelseele. !
Wie die Tatsache der Vererbung und ihre Verkniipfung mit dem
Stoffe, so kann der Scholastiker auch das dritte Ergebnis der neueren
Biologie anerkennen, ohne ein Wort seiner Lehre indern zu miissen.
Denn sagten wir nicht, daB die Akzidentien einer Substanz infolge
ihrer Subjektgemeinschaft innerlich zusammenhdngen, und daB es
deshalb fiir einen Organismus entscheidend sei, mit welchen Akzidentien
er zu existieren anfange ! Das ist nichts anderes als ein philosophischer
Ausdruck fiir die biologische Lehre, da3 durch die fortdauernde Spaltung

1 Eine besondere Schwierigkeit enthilt fiir die Biologen die Frage, ob sich
auch erworbene Eigenschaften vererben. Werden mit dem Ausdruck « erworbene
Eigenschaften » nur solche nachtraglich hinzugekommenen Sachverhalte bezeichnet,
die fiir das gesamte organische Leben eine Bedeutung haben, so steht vom rein
philosophischen Standpunkte aus nichts im Wege, da sehr weite Zugestindnisse
zu machen. Denn ist unsere Lehre von den dispositiones praeviae richtig, dann
hingt der Anfang des Nachkommen wesentlich von dem aktuellen Vollkommen-
heitszustand der Eltern zur Zeit ihres Fortpflanzungsaktes ab. Haben sich diese
also bis dahin schon sehr vervollkommnet, dann begrindet das einen guten Anfang
fir den Nachkommen. Auf diesem Wege kann auch ein bereits minderwertig
gewordenes Geschlecht mit der Zeit wieder hoch kommen.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 325

des befruchteten Eies und der daraus hervorgehenden Kérperzellen das
Ahnenerbe riaumlich wie zeitlich weiter gegeben wird und fiir alles
andere Geschehen grundlegend bleibt.

Zwischen unserer scholastischen Philosophie und der modernen
Biologie herrscht demnach ein voller Einklang. Auch philosophisch
betrachtet lebt der Mensch bis zu einem gewissen Grade in seinen
Nachkommen weiter, und umgekehrt ist dieser seinem physischen
Charakter nach mnichts anderes als das Produkt seiner Voreltern.
Gelange es uns daher festzustellen, was ein Mensch an Eigenschaften
seinen Vorfahren verdankt, dann hitten wir damit die gesuchte
Kenntnis seines physischen Charakters. Denn was ein Mensch auf
diese Weise ererbt, verleiht seinem ganzen Leben ein ihn von jedem
anderen Individuum unterscheidendes eigenes Geprige.

-Doch dafiir geben uns die bisherigen Untersuchungen noch kein
einziges sicheres Kriterium. Schon Aristoteles bemerkt zutreffend, daf3
es auch edlen Menschen nicht immer gelinge, Edle zu erzeugen.! So

1Bt ayabov ayaldv: # 8t gdoc Bodletar wiv toYto wotsty, molhduig ol
pévtor Svatar. Polit. 1 6, 1255 b 1 ff. — Die Tatsache der Vererbung war
eigentlich niemals ein Problem. Sie ist von alters her in der Weise anerkannt
worden, dal man mit ihr einfach als mit etwas Selbstverstindlichem gerechnet
hat. Man denke nur an die seltsame Erscheinung, da@ in fritheren Jahrhunderten
die Heiligkeit eines Mannes oder.einer Frau nicht selten nach und nach ihrer
ganzen Familie zugeschrieben worden ist, woraus dann die sogenannten heiligen
Sippen entstanden. Denn, so glaubte man, heilige Eltern miissen auch heilige
Kinder gehabt haben, und umgekehrt, heilige Kinder von heiligen Eltern geboren
worden sein. So ging die Verechrung der hl. Richtrudis allméhlich auch auf ihren
Mann und ihre beiden Tochter tiber, dagegen z. B. beim hl. Dominikus vom Sohne
auf die Eltern. Vgl. Herib. Christ. Scheeben, Der hl. Dominikus. Freiburg i. Br.
1927, S. 3; Ludw. Zoepf, Das Heiligen-Leben im X. Jahrhundert. Leipzig und
Berlin 1908. — Nach dem hl. Thomas hat die Uberzeugung, dafB leibliche und
seelische Anlagen und Eigenschaften vererbt werden, auch die Erblichkeit des
duBeren Adels begrindet. « Homines reputant dignum, quod, sicut ex homine
generatur homo et ex bestiis bestia, ita ex bonis viris generetur bonus vir. Et
inde processit honov nobilitatis, dum filii bonorum honorati sunt tamquam similes
patribus in bonitate. Et verum est quod natura habet inclinationem ad hoc
faciendum : provenit enim ex bona corporis complexione et natura quod aliqui
inclinantur magis vel minus ad opera virtutum vel vitiorum, sicut qui naturaliter
sunt iracundi et aliqui mansueti: et haec quidem, scilicet natura corporalis, a
patre derivatur ad posteros, ut in pluribus, sicut et aliae dispositiones corporales,
puta pulchritudo, fortitudo et alia hujusmodi : sed propter aliquod impedimentum
quandoque deficit. Et ideo ex bonis parentibus nascuntur multoties boni filii;
sed propter aliquod impedimentum non potest natura semper hoc facere : et ideo
quandoque ex parentibus bene dispositis ad virtutem oriuntur filii male dispositi,
sicut ex parentibus pulchris turpes filii, et ex magnis parvi. Contingit autem quod
filii diversificantur a parentibus in bonitate vel malitia non solum propter dis-



326 Die thomistische Philosophie

sicher die Tatsache der Vererbung selbst auch sein mag, bei ihrer
Ausniitzung fiir unseren Zweck kann sie uns doch im giinstigsten
Falle nur eine gewisse Wahrscheinlichkeit vermitteln, die uns vielleicht
anregt, niemals aber recht befriedigen wird. !

2. Der Mensch und seine Umwelt.

Die Eltern sind die einflullreichsten, aber nicht die einzigen
Wirkursachen ihrer Kinder. Nach ihnen und zum Teile schon zusammen
mit ihnen iibt auf diese die ganze Umwelt eine tiefgehende Kausalitat
aus. Daher ist es denkbar, daB3 uns die Umwelt noch etwas niher an
das Individuum heranbringt.

Wir teilen die Untersuchung iiber das Verhiltnis des Einzel-
menschen zur Umwelt in bezug auf seine Erkennbarkeit in zwei Fragen
auf : erstens, vermag die Umwelt im Menschen einen eigenen physischen
Charakter auszubilden, den wir aus ihr erschlieBen koénnen ? Und
zweitens, ist es moglich, durch die Art, wie ein Mensch auf die Ein-
driicke seiner Umwelt reagiert, einen Einblick in seinen angeborenen
physischen Charakter zu gewinnen ?

@.5 a) Unmﬁglichkez’t_, den physischen Charakter cines Menschen aus
seiner Umwelt zu evkemmen. In Deutschland wie auch in anderen

positionem naturalem corporis, sed etiam propter rationem quae non ex necessitate
sequitur naturalem inclinationem : unde contingit, quod homines qui sunt similes
parentibus in dispositione naturali, propter aliam instructionem et consuetudinem
sunt in moribus dissimiles. Si igitur bonorum parentum filii sint boni, erunt nobiles
et secundum opinionem et secundum veritatem ; si autem sunt mali, erunt nobiles
secundum opinionem, ignobiles autem secundum rei veritatem : e contrario autem
est de filiis malorum. » 1 Polit. lect. 1. '

1 Vgl. Viernstein, Vererbung und Konstitution und ihre Bedeutung fiir die
Entstehung von Psychopathien in: « Religion und Seelenleiden » (Vortrige der
III. Sondertagung des Verbandes der Vereine kath. Akademiker in Kevelaer),
Diisseldorf'1928, S. 39-65. In der auf diesen Vortrag folgenden Aussprache bemerkt
Sanitdtsrat Dr. Adams, Direktor einer Provinzial-, Heil- und Pflegeanstalt : « Was
die Anwendbarkeit der Mendelschen Regeln auf die Vererbung von Geistes-
krankheiten angeht, so tappen wir noch vielfach im Dunkeln. Wohl kénnen wir
die Annahme einer dominanten Vererbung der affektiven und schizophrenen
Psychosen .... ablehnen, umsomehr, als die Natur das Bestreben hat, die
urspriingliche Reinrassigkeit als das normale Verhalten wieder herzustellen.
Ebensowenig kénnen wir aber an der Tatsache einer rezessiven Vererbung der
Anlagen zu Psychosen voriibergehen. Es ist allerdings nicht ausgeschlossen, dal3
vollstandig gesunde Eltern schizophrene Nachkommen haben kénnen. Auch kann
bei Eltern, 'die beide an dementia praecox leiden, ein oder das andere Kind voll-
kommen gesund bleiben. Immerhin ist die Veranlagung zur Psychose in der krank-
haften Beschaffenheit von Keimen eines Ascendenten zu suchen.» A.a. O. S. 78.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 327

Lindern war es einst Brauch, das Kind gleich nach seiner Geburt auf
die Erde zu legen. ! Der Vater hob es dann auf, ein rechtlicher Akt,
wodurch der Sohn oder die Tochter offizielle Aufnahme in die Familie
fand. DaB man das Kind auf die Erde legte, hatte eine besondere
Bedeutung ; wie es scheint, sollte dadurch urspriinglich die Weihe an
die Erdgottin zum Ausdruck kommen. Mit dem Sieg des Christentums
iiber das Heidentum muBte zwar dieser Sinn wegfallen ; aber die dullere
Zeremonie des Niederlegens hat sich, wie auch manche andere,
anfinglich heidnische Volkssitte, noch sehr lange erhalten. Der Glaube,
daB die unmittelbare Beriihrung mit der « Mutter Erde » den Menschen
gesund und stark mache 2, hatte in der Seele des Volkes so tiefe Wurzeln
geschlagen, daB in einigen Gegenden Deutschlands der Brauch des
Niederlegens noch bis ins letzte Jahrhundert geiibt wurde.

Wiewohl man den Aberglauben, der dieser Sitte zugrunde liegt,
verurteilen muf}, sagt der Kirchenhistoriker Fr. X. Kraus doch mit
Recht : « Es wire eine lehrreiche Studie, die Untersuchung, in welchem
MagBe die geistige Eigenart und die Entwicklung bedeutender Menschen
durch den Boden, die Landschaft bestimmt wird, in der sich ihre
Jugend abspielt und deren Bildern und Einflissen sich niemand
entziehen kann. Der SchoBl der Mutter und der Schof8 der heimatlichen
Erde birgt in sich das beste Stiick unseres kiinftigen Seins.»3 Man
mag bezweifeln, ob es immer nur das Beste ist, was der Mensch der
Heimaterde verdankt. Jedenfalls ist es soviel, daB es durch nichts
anderes, am wenigsten durch die Kpultur, ersetzt werden kann.

Vielleicht ist es sogar richtig, daB zum Wesen der Kultur gehort,
den Menschen der Natur* zu entfremden. Man kann auch dariiber
streiten, ob uns die Kultur fiir das, was sie uns nimmt, vollwertig
entschadigt. Das eine jedenfalls-diirfte sicher sein : wenn Kultur und
Natur gemeinsam auf einen Menschen einwirken, dann verliert dieser
der Natur gegeniibef viel von seiner Unmittelbarkeit. Die Natur hort
zwar nicht auf, ihren EinfluB auf ihn auszuiiben ; aber er nimmt diese

! In orientalischen Sprachen ist der Ausdruck «auf die Erde legen» auf
Grund dieses Brauches sogar identisch mit « gebdren », so z. B. in Agypten. Vgl
Archiv fiir Religionswissenschaft, Leipzig, 9. Bd., S. 144 f. ; ferner ebd. S. 290, 533.

2 Vgl. Alb. Dietvich, Mutter Erde, Leipzig 19253, S. 8.

3 Essays, Berlin 1896, I, S. 93.

4 Unter « Natur» ist hier nur die duBere, zur Umwelt eines Menschen
-gehorende verstanden, so wie sie das Gegenstiick zu allem kiinstlich Hervor-
gebrachten bildet, besonders aber auch das,” was wir als « Gottes freie Natur »
zu bezeichnen pflegen.



328 Die thomistische Philosophie

Eindriicke nicht mehr so unbefangen in sich auf, sondern er tritt
ihnen entgegen als einer, der schon einen bestimmten Standpunkt
gewonnen hat.

Vergleichen wir in dieser Hinsicht den Bauer mit dem Stidter,
besonders dem GroBstadter, so zeigt sich, daB ersterer in der Regel
an Kultur der drmere ist, dafiir aber umsomehr ein treues Spiegelbild
des Bodens, auf dem er geboren und grofl geworden ist. — Der Stadter
ist z. B. ganz ein Rheinlinder, weil seine Vaterstadt Kéln nun einmal
am Rheine liegt und die rheinische Kultur aufweist ; er hat die Eigen-
schaften eines echten Rheinlinders und liebt seine rheinische Heimat
vielleicht intensiver und vor allem bewuBter als der Bauer seine
Heimaterde ; er pflegt auch dieses Heimatgefithl mehr als jener, der
wohl tief im Herzen mit seinem Erbland verwachsen ist !, aber nicht
selten erst durch den Stiddter auf die Schonheiten seiner Heimat, etwa
auf die malerische Lage seines Dorfes, hingewiesen werden muf}, um
sich ihrer iiberhaupt bewufit zu werden. Aber wie der Stadter oft
nur schwer Gelegenheit hat, mit der freien Natur, d. h. mit dem
wilden Wald ohne Blumenbeete, mit dem freien Feld ohne Ruhebinke
oder etwa mit frei lebendem Wild — auBerhalb des zoologischen
Gartens — in nihere Berithrung zu kommen, wie es also dem Stidter
oft kaum moglich ist, dem « Kulturgebiet » des Hausermeeres einmal
ganz zu entfliechen, so ist auch andererseits kaum die Moglichkeit
gegeben, dal diese freie Natur auf den Stadtbewohner voll einwirkt
und ihm von ihren Eigenschaften unmittelbar mitteilt. 2

Allerdings, heute hat auf Grund der modernen Schulbildung, der
Fortbildung in Vereinen usw., hauptsachlich aber in seiner Religion
auch der einfachste Bauer einen gewissen Anteil an der Kultur. Man
kann daher zwar allgemein . in der Abstraktion zwischen Einfliissen
der Natur und Einfliissen des kulturellen Milieus unterscheiden ; und
diese Unterscheidung ist auch durchaus berechtigt, weil sie den Tat-
sachen entspricht : die Einfliisse, die die Natur auf den Menschen
ausiibt, sind wirklich von anderer Beschaffenheit als die der ihn
umgebenden Kultur. Sobald wir aber diese Unterscheidung konkret
auf ein Individuum anwenden wollen, kommen wir in groBe Verlegen-
heit ; denn wir miissen uns da mit sehr wenig Positivem zufrieden

1 Vgl. Jos. Weigert, Das Dorf entlang. Freiburg i. Br. 1913 3.
2 Vgl. Heinv. Kautz, Im Schatten der Schlote, Versuche zur Seelenkunde
der Industriejugend. Einsiedeln 1926.



und die Erkennbarkeit’'des Einzelmenschen 329

geben. Das zeigt sich vollends, wenn wir die einzelnen Bestandteile
sowohl der duBeren Natur wie auch der Kultur auseinanderlegen und
fragen, wieviel wohl dieser oder jener Faktor zur Prigung des
Charakters eines bestimmten Menschen beigetragen haben mag : etwa,
die Berge, die Wilder, der Bach oder FluB der Heimat; dann die
Religion, der Schulunterricht, diese oder jene Wissenschaft usf.
Konnte der Mensch diese Einfliisse wenigstens bei sich selbst genau
abgrenzen ! Aber sogar da mull er sich durchweg mit bloBen Ver-
mutungen begniigen.

Das gilt selbst fiir den freien menschlichen Willen® Denn auch
der setzt ja stets ein Objekt voraus, das ihn anlockt oder abstoBt.
Wissen wir aber etwa immer genau, wann.eine Sache oder Person
anfangt, uns zu gefallen oder zu miBfallen, und welchen EinfluB das
nun auf unsere ganze Seelenhaltung ausiibt ? Gewil, der Mensch ist
frei. Aber wir miissen mit dem hl. Thomas unterscheiden. Fassen
wir den menschlichen Willen zunichst ganz allgemein in seiner Eigen-
schaft als Strebevermégen, so ist er in gleichem Umfang wie das
sinnliche Begehren naturnotwendig auf das Gute hingeordnet. Fiir
einen vollkommenen Indeterminismus fehlen in der thomistischen
Philosophie alle Voraussetzungen.! Auf der anderen Seite bleiben die
Thomisten allerdings dem uneingeschrinkten Determinismus ebenso
fern. Aber das freie Wollen, das sie dem menschlichen Willen zu-
erkennen, lauft nicht etwa neben dem Naturwollen einher. Das
Verhidltnis von Naturwollen und freiem Wollen zueinander ist vielmehr
so zu denken : da der Wille dem Verstandeserkennen folgt, mul} er
zunichst alles ohne Ausnahme, was immer der Verstand als gut erkennt,
wollen, und umgekehrt alles, was ihm auf diesem Wege als ein Ubel
entgegentritt, hassen.? In diesen ersten Regungen fehlt also noch
jede Freiheit. Diese entsteht erst mit der weiteren Erkenntnis, daB
die wahrgenommene Sache weder absolut gut noch in jeder Hinsicht
schlecht ist.

1 Thomas, De veritate, 22, 5. Vgl. Karl Schmid, Die menschliche Willens-
freiheit in ihrem Verhaltnis zu den Leidenschaften. Engelberg 1925.

? Nach dem hl. Thomas ist der amor naturalis das principium dilectionis
electivae: 1 q.60a.2;q.62a.2;q.82a.1;1-Il q.10a.1; q. 17 a. 9 ad 2;
q.91a.2ad 2; II-IT q. 155 a. 2. — I q. 62 a. 8 ad 3 und q. 83 a. 4 vergleicht
der Aquinate das Verhiltnis des Naturwollens zur Willensfreiheit mit der Beziehung
zwischen dem menschlichen Verstand und der Vernunft, «Sicut se habet intel-
lectus ad rationem, ita se habet voluntas ad vim electivam 1. e. ad liberum
arbitrium. »



330 Die thomistische Philosophie

Sehen wir indessen von der Willensfreiheit einstweilen noch ab.
Deren Bedeutung fiir die Lebensgestaltung des Einzelmenschen soll
erst im nédchsten Kapitel untersucht werden. Durch das eben Gesagte
ist hier das Eingehen auf ein anderes Problem notwendiger geworden.
Réiumen wir ein, dafl sogar unser gesamtes Wollen von aullen angeregt
werden muB, und erwigen wir, daB erst recht unser vegetatives und
sensitives Leben unter dem EinfluB der Umwelt steht, so scheint es
lediglich an unserer mangelhaften Kenntnis der auf den Menschen
einwirkenden Ursachen zu liegen, wenn wir ein bestimmtes Individuum
nicht ganz aus seiner Umgebung erkliren konnen.

Die duBeren Ursachen sind entweder Wirkursachen oder Zweck-
ursachen. Doch kann in der geschopflichen Ordnung nichts Zweck-
ursache sein, was nicht zugleich auch Wirkursache ist. Denn Zweck-
ursache wird das genannt, was anlockt und deswegen erstrebt wird.
Niemand aber kann etwas anstreben, was er nicht zuvor wenigstens
dunkel erkannt hat: — die Scholastiker sagen : nihil volitum, nisi
cognitum. Damit jedoch etwas wahrgenommen werde, mull es uns
zuvor ein entsprechendes Erkenntnisbild einprigen.! Folglich kommt
in unserer Frage alles darauf an, ob eine vollkommene Kenntnis aller
Dinge, die einen Menschen jemals wirkursichlich beinflut haben und
noch beeinflussen, uns auch ein gleiches Verstindnis seines physischen
Charakters geben konnte.

Hoéren wir zunachst wieder, was die Biologen sagen. Wie wir
oben gesehen haben, unterscheiden sie im Organismus zwischen
Phinotypus und Idiotypus. Wenil es moglich sein soll, aus duleren
Ursachen auf den Charakter eines Lebewesens zu schlieBen, dann darf
sich deren EinfluB nicht einzig auf den Phidnotypus erstrecken. Denn
nur im Idiotypus findet sich das Ahnenerbe, durch das der physische
Charakter konstituiert wird. Nun ist es aber in der Biologie noch
eine Streitfrage, ob Einwirkungen von auflen so weit reichen kénnen.
Der Gegenstand dieser Kontroverse ist nicht einmal die eigentliche
Umgestaltung des Typus, sondern es handelt sich nur darum, ob das
Ahnenerbe durch &4uflere Ursachen irgendwelche Beraubung oder
Bereicherung erfahren kann. Muckermann bezeichnet es als unzweifel-
haft, daB eine Idiokinese der Entartung beim Menschen moglich sei.
Sie werde besonders leicht durch den GenuB von Alkohol hervor-
gerufen. Dagegen 148t er die Frage, ob es auch qualitative Bereicherungs-

1 Thomas, I q. 79 a. 2.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 331

quellen des Ahnenerbes gebe, bewullt unbeantwortet.' Wie auch
immer in der Zukunft die Antwort ausfallen mag, solange duBere
Einfliisse nicht den gamzen Idiotypus eines fortlebenden Organismus
umédndern und dadurch das von Zelle zu Zelle weiter gegebene Ahnen-
erbe ganzlich aufheben, was ganz ausgeschlossen ist, kann es keinem
Zweifel unterliegen, daBl zum Wesen des Organismus auch eine gewisse
gegen alle duBeren Einwirkungen sich erhaltende und aus ihnen
niemals erklirbare Kontinuitit der Entwicklung gehort. Daraus diirfte
ersichtlich sein : Der Versuch, den Charakter eines Menschen lediglich
aus sewner Umwelt mit Sicherheit erschliefen zu wollen, miifite selbst dann
miflingen, wemn wir deven Eimfliisse auf thn micht nur ihrer Zahl,
sondern sogar threm Stdirkegrad mnach ganz gemaw bestimmen kénnten.

Betrachten wir die Sache nun rein philosophisch, so brauchen wir
nur an oben Gesagtes zu erinnern. Dort wurde gezeigt, daB der
Organismus sich selbst vervollkommnet. Wie wir gesehen, tut er das
durch eine Kette von Akten, in der jeder spitere alle fritheren
wesentlich voraussetzt. Darum sagten wir, es sei fir den Menschen
durchaus nicht gleichgiiltig, wie er zu existieren anfange. Denn es
entscheide sich schon gleich im Anfang, was er in der Zukunft werden
kénne. Also auch philosophisch kann die Entwicklung eines Organismus
niemals restlos aus dulleren Ursachen erklirt werden. «Denn wie im
gleichen Feuer das Gold glianzt, der Schaum ruB3t und in der gleichen
Dreschmaschine das Stroh zerstoBen, das Getreide gesidubert wird,
und wie sich die Olhefe mit dem Ol nicht vermengt, obwohl sie durch
den Druck der gleichen Kelter ausgepret wird, so erprobt, reinigt und
klart ein und dasselbe Geschick die Guten und verdammt, vernichtet
und verscheucht die Bésen. Daher die Erscheinung, daB in der
gleichen Heimsuchung die Bosen Gott verwiinschen und lastern, die
Guten ihn anrufen und preisen. So sehr kommt es darauf .an, nicht
welcher Art die Leiden, sondern welcher Art die Dulder sind. Der
gleiche Lufthauch streicht iiber den Unflat, und er entsendet
schreckliche Diinste, streicht {iiber das Salb6l, und es spendet
liebliche Diifte. » 2 ‘ _

b) Ummaiglichkeit, durch die Umwelt einen ganz sicheren Einblick

1 A a. 0.1, S: 109 f. Vgl. auch Goldschmidt, a. a. O. S. 436.

2 St. Augustinus, De civitate Dei I, 8. Ubersetzung von Schroder. — « Magni-
tudo passionis non solum dependet ex virtute agentis, sed etiam ex passibilitate
patientis, quia quae sunt bene passibilia, multum patiuntur etiam a parvis activis. »
Thomas, 11-11 q. 22 a. 3 ad 2. :



332 - Die thomistische Philosophie

in den angeboremen physischen Charakter eines Menschen zu gewinnen.
Was nicht aus der Umwelt méglich ist, kénnte wenigstens durch sie
moglich werden. Denn sollte uns nicht der Umstand, daB die Umwelt
den ganzen Menschen geradezu zwingt, zu jeder ihrer Einwirkungen
auf ihn irgendwie Stellung zu nehmen, den Eintritt verschaffen zu dem
uns sonst verschlossenen Inneren. Indem wir auf die Kontinuitit
achten, die sein ganzes Handeln durchzieht und hinreichend die
Induktion anwenden, scheint sich von seinem angeborenen Charakter
sogar ein strenges Wissen gewinnen zu lassen.

Allein, so aussichtsvoll dieser Weg zundchst erscheinen mag,
auch er fithrt uns nicht zum Ziele, sondern nur zu einer gréferen
oder geringeren Wahrscheinlichkeit. Gewi3, die Umwelt ndctigt den
Menschen, sich zu offenbaren, gewissermalBen sich selbst zu verraten.
Aber doch nicht so, daBl dadurch schon gleich seine ureigene Indivi-
dualitit erkennbar werden miifte. Denken wir nur an die menschlichen
Gesellschaften. Eine Gemeinschaft mag Familie heilen, Dorf oder
Stadt, Nation oder Volk, Staat oder Kirche, ihre Glieder werden sich
durchweg in der Art, wie sie auf manche Einwirkungen ihrer Umgebung
reagieren, untereinander ndher stehen als den iibrigen Menschen. So
will man festgestellt haben, dal der echte Deutsche innerlich, griindlich
und treu sei, der Franzose geistvoll, aber leichtfertig und unbestindig,
der Englander kiihl berechnend, der Italiener heilbliitig, der Spanier
stolz und der Holldnder phlegmatisch. Und glaubt Lindner, die gro3en
Volkergruppen folgendermallen charakterisieren zu diirfen: «Der
Mongole ist Phlegmatiker, der Semit Choleriker, der Indogermane
Sanguiniker, der im Indier zum Melancholiker wurde. Bei dem ersten
iiberwiegt die Vernunft, bei dem zweiten der Verstand, bei dem dritten
das Gefiihl. In der Religion ist der Mongole gleichgiiltig, der Semit
eifrig und scharf formulierend, der Indogermane seelisch ergriffen und
selbst ergreifend. Der Mongole verehrt den staatlichen Verband, der
Semit unterwirft sich ihm, soweit er muBl; der Indogermane neigt
zur Volksfreiheit und Selbstregierung. Mongolen und Semiten sind
objektive Realisten, die dritten subjektive Idealisten. Der Mongole
hat ein sehr geringes Anpassungsvermogen, der Semit ein starkes ;
aber er nimmt nur an, nicht auf ; der Indogermane ist fiir die Anpassung
gemacht, aber verliert sich nicht in ihr. Der Mongole ist Massenmensch,
der Semit ist es nur, soweit der Zwang reicht ; der Indogermane steht
und fallt als Individuum. Der Mongole ist ganz der Mann der Beharrung,
der Semit hat sie etwas weniger, der Indogermane vereinigt sie mit



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 333

der Veranderung. » ' Man bezeichnet diese gemeinsamen Eigenschaften
metaphorisch zuweilen als die Seele der Gesellschaft. So spricht man
jetzt viel von der russischen Volksseele und versteht darunter «nichts
anderes als die Gesamtheit der Angehorigen eines Volkes, insofern sie
eine gemeinsame Art des Denkens, Fiihlens und Wollens haben ». 2
Statt «Seele» gebraucht man auch gerne den Ausdruck «Typus ».
Kein Dorf ist zu klein, um nicht einen besonderen Typus ausbilden
zu konnen. Das beweist oft’'schon seine Sprache. Wenn es auch nur
ein paar Dutzend Hiuser umfaBt, weisen seine Bewohner doch nicht
selten Eigenheiten in der Klangfarbe ihrer Worte und in ihrer
Ausdrucksweise auf. Man denke hier auch an den Spott, den
die verschiedenen Ortschaften iibereinander auszugieBen pflegen. Zu
wissen, wo einer geboren ist, welchem Volksstamme er angehort und
zu welcher Kirche er sich bekennt, kann daher fiir die Feststellung
des einzelnen Charakters schon von groBem Werte sein. So kénnen
wir nachirdglich zu einer annehmbaren Erklirung kommen, warum
einer die und die Eigenschaften gehabt hat oder vielleicht noch hat.
Es reicht auch hin, um Vorurteile zu Ungunsten oder Gunsten eines
Menschen verstandlich zu machen, ja bis zu einem gewissen Grade
zu rechtfertigen. Sobald wir jedoch streng philosophisch vorgehen,
behalten alle Merkmale, die den Typus einer Gesellschaft ausmachen,
nur die Bedeutung von Anhaltspunkten und Fingerzeigen, die uns zwar
die Richtung angeben, nach der wir unseren Blick besonders wenden
miissen, aber nicht sagen, wie weit es noch bis zum erstrebten Ziele
ist, und erst recht nicht dieses Ziel selbst vermitteln. Als Philosophen
sollten wir ihnen sogar sehr skeptisch gegeniiber treten. Denn es gibt
keine einzige Charaktereigenschaft, von der man sagen diirfte, sie sei
eine notwendige Folge der Zugehorigkeit zu einer bestimmten Gesell-
schaft. Sind doch selbst aus der gleichen Familie schon die ver-
schiedensten Charaktere hervorgegangen. Und wer wiite nicht, dal3
erst recht in den tiibrigen Gesellschaften die entgegengesetzten Typen
vertreten sein konnen | Gewil}, jede Gesellschaft fithrt zu einer gewissen
Angleichung der Charaktere. Dort, wo sie aus einer gemeinsamen
Abstammung hervorgegangen ist, sind die Ahnlichkeiten im Charakter
sicher auch mehr als 4uBerliche Nachahmungen. Aber wenn wir den

1 Lindner, Geschichtsphilosophie, 2. Aufl.,, S. 121. Zitiert bei Fr. Sawicki,
Geschichtsphilosophie. Kempten 1920, S. 66.
2 Sawicki, a. a. O.



334 Die thomistische Philosophie

angeborenen physischen Charakter der einzelnen erfassen wollen, kann
uns gerade diese scheinbare Gleichheit leicht in Irrtum fithren. Denn
auch sozioiogisch betrachtet gibt es nun einmal keinen Menschen, der
blofi sein Milieu widerspiegelte, und es kann keinen solchen geben.
Sonst miilte man die Gesellschaft beschuldigen, dafl sie den angeborenen
Charakter ihrer Glieder nicht so sehr vervollkommnen helfe, als viel-
mehr ersticke und zerstore.

Nehmen wir indessen einmal an,' es gelinge uns bei einem
bestimmten Menschen iiber das hinaus, was er mit seinen Familien-
angehorigen, seinen Stammesgenossen, seinen Religionsfreunden usf. in
der Art, sich nach aulen zu geben, gemeinsam hat, bis zur Erfassung
der ihn von jedem anderen unterscheidenden Momente vorzudringen,
so wiren wir gleichwohl noch lange nicht dahin gelangt, eine sichere
Kenntnis von seinem angeborenen physischen Charakter zu haben.
Denn dazu ist erforderlich, daB3 wir genau bestimmen kénnen, wie weit
etwas angeboren und wie weit es nachtréiglich erworben ist. Das aber
ist uns unmoglich. Setzt das doch nicht weniger voraus, als dal wir
sowohl die tatsichliche Entwicklung dieses Menschen bis in alle
Einzelheiten kennen, als auch die Entwicklungen, die sein Charakter
unter anderen dulleren Voraussetzungen, etwa einer anderen Umwelt
hitte nehmen koénnen.! Wir werden spiter von der Bedeutung der
menschlichen Gewohnheiten sprechen. Wer mdéchte sich anheischig
machen, auch nur in einem Falle mit Sicherheit anzugeben, was sich
jemand nur angewohnt hat und was ihm von Natur aus schon zukommt ?
Wir wissen das nicht einmal beziiglich unserer selbst ganz vollstindig.
Daraus ersehen wir, dal uns also auch die Art, wie jemand auf die
Eindriicke seiner Umwelt reagiert, keine rechte Gewillheit iiber den
individuellen Charakter eines Menschen geben kann. Es bleibt uns auch
auf diesem Wege eine letzte Schwierigkeit, die wir nicht zu {iber-
winden vermogen.

(Fortsetzung folgt.)

1 Wenn man entwickelte Charaktere miteinander vergleicht, liegt es nahe,
in einem bestimmten Menschen auf nicht verwirklichte Moglichkeiten zu schlieBen.
So hat man gesagt, der hl. Franziskus Xaverius und der Kaiser Napoleon hitten
einen so dhnlichen physischen Charakter besessen, dafl der erste leicht ein Gewalt-
mensch wie Napoleon, und der zweite ebenso gut ein anderer Franziskus Xaverius
hitte werden kénnen. Aber wer will das beweisen ?



	Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen [Fortsetzung]

