
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des
Einzelmenschen [Fortsetzung]

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die thomistische Philosophie
und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen.

Prinzipien zu einer philosophischen Charakterlehre.

Von P. Matthias THIEL O. S. B., Maria Laach.

(Fortsetzung.)

III. Die Wirkursachen des Einzelmenschen.

1. Der Einzelmensch und seine Voreltern.

Damit ein neues Lebewesen entsteht, müssen wenigstens bei den
höheren Gattungen zwei für einander empfängliche Organismen in der
Weise zusammenkommen, daß sich eine Samenzelle des einen mit
einer Eizelle des anderen verbindet. Das daraus hervorgehende
befruchtete Ei ist ein Mischprodukt, in dem sogar die Kerne der
männlichen und weiblichen Geschlechtszelle ineinander verschmelzen.
Den wichtigsten Bestandteil darin bilden die Chromosomen. Ihrem
Namen nach sind das « farbentragende Gebilde »1 oder « Farbschleifen »2,

doch soll « färbentragend » nur besagen, daß es sich um eine leicht
färbbare Masse handelt. H. André, der in diesem Punkte H. Driesch
und Fr. Quade folgt, rechnet ihren Stoff zu den Fermenten. 3 Wir
können sie einem Bündel Fäden vergleichen, von denen jeder ablösbar
ist. Ihre Zahl ist durch die Natur streng festgelegt. So finden sich
beim Menschen in jeder weiblichen Körperzelle deren immer vierundzwanzig,

in der männlichen dagegen nur dreiundzwanzig. 4 Reift jedoch
eine solche Körperzelle zur Geschlechtszelle heran, d. h. bildet sie sich
entweder zu einer Samen- oder zu einer Eizelle aus, dann wird ihre
Chromosomenzahl auf die Hälfte reduziert. Die Biologen nennen einen

derartigen Prozeß die Reifungsteilung. Sie soll bewirken, daß auch
das befruchtete Ei nicht mehr Chromosomen erhält als eine Körperzelle

seiner Eltern.

1 H. Muckermann, Kind und Volk, Freiburg i. Br. 1921. I 5, S. 27.
2 H. André, Die Einheit der Natur, Habelsc-hwerdt (Schles.) 1923, S. 108.
3 a. a. O. S. 116 ff.
4 a. a. O. S. 1x3.



Die thomistische Philosophie 317

Das befruchtete Ei bleibt zwar einstweilen noch im Mutterleib
und auf ihn angewiesen. Dessenungeachtet ist es bereits ein neues

Individuum ; schon deshalb, weil es sich hier nicht wie bei der

Ernährung um eine Assimilation handelt, sondern um die Verschmelzung
zweier Substanzen, die auf der gleichen Stufe stehen. Besonders aber

gerade auf Grund seiner Chromosomen. Daß diese bei der Reifungsteilung

zur Hälfte ausgeschieden werden, hat nämlich weit mehr zu

bedeuten, als daß so der Umfang der befruchteten Eizelle nicht doppelt
so groß wird wie der ihrer Elemente, also der einzelnen Körperzellen.
Wie die sogenannte Mendelforschung ergeben hat, folgt einer solchen

Reduktion notwendig auch eine Teilung der Eigenschaften, die der
betreffende Elter vererben kann, so daß also kein Nachkomme jemals
das ganze ererbbare Gut erhält. Daraus haben die Biologen mit Recht

geschlossen, daß die Chromosomen das eigentliche Substrat der

Vererbung sein müssen. 1 Und zwar ist dabei jedes einzelne Chromosom

wichtig. Denn nur, wenn das der Fall ist, und wenn es andererseits

ganz den augenblicklichen Umständen überlassen ist, welche Chromosomen

in den heranreifenden Geschlechtszellen ausgeschieden und
welche erhalten bleiben, d. h. welche von den vierundzwanzig bzw.

dreiundzwanzig in der menschlichen Körperzelle die Entwicklung zum
Ovulum oder Sperma mitmachen, ist zu verstehen, daß selbst Kinder
des gleichen Elternpaares zuweilen sehr verschieden ausfallen und
nicht einmal Zwillinge die nämlichen Eigenschaften erben. Wir
betrachten es dann sogar als das Natürlichere, wenn jeder Fall einzigartig

ist. Denn es läßt sich dann auf Seiten des Vaters wie der Mutter
das Erbgut so mannigfach teilen, daß es kaum denkbar ist, wie zwei

Kinder sowohl vom Vater als von der Mutter je die gleichen
Eigenschaften erben können.2

Indessen soll damit, daß jedes einzelne Chromosom von Bedeutung
ist, nicht gesagt sein, daß die Chromosomen die alleinigen Träger der

Vererbung sind. Wie weit der Anteil der einzelnen Chromosomen

reicht, läßt sich schon deshalb nicht genau feststellen, weil wir nicht

1 Th. H. Morgan, Die stoffliche Grundlage der Vererbung. Berlin 1921,
S. 178 ff. (Deutsch von H. Nachtsheim.)

2 Muckermann bemerkt dazu : « Die Verteilung der durch Befruchtung
verknüpften und dann wieder voneinander gelösten Erbeinheiten auf die
Nachkommen wird vom Zufall gewürfelt — ein für das Individuum unheimliches Spiel
nach den Aussichten der Wahrscheinlichkeitsrechnung. » A. a. O. S. 29 ; vgl.
ebenda S. 66, und André, a. a. O. S. 115 f.



318 Die thomistische Philosophie

wissen, wodurch sie sich voneinander unterscheiden. Sodann scheint

angenommen werden zu müssen, daß sowohl ein Chromosom Vehikel
von mehreren Erbanlagen sein, als auch umgekehrt dieselbe Erbanlage
durch verschiedene Chromosomen weitergegeben werden kann. 1 Aber
wenn dem wirklich so ist, dann ist es höchst wahrscheinlich, daß das

eine Chromosom diese Erbanlage nicht alle gleich gut weiter gibt und
daß umgekehrt doch jede Erbanlage ein Chromosom zum Hauptträger

hat. 2

Weil das befruchtete Ei seine Chromosomen von beiden Eltern
erhält, lehren die Biologen weiter, daß auch beide einen Anteil am
Ahnenerbe liefern. «Das Kind ist im allgemeinen ein Mischprodukt
seiner beiden Eltern ; es empfängt von Vater und Mutter gleiche

Mengen von wirksamen seelisch-körperlichen Teilchen, Trägern der

ererbbaren Eigenschaften. »3

Ob das Kind ein Junge wird oder ein Mädchen, hängt sogar von
einem Chromosom ab, das man deshalb das Geschlechtschromosom

nennt. Da nämlich, wie bereits oben bemerkt, beim Menschen die
Chromosomenzahl der männlichen Körperzelle nicht, wie in der
weiblichen, vierundzwanzig, sondern nur dreiundzwanzig beträgt, sind bei
ihrer Entwicklung zu einer Samenzelle zwei Möglichkeiten gegeben :

die Samenzelle kann zwölf Chromosomen aufweisen, aber auch nur elf.
Verbindet sich nun eine zwölf Chomosomen enthaltende Samenzelle

1 Vgl. Rieh. Goldschmidt, Einführung in die Vererbungswissenschaft. Leipzig
1920 3, S. 250 f.

2 Eine besondere Schwierigkeit bereiten der Erklärung die sogenannten
genotypisch identischen oder eineiigen Zwillinge, die genau so wie die rechten und
linken Körperhälften des nämlichen Individuums gleiches Erbgut enthalten.
Solche Zwillinge entstehen aus der Teilung einer einzigen, bereits befruchteten
Eizelle. (Vgl. K. H. Bauer, Rassenhygiene. Leipzig 1926, S. 118 f.) Aber wie
kann sich die Eizelle in solcher Weise teilen Teilt sie sich, bevor aus Ovulum
und Sperma eine neue Substanz entstanden ist, oder nach dieser Neubildung
Da man jetzt immer allgemeiner zu der Überzeugung kommt, daß diese
Neubildung schon gleich von einer geistigen Seele informiert werde und deshalb
sofort ein Mensch sei (vgl. hierzu W. Stockums, Historisch-Kritisches über die
Frage : «Wann entsteht die geistige Seele », im Philos. Jahrb. 1924, S. 225-252),
so müssen wir annehmen, daß die befruchtete Eizelle sich schon vor dem Entstehen
des Embryo teilt. Aber nehmen wir das an, dann entsteht sofort die Frage, wie
das zugeht. Auf diese Frage ist bis jetzt noch keine vollkommen befriedigende
Antwort gefunden worden. Daß die einzelnen Erbanlagen nicht ganz streng
lokalisiert sind, dürfte wenigstens das eine verständlich machen, daß bei einer
Teilung der Eizelle dieselbe Erbanlage sich nachher in beiden Teilen findet.

3 Rhab. Liertz, Wanderungen durch das gesunde und kranke Seelenleben bei
Kindern und Erwachsenen. Kempten 1923, S. 29.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 319

mit einer Eizelle, die immer zwölf Chromosomen umfaßt, so kommt
die Chromosomenzahl der weiblichen Körperzelle heraus, das Kind muß
demnach weiblichen Geschlechtes sein ; trifft dagegen eine Eizelle mit
einer Samenzelle zusammen, die nur elf Chromosomen hat, dann beträgt
die Summe dreiundzwanzig, die Chromosomenzahl der männlichen

Körperzelle, sodaß das Kind notwendig männlichen Geschlechtes sein

wird. 1

Schauen wir nur auf das, was sich in einem bestimmten
Nachkommen den Sinnen offenbart, so scheint es allerdings, als habe das

vorhin Gesagte die Erfahrung gegen sich. Allein auf diese Schwierigkeit
hat schon Mendel, der Begründer der oben dargelegten Vererbungstheorie,

die richtige Antwort gefunden, indem er eine Unterscheidung
machte. Wenn er in einem Falle von Bastardierung nur Eigenschaften
des einen Elters wahrnahm, dann bezeichnete er diese als dominierend,
die von dem andern Elter ererbten, aber nicht sichtbaren Merkmale

hingegen als rezessiv. Denn wie die Abfolgen dieses Bastards ihm
bewiesen, waren die sogenannten rezessiven Merkmale durch die
dominierenden nur « verdeckt ». Mag daher ein Kind scheinbar nur
vom Vater oder von der Mutter Eigenschaften ererbt haben, in seinen

Nachkommen wird es schon offenbar werden, daß bei ihm das andere

Erbteil doch vorhanden war. Denn vielleicht wird die Mutter oder
der Vater dafür um so deutlicher im Enkel oder Urenkel wiedererkannt. 2

Aus diesem Grunde bezeichnen die Biologen denn auch alles das

als ererbt, was ein Individuum auf Grund seiner überkommenen
Chromosomen an Eigenschaften ins Dasein mitbringt3, einerlei, ob
diese Eigenschaften bei ihm einmal in die Erscheinung treten werden

1 Gegen diese Lehre hat man allerdings den Einwand erhoben, wie sich
damit die Möglichkeit, das Geschlecht des Kindes zu bestimmen, vereinbaren
lasse. Dagegen ist mit K. H. Bauer (a. a. O. S. 102) zu sagen, daß eine solche
Geschlechtsbeeinflussung höchstens vor der Befruchtung gelingt. Und selbst
in dieser Einschränkung ist es noch eine in der Zukunft zu lösende Frage, ob sie
sich auch auf den Menschen ausdehnen läßt. Eine Beeinflussung des Geschlechtes
nach der Befruchtung hält Bauer beim Menschen ganz sicher für ausgeschlossen,
sodaß also hier « das Geschlecht mit dem Moment der Befruchtung bereits
unabänderlich festgelegt ist ». Siehe auch Goldschmidt, a. a. O. S. 252, und André,
a. a. O. S. 113.

2 Vgl. Fr. Tillmann, Über Vererbung und Seelsorge in : Bonner Zeitschrift
1924, S. 140.

3 Dagegen sind von der Vererbung auch schon jene Krankheiten zu
unterscheiden, die auf das Kind durch Infektion im Mutterleib übertragen werden
können und deshalb zuweilen auch sofort nach der Geburt desselben feststellbar
sind : z. B. Syphilis und Tuberkulose.



320 Die thomistische Philosophie

oder nicht. Die äußere Erscheinung ist nicht einmal in allen Fällen
ein ganz sicheres Kennzeichen. « Für die Vererbungslehre können
Individuen nur insoweit als gleich angesehen werden, als deren Keimzellen

die gleichen Erbanlagen oder Gene besitzen. Auf die
Außenmerkmale kommt es gar nicht an. Im Gegenteil. Diese werden oft
sehr verschieden sein, je nach der Lebenslage. Es können auch die
äußeren Faktoren die Entfaltung bestimmter Anlagen hindern, während
sie anderseits oft Wirkungen hervorbringen, die in anderen Fällen
allein durch die Anlagen entstehen können. »1 Daher unterscheiden
manche Biologen (z. B. Muckermann) zwischen dem Genotypus und
dem Phänotypus eines Individuums. «Der Genotypus, der auch wohl
Idiotypus heißt, bezeichnet jenes Etwas, aus dem ein Organismus
wird, das sein eigentümliches Wesen im tiefsten Grunde seiner Körperlichkeit

bestimmt. Der Genotypus bildet die Summe der Erbanlagen,
die das Kind von Vater und Mutter und durch sie aus dem Ahnenschatz
des ganzen Geschlechtes bis zurück zum Urquell der Menschheit

empfängt Der Phänotypus ist nur die äußere Erscheinungsform,
ist das individuell Körperliche, ist der Einzelmensch, der aus dem

Genotypus ersteht, der aus den Erbanlagen unter dem Einfluß der
Lebenslage wird, bis die gestaltenden Kräfte sich erschöpfen, bis die
Harmonie zwischen Erbanlagen und Lebenslage gestört oder vernichtet
wird, bis Altersschwäche, Krankheit, Tod das wunderbare Gewirk
lebendiger Zellbauten auflösen. »2 Die einzelnen Erbanlagen heißen

in der Sprache der Biologen « Gene », für deren gemeinsames Substrat
aber, die Chromosomen, haben sich zwei Bezeichnungen eingebürgert :

Idioplasma und Keimplasma. Die erste stammt von Nägeli und die
zweite von Weismann.

« Wir vermögen uns die Gene nicht anders zu denken wie als

Anlage, Keime, die in sich die Norm der zukünftigen Ausgestaltung
tragen und zugleich die Kraft besitzen, diese Ausgestaltung
durchzuführen. Sie sind an materielle, stoffliche Grundlagen gebunden oder
vielmehr : es handelt sich, ähnlich wie beim großen Organismus,
um Realitäten von zugleich materieller und dynamisch-organischer
Beschaffenheit. Weiter in ihr Wesen einzudringen, ist zur Zeit
unmöglich. »3 Muckermann warnt vor der Vorstellung, als sei das

Werden und Wachsen « die Entfaltung eines Miniaturgebildes, etwa

1 Muchermann, a. a. O. S. 41.
2 Muckermann, a. a. O. S. 125 f.
3 Jos. Schwertschlager, Philosophie der Natur. Kempten 1921. II, S. 93.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 321

einer unendlich kleinen Knospe, die alle Organteilchen in mehr oder

weniger fertiger Form enthält und nur bis zur angemessenen Größe

ausdehnt » ; desgleichen vor der anderen, als sei es « ein vollständiges
.Neuerstehen aus krudem, unorganisiertem Stoff », es sei vielmehr «ein
lebendiges Auswirken von tatsächlichen .Anlagen', von .Erbfaktoren'
oder .Genen', von denen jeder auf geheimnisvolle Weise einen
harmonischen Teil des Gesamtplans in sich birgt Was man sich

unter den .Anlagen' konkret zu denken hat, weiß niemand. Gewiß

bestehen die innigsten Beziehungen zwischen .Anlagen' und lebendigen
Chromosomengebilden, aber welcher Art die wechselseitige Abhängigkeit
oder Bedingtheit sein mag, ist ein vollkommenes Rätsel ».1

Nichtsdestoweniger gehen die Biologen noch einen Schritt weiter.
Die einfache Tatsache, daß Chromosomen und Ahnenerbe zusammengehören,

berechtigt und drängt sie dazu. Denn auf Grund dieser

Zusammengehörigkeit muß die Geschichte des Ahnenerbes die gleiche
sein wie die der Chromosomen. Diese aber verläuft immer nach einem
bestimmten Gesetz. Kaum ist eine Eizelle befruchtet, da beginnt in
ihr auch schon eine sehr intensive Lebenstätigkeit, die mit einer

Furchung auf der Oberfläche anhebt. Deshalb nennen sie die Biologen
den Furchungsprozeß. Aus ihr gehen bis zur Erschöpfung der Lebenskräfte

und Lebensbedingungen immer neue Körperzellen hervor, von
denen jede die gleiche Chromosomenzahl erhält, wie sie die befruchtete
Eizelle selbst aufweist. Hat das Ahnenerbe die Chromosomen zum
Träger, dann muß es demnach auch selbst in gleicher Weise weiter
gegeben werden. Das gilt zunächst für das einzelne Individuum.2
Aber es liegt darin zugleich die Begründung für die Erscheinung, daß

Nachkommen desselben Elternpaares sogar durch viele Generationen
hindurch noch eine gewisse Ähnlichkeit der Begabung und Veranlagung
beibehalten. 3

1 Muckermann, a. a. O. S. 32 f.
2 Auf die.fundamentale Verschiedenheit angewendet, die von der Befruchtung

an zwischen den beiden Geschlechtern besteht, bedeutet das nach Bauer (a. a. O.)
soviel wie, « daß eine alte vulgäre Ansicht, daß Mann und Weib letzten Endes
in jeder Fiber ihres Wesens irgendwie verschieden sein müssen, in diesen
differenten Kernschleifenbestand schon von der befruchteten Eizelle an ihre
tatsächliche morphologische Unterlage hat. Es sind also auch im späteren Leben
nicht immer bloß die Keimdrüsen, die alles erklären, was zwischen Mann und
Weib verschieden ist, die Differenz ist wahrhaft fundamental und von der ersten
Stunde, von der befruchteten Eizelle an festgelegt ».

3 Ein interessantes Beispiel bietet Stählin in seiner Rektoratsrede : Grundlagen

der Erziehung und Bildung bei Piaton und in der Gegenwart. Erlangen

Divus Thomas. 21



322 Die thomistische Philosophie

Damit dürften wohl die wichtigsten Ergebnisse der biologischen
Forschung über das Problem der Vererbung wiedergegeben sein. Es
sind ihrer hauptsächlich drei : Zunächst steht fest, daß es wirklich
eine Vererbung gibt, und zwar auf Grund eines für alle Organismen
ohne Ausnahme geltenden Naturgesetzes. So rätselvoll auch die

Beziehungen der Erbanlagen zum Stoffe, näherhin zu den Chromosomen
sein mögen, das eine ist gewiß, daß Vererbung und Chromosomen

innerlich zusammengehören. Daraus aber ergibt sich als drittes
Hauptresultat, daß das Ahnenerbe nicht nur für den Anfang wichtig ist,
sondern auch für die, ganze weitere Entwicklung eines Individuums von
grundlegender Bedeutung bleibt.

Bringen wir das nun mit der Philosophie zusammen. Nicht damit
diese das Gesagte noch einmal auf seine Richtigkeit prüfe. Dazu können
wir ihr kein Recht geben. Ob das, was die Biologie lehrt, wahr ist oder

falsch, entscheiden einzig die Tatsachen. Aber gerade die erst von
der neueren Biologie aufgedeckten Tatsachen begründen die Frage,
wie sich denn die Philosophie zu der Lehre von der Vererbung stelle.
Wir denken speziell an die scholastische Philosophie. Die aber ist
ohne genauere Kenntnis der oben aufgezählten Einzelheiten zustande
gekommen. Daher kann man zweifeln, ob sie jetzt noch Geltung habe.
Besonders scheint, daß ihre Lehre von der Individuation nunmehr
veraltet ist. Denn wer wollte leugnen, daß der Mensch in erster Linie
durch das, was er so von seinen Eltern erbt, zu diesem konkreten
Einzelmenschen wird. Stellen wir deshalb vor allem diese zwei Lehren
einander gegenüber. Ist die scholastische Lehre von der Individuation
der körperlichen Substanzen und insonderheit der menschlichen Seele

noch verträglich mit den Resultaten der neueren Biologie, kann sie

die biologische Vererbungslehre vielleicht noch tiefer begründen, dann
wird das gewiß zu ihrem eigenen Vorteil sein. Denn durch diese neu

1921 : Hölderlin, Uhland, Mörike, Schelling, Hegel, Theodor Fischer, Hauff,.
Schwab und Ottilie Wildermuth haben in ihrem Stammbaum dasselbe Elternpaar,
den Tübinger Professor der Medizin, Bardiii (um 1600), und die Tochter des
Professors der Logik, Burkhardt. Es sei hier auch an die oft genannten Musikerfamilien

erinnert, wie etwa die deutschen Bach und die österreichischen Strauß.
Indessen darf hierbei eines nicht übersehen werden. Weil die Menschen bei ihrer
ehelichen Verbindung für gewöhnlich ihre eigene Art der Begabung bevorzugen,
d. h. Künstler mit Vorliebe wieder Künstler heiraten, Romantiker wieder
Romantiker usf., deshalb erhält das Erbgut in jeder neuen Generation eine
Ergänzung. Dadurch aber wird es immer schwieriger, genau zu sagen, in welchem
Umfange das Erbe eines bestimmten Gliedes in einer Ahnenreihe noch weiter wirkt.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 323

aufgefundenen biologischen Tatsachen muß sie dem Individuum noch
näher kommen.

Daß die Philosophie keine Schwierigkeit hat, die Vererbung als
solche anzuerkennen, dürfte schon ihre traditionelle Definition der

Fortpflanzung außer Zweifel setzen. Generatio viventis est origo
viventis a principio vivente conjuncto in similitudinem naturae. 1

Hiernach besteht die Fortpflanzung darin, daß ein Lebewesen einen

Teil seiner selbst benützt, um durch ihn ein ihm gleichartiges anderes

Lebewesen hervorbringen zu helfen, und unterscheidet sich der

Fortpflanzungsakt von jedem anderen Akte vor allem dadurch, daß bei ihm
ein Lebewesen nicht eine fremde Materie neu gestaltet, sondern den

Stoff seiner eigenen, ganz individuellen Substanz entnimmt. Vielleicht
weicht er aber von allen übrigen noch mehr ab durch seinen Zweck.
Die anderen Akte, die einen Stoff neu gestalten, können jede Form
zum Ziele haben, nur nicht eine solche, die der bisherigen Form dieses

Stoffes spezifisch gleich ist. So macht selbst der Organismus den Stoff,
den er einfach ausscheidet, zu etwas ganz anders Geartetem. Der

Fortpflanzungsakt dagegen zielt gerade darauf ab, zum Entstehen
eines neuen Körpers beizutragen, der die spezifisch gleiche Form hat
wie seine Ursache, d. h. wie das sich fortpflanzende Lebewesen.

Aristoteles, der sich um die Philosophie und die Biologie gleich große
Verdienste erworben hat, sah darin ein Zeichen, daß jedes Lebewesen

Gott in bezug auf sein ewiges Sein ähnlich zu werden strebe. Denn
« die natürlichste Tätigkeit bei allem Lebendigen, soweit es vollkommen
entwickelt und nicht verstümmelt ist oder durch Urzeugung entsteht,
ist die, ein anderes seiner Art hervorzubringen, also, das Sinnenwesen

ein Sinnenwesen, die Pflanze eine Pflanze, damit sie an dem Ewigen
und Göttlichen teilnehmen, soweit sie es vermögen ».2 An dieser Stelle

wie auch in der scholastischen Definition von Fortpflanzung scheint

allerdings zwischen Eltern und Nachkommen nur eine Ähnlichkeit
hinsichtlich der Art behauptet, zu sein. Aber denken wir die Definition
etwas weiter. Besonders ihr letzter Teil « in similitudinem naturae »

1 Vgl. Thomas, I q. 27 a. 2.
2 De anima, II 4, 415 a. 26 ff. In seinem Kommentar zu dieser Stelle schreibt

der hl. Thomas : « Res viva facit alteram quale ipsum est, quia animal facit
animal, et planta plantam. Et ulterius secundum speciem taie animal facit taie
animal, ut homo générât hominem, et oliva olivam. Ideo autem est naturale
viventibus facere alteram tale quale ipsum est, ut semper participent, secundum
quod possunt, divino et immortali, id est ut assimilentur'ei secundum posse.»
2 De anima, lect. 7. Vgl. in Metaph. lib. 7, lect. 8.



324 Die thomistische Philosophie

erinnert uns ohne weiteres an die Beziehung, die den Stoff der
untergehenden körperlichen Substanz auf eine bestimmte neue hinordnet.
Auch bei der Fortpflanzung muß dem Entstehen des neuen Individuums
eine Zerstörung vorausgehen, ja sogar eine zweifache. Denn weder
die Samen- noch die Eizelle kann so, wie sie aus dem elterlichen
Organismus ausgeschieden wird, erhalten bleiben. Indem sie ineinander
verschmelzen, gehen sie einzeln notwendig zugrunde, aber nicht ohne

für die auf ihren Untergang folgende substantiale Neubildung
entscheidend zu sein. Nach unserer Lehre von den dispositiones praeviae
hat diese in ihrem Anfang kein einziges Akzidenz, das nicht schon im
voraus bestimmt gewesen wäre. Daraus erhellt, daß die Ähnlichkeit
der Natur, auf welche die Fortpflanzung abzielt, auch vom rein
philosophischen Standpunkte aus gesehen, weit mehr enthält, als eine

bloß ganz allgemeine Artgemeinschaft. Ist die oben dargelegte
thomistische Individuationslehre richtig, dann erstreckt sich der Einfluß

der Eltern, genauer ihrer Geschlechtszellen, sogar in erster Linie
auf die Individualität ihrer Kinder. Denn Gott erschafft zwar die

dem Stoffe das Mensch-Sein gebende Seele frei. Aber er richtet sich
bei diesem Schöpfungsakte ganz genau nach dem von den Eltern
stammenden, auf diese und jene konkreten Akzidentien hingeordneten
Stoff. Und erst dadurch erschafft er diese bestimmte Einzelseele. 1

Wie die Tatsache der Vererbung und ihre Verknüpfung mit dem

Stoffe, so kann der Scholastiker auch das dritte Ergebnis der neueren
Biologie anerkennen, ohne ein Wort seiner Lehre ändern zu müssen.
Denn sagten wir nicht, daß die Akzidentien einer Substanz infolge
ihrer Subjektgemeinschaft innerlich zusammenhängen, und daß es

deshalb für einen Organismus entscheidend sei, mit welchen Akzidentien
er zu existieren anfange Das ist nichts anderes als ein philosophischer
Ausdruck für die biologische Lehre, daß durch die fortdauernde Spaltung

1 Eine besondere Schwierigkeit enthält für die Biologen die Frage, ob sich
auch erworbene Eigenschaften vererben. Werden mit dem Ausdruck « erworbene
Eigenschaften » nur solche nachträglich hinzugekommenen Sachverhalte bezeichnet,
die für das gesamte organische Leben eine Bedeutung haben, so steht vom rein
philosophischen Standpunkte aus nichts im Wege, da sehr weite Zugeständnisse
zu machen. Denn ist unsere Lehre von den dispositiones praeviae richtig, dann
hängt der Anfang des Nachkommen wesentlich von dem aktuellen Vollkommenheitszustand

der Eltern zur Zeit ihres Fortpflanzungsaktes ab. Haben sich diese
also bis dahin schon sehr vervollkommnet, dann begründet das einen guten Anfang
für den Nachkommen. Auf 'diesem Wege kann auch ein bereits minderwertig
gewordenes Geschlecht mit der Zeit wieder hoch kommen.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 325

des befruchteten Eies und der daraus hervorgehenden Körperzellen das

Ahnenerbe räumlich wie zeitlich weiter gegeben wird und für alles

andere Geschehen grundlegend bleibt.
Zwischen unserer scholastischen Philosophie und der modernen

Biologie herrscht demnach ein voller Einklang. Auch philosophisch
betrachtet lebt der Mensch bis zu einem gewissen Grade in seinen

Nachkommen weiter, und umgekehrt ist dieser seinem physischen
Charakter nach nichts anderes als das Produkt seiner Voreltern.
Gelänge es uns daher festzustellen, was ein Mensch an Eigenschaften
seinen Vorfahren verdankt, dann hätten wir damit die gesuchte
Kenntnis seines physischen Charakters. Denn was ein Mensch auf
diese Weise ererbt, verleiht seinem ganzen Leben ein ihn von jedem
anderen Individuum unterscheidendes eigenes Gepräge.

Doch dafür geben uns die bisherigen Untersuchungen noch kein

einziges sicheres Kriterium. Schon Aristoteles bemerkt zutreffend, daß

es auch edlen Menschen nicht immer gelinge, Edle zu erzeugen. 1 So

1 'Ei; àvaôwv àya9 o v ' 7 Bs tpûatç pouXerat [isv to-jto tcoisïv, itoÀXtr/.iç où

ixsvTfji 8-jvaxai. Polit. I 6, 1255 biff.:— Die Tatsache der Vererbung war
eigentlich niemals ein Problem. Sie ist von alters her in der Weise anerkannt
worden, daß man mit ihr einfach als mit etwas Selbstverständlichem gerechnet
hat. Man denke nur an die seltsame Erscheinung, daß in früheren Jahrhunderten
die Heiligkeit eines Mannes oder, einer Frau nicht selten nach und nach ihrer
ganzen Familie zugeschrieben worden ist, woraus dann die sogenannten heiligen
Sippen entstanden. Denn, so glaubte man, heilige Eltern müssen auch heilige
Kinder gehabt haben, und umgekehrt, heilige Kinder von heiligen Eltern geboren
worden sein. So ging die Verehrung der hl. Richtrudis allmählich auch auf ihren
Mann und ihre beiden Töchter über, dagegen z. B. beim hl. Dominikus vom Sohne
auf die Eltern. Vgl. Hcrib. Christ. Scheeben, Der hl. Dominikus. Freiburg i. Br.
1927, S. 3 ; Ludw. Zoepf, Das Heiligen-Leben im X. Jahrhundert. Leipzig und
Berlin 1908. — Nach dem hl. Thomas hat die Überzeugung, daß leibliche und
seelische Anlagen und Eigenschaften vererbt werden, auch die Erblichkeit des
äußeren Adels begründet. « Homines reputant dignum, quod, sicut ex homine
generatur homo et ex bestiis bestia, ita ex bonis viris generetur bonus vir. Et
inde processif honor nobilitatis, dum filii bonorum honorati sunt tamquam similes
patribus in bonitate. Et verum est quod natura habet inclinationem ad hoc
faciendum : provenit enim ex bona corporis complexione et natura quod aliqui
inclinantur magis vel minus ad opera virtutum vel vitiorum, sicut qui naturaliter
sunt iracundi et aliqui mansueti : et haec quidem, scilicet natura corporalis, a
patre derivator ad posteros, ut in pluribus, sicut et aliae dispositiones corporales,
puta pulchritudo, fortitudo et alia hujusmodi : sed propter aliquod impedimentum
quandoque deficit. Et ideo ex bonis parentibus nascuntor multoties boni filii ;

sed propter aliquod impedimentum non potest natura semper hoc facere : et ideo
quandoque ex parentibus bene dispositis ad virtutem oriuntur filii male dispositi,
sicut ex parentibus pulchris turpes filii, et ex magnis parvi. Contingit autem quod
filii diversificantur a parentibus in bonitate vel malitia non solum propter dis-



326 Die thomistische Philosophie

sicher die Tatsache der Vererbung selbst auch sein mag, bei ihrer
Ausnützung für unseren Zweck kann sie uns doch im günstigsten
Falle nur eine gewisse Wahrscheinlichkeit vermitteln, die uns vielleicht
anregt, niemals aber recht befriedigen wird. 1

2. Der Mensch und seine Umwelt.

Die Eltern sind die einflußreichsten, aber nicht die einzigen
Wirkursachen ihrer Kinder. Nach ihnen und zum Teile schon zusammen
mit ihnen übt auf diese die ganze Umwelt eine tiefgehende Kausalität
aus. Daher ist es denkbar, daß uns die Umwelt noch etwas näher an
das Individuum heranbringt.

Wir teilen die Untersuchung über das Verhältnis des

Einzelmenschen zur Umwelt in bezug auf seine Erkennbarkeit in zwei Fragen
auf : erstens, vermag die Umwelt im Menschen einen eigenen physischen
Charakter auszubilden, den wir aus ihr erschließen können Und
zweitens, ist es möglich, durch die Art, wie ein Mensch auf die
Eindrücke seiner Umwelt reagiert, einen Einblick in seinen angeborenen

physischen Charakter zu gewinnen
a) Unmöglichkeit, den physischen Charakter eines Menschen aus

seiner Umwelt zu erkennen. In Deutschland wie auch in anderen

positionem naturalem corporis, sed etiam propter rationem quae non ex necessitate
sequitur naturalem inclinationem : unde contingit, quod homines qui sunt similes
parentibus in dispositione naturali, propter aliam instructionem et consuetudinem
sunt in moribus dissimiles. Si igitur bonorum parentum filii sint boni, erunt nobiles
et secundum opinionem et secundum veritatem ; si autem sunt mali, erunt nobiles
secundum opinionem, ignobiles autem secundum rei veritatem : e contrario autem
est de filiis malorum. » i Polit, lect. I.

1 Vgl. Viernstein, Vererbung und Konstitution und ihre Bedeutung für die
Entstehung von Psychopathien in : « Religion und Seelenleiden » (Vorträge der
III. Sondertagung des Verbandes der Vereine kath. Akademiker in Kevelaer),
Düsseldorf 1928, S. 39-65. In der auf diesen Vortrag folgenden Aussprache bemerkt
Sanitätsrat Dr. Adams, Direktor einer Provinzial-, Heil- und Pflegeanstalt : « Was
die Anwendbarkeit der Mendelschen Regeln auf die Vererbung von
Geisteskrankheiten angeht, so tappen wir noch vielfach im Dunkeln. Wohl können wir
die Annahme einer dominanten Vererbung der affektiven und schizophrenen
Psychosen ablehnen, umsomehr, als die Natur das Bestreben hat, die
ursprüngliche Reinrassigkeit als das normale Verhalten wieder herzustellen.
Ebensowenig können wir aber an der Tatsache einer rezessiven Vererbung der
Anlagen zu Psychosen vorübergehen. Es ist allerdings nicht ausgeschlossen, daß
vollständig gesunde Eltern schizophrene Nachkommen haben können. Auch kann
bei Eltern, die beide an dementia praecox leiden, ein oder das andere Kind
vollkommen gesund bleiben. Immerhin ist die Veranlagung zur Psychose in der krankhaften

Beschaffenheit von Keimen eines Ascendenten zu suchen. » A. a. O. S. 78.



und die Erkennbarkeit des Einzeimenschen 327

Ländern war es einst Brauch, das Kind gleich nach seiner Geburt auf
die Erde zu legen. 1 Der Vater hob es dann auf, ein rechtlicher Akt,
wodurch der Sohn oder die Tochter offizielle Aufnahme in die Familie
fand. Daß man das Kind auf die Erde legte, hatte eine besondere

Bedeutung ; wie es scheint, sollte dadurch ursprünglich die Weihe an
die Erdgöttin zum Ausdruck kommen. Mit dem Sieg des Christentums
über das Heidentum mußte zwar dieser Sinn wegfallen ; aber die äußere

Zeremonie des Niederlegens hat sich, wie auch manche andere,

anfänglich heidnische Volkssitte, noch sehr lange erhalten. Der Glaube,
daß die unmittelbare Berührung mit der « Mutter Erde » den Menschen

gesund und stark mache 2, hatte in der Seele des Volkes so tiefe Wurzeln
geschlagen, daß in einigen Gegenden Deutschlands der Brauch des

Niederlegens noch bis ins letzte Jahrhundert geübt wurde.
Wiewohl man den Aberglauben, der dieser Sitte zugrunde liegt,

verurteilen muß, sagt der Kirchenhistoriker Fr. X. Kraus doch mit
Recht : « Es wäre eine lehrreiche Studie, die Untersuchung, in welchem
Maße die geistige Eigenart und die Entwicklung bedeutender Menschen

durch den Boden, die Landschaft bestimmt wird, in der sich ihre

Jugend abspielt und deren Bildern und Einflüssen sich niemand
entziehen kann. Der Schoß der Mutter und der Schoß der heimatlichen
Erde birgt in sich das beste Stück unseres künftigen Seins. » 3 Man

mag bezweifeln, ob es immer nur das Beste ist, was der Mensch der
Heimaterde verdankt. Jedenfalls ist es soviel, daß es durch nichts
anderes, am wenigsten durch die Kjiltur, ersetzt werden kann.

Vielleicht ist es sogar richtig, daß zum Wesen der Kultur gehört,
den Menschen der Natur4 zu entfremden. Man kann auch darüber
streiten, ob uns die Kultur für das, was sie uns nimmt, vollwertig
entschädigt. Das eine jedenfalls dürfte sicher sein : wenn Kultur und

Natur gemeinsam auf einen Menschen einwirken, dann verliert dieser

der Natur gegenüber viel von seiner Unmittelbarkeit. Die Natur hört
zwar nicht auf, ihren Einfluß auf ihn auszuüben ; aber er nimmt diese

1 In orientalischen Sprachen ist der Ausdruck « auf die Erde legen » auf
Grund dieses Brauches sogar identisch mit « gebären », so z. B. in Ägypten. Vgl.
Archiv für Religionswissenschaft, Leipzig, 9. Bd., S. 144 f. ; ferner ebd. S. 290, 533.

2 Vgl. Alb. Dietrich, Mutter Erde, Leipzig. 1925 3, S. 8.
3 Essays, Berlin 1896, I, S. 93.
4 Unter « Natur » ist hier nur die äußere, zur Umwelt eines Menschen

gehörende verstanden, so wie sie das Gegenstück zu allem künstlich
Hervorgebrachten bildet, besonders aber auch das, was wir als « Gottes freie Natur »

zu bezeichnen pflegen.



328 Die thomistische Philosophie

Eindrücke nicht mehr so unbefangen in sich auf, sondern er tritt
ihnen entgegen als einer, der schon einen bestimmten Standpunkt
gewonnen hat.

Vergleichen wir in dieser Hinsicht den Bauer mit dem Städter,
besonders dem Großstädter, so zeigt sich, daß ersterer in der Regel

an Kultur der ärmere ist, dafür aber umsomehr ein treues Spiegelbild
des Bodens, auf dem er geboren und groß geworden ist. — Der Städter
ist z. B. ganz ein Rheinländer, weil seine Vaterstadt Köln nun einmal
am Rheine liegt und die rheinische Kultur aufweist ; er hat die
Eigenschaften eines echten Rheinländers und liebt seine rheinische Heimat
vielleicht intensiver und vor allem bewußter als der Bauer seine

Heimaterde ; er pflegt auch dieses Heimatgefühl mehr als jener, der

wohl tief im Herzen mit seinem Erbland verwachsen ist1, aber nicht
selten erst durch den Städter auf die Schönheiten seiner Heimat, etwa
auf die malerische Lage seines Dorfes, hingewiesen werden muß, um
sich ihrer überhaupt bewußt zu werden. Aber wie der Städter oft
nur schwer Gelegenheit hat, mit der freien Natur, d. h. mit dem

wilden Wald ohne Blumenbeete, mit dem freien Feld ohne Ruhebänke
oder etwa mit frei lebendem Wild —• außerhalb des zoologischen
Gartens -— in nähere Berührung zu kommen, wie es also dem Städter
oft kaum möglich ist, dem « Kulturgebiet » des Häusermeeres einmal

ganz zu entfliehen, so ist auch andererseits kaum die Möglichkeit
gegeben, daß diese freie Natur auf den Stadtbewohner voll einwirkt
und ihm von ihren Eigenschaften unmittelbar mitteilt. 2

Allerdings, heute hat auf Grund der modernen Schulbildung, der

Fortbildung in Vereinen usw., hauptsächlich aber in seiner Religion
auch der einfachste Bauer einen gewissen Anteil an der Kultur. Man
kann daher zwar allgemein in der Abstraktion zwischen Einflüssen
der Natur und Einflüssen des kulturellen Milieus unterscheiden ; und
diese Unterscheidung ist auch durchaus berechtigt, weil sie den
Tatsachen entspricht : die Einflüsse, die die Natur auf den Menschen

ausübt, sind wirklich von anderer Beschaffenheit als die der ihn
umgebenden Kultur. Sobald wir aber diese Unterscheidung konkret
auf ein Individuum anwenden wollen, kommen wir in große Verlegenheit

; denn wir müssen uns da mit sehr wenig Positivem zufrieden

1 Vgl. Jos. Weigert, Das Dorf entlang. Freiburg i. Br. 1913 3.
2 Vgl. Heim. Kautz, Im Schatten der Schlote, Versuche zur Seelenkunde

der Industriejugend. Einsiedeln 1926.



und die Erkennbarkeit'des Einzelmenschen 329

geben. Das zeigt sich vollends, wenn wir die einzelnen Bestandteile
sowohl der äußeren Natur wie auch der Kultur auseinanderlegen und
fragen, wieviel wohl dieser oder jener Faktor zur Prägung des

Charakters eines bestimmten Menschen beigetragen haben mag : etwa
die Berge, die Wälder, der Bach oder Fluß der Heimat ; dann die

Religion, der Schulunterricht, diese oder jene Wissenschaft usf.
Könnte der Mensch diese Einflüsse wenigstens bei sich selbst genau
abgrenzen Aber sogar da muß er sich durchweg mit bloßen
Vermutungen begnügen.

Das gilt selbst für den freien menschlichen Willen'. Denn auch
der setzt ja stets ein Objekt voraus, das ihn anlockt oder abstößt.
Wissen wir aber etwa immer genau, wann eine Sache oder Person

anfängt, uns zu gefallen oder zu mißfallen, und welchen Einfluß das

nun auf unsere ganze Seelenhaltung ausübt Gewiß, der Mensch ist
frei. Aber wir müssen mit dem hl. Thomas unterscheiden. Fassen

wir den menschlichen Willen zunächst ganz allgemein in seiner Eigenschaft

als Strebevermögen, so ist er in gleichem Umfang wie das

sinnliche Begehren naturnotwendig auf das Gute hingeordnet. Für
einen vollkommenen Indeterminismus fehlen in der thomistischen

Philosophie alle Voraussetzungen.1 Auf der anderen Seite bleiben die
Thomisten allerdings dem uneingeschränkten Determinismus ebenso

fern. Aber das freie Wollen, das sie dem menschlichen Willen
zuerkennen, läuft nicht etwa neben dem Naturwollen einher. Das
Verhältnis von Naturwollen und freiem Wollen zueinander ist vielmehr
so zu denken : da der Wille dem Verstandeserkennen folgt, muß er
zunächst alles ohne Ausnahme, was immer der Verstand als gut erkennt,
wollen, und umgekehrt alles, was ihm auf diesem Wege als ein Übel

entgegentritt, hassen.2 In diesen ersten Regungen fehlt also noch

jede Freiheit. Diese entsteht erst mit der weiteren Erkenntnis, daß

die wahrgenommene Sache weder absolut gut noch in jeder Hinsicht
schlecht ist.

1 Thomas, De veritate, 22, 5. Vgl. Karl Schmid, Die menschliche Willensfreiheit

in ihrem Verhältnis zu den Leidenschaften. Engelberg 1925.
2 Nach dem hl. Thomas ist der amor naturalis das principium dilectionis

electivae : I q. 60 a. 2 ; q. 62 a. 2 ; q. 82 a. 1 ; I-II q. 10 a. 1 ; q. 17 a. 9 ad 2 ;

q. 91 a. 2 ad 2 ; II-II q. 155 a. 2. — I q. 62 a. 8 ad 3 und q. 83 a. 4 vergleicht
der Aquinate das Verhältnis des Naturwollens zur Willensfreiheit mit der Beziehung
zwischen dem menschlichen Verstand und der Vernunft. « Sicut se habet intcl-
lectus ad rationem, ita se habet voluntas ad vim electivam i. e. ad liberum
arbitrium. »



330 Die thomistische Philosophie

Sehen wir indessen von der Willensfreiheit einstweilen noch ab.

Deren Bedeutung für die Lcbensgestaltung des Einzelmenschen soll
erst im nächsten Kapitel untersucht werden. Durch das eben Gesagte
ist hier das Eingehen auf ein anderes Problem notwendiger geworden.
Räumen wir ein, daß sogar unser gesamtes Wollen von außen angeregt
werden muß, und erwägen wir, daß erst recht unser vegetatives und
sensitives Leben unter dem Einfluß der Umwelt steht, so scheint es

lediglich an unserer mangelhaften Kenntnis der auf den Menschen

einwirkenden Ursachen zu liegen, wenn wir ein bestimmtes Individuum
nicht ganz aüs seiner Umgebung erklären können.

Die äußeren Ursachen sind entweder Wirkursachen oder
Zweckursachen. Doch kann in der geschöpflichen Ordnung nichts
Zweckursache sein, was nicht zugleich auch Wirkursache ist. Denn
Zweckursache wird das genannt, was anlockt und deswegen erstrebt wird.
Niemand aber kann etwas anstreben, was er nicht zuvor wenigstens
dunkel erkannt hat ; — die Scholastiker sagen : nihil volitum, nisi
cognitum. Damit jedoch etwas wahrgenommen werde, muß es uns

zuvor ein entsprechendes Erkenntnisbild einprägen. 1 Folglich kommt
in unserer Frage alles darauf an, ob eine vollkommene Kenntnis aller
Dinge, die einen Menschen jemals wirkursächlich beinflußt haben und
noch beeinflussen, uns auch ein gleiches Verständnis seines physischen
Charakters geben könnte.

Hören wir zunächst wieder, was die Biologen sagen. Wie wir
oben gesehen haben, unterscheiden sie im Organismus zwischen

Phänotypus und Idiotypus. Wenfl es möglich sein soll, aus äußeren

Ursachen auf den Charakter eines Lebewesens zu schließen, dann darf
sich deren Einfluß nicht einzig auf den Phänotypus erstrecken. Denn

nur im Idiotypus findet sich das Ahnenerbe, durch das der physische
Charakter konstituiert wird. Nun ist es aber in der Biologie noch
eine Streitfrage, ob Einwirkungen von außen so weit reichen können.
Der Gegenstand dieser Kontroverse ist nicht einmal die eigentliche
Umgestaltung des Typus, sondern es handelt sich nur darum, ob das

Ahnenerbe durch äußere Ursachen irgendwelche Beraubung oder

Bereicherung erfahren kann. Muckermann bezeichnet es als unzweifelhaft,

daß eine Idiokinese der Entartung beim Menschen möglich sei.

Sie werde besonders leicht durch den Genuß von Alkohol
hervorgerufen. Dagegen läßt er die Frage, ob es auch qualitative Bereicherungs-

1 Thomas, I q. 79 a. 2.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 331

quellen des Ahnenerbes gebe, bewußt unbeantwortet. 1 Wie auch
immer in der Zukunft die Antwort ausfallen mag, solange äußere

Einflüsse nicht den ganzen Idiotypus eines fortlebenden Organismus
umändern und dadurch das von Zelle zu Zelle weiter gegebene Ahnenerbe

gänzlich aufheben, was ganz ausgeschlossen ist, kann es keinem
Zweifel unterliegen, daß zum Wesen des Organismus auch eine gewisse

gegen alle äußeren Einwirkungen sich erhaltende und aus ihnen
niemals erklärbare Kontinuität der Entwicklung gehört. Daraus dürfte
ersichtlich sein : Der Versuch, den Charakter eines Menschen lediglich
aus seiner Umwelt mit Sicherheit erschließen zu wollen, müßte selbst dann

mißlingen, wenn wir deren Einflüsse auf ihn nicht nur ihrer Zahl,
sondern sogar ihrem Stärkegrad nach ganz genau bestimmen könnten.

Betrachten wir die Sache nun rein philosophisch, so brauchen wir
nur an oben Gesagtes zu erinnern. Dort wurde gezeigt, daß der

Organismus sich selbst vervollkommnet. Wie wir gesehen, tut er das

durch eine Kette von Akten, in der jeder spätere alle früheren
wesentlich voraussetzt. Darum sagten wir, es sei für den Menschen

durchaus nicht gleichgültig, wie er zu existieren anfange. Denn es

entscheide sich schon gleich im Anfang, was er in der Zukunft werden

könne. Also auch philosophisch kann die Entwicklung eines Organismus
niemals restlos aus äußeren Ursachen erklärt werden. «Denn wie im
gleichen Feuer das Gold glänzt, der Schaum rußt und in der gleichen
Dreschmaschine das Stroh zerstoßen, das Getreide gesäubert wird,
und wie sich die ölhefe mit dem öl nicht vermengt, obwohl sie durch
den Druck der gleichen Kelter ausgepreßt wird, so erprobt, reinigt und
klärt ein und dasselbe Geschick die Guten und verdammt, vernichtet
und verscheucht die Bösen. Daher die Erscheinung, daß in der

gleichen Heimsuchung die Bösen Gott verwünschen und lästern, die

Guten ihn anrufen und preisen. So sehr kommt es darauf an, nicht
welcher Art die Leiden, sondern welcher Art die Dulder sind. Der

gleiche Lufthauch streicht über den Unflat, und er entsendet
schreckliche Dünste, streicht über das Salböl, und es spendet
liebliche Düfte. » 2

b) Unmöglichkeit, durch, die Umwelt einen ganz sicheren Einblick

1 A. a. O. I, S: 109 f. Vgl. auch Goldschmidt, a. a. O. S. 436.
2 St. Augustinus, De civitate Dei I, 8. Übersetzung von Schröder. — « Magni-

tudo passionis non solum dependet ex virtute agentis, sed etiam ex passibilitate
patientis, quia quae sunt bene passibilia, multum patiuntur etiam a parvis activis. »

Thomas, II-II q. 22 a. 3 ad 2.



332 Die thomistische Philosophie

in den angeborenen physischen Charakter eines Menschen zu gewinnen.
Was nicht aus der Umwelt möglich ist, könnte wenigstens durch sie

möglich werden. Denn sollte uns nicht der Umstand, daß die Umwelt
den ganzen Menschen geradezu zwingt, zu jeder ihrer Einwirkungen
auf ihn irgendwie Stellung zu nehmen, den Eintritt verschaffen zu dem

uns sonst verschlossenen Inneren. Indem wir auf die Kontinuität
achten, die sein ganzes Handeln durchzieht und hinreichend die
Induktion anwenden, scheint sich von seinem angeborenen Charakter

sogar ein strenges Wissen gewinnen zu lassen.

Allein, so aussichtsvoll dieser Weg zunächst erscheinen mag,
auch er führt uns nicht zum Ziele, sondern nur zu einer größeren
oder geringeren Wahrscheinlichkeit. Gewiß, die Umwelt nötigt den

Menschen, sich zu offenbaren, gewissermaßen sich selbst zu verraten.
Aber doch nicht so, daß dadurch schon gleich seine ureigene
Individualität erkennbar werden müßte. Denken wir nur an die menschlichen
Gesellschaften. Eine Gemeinschaft mag Familie heißen, Dorf oder
Stadt, Nation oder Volk, Staat oder Kirche, ihre Glieder werden sich

durchweg in der Art, wie sie auf manche Einwirkungen ihrer Umgebung
reagieren, untereinander näher stehen als den übrigen Menschen. So

will man festgestellt haben, daß der echte Deutsche innerlich, gründlich
und treu sei, der Franzose geistvoll, aber leichtfertig und unbeständig,
der Engländer kühl berechnend, der Italiener heißblütig, der Spanier
stolz und der Holländer phlegmatisch. Und glaubt Lindner, die großen

Völkergruppen folgendermaßen charakterisieren zu dürfen : « Der
Mongole ist Phlegmatiker, der Semit Choleriker, der Indogermane
Sanguiniker, der im Indier zum Melancholiker wurde. Bei dem ersten

überwiegt die Vernunft, bei dem zweiten der Verstand, bei dem dritten
das Gefühl. In der Religion ist der Mongole gleichgültig, der Semit

eifrig und scharf formulierend, der Indogermane seelisch ergriffen und
selbst ergreifend. Der Mongole verehrt den staatlichen Verband, der
Semit unterwirft sich ihm, soweit er muß ; der Indogermane neigt
zur Volksfreiheit und Selbstregierung. Mongolen und Semiten sind

objektive Realisten, die dritten subjektive Idealisten. Der Mongole
hat ein sehr geringes Anpassungsvermögen, der Semit ein starkes ;

aber er nimmt nur an, nicht auf ; der Indogermane ist für die Anpassung
gemacht, aber verliert sich nicht in ihr. Der Mongole ist Massenmensch,
der Semit ist es nur, soweit der Zwang reicht ; der Indogermane steht
und fällt als Individuum. Der Mongole ist ganz der Mann der Beharrung,
der Semit hat sie etwas weniger, der Indogermane vereinigt sie mit



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 333

der Veränderung. »1 Man bezeichnet diese gemeinsamen Eigenschaften
metaphorisch zuweilen als die Seele der Gesellschaft. So spricht man
jetzt viel von der russischen Volksseele und versteht darunter «nichts
anderes als die Gesamtheit der Angehörigen eines Volkes, insofern sie

eine gemeinsame Art des Denkens, Fühlens und Wollens haben ».2

Statt « Seele » gebraucht man auch gerne den Ausdruck « Typus ».

Kein Dorf ist zu klein, um nicht einen besonderen Typus ausbilden

zu können. Das beweist oft schon seine Sprache. Wenn es auch nur
ein paar Dutzend Häuser umfaßt, weisen seine Bewohner doch nicht
selten Eigenheiten in der Klangfarbe ihrer Worte und in ihrer
Ausdrucksweise auf. Man denke hier auch an den Spott, den

die verschiedenen Ortschaften übereinander auszugießen pflegen. Zu
wissen, wo einer geboren ist, welchem Volksstamme er angehört und
zu welcher Kirche er sich bekennt, kann daher für die Feststellung
des einzelnen Charakters schon von großem Werte sein. So können
wir nachträglich zu einer annehmbaren Erklärung kommen, warum
einer die und die Eigenschaften gehabt hat oder vielleicht noch hat.
Es reicht auch hin, um Vorurteile zu Ungunsten oder Gunsten eines

Menschen verständlich zu machen, ja bis zu einem gewissen Grade

zu rechtfertigen. Sobald wir jedoch streng philosophisch vorgehen,
behalten alle Merkmale, die den Typus einer Gesellschaft ausmachen,

nur die Bedeutung von Anhaltspunkten und Fingerzeigen, die uns zwar
die Richtung angeben, nach der wir unseren Blick besonders wenden

müssen, aber nicht sagen, wie weit es noch bis zum erstrebten Ziele

ist, und erst recht nicht dieses Ziel selbst vermitteln. Als Philosophen
sollten wir ihnen sogar sehr skeptisch gegenüber treten. Denn es gibt
keine einzige Charaktereigenschaft, von der man sagen dürfte, sie sei

eine notwendige Folge der Zugehörigkeit zu einer bestimmten
Gesellschaft. Sind doch selbst aus der gleichen Familie schon die
verschiedensten Charaktere hervorgegangen. Und wer wüßte nicht, daß

erst recht in den übrigen Gesellschaften die entgegengesetzten Typen
vertreten sein können Gewiß, jede Gesellschaft führt zu einer gewissen

Angleichung der Charaktere. Dort, wo sie aus einer gemeinsamen

Abstammung hervorgegangen ist, sind die Ähnlichkeiten im Charakter
sicher auch mehr als äußerliche Nachahmungen. Aber wenn wir den

1 Lindner, Geschichtsphilosophie, 2. Aufl., S. 121. Zitiert bei Fr. Sawicki,
Geschichtsphilosophie. Kempten 1920, S. 66.

2 Sawicki, a. a. O.



334 Die thomistische Philosophie

angeborenen physischen Charakter der einzelnen erfassen wollen, kann
uns gerade diese scheinbare Gleichheit leicht in Irrtum führen. Denn
auch soziologisch betrachtet gibt es nun einmal keinen Menschen, der
bloß sein Milieu widerspiegelte, und es kann keinen solchen geben.
Sonst müßte man die Gesellschaft beschuldigen, daß sie den angeborenen
Charakter ihrer Glieder nicht so sehr vervollkommnen helfe, als
vielmehr ersticke und zerstöre.

Nehmen wir indessen einmal an, es gelinge uns bei einem
bestimmten Menschen über das hinaus, was er mit seinen

Familienangehörigen, seinen Stammesgenossen, seinen Religionsfreunden usf. in
der Art, sich nach außen zu geben, gemeinsam hat, bis zur Erfassung
der ihn von jedem anderen unterscheidenden Momente vorzudringen,
so wären wir gleichwohl noch lange nicht dahin gelangt, eine sichere
Kenntnis von seinem angeborenen physischen Charakter zu haben.
Denn dazu ist erforderlich, daß wir genau bestimmen können, wie weit
etwas angeboren und wie weit es nachträglich erworben ist. Das aber
ist uns unmöglich. Setzt das doch nicht weniger voraus, als daß wir
sowohl die tatsächliche Entwicklung dieses Menschen bis in alle
Einzelheiten kennen, als auch die Entwicklungen, die sein Charakter
unter anderen äußeren Voraussetzungen, etwa einer anderen Umwelt
hätte nehmen können. 1 Wir werden später von der Bedeutung der
menschlichen Gewohnheiten sprechen. Wer möchte sich anheischig
machen, auch nur in einem Falle mit Sicherheit anzugeben, was sich

jemand nur angewöhnt hat und was ihm von Natur aus schon zukommt
Wir wissen das nicht einmal bezüglich unserer selbst ganz vollständig.
Daraus ersehen wir, daß uns also auch die Art, wie jemand auf die
Eindrücke seiner Umwelt reagiert, keine rechte Gewißheit über den

individuellen Charakter eines Menschen geben kann. Es bleibt uns auch
auf diesem Wege eine letzte Schwierigkeit, die wir nicht zu
überwinden vermögen.

(Fortsetzung folgt.)

1 Wenn man entwickelte Charaktere miteinander vergleicht, liegt es nahe,
in einem bestimmten Menschen auf nicht verwirklichte Möglichkeiten zu schließen.
So hat man gesagt, der hl. Franziskus Xaverius und der Kaiser Napoleon hätten
einen so ähnlichen physischen Charakter besessen, daß der erste leicht ein Gewaltmensch

wie Napoleon, und der zweite ebenso gut ein anderer Franziskus Xaverius
hätte werden können. Aber wer will das beweisen


	Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen [Fortsetzung]

