Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]
Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762665

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ziige zum Christusbilde
beim hl. Thomas von Aquin.’

Von P. Dr. Matthias HALLFELL, Trier.

(Fortsetzung.)

Deus homo factus est, per quod se tra-
didit homini imitabilem (Opusc. 53 a. 1).

Vil

Mit der gegenwirtigen Abhandlung nehmen wir das groB3e Thema
der vorigen wieder auf und betrachten den menschgewordenen Gottes-
sohn als unser Vorbild und Formalideal, nach dem wir uns bilden sollen.
Damit gehen wir auf die Absichten Gottes ein. Denn wir bekennen
mit dem hl. Augustinus (Serm. 22 de temp.) : « Den Menschen konnten
wir zwar sehen, durften ihn aber nicht nachahmen — denn seine Werke
waren bose ; Gott aber, den wir nachahmen sollten, konnten wir
nicht sehen. Damit wir nun Gott sehen wund nachahmen kénnten,
wurde er Mensch.»2 Die von Gott gewollte und von uns erstrebte
und, erreichte Verahnlichung mit Christus bewirkt, dall wir durch die
Gnade das werden, sind und bleiben, was Christus durch die Geburt
aus dem Vater ist.

Er ist durch die Geburt aus dem Vater der « Sohn Gottes». Wir
werden So6hne, Kinder Gottes durch die Gnade und iibernehmen damit
die Pflicht und Aufgabe, durch unser Wirken und Schaffen, Tun und
Lassen die Kindeseigenschaften und Kindestugenden Christi in uns
immer mehr auszuprigen. Das war der Gedanke, der im vorletzten
Beitrag zum « Christusbild », Jahrgang 1927, Heft I, SS. 53-73, ent-
wickelt wurde. — Christus ist sodann durch die Geburt aus dem Vater
das « Wort Gottes». In ihm entdeckt Thomas eine #newe form- und

1 Fortsetzung vom Jahrgang 1927, Heft 4. pp. 385-400.

2 Homo sequendus non erat, qui videri poterat; Deus sequendus erat, qui
videri non poterat. Ut ergo exhiberetur homini et qui videretur ab homine et
quem homo sequeretur, Deus factus est homo (III q. 1 a. 2).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 293

gestaltgebende Vorbildlichkeit. Um sie ins rechte Licht zu setzen,
bedient er sich eines ersien erklirenden Beiwortes. Er nennt Christus
mit Vorliebe : Verbum Dei « manifestans » (De Veritate, q. 4 a. 4 ad 6 ;
ferner Opusc. IT ¢. 5; C. G. IV c¢. 13): Christus ist das im Fleische
erschienene Wort Gottes, das die Herrlichkeiten und Vollkommenheiten
Gottes kiindet und offenbart. Dal3 dieser Christusname iiberaus gliicklich
gewihlt ist, das hat die letzte Abhandlung dargetan, Jahrgang 1927,
Heft IV, SS. 385-400. Sie hat uns davon iiberzeugt, daB3 in und durch
die Gnade das Merkmal Christi, des « Wortes Gottes » auf uns iibergeht,
daB wir infolgedessen in unserm gottgefdlligen Denken und Wollen,
Arbeiten und Leiden, Leben und Sterben lebendige Zeugnisse und Denk-
maler der Macht und Weisheit, Gerechtigkeit und Liebe Gottes sind.

Der Christusname « Wort Gottes » erhdlt beim hl. Thomas noch
ein zweites Beiwort. Er nennt unsern Herrm und Meister : Verbum
Dei « glorificans » — das Gott und Gottes Werke verherrlichende, Gottes
Ehre suchende und wirkende Wort. So einfach das Beiwort «glori-
ficans » auch sein mag, es besitzt einen groen methodologischen Wert.
Es schlieBt einerseits den Ausblick auf neue Herrlichkeiten im Christus-
bilde und gibt andererseits auch Anleitung, eben diese Herrlichkeiten
auf das Lebensbild des Christen zu iibertragen.

§ 3.

Christus Jesus, unser Vorbild
und Formalideal in seiner Eigenschaft als « Verbum Dei glorificans ».

Im Schrifttum des hl. Thomas finden sich Sitze, die, nach einem
Ausdrucke des gelehrten Oratorianers W. Faber, wie Bergesspitzen
aus der Ebene der Theologie emporragen und, entziickende Fernsichten
in die gesamte Landschaft der theologischen Wissenschaft, sowie deren
Grenzgebiete gestatten. Wir freuen uns, dafl auch uns zu Beginn unserer
Arbeit ein solcher Satz begegnet. Er lautet : « Der Christus-Glaubigen
Ehre und Ruhm mull Christus sein, sowie Christi Ehre und Ruhm
der Vater ist.»! Thm entnehmen wir eine zweifache Einladung :
nidmlich zu untersuchen, wie Christus in seiner Zugehorigkeit zum
Vater Ehre und Verherrlichung empfingt und wieder spendet, um uns
dann auf die Frage Antwort zu geben, wie wir es in diesem Stiicke

1 Fideles Christi debent gloriari de Christo, sicut.Christus de Patre (In I
ad Cor., c. 3, lectio 3).



204 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

mit der Nachfolge Christi halten sollen. Wir werden nach beiden
Seiten hin eine Erhebung anstellen.

1. Es bietet einen besondern Reiz, den Griitnden nachzugehen,
warum unter den Christusnamen gerade der Name « Verbum Dei»
die nihere Bestimmung «glorificans » fithrt, nicht aber die andern,
obschon diese doch auch die gebenedeite Herrlichkeit der zweiten
Person bezeichnen. Das erklirt sich aus der Art und Weise, wie der
Name « Verbum » die personliche Eigentiimlichkeit der zweiten Person
der allerheiligsten Dreifaltigkeit zum Ausdruck bringt. Er tut es so,
dafB eine beachtenswerte Sinnverwandtschaft zwischen dem Hauptwort
und seinem Attribut hergestellt wird. Und die ist es, die beide zu
einer stehenden Einheit verbindet. Um die beiderseitige Sinnverwandt-
schaft darzutun, beruft sich der hl. Thomas zundchst auf den heiligen
Augustinus (In Joa., tract. 100, 1) und macht sich dessen Ansicht zu
eigen, daBl das Wort «gloria » — Ruhm, Verherrlichung — ganz gut
durch «claritas » ersetzt werden konne und daB tatsichlich die beiden
abgeleiteten Zeitworter « glorificari » und, « clarificari» in der Heiligen
Schrift genau in demselben Sinne gebraucht werden. Mit Recht! —
Denn wer gerithmt und verherrlicht, geehrt und gepriesen wird, der
kommt in Sicht, wird allgemein bekannt und viel genannt. Und
umgekehrt : Wer auf den Leuchter gestellt, viel genannt wird, der
wird beriihmt. !

Allerdings mufl man mit dem hl. Thomas die Einschrankung
machen, daB nur das Gute, das von jemanden in die Offentlichkeit
dringt und bekannt wird, Ehre und Ruhm einbringt, nicht aber das
Bése und Schlechte. Wird solches von jemanden ausgestreut und zur
Kenntnis der Leute gebracht, so kommt Unehre und Schande iiber
ihn. — Gloria importat quamdam manifestationem alicuius in bono
(De Malo, q. 9 a. 1). — Bei dieser Sinnerkldrung kann es nicht mehr
zweifelhaft sein, daB das Attribut « glorificans » seinen Platz unmittelbar
bei dem Eigennamen Christi « Verbum Dei » haben und behalten muf ;
oder um dieselbe Wahrheit von der Seite des Hauptwortes her ins
Auge zu fassen und auszudriicken : Der Anspruch, den das « Wori
des Vaters» auf jene ndhere Bestimmung hat, liegt offen zu Tage.
Ist es doch gerade die Eigenart, Natur und Wesenheit des « Wortes
Gottes », daB3 es das Gute und Ehrenvolle, Lob- und Preiswiirdige in

1 Gloria namque fit clarus et claritate gloriosus: ac per hoc quod utroque
verbo significatur, idipsum est (S. Aug. in Joa. tract. 100, 1). — Siehe auch :
S. Thom. de Malo, q. 9 a. I.



Ziige zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin 295

und iiber Gott offenbart, bekannt macht und kundtut (De Veritate,
q. 4 a. 3). So erscheint denn die Bezeichnung « glorificans » gleichsam
als einer der schénsten Amis- und Berufsnamen, die Christus, das
« Wort Gottes » fiihrt. Sie klingt wie eine Einladung an unser Ohr,
nunmehr in den Amtsbereich des « Wortes Gottes » einzutreten, um uns
an seiner Ehrungs- und Verherrlichungsarbeit zu erfreuen. Wir folgen
dieser Einladung gerne.

a) Wir vergegenwirtigen uns aus der Christologie, da3 der Personal-
name « Verbum » — Wort — der zweiten Person der allerheiligsten
Dreifaltigkeit von Ewigkeit her zukommt. Infolgedessen ist Christus
bereits in seiner ewigen Heimat, dem SchoBe des Vaters, « Verbum
Dei glorificans » — das Wort, das die gottliche Herrlichkeit innerhalb
der Goltheit aufleuchten und aufstrahlen 1aBt, bekannt gibt und zur
beseligenden Anerkennung bringt. Man denke vergleichshalber, mahnt
der hl. Thomas (De Veritate, q. 4 a. I ad 5), an die Bedeutung und
Rolle, die das Wort im menschlichen Leben hat. Will ich einem andern
etwas mitteilen, so muf3 ich mein inneres, geistiges Wort tatsichlich
verkérpern, ich muf3 es im Laute stimmhaft oder in der Schrift sichtbar
machen. Nur so kann es die Vorginge in der Seele nach aullen tragen
und andern Leuten bekannt geben. Diese Verkorperung nach auflen
ist aber nicht notweridig, wenn ich alletn von ihm Kenntnis nehmen
soll. Da braucht es nur als inneres Wort in der Seele selbst gesprochen
zu werden. Es ist klar, daB das immnere Wort eher und frither ist, als
das durch die Stimme oder Schrift kérperhaft und darum dupBerlich
gewordene Wort. . Ebenso klar ist es, dall es in der Seele, seiner eigent-
lichen Geburts- und Heimstitte, eher und frither seine Verkiindigungs-
arbeit tut, als drauBen und auBerhalb der Seele. So einfach dieser
Vergleich auch sein mag, er fithrt uns in seiner Anwendbarkeit zu
Christus, dem Worte Gottes. Durch die Menschwerdung fand es den
Weg zu uns Menschen, sodaB wir von seiner Ehrung und Verherrlichung
Gottes Kenntnis erhielten : « Ich habe Dich verherrlicht auf Erden . ...
und habe Deinen Namen den Menschen kundgetan» (Joh. 17, 4-6).
Durch das Hervorgehen aus dem Munde des Allerhochsten aber ist
er immerhalb der Goitheit die Verkiindigung und Offenbarung der
gottlichen Herrlichkeit, der Lobpreis auf die Hoheit und Majestit
der allerheiligsten Dreifaltigkeit. !

1 Quamvis apud nos manifestatio, quae est ad alterum, non fiat nisi per
verbum vocale, tamen manifestatio ad se ipsum fit etiam per verbum cordis.



296 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Wir miissen uns zufrieden geben, diesen Zug am Christusbild nur
namhaft zu machen ; eine eigentliche Beschreibung ist und bleibt uns
hinieden versagt. Denn selbst, wenn wir hieriiber das eingegossene
Wissen hitten, das einem hl. Paulus bei seiner geheimnisvollen
Entriickung zuteil geworden war (2 Cor. 12, 2 ff.), so fehlte uns ganz
gewil die Moglichkeit, dieses iibermenschliche Wissen in menschliche
Begriffe zu fassen, oder gar in menschliche Worte zu kleiden : «In
das Paradies entriickt, vernahm er geheimnisvolle Worte, die kein
Mensch aussprechen darf» (2 Cor. 12, 4).! Aber ganz davon zu
schweigen, verbietet uns die sogenannte theozentrische Methode. Sie
hat sich bisher durchaus fruchtbar erwiesen. Und sie wird sich auch
diesmal wieder bewéhren. Mit ihrer Hilfe werden wir uns ndmlich davon
iiberzeugen, da die Ehre und Verherrlichung, die Christus wahrend
seiner irdischen Pilgerschaft hier auf Erden Gott dargebracht hat und
noch immerfort im allerheiligsten Altarssakramente und in seiner ver-
klarten menschlichen Natur im Himmel darbringt, nur eine geschaffene
Nachbildung und Weiterfiihrung seiner unendlichen Verherrlichungsarbeit
im SchoBe der Gottheit ist. Diese ist das Ur- und Vorbild fiir jene.
Und weil die Kenntnis des Urbildes das Verstindnis des Nachbildes
erleichtert, halten wir einen Augenblick inne, um uns jene Kenntnis
zu erwerben und fiir spiateren Bedarf bereit zu halten.

Christus, das im Fleische erschienene und darum fiir menschliche
Ohren vernehmbar gewordene « Wort Gottes », bekennt von sich : « Ego ex
Deo processi et veni» (Joa. 8, 42). — Ich bin von Gott ausgegangen
und von Gott gekommen. — Dieses in der heiligsten Seele Christi
geborene und mit seinen gebenedeiten Lippen zu den Menschen
gesprochene Wort ist wie das entfernte und schwache Echo des ewigen
Jubelrufes ebenderselben Person im Heiligtum der Gottheit und der
da lautet: « Mein Vater bist Du» (Ps. 88, 27). Es ist nach dem
hl. Thomas der geschaffene Wiederhall der unerschaffenen Anerkennung
und Verkiindigung der « Autoritit » in Gott (De Potentia, q. 10 a. I
ad 17), ein herrliches Kenn- und Merkwort, auf das wir noch eine
Zeitlang lauschen wollen.

Was wir an erster Stelle vernehmen, ist der Lobpreis auf die

Et haec manifestatio aliam praecedit; et ideo etiam verbum interius dicitur per
prius. Similiter etiam per Verbum incarnatum Pater omnibus manifestatus est ;
sed per Verbum ab aeterno genitum, eum manifestavit sibi ipsi. — Filius mani-
festat totam Trinitatem (De Veritate, q. 4 a. 1 ad 5; ib. a. 2 ad 3).

1 De Veritate, q. 13 a. 2.



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 297

Autoritat des Vaters, ein Lobpreis, der die unermeflichen Regionen
der Gottheit durchhallt und doch die unwandelbare Ruhe und Stille
der Ewigkeit nicht unterbricht. Wir ahnen, wenn auch nur von
ferne, warum das aus dem Geiste Gottes geborene « Wort» sich der
Autoritit des Vaters rithmt, dieselbe in nie endendem Jubel zur
Anerkennung bringt, erhebt und verherrlicht, lobt und preist. Thr
verdankt es alles, was es 1sf und alles, was es hat, alles, was es vermag
und alles, was es wirki. Diesem Umstande Ausdruck zu verleihen,
riickhaltlos anzuerkennen und freudig zu bekennen, daB das « Wort »
in der « Autoritit des Vaters» die ewig fruchtbare Urheberschaft und
das nie versiegende Quellprinzip der eigenen GroBe hat und behilt,
das ist der unerschopfliche Inhalt des Attributes «glorificans ». Es ist
das Gottliche, das sich nach dem hl. Thomas, wenn auch nur in
schwacher Nachbildung und in mattem Ablganze bei edlen Menschen
findet, die dessen eingedenk bleiben und rithmend Erwahnung tun,
durch den sie gro geworden und hochgekommen sind.! Wenn wir
nicht fiirchten miiBten, die unaussprechlichen, géttlichen Dinge durch
menschliche Denk- und Ausdrucksweisen herabzuwiirdigen, so wiirden
wir sagen : Ein Teil der Beschaftigung des « Ewigen Wortes » besteht
darin, daB es sich selber in seiner Geburt aus dem Geiste Gottes und
in seinem Hervorgehen aus dem Munde des Allerhéchsten erkennt
und freudigst von sich bekennt : « Ich bin vom Vater ausgegangen »
(Joa. 16, 28) und «bin ganz Gottes, des Vaters» (1 Cor. 3, 23). Man
mochte sagen: das « Ewige Wort» ist damit beschiftigt, in einem
entziickenden Rund- und Umgange — circuitus nennt ihn der heilige
Thomas (De Potentia, q. 9 a. 9) — die inventarische Erhebung iiber das
unermeBliche Sohnesgut, das ihm durch den Ausgang aus dem Vater
zuteil geworden, an- und aufzustellen und in jubelnder Freude iiber
all das Erhaltene zu verkiinden und laut bekannt zu geben : « All das
Meinige — die gottliche Natur und Wesenheit, die gottlichen Voll-
kommenheiten alle — ist Dein» (Joa. 17, 10). Es ist von Dir und
mir zum Gemein- und Gesellschaftsgut zuteil geworden, das ich mit
Dir im Zumal- und Zugleichbesitz inne habe. 2

Aus dem Attribute « glorificans » vernehmen wir sodann den Lob-

! Unusquisque enim in ea re gloriatur, per quam reputatur magnus (In
Gal., c. 6, lectio 4).

% Auctoritas in Patre non est aliud quam relatio principii respectu Filii (De
Potentia, q. 10 a. 1 ad 17). — Siehe: De Potentia, q. 10 a. 4; in Joa., c. 17,
lectio 2, n. 2.



298 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

preis auf die dem Vater und Sohne gemeinsame Autoritit iiber den
Heiligen Geist. Um unsern ganz und gar unzulinglichen Begriffen
und, Ausdriicken iiber diese innergéttlichen Dinge in etwa Stiitze und
Halt zu geben, lehnen wir sie an das an, was die menschgewordene
Weisheit selber dariiber sagt: « Alles, was immer der Vater hat, ist
mein. Darum habe ich gesagt: Er wird von dem Meinigen nehmen »
(Joa. 16, 15). In der Auslegung, die der hl. Thomas zu dieser Stelle
gibt, werden wir angeleitet, zundchst auf die Wirklichkeit und Tat-
sdchlichkeit der besagten, gemeinsamen Autoritit zu achten, um dann
die Eigenart derselben ins Auge zu fassen. « Wenn wir mit gottlicher
GewiBheit glauben und bekennen, daB3 alles, was der Vater hat, auch
dem Sohne gehort und eigen ist, so miissen wir das auch von der
Awutoritit des Vaters iiber den Heiligen Geist glauben und bekennen.
Sie ist in gleicher Weise die Autoritiat des Sohnes iiber den Heiligen
Geist. » — Awuctoritas Patris, secundum quod est principium Spiritus
Sancti, est et Filii — (C. G. IV c. 24 ; De Potentia, q. 10 a. 4). —
Vater und Sohn sind darum eins und eines in der Hiufung und innern
Aussendung des Heiligen Geistes, der infolgedessen von beiden zugleich
und in gleicher Weise ausgeht. !

- Mehr noch als die Tatsichlichkeit zieht die Eigenart der gemein-
samen Autoritit des Vaters und des Sohnes iiber den Heiligen Geist
unsere Aufmerksamkeit auf sich. Um sie in gemeinverstindliche Worte
zu kleiden, bringen wir sie in vergleichende Gegeniiberstellung mit der
Eigenart, in der sich die Autoritit des Vaters iiber den Sohn aus-
wirkt. Diese letztere vollzieht und betétigt sich in einer erschopfenden
Gotteserkenntnis, wodurch der Vater den unendlichen Wahrheitsgehalt
der gottlichen Natur und Wesenheit in einem einzigen Gedanken aus-
denkt und in einem einzigen Worte ausspricht ; der Sohn seinerseits
aber der glanzvolle Ausdruck und das personliche Gleichbild des unsicht-
baren Gottes (Hebr. 1, 3; Col. 1, 15), kurz, der persoénliche Ruhm und
die subsistierende Ehre des Vaters ist. 2 Ganz anders verhilt es sich
mit der Eigenart der gemeinsamen Autoritit des Vaters und Sohnes
iiber den Heiligen: Geist. Diese wirkt sich ndmlich im notionalen,
gottlichen Wollen aus. Angesichts des in hdchster Klarheit und
Schonheit, in unendlicher Vollkommenheit und Liebenswiirdigkeit auf-

1 Una et eadem numero virtus spirativa est in Patre et Filio ; er ideo aequa-
liter procedit ab utroque (I q. 26 a. 3 ad 2).

% Sancti et Angeli sunt gloriosi participatione, Verbum autem est ipsa Gloria
Dei (In Joa., c. 1, lectio 7). — Vergleiche : In 2 Cor., c. 3, lectio 3.



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 299

strahlenden gottlichen Wahrheitsgutes kann der géttliche Wille im
Vater und Sohn nicht teilnahm- und tatenlos bleiben. Im Gegenteil :
er ist in wechselseitiger, intensivster Ant_eilnahme einander zugekehrt ;
in begliickendstem Wohlgefallen und Wohlwollen fiir einander titig und
miteinander beschiftigt ; in hingebendster Liebe einander zugetan,
beschenkend und beseligend. Aus dieser erkenntnisbeseelten, wechsel-
seitigen Anteilgabe und Anteilnahme erblitht der Heilige Geist (De
Potentia, q. 10 a. 4 ad 1), die personliche Gottesliebe und Gottesgabe
(I q- 38 a. 1 ad 2).

Die Eigenart der in Frage stehenden gottlichen Autoritat kenn-
zeichnet sich demnach dadurch, daB3 Vater und Sohn in ihrer erkenntnis-
beseelten, beiderseitigen Liebesvereinigung und Liebesvermédhlung Ur-
sprung und Ausgang des Heiligen Geistes sind ; liefert aber auch eine
neue Bestitigung fiir den Ehrentitel des Sohnes: «Verbum Dei
glorificans ». Denn Ruhm und Ehre, Lob und Anerkennung gebiihrt
uns nur fiir das Gute, das man bei uns feststellt; fir die Voll-
kommenheiten und Vorziige, die von uns und iiber uns bekannt werden.
— Gloria importat quandam manifestationem alicuius in bono (De
Malo, q. 9 a. 1). — Im Heiligtum der Gottheit ist nun gerade das
Ewige Wort der Herold, der alles vor Gott zur Geltung und Anerkennung
bringt, was an Weisheit und Wissenschaft - in Gottes Geisfe, was an
Liebe und Giite in Gottes Willen beschlossen ist. !

- b) In der Weihnachtszeit betet und singt die Kirche von dém
menschgewordenen Worte, dem ewigen Gottessohne: «Quod fuit,
permansit » — was er in seiner ewigen Heimat war, das blieb er auch
nach seinem Eintritte in unsere Schopfung, nach. seiner Eingliederung
in unsere Menschenfamilie ; er bleibt es in seiner irdischen Heimat,
namlich die persinliche Verherrlichung Gottes, in der die Hoheit ohne
MafB auch eine Anerkennung ohne MaB findet ; in der die unendliche
Majestit so dargestellt, erkannt und geschitzt wird, wie sie es verdient.
— «Quod mon fjuit, assumpsit» — was er nicht war, das wurde er
durch die Annahme der menschlichen Natur, nimlich die in mensch-
licher Gestalt und Form erschienene und tétige Verherrlichung Gottes.
Beim Eintritt in sein menschliches Leben lieB er der Welt durch den
Engelsgesang sein Lebensprogramm verkiinden : « Ehre sei Gott in
der Hohe ! » — Als Lehrer der Welt bekundet er durch Wort und Tat

1 Verbum manifestat non solum quod est in intellectu, sed etiam quod est
in voluntate, quia ipsa voluntas est etiam intellecta (De Veritate, q. 4 a. 3 ad 4).



300 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

seinen Eifer fiir die Ehre Gottes und wiederholt in den feierlichsten
Versicherungen : « Ich verherrliche meinen Vater» (Joa. 8, 49); «ich
suche nicht meine Ehre » (Joa. 8, 50) ; «um was immer ihr den Vater
in meinem Namen bitten werdet, das werde ich tun, damit der Vater
im Sohn verherrlicht werde» (Joa. 14, 13). Am Vorabend seines
Heimganges von dieser Welt fal3t er Inhalt und Zweck, Sinn und Ziel
seines gottmenschlichen Lebens in das kurze Wort zusammen : « Vater,
ich habe Dich verherrlicht auf Erden ; ich habe das Werk vollbracht,
welches Du mir aufgetragen hast, daB ich es tue» (Joa. 17, 4). So
spricht sich die Heilige Schrift selbst wiederholt und feierlich fiir den
Christusnamen aus: « Verbum Dei glorificans. »

Wir betrachten die Ehrungs- und Verherrlichungsarbeit des im
Fleische erschienenen Wortes, die es hinieden in seiner menschlichen
Natur wihrend seiner irdischen Pilgerschaft geleistet hat und noch
immerfort in seiner eucharistischen Gegenwart, sowie in seiner verkldrten
Menschheit im Himmel leistet : als eine geschépfliche Nachbildung, Aus-
breitung und Weiterfithrung seiner unerschaffenen Verherrlichung
Gottes innerhalb der allerheiligsten Dreifaltigkeit. So diirfte sich dieser
Zug am Christusbilde in der ihm eigenen, immeren Schonheit, sowie
auch in seiner dufBeren Vorbildlichkeit und Nachahmbarkeit am wirk-
samsten abheben. Ist sie aber eine geschopfliche Nachbildung der
ewigen Verherrlichungsarbeit des Wortes, so miissen sich — wenn auch
nur entfernte und schattenhafte — Ahnlichkeiten und Uberein-
stimmungen zwischen ihr und ihrem Urbilde aufzeigen lassen. Dem
ist wirklich so. Beginnen wir gleich mit der wichtigsten, aus der sich
alle andern ableiten lassen: die «glorificatio», die Verehrung und
Verherrlichung, die das menschgewordene Wort in seiner geschaffenen
Heimat Gott leistet und abstattet, gilt gleichfalls der géttlichen
Awutoritdt, d. h. dem dreieinigen Gott, insofern er Ursprungsprinzip,
Schopfer und Erhalter der menschlichen Natur Christi, ihrer Aus-
stattung und ihrer Gnadengaben ist. Wenn auf irgend etwas das Wort
der Schrift zutrifft: «Er hat geschaffen fiir sein Lob, fiir seinen
Namen, fiir seinen Ruhm» (5. Mos. 26, 19) ; — «Zu meiner Glorie
habe ich ihn geschaffen, hab’ ich ihn gebildet, hab’ ich ihn gemacht »
(Is. 34, 4), so trifft es auf Christus, den unter uns lebenden Sohn Gottes
zu. Und Christus wird, durch sein Dasein schon den gebieterischen
Anspriichen der gottlichen Autoritit auf Ehre und Verherrlichung
vollauf gerecht, erfiillt durch sein Sosein allein schon deren unab-
weisbare Forderungen von Ehre und Anerkennung. Ist er doch in



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 301

seinem Wesen und Dasein das bleibende, lebendige, allen Menschen
sicht- und erkennbare Ehrendenkmal der allmichtigen, allweisen und
allgiitigen Autoritat Gottes, so iiberragend an Gréfe, Vollkommenheit
und Schonheit, daBl sie sich kein gréBeres, vollkommeneres, schoneres
hitte setzen konnen.?! '

« Keine Macht und Wirkkraft », so belehrt uns der hl. Thomas,
«kann sich mit der vergleichen, die Dinge zusammenbringt und zu
einer Einheit zusammenfiigt, die am weitesten auseinandersfehen und
am meisten auseinanderstreben. Grofi war firwahr die Macht, die
disparate Elemente zu einer Seins- und Arbeitsgemeinschaft im zu-
sammengesetzten Korper vereinigte ; gréfler ist ihr Werk und ihre
Arbeitsleistung, wenn sie die korperlichen Elemente mit einem
geschaffenen Geiste im Menschen zu einer Natur und Wesenheit zu-
sammenfiigt ; das Hochstmaf ihrer GroBe aber erreicht die Macht
im Gottmenschen Christus Jesus, in welchem sie Dinge von unend-
lichem Abstande, den geschaffenen Stoff der koérperlichen Elemente
mit dem unerschaffenen gottlichen Geiste zu der innigsten Einheit
verbindet. — Entsprechend erreicht auch die Weisheit der gottlichen
Autoritdt im Gottmenschen ihre Héchstvollendung. Denn es 1iB3t sich
nichts Weisheitsvolleres ausfindig machen, als dal die gdttliche
Autoritit der Gesamtschopfung dadurch ihren AbschluB und ihre
Vollendung gab, daB sie das Letzte mit dem Ersten, das Ende mit
dem Anfang vereinigte, m. a. W.: dall sie die menschliche Natur,
das im Sechstagewerk Letzt-Erschaffene mit dem unerschaffenen Worte
Gottes, dem Ursprung aller Dinge, zu der Einheit einer Person
zusammenfithrte. — Es ist das ein Werk, das auch die Hochstleistung
der wohlwollenden und wohltitigen, der freigebigen und schenkenden
Liebe des Schopfers zu seiner Schépfung darstellt : Grof ist Gottes
Gite fiir alle Geschipfe, weil er ihnen durch seine Allgegenwart Bestand
und Fortdauer verleiht ; gréfBer ist sie fiir die vernunftbegabten Menschen,
weil er sich ihnen durch die Gnade zum Besitze und Genusse zu eigen
gibt ; die GroBe der Giite Gottes fiir die Menschheit Christi aber wichst
iiber jedes geschopfliche MaB3 hinaus, erhebt sich iiber jede menschliche
Berechnung. Denn Gott selber gab sich in der zweiten Person der
menschlichen Natur so zu eigen, daf3 er durch sie und in ihr menschliche

1 Humanitas Christi ex hoc, quod est unita Deo, habet quandam dignitatem
infinitam ex bono infinito, quod est Deus; et ex hoc parte non potest aliquid
fieri melius ei, sicut non potest aliquid melius esse Deo (I q. 25 a. 6 ad4). —
Vergleiche auch : De Veritate, q. 29 a. 3 ad 6.



302 Zige zum Christusbilde beim hl."Thomas von Aquin

Seins- und Wirkungsweise haben wollte » (Opusc. 53 a. 1). Fiirwahr,
wir sind gut beraten, wenn wir unter Vorgang des hl. Thomas Christo
den Namen : « Verbum Dezi glovificans » geben. Christus, der Gottmensch
ist ja in seinem Wesen wund Dasein der Ruhm und die Ehre der
gottlichen Allmacht, Weisheit und Giite ; der Lobpreis auf die gottliche
Autoritit.

Als Ursprungsprinzip des Gottmenschen ist die gottliche Autoritat
keine ruhende, statische Vollkommenheit, sondern ununterbrochene
Tatigkeit, stetiges Twun und Wirken. Dieses Merkmal ist von form-
und gestaltgebendem EinfluB auf die geschopfliche «glorificatio » des
Wortes und gibt ihr eine zweite Ahnlichkeit und Ubereinstimmung
mit seiner unerschaffenen «glorificatio» in der ewigen Heimat der
allerheiligsten Dreifaltigkeit. Siewird im Lichte nachstehender Erwigung
ersichtlich : Die geschopflichen Dinge, so sagen wir mit dem hl. Thomas,
erheben sich zu einer neuen Stufe, zu einem hoheren Grade der
Verherrlichung Gottes dadurch, daB sie selber in wirkursdchliche Tdtigkeit
treten und so Gott in seinem Wirken und Schaffen durch thre Arbeit
nachahmen, sich selber zu der fiir sie vorgesehenen Vollkommenheit
und Vollendung emporringen (De Potentia, q. 3 a. 18 ad 15) und
durch ihren wohltuenden EinfluBl zur Entstehung, Erhaltung und Auf-
besserung anderer Dinge mitwirken. ! Jeder der sechs Beweisgriinde,
die Thomas in C. G. ITI c. 21 fiir diese liebliche Wahrheit beibringt,
1aBt sich bis zu der SchluBfolgerung entwickeln, daf Christus Jesus
auch auf dieser neuen Stufe der Verherrlichung Gottes die erste Stelle
einnimmt, weil er durch sein gnadenreiches Wirken und Schaffen das
natiirliche und iibernatiirliche Leben aller Menschen mit Segen erfiillt.
Darum lernen wir den Christusnamen : « Verbum Dei glorificans » immer
mehr wiirdigen und schitzen. Er kommt dem menschgewordenen
Worte auf Grund seines gottmenschlichen Wirkens und Schaffens zu.
Es ist sein Amts- und Berufsname.

Auch das Kontinuierliche, Ununterbrochene in der gottlichen Autori-
tit, von dem oben die Rede war, findet in deren « glorificatio » durch
Christus Jesus seine Nach- und Auswirkung. Diese « glorificatio » muB3
selber kontinuierlich, ununterbrochen sein. Es muB ihr das Merkmal
einer Verpflichtung aufgeprigt sein, einer Verpflichtung, von der es

1 Diesem Gedanken begegnen wir auBerordentlich oft in dem ausgedehnten
Schrifttume des hl. Thomas, so beispielsweise in : De Veritate, q. 5 a. 8 ; Opusc. I
c. 103; I q. 19 a. 2; C. G. II c. 45.



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 303

keine Enthebung oder Entbindung geben kann ; einer Schuld, die nie
erloschen, nie restlos beglichen oder abgetragen werden kann. Dieser
Folgerung miBt der hl. Thomas wegen ihrer aszetischen Tragweite
eine groBe Bedeutung bei. !

Wir diirfen an der gottlichen Autoritidt, dem Ursprungsprinzip des
im Fleische erschienenen Wortes Gottes, nicht iibersehen, dal sie der
von der ewigen Weisheit beratene und von der gottlichen Einsichi
geleitete, mit hdichster Freiheit tatige Wille Gottes ist (De Potentia,
q. 3 a. 15 ; De Veritate, q. 2 a. 14). Er ist es, der den Gottmenschen
in dem Sein und Wirken seiner menschlichen Natur so gewollt hat,
wie er ist. Diese Merkmale gehéren zum Wesen der auBertrinitarischen
Autoritit. Und sie bestimmen auch das Wesen der « glorificatio », die
das menschgewordene Wort dem dreieinigen Gott immerdar leistet
und abstattet. Darum ist sie selber auch mit den Merkmalen der
erhabensten Weisheit und der durchdringendsten Einsicht, sowie der
hochsten Freiheit bezeichnet. Dal3 dem so sein miisse, tut der hl. Thomas
mit folgender Erwigung dar: Die Verherrlichung Gottes durch seine
Geschopfe ndhert sich in dem MaBe der Vollkommenheit, als die
Geschopfe auch die A7t und Weise in sich nachbilden, in der Gott
Autoritit oder Ursprungsprinzip iiber sie ist; mit andern Worten :
sie richtet sich nach dem Anteile der Weisheit und Einsicht des frei
wirkenden Willens, der den einzelnen Geschépfen von Gott zugemessen
worden ist (I q. 50 a. 1; De Veritate, q. 5 a. 8). Da «er (Christus)
aber in allem den Vorrang haben sollte » (Col. 1, 19), so « waren alle
Schitze der Weisheit und Erkenntnis in ihm beschlossen » (Col. 2, 3) ;
waren alle Tugenden und Vollkommenheiten, alle Heiligkeit und jede
Gnadengabe, deren ein geschaffener Wille fiahig ist, thm im Hochst-
mafBe zuteil geworden.? Und darum erreicht die Ehrungs- und
Verherrlichungsarbeit des menschgewordenen Wortes einen Grad von
inmerer Schonheit und Vollkommenheit, von Macht und Giite, dal3 uns
jeder MaBstab zur Berechnung, jeder Anhaltspunkt zur Benennung
fehlt und abgeht. Wir koénnen nur sagen, daB sie das unendliche
Wohlgefallen des dreieinigen Gottes findet und die wonnevolle
Bewunderung der Engel und Heiligen des Himmels, ausmacht. Der
fromme und gelehrte Oratorianer Fr. W. Faber vergegenwirtigt sich

1 Honor qui exhibetur Deo est inter debita, a quibus homo numquam potest
se absolvere (In Rom., c. 13, lectio 2).
2 De Veritate, q. 20 und 29.



304 Zige zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin

den Augenblick der Menschwerdung des Ewigen Wortes, jenen Augen-
blick, in dem es ins menschliche Dasein und Leben, aber auch mit
einem Akte der Anbetung in die Beschiftigung der Verherrlichung
Gottes eintrat : « Seine erste und Hauptbeschiftigung bestand in der
Anbetung Gottes, als des Urhebers sowohl der Natur als der Gnade.
Seine eingegossene Wissenschaft in Verbindung mit seiner unver-
gleichlichen Heiligkeit machte seine Anbetung Gottes zu einem ganz
verschiedenen Dienste von dem unsrigen, obwohl sie die Ursache, das
Beispiel, das Verdienst der unsrigen ist. Er sah in ihrem ganzen
Umfange die unermeBlichen Anspriiche der Ehre Gottes und sandte
fortwihrende Stimmen der Anbetung auf einmal nach allen Punkten.
Wie sein Leben nicht nur ein privates war, so war auch seine Anbetung
nicht nur eine individuelle,; nein : sie gehorte der ganzen Schoépfung
an und wurde in ihrem Namen dargebracht.» (Fr. W. Faber,
Bethlehem [Regensburg 1865], S. 89, 95.)

Die auBertrinitarische Autoritit Gottes ist durch ihren weisheits-
beseelten, allgiitigen und allmichtigen Willen Ursprungsprinzip des
Gottmenschen und alles anderen, was seinetwegen und ihm zuliebe
geschaffen worden ist und im Dasein bewahrt und erhalten wird. Und
darum ist und bleibt sie iiberaus lob- und preiswiirdig. Aber sie
erfahrt auch «durch ihn und mit ihm und in ihm alle Ehre und
Verherrlichung » (Kanon der heiligen Messe). Darum werden wir nicht
miide, ihn immer wieder zu begriilen als : « Verbum Dei glorificans ».
Doch auch noch eine zweite Erwigung wird uns fiir diesen unvergleich-
lichen Ehrentitel einnehmen.

Ohne die Funktion des Ursprungs- und Erhaltungsprinzips auch
nur fiir einen Augenblick aufzugeben, erfiillt und besorgt die auBer-
trinitarische Autoritit Gottes noch eine andere: die Funktion der
Vorsehung iiber alle und alles und fiir alle und alles. Es ist der iiber-
allhin reichende und alles durchdringende Heilswille Gottes, der, « von
der ewigen Weisheit beraten und der schenkenden Liebe und Gdiite
Gottes gedringt, sich die gottliche Allmacht zur Dienerin bestellt hat,
um sich die vernunftbegabte Kreatur zur Anteilnahme an der eigenen
Herrlichkeit, dem Besitze und dem Genusse des eigenen ewigen Lebens
zuzugesellen ». 1 Auf diesen gottlichen Heilswillen mit seiner iiber-
natiirlichen Zielsetzung mull man zuriickgehen, will man auf das
wahrhaft Erstgewollte kommen, das auf das letzte « Warum ? » — die

1 De Veritate, q. 5 a. 1 ad 7 ; de Potentia, q. 3 a. 15.



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 305

letzte Antwort gibt. Warum wurde die Schopfung iiberhaupt ins
Dasein gerufen ? — Warum ist sie jetzt noch da ? — Warum wird
sie auch noch in Zukunft da sein ? — die erldsende Antwort auf diese
Fragen lautet : Es ist Gottes Wille so, daB8 er der vernunftbegabten
Kreatur, in Sonderheit dem Menschen, als «Heil», als Ziel und
Vollendung die géttliche Gliickseligkeit, die Gott allein natur- und

wesenhaft eigen ist, zugedacht hat. — Voluntas Dei est, ut homo
pervenire possit ad perfectae beatitudinis participationem, quam solus
Deus naturaliter habet (Opusc. II c¢. 5). — Dieser Heilswille ist

gleichsam die Stelle in Gott und in der gottlichen Vollkommenheit,
an der der eigentliche und wahre Anfang unserer Schopfung liegt,
von der sie ihren Ausgang genommen hat. ! Dieser Heilswille ist aber
auch die Stelle, zu der jedes Geschopf letztlich zurdickkehrt, an welcher
der Mensch angelangt, eingeht «in die Freude seines Herrn » (Matth. 25,
21) und im Besitze der ewigen Seligkeit einzig und allein der
Verherrlichung seines Gottes lebt. Dieser Heilswille steht am Anfang,
der Mitte und dem Ende des « Rund- und Umganges» — circuitus
nennt ihn der hl. Thomas (Opusc. 53, a. 1) —, den jeder Mensch
durch diese Zeitlichkeit machen mufl. Er ist die einzigartige Grof3-
macht Gottes, die ihre Anerkennung und Verherrlichung sucht und
findet. Und zwar findet sie dieselbe in dem MaBe, als sich der Heils-
wille Gottes erfiillt und verwirklicht. Diesen MaBstab miissen wir
anlegen, wenn wir einerseits der Bedeutung und Tragweite des Christus-
namens : « Verbum Dei glorificans » gerecht werden und andererseits
erkennen wollen, in welchem Stiicke sich unsere Gleichférmigkeit mit
Christus vollziehen mub.

Der Heilswille Gottes iiber die Seele nimmt in dem Augenblicke
seinen werktitigen Anfang, in dem er sie durch den Schopfungsakt
von sich aussendet und findet in dem Augenblicke seine endgiiltige
Erfiillung und Verwirklichung, wo die Seele ihren Heimgang und ihre
Riickkehr zu Gott abschlieBt, wo sie ihre Einkehr und ihren Eingang
in die Seligkeit Gottes halt.? Diese beiden Augenblicke liegen im
menschlichen Leben Christi so eng beisammen und so innig ineinander,
daB sie durch keinen zeitlichen Abstand voneinander getrennt sind und
nur begrifflich auseinandergehalten werden kénnen. Denn Christus war

1 Operativi enim Divini intellectus finis: principium est (Opusc. I c. 99).
2 Hoc est terminus reductionis, ut ipsi Deo uniamur, a quo per creationem
exivimus (Opusc. 33 a. 1).

Divus Thomas. - 20



306' Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

« comprehensor » und «viator » zugleich (III q. 9 a. 2). Als «com-
prehensor » war- er seiner menschlichen Seele nach in dem gréft-
moglichen Besitze und Genusse der ewigen Seligkeit; als «viator »
war er ein Menschenalter hindurch mit seinen Zeitgenossen in der
irdischen Pilgerschaft begriffen. Diese beiden Stiicke zu vereinen, ist
und bleibt das unverauBerliche und darum unmittelbare Vorrecht des
Gottmenschen. Daher bleibt es uns versagt, diesen Zug am Christus-
bilde nachzuahmen und in unser Lebensbild einzuzeichnen. Und doch
soll gerade dieser Zug immer wieder vor unserm betrachtenden Auge
stehen. Er soll uns nach einer sinnigen Bemerkung des hl. Thomas
(De Veritate, q. 23 a. 8 ad 5 e contra) mit dem Hochgefiihl der
Bewunderung erfiillen, der Bewunderung fiir die unausdenkliche und
unaussprechliche Ehre und Verherrlichung, die Christus in seiner
gleichzeitigen Zugehorigkeit zum Himmel und zur Erde Gott geleistet
und dargebracht hat ; der Bewunderung fiir die Erhabenheit unserer
Zielbestimmung, die fiir uns vorsieht, daBl wir nacheinander in der
Zeit als gottergebene Erdenpilger, in der Ewigkeit als gottbegliickte
Himmelsbewohner der Ehre und Verherrlichung Gottes leben.

Wenn der hl. Thomas auch bei der Seele Christi von einem « redire,
reduci in Deum — von einer Riick- und Heimkehr, einem Heimwirts-
Geleite zu Gott » spricht (Opusc. 53 a. 1), so will er selbstverstandlich
alles Unvollkommene, was dem Ausdruck von seiner raumzeitlichen
Herkunft her anhaftet, abgestreift wissen. Er besagt einzig und allein
daB auch die Seele Christi — weil geschopflich — dem Grund- und
Hausgesetz Gottes entsprechen muB : « Terminus reductionis est princi-
pium emanationis » (Opusc. 53 a. 1): Durch die Erschaffung nahm
sie ihren Ausgang aus Gott und hielt ihren Einzug in das geschopfliche
Sein ; in und durch die Beseligung wandte sie sich riickhalt- und restlos
Gott zu, um in einem Augenblick ihre Riickkehr zu Goit und ihren
Eingang in Golt zu vollziehen. Der Ausdruck: «redire, reduci in
Deum » besagt sodann, daB auch bei der Seele Christi das « Zuriick-
kehren zu Gott und das Eingehen in Gott» durch die Tatigkeit der
Erkenntnis und des Willens geschieht. Wir alle ndmlich sammeln uns
in Gott von den Wegen her, die die Erkenntnis und die Liebe Gottes
wandeln. ! Christus geht uns dahin als erster voraus. Der erste Schritt,
den die Erkenntnis seiner geheiligten Seele tut, ist Gott zugewandt.

1 In ipso Deo congregamur et secundum intellectum et secundum affectum.
(Opusc. 53 a. 1).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 307

Und augenblicklich ergreift und umfaBt die Seele des Gottmenschen
mit ihrer erkennenden Tdtigkeit den einen, groflen Gedanken Gottes,
das « Verbum Dei » — das Ewige Wort, dem sie durch die personliche
Vereinigung bereits zu unaufloslicher Seinsgemeinschaft zugesellt und
zugeeignet ist.

In diesem ersten und einen, weil nie aussetzendem Aufblick zum
« Worte Gottes » erhdlt sie zum Zumal- und Gesamtbesitz das ganze
Wissensgut, das im Geiste Gottes niedergelegt ist. Was Gott in dem
stehenden Jetzt der Ewigkeit gleichsam vorgeschaut und worgedacht
hat, das wird nachtriglich von der begliickten Seele Christi mi-
geschaut, mitgedacht und miterkannt. Um durch ein ganz schwaches
Bild aus den unfertigen, irdischen Verhiltnissen die Anteilnahme der
Seele Christi an dem Erkennen und Wissen Gottes zu veranschaulichen,
sei an die Erfahrung erinnert, die eine Mutter mit ihrem Kinde machte.
Die Mutter leitete das Kind an, beim Hersagen der Gebete «mit-
zudenken ». Da fragte das Kind : Wie geht denn das, das « Mitdenken » ?
— Sag, Mutter, wie machst es denn du? Die Mutter antwortete :
Ich denke maif, was die Worte bedeuten. Darauf das Kind : Mutter,
bet’ du die Worte fiir mich, dann kann ich besser « mitdenken ». 1

Das ist die glinzende Erfiillung des Heulswillens Gottes an der
menschlichen Seele Christi: die Anschauung Gottes, die nur ihm allein
natur- und. wesenhaft eigen ist, wird ihr in Gnaden zum Anteil und Erbe,
zum begliickenden Mitbesitz und beseligenden Mifgenul3 unwiderruflich
zu eigen gegeben. Ohne das vermittelnde Wort eines erkannten Fremd-
objektes und ohne die Dazwischenkunft eines Fremd-Denkbildes, wird
die Seele Christi ohne jede « Anderheit » — von habens interpolationem
(Opusc. 56 c. 4) — unmittelbar dem Schauen Gottes zugesellt. 2
Mit Gott und wie Gott betrachtet sie in einem nie endenden und nie
ermildenden Rund- und Umgang voll seligen Entziickens die Herrlich-
keit des gottlichen Wesens und innertrinitarischen Lebens, der Werke
Gottes und seiner auBertrinitarischen Tétigkeit.® So vollzieht sie ihre
begliickende Riick- und Wiederkehr, ihren beseligenden Ein- und

1 Einkehr : 1926, Seite 197.

? De Veritate, q. 10, a. 11 ; C. G. Il ¢, 51,

8 In divina cognitione non est aliquis discursus, ut quasi per notum in
ignotum deveniat. Nihilominus tamen ex parte cognoscibilium potest quidam
circuitus in eius cognitione inveniri, dum scilicet cognoscens essentiam suam
alias res intuetur, in quibus suae essentiae similitudinem videt (De Veritate,
q. 2 a. 2 ad 2).



308 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Heimgang zu Gott, ihrem Ursprung, indem sie mit ihrer erkennenden
Tatigkeit ganz und ungeteilt ber Gott und mif Gott, in Gott und fiir
Gott ist (Opusc. 56 c. 1). '

In der Visio beatifica sammelt sie mit einem einzigen, unver-
anderlichen, alles umfassenden Blick aus der Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft den ganzen Wahrheitsgehalt aller Dinge, die auf viele
Ordnungen, Arten und Spezies verteilt sind. Sie hilt damit ihren
triumphierenden Einzug in Gott und bringt alles zu der Stelle zuriick,
von der es seinen Ausgang genommen. Sie ist der Herold und die
Stimme aller bei Gott. Im Namen aller bekennt sie: « Aus ihm und
durch ihn und fiir ihn ist alles ; ihm sei die Ehre in Ewigkeit ! Amen »
(Rom. 11, 36). _ -

Stellen wir uns nunmehr auf den Weg, auf dem die Seele Christi
mit den Schritten ihres menschlichen Willens ihre Riick- und Wieder-
kehr, ihren Ein- und Heimgang zu Gott bewerkstelligt, um von ihrem
Vorsehungsgut, der Seligkeit Gottes, Besitz zu ergreifen. Es wird sich
von neuem bestitigen, wie berechtigt der Christusname : « Verbum
Dei glorificans » ist. — Christus beschlieft sein hohepriesterliches
Gebet mit den Worten : «Ich habe ihnen Deinen Namen kundgetan
und werde ihn kundgeben, damit die Liebe, mit der Du mich geliebt
hast, in ihnen sei, und ich in ihnen » (Joa. 17, 26). Die erste, vernunft-
begabte Kreatur, der er in der Visio beatifica den Namen Gottes
kundgetan, war die eigene Seele, die er im Augenblick der Mensch-
werdung zum Mitbesitz und MitgenuB des gottlichen Wissens erhob.
Im Lichte dieses gottlichen Wissens sieht sie sich vom ersten Augen-
blicke ihres Daseins an mit wahrhaft géttlicher und darum ewiger,
unermefBlicher, reinster und selbstlosester Liebe geliebt.

In der Wirkkraft dieses gottlichen Lebens sieht sich die Seele
Christi in wahrhaft gottlicher Weise beschenkt. Sie sieht alles das,
was Gott natur- und wesenhaft eigen ist, auf dem Guadenwege in ihren
Besitz und GenuB iibergehen und damit auch ihr Eigentum werden.
— Omne communicabile percipit per gratiam, quod Deus per naturam
(Opusc. 56 c¢. 4.) — Sie sieht insbesondere, dal Gott sich ihr in der
zweiten Person so zu eigen gibt, daB er ihr vollstes und eigenstes
Besitztum, ihr unendlicher Reichtum sein will, in dessen Besitz und

1 O quam felix anima, quae absque interpolatione ex omni virtute sanctae
Trinitatis ipsa sentit se amari et Deum tanto amore circa se occupari, quasi
omnium creaturarum sit oblitus (Opusc. 56 c. 2).



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3009

GenuB sie ihre nie endigende Befriedigung und Beseligung findet. —
Fruitur Deo, tamquam re plenissime propria (Opusc. 56 ¢. 3). — In
dieser iiber alles geschopfliche Maf3 hinausgehenden Beschenkung sieht
sie sich zur hochsten Héhe der Ehre und Verherrlichung erhoben. !

An dem gottlichen Lieben, das Gott, den Allgiitigen und Allheiligen
mit seinen Gaben in die gottmenschliche Seele zum unverlierbaren
Besitz einfiihrt, entziindet -sich deren Wille zu der machtvollsten,
reinsten, heiligsten und selbstlosesten Gegenliebe. Diese hinwiederum
wendet in begliickender Riick- und Umkehr die Seele Gott zu, fithrt
sie einigend Gott zu, ja versetzt sie ganz und gar in Gott zuriick, aus
dem sie im gleichen Augenblicke erst ihren Ursprung und Ausgang
genommen hat. — Nam amor Dei vehementer ducit Deum in animam
et animam in Deum (Opusc. 56 c. 2). 2 — Sie kehrt aber nicht mit
leeren Hénden zu Gott zuriick, hilt ihren Einzug in Gott keineswegs,
ohne Weihegeschenke mit- und darzubringen. Denn zu dem Ende
wurde sie von Gott mit ihrem eigenen Sein und Leben beschenkt, mit
so vielen und so herrlichen Gaben ausgestattet, damit sie etwas habe,
was sie Gott gleichsam als Gegengabe und FEwntgelt darbieten, womit
sie sich ihm durch die Tat dankbar erweisen kénne (II-IT q. 106 a. 3).

Dieses Wieder- und Gegenschenken, wodurch die Seele Christi
sich selbst, all das Thrige und alles das, was ihretwegen geschaffen
worden ist und im Dasein erhalten wird, in Liebe Gott hin- und
zuriickgibt, ist Christi erhabenster Huldigungsakt an Gott, ist seine
groBtmaogliche Verherrlichung Gottes, ist das Ideal aller Ehrung und
Verherrlichung Gottes im Himmel und auf Erden. — Es bestitigt sich
immer wieder und, immer glanzvoller, wie berechtigt der Christusname
ist : « Verbum Dei glorificans. »

2. Wenden wir uns nunmehr der Ehrungs- und Verherrlichungs-
arbeit zu, die das menschgewordene Wort hinieden als « Viator », als
unser Lebens- und Weggenosse uns zur Lehr und Nachahmung fiir
Gott getan hat. Sie besteht in dem « geistigen Leben », das es selber
hinieden in der vollkommensten Weise gefithrt und fiir das er die
Menschen gewonnen und empfanglich gemacht hat; sie besteht in

1 Perfectio gloriae in quadam magnificentia perfectae communicationis con-
sistit, quam caritas facit (De Potentia, q. 9 a. 9 e contra 2).

2 Caritas est perfectio voluntatis, cuius operatio consistit in hoc quod
voluntas in ipsam vem tendit. Unde per caritatem homo in Deo ponitur et cum
eo unum efficitur. — Caritas unit Deo sicut hominem in Deum trahens (De Potentia,
q. 6 a. 9 ad 3 et 6).



310 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

dem « Wandel in Gottes Gegenwart », den er vom ersten bis zum letzten
Augenblicke seines irdischen Daseins und Lebens geiibt und zu dem
er uns Menschen angeleitet hat und immer noch anleitet. Dal} das
« geistige Leben » und der « Wandel in Gottes Gegenwart» keineswegs
durch die niederen, materiellen, sondern durch die hoheren, geistigen
Seelenkrifte besorgt und betitigt wird, ist fiir den Kundigen eine
Selbstverstandlichkeit. Aber wegen der sich daraus ergebenden Folge-
rungen erscheint es angebracht, eigens darauf hinzuweisen. !

Mit dem vollkommensten, eingegossenen Wissen tiber Gott und der
lautersten Gotteserkenntnis ausgestattet, ging die Seele Christi aus
Gottes Hand hervor und hielt ihren Einzug in unsere irdische Heimat
(IIT q. 1T a. 1 ad 6; De Veritate, q. 20 a. 3), um sich sofort mit
eben dieser Gotteserkenntnis um- und ihrem Ursprung wieder zuzu-
wenden und vor Gott hinzutreten. Und so war sie denn von dem
ersten Augenblicke ihres Daseins an mit ihren Gedanken ununterbrochen
bei Gott, ohne je auch nur im geringsten abgelenkt zu werden ; das
Andenken an ihn war ihr stets gegenwdrtig ; das Achthaben auf ihn
bestindig ; das BewuBtsein an seine nichste Ndhe immerfort lebendig.
Aus dieser Gotteserkenntnis ergab sich fiir Christus die klarste Einsicht
in die Anordnungen der gottlichen Vorsehung, nach denen sein eigenes
Leben ins Dasein getreten war, seinen Verlauf nehmen und seinen
AbschluB finden sollte. In dieser Gotteserkenntnis sah er und sieht
er sonnenklar und sonnenhell die Geschichte eines jeden geschépflichen
Wesens bei Gott beginnen und bei Gott endigen. — Christus accepit
cognitionem omnium eorum quae a Deo secundum quodcumque tempus
procedunt, non solum secundum ordinem naturae, sed secundum ordinem
gratiae (De Veritate, q. 20 a. 4). — In der tiefsten Ehrfurcht vor der
gottlichen Majestat und ihren Ratschliissen, in der freudigsten und
dankbarsten Zustimmung zu den Anordnungen der gottlichen Vor-
sehung bekennt er in seinem und aller Namen : « Ja, Vater, so gefiel
es Dir » (Matth. 11, 26) in Deiner Autoritit iiber mich und jedes und
alles, was aus Deiner Hand hervorgegangen ist.

Dieses « Ja sagen» zu den Ratschliissen und Anordnungen der
gottlichen Vorsehung ist vor allem die Sprache des Willens. « Ja,
Vater, so gefiel es Dir», ist die Devise, mit der sich der menschliche

* 1 Duplex est hominis vita . una quidem exterior secundum naturam sensi-
bilem et corporalem. Et secundum hanc vitam non est nobis communicatio vel
conversatio cum Deo ; alia autem est vita hominis spiritualis secundum mentem :
et secundum hanc vitam est nobis conversatio cum Deo (II-IIL gq. 23 a. 1 ad 1).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 31II

Wille Christi im ersten Augenblicke seines Daseins Gott zuwandte
und von da ab fiir alle Zukunft in die Ubung des wollkommensten
Gehorsams eintrat. — Ego, quae placita sunt ei, facio semper: « Was
Ihm wohlgefillig ist, tue ich immerdar» (Joa. 8, 29).1 — Nun ist es
gerade die Ubung des Gehorsams, die den Zug im Christusbilde —
Verbum Dei glorificans — im hellsten Lichte erstrahlen 1it. «Denn
der Gehorsam ehrt und verherrlicht Gott, weil er durch die Tat bekennt
und anerkennt, was Gott fiir ihn ist und bleibt, namlich der Herr. » 2
Gott ist aber «der Herr» durch seine Autoritit, d. h. durch seinen
von der ewigen Weisheit beratenen und der ewigen Liebe geleiteten
Willen, nach dessen Wohlgefallen und Anordnung unser aller Dasein
und Leben von ihm (Gott) seinen Ausgang und Anfang genommen hat
(De Veritate, q. 23 a. 2 ad 3) und nach dessen Wohlgefallen und
Anordnung es seinen Verlauf nehmen, z# Gott zuriickkehren und
wieder bei Gott enden soll (C. G. IIT c. 97). Wenn nun Gott selber
das Wohlgefallen seines heiligen Willens zur Norm und zum MaBe,
zur Regel und Richtschnur fiir seine Schopfertiatigkeit genommen ;
zum obersten Grundsatz und zum unabinderlichen Arbeitsgesetz fiir
seine Vorsehung und Weltregierung aufgestellt hat, so hat er dadurch
kundgetan, worin er von uns geehrt und verherrlicht werden will:
in der Anerkennung und Erfiilllung seines heiligen Willens. Daraus
zieht der hl. Thomas die unabweisbare Folgerung: « Wollen wir ein
zutreffendes Werturteil iiber Personen und Sachen, die Verhiltnisse
und das Geschehen in der Welt abgeben, so schauen wir zuerst auf
den Willen Gottes; unser Tun und Lassen, unser Handel und Wandel
muB sich stets nach dem Willen Gottes richten. » 3

Unter den Dingen, die « Jesus von Anfang an tat und lehrte bis
zu dem Tage, an dem er hinaufgenommen wurde» (Act. 1, 1-2), war
die Verherrlichung Gottes durch den vollkommensten Gehorsam die
vollkommenste Erfiillung des gottlichen Willens. Und wenn wir ihn
in der Litanei begriilen : « Jesu obedientissime » — Du gehorsamster
Jesu — so bekennen wir, daf§ er durch den Héchstgrad des Gehorsams
seinen Amts- und Berufsnamen « Verbum Dei glorificans » im Hochst-

1 Opusc. 37 (De Erudit. Principum), lib. V, c. 36, enthilt wohl das Schénste,
was je Uber den Gehorsam Christi geschrieben worden ist.
. % Obedientia vere Deum honorat: vere enim Deum habet pro Domino
(Opusc. 37, 1. V, ¢. 36). '
3 Primum principium per quod debemus judicare omnia et regulare, est
voluntas Dei (In Eph. c. 5, lectio 6).



312 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

grade rechtfertigte. Wir aber legen in den Flehruf: « miserere nobis »,
das aufrichtige Verlangen, «zu erkennen zu suchen, was der Wille
Gottes ist » (Eph. 5, 17), damit der Zug im Christusbilde : « Verbum
Der glorificans » sich. auch unserm Lebensbilde einzeichne. Dieser
Gedanke moge uns das Geleite zu einigen SchluBbemerkungen geben.

In seinem beherzigenswerten Werkchen : « Uber die Gottes- und
Nichstenliebe » (Opusc. 54) verwertet der hl. Thomas in ausgiebiger
Weise den Gedanken des hl. Augustinus: « Gott sandte seinen ein-
geborenen Sohn, durch den er alles geschaffen hat, in diese unsere Welt,
damit er nicht mehr allein sei in seinen Geheimnissen, sondern sich durch
die Gnade viele Briider und Schwestern zugeselle » (In Joa., tr. 2, N°. 13)
und die eigenen Geheimnisse, vorab das Geheimnis seiner Verehrung
und Verherrlichung Gottes mit ihnen teile. Das erreicht, vollzieht und
erfiillt er an allen denen, die sich mit Fug und Recht nach ihm
benennen konnen, die in Wahrheit das sind und das fun, was der
Name «Christi» besagt. Was heiit das aber: «Christ sein»? —
Christianus dicitur, qui Christi est (II-II q. 124 a. 5 ad 1). — Christ
sein heilt : Christo angehéren, Christo « ewn- und auferbaut » (Eph. 2, 20),
« esngepfropft und eingepflanzt » (Rom. 11, 17), «einverleibt und ein-
vermdhlt » (Eph. 3, 6) sein ; es heillt : «ein Mensch in Christo» (2 Cor.
12, 2) sein ; es heiB3t : in und mit Christus den Dauerzusfand der Gottes-
kindschaft besitzen ; es heillt : durch die Gnade das sein und bleiben,
was Christus durch die Geburt aus dem Vater ist : Sohn, Kind Gottes ;
es heillt : die hdchste Wiirde inne haben, die einem vernunftbegabten
Geschopfe zuteil werden kann: die Gotteskindschaft. ! Es heilit:
ein lebendiges Denkmal der Ehre und Verherrlichung Gottes sein. Der
hl. Thomas beruft sich in diesem Stiicke auf den hl. Ambrosius, indem
er sagt: « Die Ehre und Verherrlichung, die Gott von uns Menschen
erfahrt, macht ihn 4 sich nicht gréfer und herrlicher, wohl aber in
uns zu unserm Wohl und Besten, zu unserm Fortschritt und zu unserer
Vervollkommnung. Denn unsere Seele, die von Natur aus nur ein
schattenhaftes Bild- und Gleichnis Gottes ist, wird durch die Gnade
der Gotteskindschaft christusihnlich und christusférmig. Und in dem
Mage, als sie an Gnade zunimmt, nimmt sie Anteil an der GréBe Christi,
wird selber groBer und mehrt die Ehre und Verherrlichung Gottes
(Opusc. 53 a. 3).

Unsere Verherrlichung Gottes muB sich iiberdies im Werke zeigen,

1 Inter omnes dignitates maior est quod quis sit filius Dei (Opusc. 3 c. 10)

-



Zige zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin ' 313

wie denn auch unser « Christsein » — unser Christentum — sich m
Werke bewahren muBl. Der hl. Thomas gibt dieser Forderung treffend
Ausdruck, wenn er sagt: «Der ist in Wahrheit Christ, der Christo
angehort, der zu Christus steht, es mit Christus halt, um sich in seiner
Gesinnung und in seinem Geiste in Tugendwerken zu iiben.» ! Dieses
Tatchristentum prigt unserm Lebensbilde zwei Merkmale der Ahnlich-
keit und Gleichférmigkeit mit Christus ein. Es wird aber auch gerade
dadurch zum Tatbeweis, daBl wir zu Christus stehen, ihn im Geheim-
nisse seiner Gottesverehrung und Gottesverherrlichung nicht allein
lassen. |

Von Christus sagt der Apostel : mortuus est peccato (Rom. 6, 10).
— «Er ist der Stinde gestorben ». — Das heiBBt nach der Auslegung des
hl. Thomas selbstverstandlich nicht : Er ist der Stinde gestorben, die
er selbst begangen. Er wird uns ja vom Apostelfiirsten geschildert als
«derjenige, der keine Siinde tat, und in dessen Mund kein Trug
erfunden wurde » (1. Petr. 2, 22). Aber gerade weil er fiir seine Person
«der heilige, unbefleckte, von den Stindern abgesonderte Hohepriester »
(Hebr. 7, 26) war, «hat Gott ihn, der keine Siinde kannte, fiir uns zur
Stiinde gemacht» (2 Cor. 5, 21). Er hat ihn der Strafherrschaft und
Strafgewalt der Siinde unterworfen, damit er an unserer Statt und zu
unsern Gunsten genugtue, die Strafschuld begleiche und abtrage.
Solange Christus diese fiir fremde Siinden iibernommene Strafschuld
noch nicht beglichen, sein fiir fremde Schuld ibernommenes Siithneleiden
noch nicht abgeleistet hatte, blieb er rechtlich der Siinde noch tribut-
und fronpflichtig. Sobald er aber mit dem Vollzug seines Erloser-
leidens und Erlosersterbens auf Golgotha die Strafschuld der Siinde
voll und ganz beglichen, den Sithnetribut bis zum letzten Reste erlegt
hatte, hatte die Siinde gar keine Forderung mehr an ihn zu stellen ;
sie muBte ihn darum ganz und gar freigeben. 2

Dieser Zug im Christusbild darf nach dem hl. Thomas nicht ohne
Einflul auf die Gestaltung unseres Lebensbildes sein. Er muB durch
Nachbildung auch in unserm Leben zu Tage treten und der Verehrung
und Verherrlichung Gottes dienen : « Also haltet auch ihr dafiir, daB
ihr der Stinde gestorben seid » (Rom. 6, 11). — « Wenn wir aber der

! Dicitur autem aliquis esse Christi ex eo quod Spiritu Christi ad opera
virtuosa procedit, secundum illud ad Rom. 8, 9: Si quis Spiritum Christi non
habet, hic non est eius (II-II q. 124 a. 5 ad 1).

2 Et ideo non subicitur dominio mortis, sed potius ipse habet dominium
super mortem (In Rom., c. 6, lectio 2).



314 Ziige zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin

Siinde gestorben, fiir die Siinde also fof sind, wie sollten wir da noch
in ihr leben » ? (Rom. 6, 2.) Heit ja doch auch : «aus dem irdischen,
menschlichen Leben weg-, ab- oder herausgestorben sein », nichts anders,
als das diesseitige, leibliche Leben unwiderbringlich und endgiltig
abgelegt haben, sodaB man keine irdischen Lebensfunktionen mehr
vollziehen, weder essen, noch trinken, noch sehen, noch gehen, noch
irgend etwas tun kann. Somit heiBt : « mortuus peccato» — aus der
Siinde weg-, ab- oder herausgestorben sein — die Siinde endgiiltig abgetan,
abgelegt haben, um nie mehr zu ihr zuriickzukehren — tamquam ad
peccatum numquam sitis redituri (In Rom. c. 6, lectio 2) — wie
Christus durch seinen leiblichen Tod das irdische, sterbliche Leben mit
all seinen Beschwerden endgiiltig abgelegt hat und nie mehr zu ihm
zuriickkehren wird. Wer in diesem Stiicke nicht christusdhnlich oder
christusférmig ist, verdient nach dem hl. Thomas nicht den Namen
« Christ ». Denn « Christ » sein, heiBt : den Tod Christi in sich nach-
bilden. Das aber geschieht dadurch, daB man der Siinde abstirbt und
den Worten des Apostels enspricht, der da sagt: die, welche Christo
angehoren, haben ihr Fleisch gekreuzigt mit den Leidenschaften und
Begierden » (Gal. 5, 24).1!

Der Apostel sagt sodann vom auferstandenen Christus : Vivit Deo
— «er lebt fiir Gott» (Rom. 6, 10). — Das ist der zweite Zug im
Lebensbilde Christi. Jeder Christ muBl ihn durch nachbildende Arbeit
in seinem eigenen Leben wieder hervorbringen. Und in dem MaQe, als
ihm das gelingt, wird er Christo, dem « Verbum Dei glorificans » dhnlich
und gleichférmig. « So haltet denn dafiir, daB auch ¢k7 lebet fiir Gott
in Christus Jesus, unserm Herrn » (Rom. 6, 11). Zu diesem christlichen
Lebensprogramm, das der Apostel Paulus ein- und fiir allemal auf-
gestellt hat, gibt der hl. Thomas einige durchaus zeitgemdfe Erlaute-
rungen : Lhr lebet fiir Gott, wenn ihr in eurem Leben die Ehre und
Verherrlichung Gottes, oder die Gottihnlichkeit, die Gottférmigkeit in
eurem Verhalten anstrebt ; mit andern Worten : wenn ihr di¢ Losung
Gottes zu der eurigen macht. Die Losung Gottes aber lautet : euch
Christo einzuverleiben, euch ganz zu verchristlichen. Unsere Losung, so
verfolgen wir den Gedanken des hl. Thomas weiter, muBl also sein :
uns immer mehr Christo einzuverleiben, immer inniger in Christo zu
sein ; kurz : uns immer mehr zu verchristlichen.

Angesichts der groBlen Zeitiibel 16st sich das christliche Lebens-

1 II-IT q. 124 a. 5 ad 1.



Zige zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin 315

programm des Apostels in bestimmte Einzelforderungen auf: So haltet
denn dafiir, daB ihr durch den Glauben in Christi Gotteserkenntnis
lebet. Denn der Glaube ist ja nichts anderes als die Gotteserkenntnis
Christi. ! In dem MaBe, in dem ihr in Christi Gotteserkenntnis eintretet,
in sie hineinwachset, verchristlicht thr euer Denmken und iiberwindet in
euch und in andern das Zeitiibel der Gottvergessenheit, dem heutzutage
so viele Menschen verfallen sind. — So haltet denn dafiir, daB ihr
in Christi Gottesliebe lebet. In dem MaBe als euch das gelingt,
verchristlicht ihr ewer Wollen, euer Tun und Lassen, eure Sitten und
Gewohnheiten, eure ganze Lebenshaltung und Seelenlage in gesunden
und kranken Tagen (Opusc. II c. 5). Ihr seid geschiitzt gegen das
Zeitiibel der Gottlosigkeit, das weite Kreise unserer heutigen Menschheit
erfafft hat. '

Durch die Verchristlichung eures Denkens und Wollens lebt ihr
fiir Gott, fiir seine Ehre und Verherrlichung ; lebt ihr nach dem Vorbilde
Christi, der da ist:

-« Verbum Dei glorificans. »

1 Nam fides est cognitio Verbi Dei (In Gal. c. 3, lectio 2)s




	Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

