
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Züge zum Christusbilde
beim hl. Thomas von Aquin.1

Von P. Dr. Matthias HALLFELL, Trier.

(Fortsetzung.)

Deus homo factus est, per quod se tra-
didit homini imitabilem (Opusc. S3 a. i).

VII.

Mit der gegenwärtigen Abhandlung nehmen wir das große Thema
der vorigen wieder auf und betrachten den menschgewordenen Gottessohn

als unser Vorbild und Formalideal, nach dem wir uns bilden sollen.

Damit gehen wir auf die Absichten Gottes ein. Denn wir bekennen

mit dem hl. Augustinus (Serm. 22 de temp.) : « Den Menschen konnten
wir zwar sehen, durften ihn aber nicht nachahmen — denn seine Werke

waren böse ; Gott aber, den wir nachahmen sollten, konnten wir
nicht sehen. Damit wir nun Gott sehen und nachahmen könnten,
wurde er Mensch. »2 Die von Gott gewollte und von uns erstrebte
und erreichte Verähnlichung mit Christus bewirkt, daß wir durch die
Gnade das werden, sind und bleiben, was Christus durch die Geburt

aus dem Vater ist.
Er ist durch die Geburt aus dem Vater der « Sohn Gottes ». Wir

werden Söhne, Kinder Gottes durch die Gnade und übernehmen damit
die Pflicht und Aufgabe, durch unser Wirken und Schaffen, Tun und
Lassen die Kindeso,igenschaften und /vf»<Astugenden Christi in uns
immer mehr auszuprägen. Das war der Gedanke, der im vorletzten
Beitrag zum « Christusbild », Jahrgang 1927, Heft I, SS. 53-73,
entwickelt wurde. — Christus ist sodann durch die Geburt aus dem Vater
das « Wort Gottes ». In ihm entdeckt Thomas eine neue form- und

1 Fortsetzung vom Jahrgang 1927, Heft 4. pp. 385-400.
2 Homo sequendus non erat, qui videri poterat ; Deus sequendus erat, qui

videri non poterat. Ut ergo exhiberetur homini et qui videretur ab homine et
quem homo sequeretur, Deus factus est homo (III q. 1 a. 2).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 293

gestaltgebende Vorbildlichkeit. Um sie ins rechte Licht zu setzen,
bedient er sich eines ersten erklärenden Beiwortes. Er nennt Christus
mit Vorliebe : Verbum Dei « manifestans » (De Veritate, q. 4 a. 4 ad 6 ;

ferner Opusc. II c. 5 ; C. G. IV c. 13) : Christus ist das im Fleische
erschienene Wort Gottes, das die Herrlichkeiten und Vollkommenheiten
Gottes kündet und offenbart. Daß dieser Christusname überaus glücklich
gewählt ist, das hat die letzte Abhandlung dargetan, Jahrgang 1927,
Heft iy, SS. 385-400. Sie hat uns davon überzeugt, daß in und durch
die Gnade das Merkmal Christi, des « Wortes Gottes » auf uns übergeht,
daß wir infolgedessen in unserm gottgefälligen Denken und Wollen,
Arbeiten und Leiden, Leben und Sterben lebendige Zeugnisse und Denkmäler

der Macht und Weisheit, Gerechtigkeit und Liebe Gottes sind.

Der Christusname « Wort Gottes » erhält beim hl. Thomas noch
ein zweites Beiwort. Er nennt unsern Herrn und Meister : Verbum
Dei « glorificans » •— das Gott und Gottes Werke verherrlichende, Gottes
Ehre suchende und wirkende Wort. So einfach das Beiwort «

glorificans » auch sein mag, es besitzt einen großen methodologischen Wert.
Es schließt einerseits den Ausblick auf neue Herrlichkeiten im Christusbilde

und gibt andererseits auch Anleitung, eben diese Herrlichkeiten
auf das Lebensbild des Christen zu übertragen.

§ 3-

Christus Jesus, unser Vorbild
und Formalideal in seiner Eigenschaft als « Verbum Dei glorificans ».

Im Schrifttum des hl. Thomas finden sich Sätze, die, nach einem

Ausdrucke des gelehrten Oratorianers W. Faber, wie Bergesspitzen
aus der Ebene der Theologie emporragen und. entzückende Fernsichten

in die gesamte Landschaft der theologischen Wissenschaft, sowie deren

Grenzgebiete gestatten. Wir freuen uns, daß auch uns zu Beginn unserer
Arbeit ein solcher Satz begegnet. Er lautet : « Der Christus-Gläubigen
Ehre und Ruhm muß Christus sein, sowie Christi Ehre und Ruhm
der Vater ist. »1 Ihm entnehmen wir eine zweifache Einladung :

nämlich zu untersuchen, wie Christus in seiner Zugehörigkeit zum
Vater Ehre und Verherrlichung empfängt und wieder spendet, um uns
dann auf die Frage Antwort zu geben, wie wir es in diesem Stücke

1 Fideles Christi debent gloriari de Christo, sicut Christus de Patre (In I
ad Cor., c. 3, lectio 3).



294 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

mit der Nachfolge Christi halten sollen. Wir werden nach beiden

Seiten hin eine Erhebung anstellen.

i. Es bietet einen besondern Reiz, den Gründen nachzugehen,

warum unter den Christusnamen gerade der Name « Verbum Dei »

die nähere Bestimmung « glorificans » führt, nicht aber die andern,
obschon diese doch auch die gebenedeite Herrlichkeit der zweiten
Person bezeichnen. Das erklärt sich aus der Art und Weise, wie der
Name « Verbum » die persönliche Eigentümlichkeit der zweiten Person

der allerheiligsten Dreifaltigkeit zum Ausdruck bringt. Er tut es so,

daß eine beachtenswerte Sinnverwandtschaft zwischen dem Hauptwort
und seinem Attribut hergestellt wird. Und die ist es, die beide zu
einer stehenden Einheit verbindet. Um die beiderseitige Sinnverwandtschaft

darzutun, beruft sich der hl. Thomas zunächst auf den heiligen
Augustinus (In Joa., tract. 100, i) und macht sich dessen Ansicht zu

eigen, daß das Wort « gloria » —- Ruhm, Verherrlichung — ganz gut
durch « claritas » ersetzt werden könne und daß tatsächlich die beiden

abgeleiteten Zeitwörter « glorificari » und « clarificari » in der Heiligen
Schrift genau in demselben Sinne gebraucht werden. Mit Recht —•

Denn wer gerühmt und verherrlicht, geehrt und gepriesen wird, der
kommt in Sicht, wird allgemein, bekannt und viel genannt. Und
umgekehrt : Wer auf den Leuchter gestellt, viel genannt wird, der
wird berühmt. 1

Allerdings muß man mit dem hl. Thomas die Einschränkung
machen, daß nur das Gute, das von jemanden in die Öffentlichkeit

dringt und bekannt wird, Ehre und Ruhm einbringt, nicht aber das

Böse und Schlechte. Wird solches von jemanden ausgestreut und zur
Kenntnis der Leute gebracht, so kommt Unehre und Schande über
ihn. — Gloria importât quamdam manifestationem alicuius in bono

(De Malo, q. 9 a. i). — Bei dieser Sinnerklärung kann es nicht mehr
zweifelhaft sein, daß das Attribut « glorificans » seinen Platz unmittelbar
bei dem Eigennamen Christi « Verbum Dei » haben und behalten muß ;

oder um dieselbe Wahrheit von der Seite des Hauptwortes her ins

Auge zu fassen und auszudrücken : Der Anspruch, den das « Wort
des Vaters » auf jene nähere Bestimmung hat, liegt offen zu Tage.
Ist es doch gerade die Eigenart, Natur und Wesenheit des « Wortes

Gottes », daß es das Gute und Ehrenvolle, Lob- und Preiswürdige in

1 Gloria namque fit clarus et claritate gloriosus : ac per hoc quod utroque
verbo significatur, idipsum est (S. Aug. in Joa. tract, xoo, 1). — Siehe auch :

S. Thom. de Malo, q. 9 a. 1.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 295

und über Gott offenbart, bekannt macht und kundtut (De Veritate,

q. 4 a. 3). So erscheint denn die Bezeichnung « glorificans » gleichsam
als einer der schönsten Amts- und Berufsnamen, die Christus, das

« Wort Gottes » führt. Sie klingt wie eine Einladung an unser Ohr,
nunmehr in den Amtsbereich des « Wortes Gottes » einzutreten, um uns

an seiner Ehrungs- und Verherrlichungsafbeit zu erfreuen. Wir folgen,

dieser Einladung gerne.
a) Wir vergegenwärtigen uns aus der Christologie, daß der Personalname

« Verbum » — Wort — der zweiten Person der allerheiligsten
Dreifaltigkeit von Ewigkeit her zukommt. Infolgedessen ist Christus
bereits in seiner ewigen Heimat, dem Schöße des Vaters, « Verbum

Dei glorificans » -— das Wort, das die göttliche Herrlichkeit innerhalb
der Gottheit aufleuchten und aufstrahlen läßt, bekannt gibt und zur
beseligenden Anerkennung bringt. Man denke vergleichshalber, mahnt
der hl. Thomas (De Veritate, q. 4 a. 1 ad 5), an die Bedeutung und
Rolle, die das Wort im menschlichen Leben hat. Will ich einem andern

etwas mitteilen, so muß ich mein inneres, geistiges Wort tatsächlich
verkörpern, ich muß es im Laute stimmhaft oder in der Schrift sichtbar
machen. Nur so kann es die Vorgänge in der Seele nach außen tragen
und andern Leuten bekannt geben. Diese Verkörperung nach außen

ist aber nicht notwendig, wenn ich allein von ihm Kenntnis nehmen
soll. Da braucht es nur als inneres Wort in der Seele selbst gesprochen

zu werden. Es ist klar, daß das innere Wort eher und früher ist, als
das durch die Stimme oder Schrift körperhaft und darum äußerlich
gewordene Wort. Ebenso klar ist es, daß es in der Seele, seiner eigentlichen

Geburts- und Heimstätte, eher und früher seine Verkündigungsarbeit

tut, als draußen und außerhalb der Seele. So einfach dieser

Vergleich auch sein mag, er führt uns in seiner Anwendbarkeit zu

Christus, dem Worte Gottes. Durch die Menschwerdung fand es den

Weg zu uns Menschen, sodaß wir von seiner Ehrung und Verherrlichung
Gottes Kenntnis erhielten : « Ich habe Dich verherrlicht auf Erden
und habe Deinen Namen den Menschen kundgetan » (Joh. 17, 4-6).
Durch das Hervorgehen aus dem Munde des Allerhöchsten aber ist
er innerhalb der Gottheit die Verkündigung und Offenbarung der

göttlichen Herrlichkeit, der Lobpreis auf die Hoheit und Majestät
der allerheiligsten Dreifaltigkeit. 1

1 Quamvis apud nos manifestatio, quae est ad alterum, non fiat nisi per
verbum vocale, tarnen manifestatio ad se ipsum fit etiam per verbum cordis.



296 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Wir müssen uns zufrieden geben, diesen Zug am Christusbild nur
namhaft zu machen ; eine eigentliche Beschreibung ist und bleibt uns
hinieden versagt. Denn selbst, wenn wir hierüber das eingegossene
Wissen hätten, das einem hl. Paulus bei seiner geheimnisvollen
Entrückung zuteil geworden war (2 Cor. 12, 2 ff.), so fehlte uns ganz
gewiß die Möglichkeit, dieses übermenschliche Wissen in menschliche

Begriffe zu fassen, oder gar in menschliche Worte zu kleiden : « In
das Paradies entrückt, vernahm er geheimnisvolle Worte, die kein
Mensch aussprechen darf » (2 Cor. 12, 4).1 Aber ganz davon zu
schweigen, verbietet uns die sogenannte theozentrische Methode. Sie

hat sich bisher durchaus fruchtbar erwiesen. Und sie wird sich auch
diesmal wieder bewähren. Mit ihrer Hilfe werden wir uns nämlich davon

überzeugen, daß die Ehre und Verherrlichung, die Christus während
seiner irdischen Pilgerschaft hier auf Erden Gott dargebracht hat und
noch immerfort im allerheiligsten Altarssakramente und in seiner
verklärten menschlichen Natur im Himmel darbringt, nur eine geschaffene

Nachbildung und Weiterführung seiner unendlichen Verherrlichungsarbeit
im Schöße der Gottheit ist. Diese ist das Ur- und Vorbild für jene.
Und weil die Kenntnis des Urbildes das Verständnis des Nachbildes
erleichtert, halten wir einen Augenblick inne, um uns jene Kenntnis
zu erwerben und für späteren Bedarf bereit zu halten.

Christus, das im Fleische erschienene und darum für menschliche
Ohren vernehmbar gewordene « Wort Gottes », bekennt von sich :.« Ego ex
Deo processi et veni» (Joa. 8, 42). — Ich bin von Gott ausgegangen
und von Gott gekommen. — Dieses in der heiligsten Seele Christi
geborene und mit seinen gebenedeiten Lippen zu den Menschen

gesprochene Wort ist wie das entfernte und schwache Echo des ewigen

Jubelrufes ebenderselben Person im Heiligtum der Gottheit und der
da lautet: «Mein Vater bist Du» (Ps. 88, 27). Es ist nach dem

hl. Thomas der geschaffene Wiederhall der unerschaffenen Anerkennung
und Verkündigung der « Autorität » in Gott (De Potentia, q. 10 a. 1

ad 17), ein herrliches Kenn- und Merkwort, auf das wir noch eine

Zeitlang lauschen wollen.

Was wir an erster Stelle vernehmen, ist der Lobpreis auf die

Et haec manifestatio aliam praecedit ; et ideo etiam verbum interius dicitur per
prius. Similiter etiam per Verbum incarnatum Pater omnibus manifestatus est ;

sed per Verbum ab aeterno genitum, eum manifestavit sibi ipsi. — Filius manifestât

totam Trinitatem (De Veritate, q. 4 a. 1 ad 5 ; ib. a. 2 ad 3).
1 De Veritate, q. 13 a. 2.



Züge zum Christusbiide beim hl. Thomas von Aquin 297

Autorität des Vaters, ein Lobpreis, der die unermeßlichen Regionen
der Gottheit durchhallt und doch die unwandelbare Ruhe und Stille
der Ewigkeit nicht unterbricht. Wir ahnen, wenn auch nur von
ferne, warum das aus dem Geiste Gottes geborene « Wort » sich der

Autorität des Vaters rühmt, dieselbe in nie endendem Jubel zur
Anerkennung bringt, erhebt und verherrlicht, lobt und preist. Ihr
verdankt es alles, was es ist und alles, was es hat, alles, was es vermag
und alles, was es wirkt. Diesem Umstände Ausdruck zu verleihen,
rückhaltlos anzuerkennen und freudig zu bekennen, daß das «Wort»
in der « Autorität des Vaters » die ewig fruchtbare Urheberschaft und
das nie versiegende Quellprinzip der eigenen Größe hat und behält,
das ist der unerschöpfliche Inhalt des Attributes « glorificans ». Es ist
das Göttliche, das sich nach dem hl. Thomas, wenn auch nur in
schwacher Nachbildung und in mattem Abiganze bei edlen Menschen

findet, die dessen eingedenk bleiben und rühmend Erwähnung tun,
durch den sie groß geworden und hochgekommen sind. 1 Wenn wir
nicht fürchten müßten, die unaussprechlichen, göttlichen Dinge durch
menschliche Denk- und Ausdrucksweisen herabzuwürdigen, so würden
wir sagen : Ein Teil der Beschäftigung des « Ewigen Wortes » besteht

darin, daß es sich selber in seiner Geburt aus dem Geiste Gottes und
in seinem Hervorgehen aus dem Munde des Allerhöchsten erkennt

und freudigst von sich bekennt : « Ich bin vom Vater ausgegangen »

(Joa. 16, 28) und «bin ganz Gottes, des Vaters» (1 Cor. 3, 23). Man
möchte sagen : das « Ewige Wort » ist damit beschäftigt, in einem
entzückenden Rund- und Umgange — circuitus nennt ihn der heilige
Thomas (De Potentia, q. 9 a. 9) — die inventarische Erhebung über das

unermeßliche Sohnesgut, das ihm durch den Ausgang aus dem Vater
zuteil geworden, an- und aufzustellen und in jubelnder Freude über

all das Erhaltene zu verkünden und laut bekannt zu geben : « All das

Meinige —• die göttliche Natur und Wesenheit, die göttlichen
Vollkommenheiten alle — ist Dein » (Joa. 17, 10). Es ist von Dir und
mir zum Gemein- und Gesellschaftsgut zuteil geworden, das ich mit
Dir im Zumal- und Zugleichbesitz inne habe.2

Aus dem Attribute « glorificans » vernehmen wir sodann den Lob-

1 Unusquisque enim in ea re gloriatur, per quam reputatur magnus (In
Gal., c. 6, lectio 4).

2 Auctoritas in Pâtre non est aliud quam relatio principii respectu Filii (De
Potentia, q. 10 a. 1 ad 17). — Siehe: De Potentia, q. 10 a. 4 ; in Joa., c. ly,
lectio 2, n. 2.



298 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

preis auf die dem Vater und Sohne gemeinsame Autorität über den

Heiligen Geist. Um unsern ganz und gar unzulänglichen Begriffen
und Ausdrücken über diese innergöttlichen Dinge in etwa Stütze und
Halt zu geben., lehnen wir sie an das an, was die menschgewordene
Weisheit selber darüber sagt : « Alles, was immer der Vater hat, ist
mein. Darum habe ich gesagt : Er wird von dem Meinigen nehmen »

(Joa. 16, 15). In der Auslegung, die der hl. Thomas zu dieser Stelle

gibt, werden wir angeleitet, zunächst auf die Wirklichkeit und
Tatsächlichkeit der besagten, gemeinsamen Autorität zu achten, um dann
die Eigenart derselben ins Auge zu fassen. «Wenn wir mit göttlicher
Gewißheit glauben und bekennen, daß alles, was der Vater hat, auch
dem Sohne gehört und eigen ist, so müssen wir das auch von der
Autorität des Vaters über den Heiligen Geist glauben und bekennen.
Sie ist in gleicher Weise die Autorität des Sohnes über den Heiligen
Geist. » — Auctoritas Patris, secundum quod est principium Spiritus
Sancti, est et Filii —• (C. G. IV c. 24 ; De Potentia, q. 10 a. 4). —
Vater und Sohn sind darum eins und eines in der Häufung und innern
Aussendung des Heiligen Geistes, der infolgedessen von beiden zugleich
und in gleicher Weise ausgeht. 1

Mehr noch als die Tatsächlichkeit zieht die Eigenart der gemeinsamen

Autorität des Vaters und des Sohnes über den Heiligen Geist

unsere Aufmerksamkeit auf sich. Um sie in gemeinverständliche Worte
zu kleiden, bringen wir sie in vergleichende Gegenüberstellung mit der

Eigenart, in der sich die Autorität des Vaters über den Sohn
auswirkt. Diese letztere vollzieht und betätigt sich in einer erschöpfenden
Gotteserkenntnis, wodurch der Vater den unendlichen Wahrheitsgehalt
der göttlichen Natur und Wesenheit in einem einzigen Gedanken
ausdenkt und in einem einzigen Worte ausspricht ;. der Sohn seinerseits

aber der glanzvolle Ausdruck und das persönliche Gleichbild des unsichtbaren

Gottes (Hebr. 1, 3 ; Col. 1, 15), kurz, der persönliche Ruhm und
die subsistierende Ehre des Vaters ist. 2 Ganz anders verhält es sich

mit der Eigenart der gemeinsamen Autorität des Vaters und Sohnes

über den Heiligen Geist. Diese wirkt sich nämlich im notionalen,
göttlichen Wollen aus. Angesichts des in höchster Klarheit und
Schönheit, in unendlicher Vollkommenheit und Liebenswürdigkeit auf-

1 Una et eadem numéro virtus spirativa est in Patre et Filio ; er ideo aequa-
liter procedit ab utroque (I q. 26 a. 3 ad 2).

2 Sancti et Angeli sunt gloriosi participatione, Verbum autem est ipsa Gloria
Dei (In Joa., c. 1, lectio 7). — Vergleiche : In 2 Cor., c. 3, lectio 3.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 299

strahlenden göttlichen Wahrheitsgutes kann der göttliche Wille im
Vater und Sohn nicht teilnahm- und tatenlos bleiben. Im Gegenteil :

er ist in wechselseitiger, intensivster Anteilnahme einander zugekehrt ;

in beglückendstem Wohlgefallen und Wohlwollen für einander tätig und
miteinander beschäftigt ; in hingehendster Liebe einander zugetan,
beschenkend und beseligend. Aus dieser erkenntnisbeseelten, wechselseitigen

Anteilgabe und Anteilnahme erblüht der Heilige Geist (De

Potentia, q. 10 a. 4 ad 1), die persönliche Gottcsliebe und Gottesgaöe

{I q. 38 a. 1 ad 2).
Die Eigenart der in Frage stehenden göttlichen Autorität

kennzeichnet sich demnach dadurch, daß Vater und Sohn in ihrer erkenntnisbeseelten,

beiderseitigen Liebesvereinigung und Liebesvermählung
Ursprung und Ausgang des Heiligen Geistes sind ; liefert aber auch eine

neue Bestätigung für den Ehrentitel des Sohnes : « Verbum Dei
glorificans ». Denn Ruhm und Ehre, Lob und Anerkennung gebührt
uns nur für das Gute, das man bei uns feststellt ; für die
Vollkommenheiten und Vorzüge, die von uns und über uns bekannt werden.
•— Gloria importât quandam manifestationem alicuius in bono (De

Malo, q. 9 a. 1). — Im Heiligtum der Gottheit ist nun gerade das

Ewige Wort der Herold, der alles vor Gott zur Geltung und Anerkennung
bringt, was an Weisheit und Wissenschaft in Gottes Geiste, was an
Liebe und Güte in Gottes Willen beschlossen ist. 1

b) In der Weihnachtszeit betet und singt die Kirche von dem
menschgewordenen Worte, dem ewigen Gottessohne : « Quod fuit,
permansit » — was er in seiner ewigen Heimat war, das blieb er auch
nach seinem Eintritte in unsere Schöpfung, nach seiner Eingliederung
in unsere Menschenfamilie ; er bleibt es in seiner irdischen Heimat,
nämlich die persönliche Verherrlichung Gottes, in der die Hoheit ohne

Maß auch eine Anerkennung ohne Maß findet ; in der die unendliche

Majestät so dargestellt, erkannt und geschätzt wird, wie sie es verdient.

— « Quod non fuit, assumpsit » —• was er nicht war, das wurde er
durch die Annahme der menschlichen Natur, nämlich die in menschlicher

Gestalt und Form erschienene und tätige Verherrlichung Gottes.

Beim Eintritt in sein menschliches Leben ließ er der Welt durch den

Engelsgesang sein Lebensprogramm verkünden : « Ehre sei Gott in
der Höhe » —• Als Lehrer der Welt bekundet er durch Wort und. Tat

1 Verbum manifestât non solum quod est in intellectu, sed etiam quod est
in voluntate, quia ipsa voluntas est etiam intellecta (De Veritate, q. 4 a. 3 ad 4).



300 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

seinen Eifer für die Ehre Gottes und wiederholt in den feierlichsten

Versicherungen : « Ich verherrliche meinen Vater » (Joa. 8, 49) ; « ich
suche nicht meine Ehre » (Joa. 8, 50) ; «um was immer ihr den Vater
in meinem Namen bitten werdet, das werde ich tun, damit der Vater
im Sohn verherrlicht werde» (Joa. 14, 13). Am Vorabend seines

Heimganges von dieser Welt faßt er Inhalt und Zweck, Sinn und Ziel
seines gottmenschlichen Lebens in das kurze Wort zusammen : « Vater,
ich habe Dich verherrlicht auf Erden ; ich habe das Werk vollbracht,
welches Du mir aufgetragen hast, daß ich es tue» (Joa. 17, 4). So

spricht sich die Heilige Schrift selbst wiederholt und feierlich für den
Christusnamen aus : « Verbum Dei glorificans. »

Wir betrachten die Ehrangs- und Verherrlichungsarbeit des im
Fleische erschienenen Wortes, die es hinieden in seiner menschlichen

Natur während seiner irdischen Pilgerschaft geleistet hat und noch
immerfort in seiner eucharistischen Gegenwart, sowie in seiner verklärten
Menschheit im Himmel leistet : als eine geschöpfliche Nachbildung,
Ausbreitung und Weiterführang seiner unerschaffenen Verherrlichung
Gottes innerhalb der allerheiligsten Dreifaltigkeit. So dürfte sich dieser

Zug am Christusbilde in der ihm eigenen, inneren Schönheit, sowie
auch in seiner äußeren Vorbildlichkeit und Nachahmbarkeit am
wirksamsten abheben. Ist sie aber eine geschöpfliche Nachbildung der
ewigen Verherrlichungsarbeit des Wortes, so müssen sich — wenn auch

nur entfernte und schattenhafte — Ähnlichkeiten und
Übereinstimmungen zwischen ihr und ihrem Urbilde aufzeigen lassen. Dem
ist wirklich so. Beginnen wir gleich mit der wichtigsten, aus der sich
alle andern ableiten lassen : die « glorificatio », die Verehrung und
Verherrlichung, die das me'nschgewordene Wort in seiner geschaffenen
Heimat Gott leistet und abstattet, gilt gleichfalls der göttlichen
Autorität, d,. h. dem dreieinigen Gott, insofern er Ursprungsprinzip,
Schöpfer und Erhalter der menschlichen Natur Christi, ihrer
Ausstattung und ihrer Gnadengaben ist. Wenn auf irgend etwas das Wort
der Schrift zutrifft : « Er hat geschaffen für sein Lob, für seinen

Namen, für seinen Ruhm » (5. Mos. 26, 19) ; —- « Zu meiner Glorie
habe ich ihn geschaffen, hab' ich ihn gebildet, hab' ich ihn gemacht »

(Is. 34, 4), so trifft es auf Christus, den unter uns lebenden Sohn Gottes

zu. Und Christus wird durch sein Dasein schon den gebieterischen
Ansprüchen der göttlichen Autorität auf Ehre und Verherrlichung
vollauf gerecht, erfüllt durch sein Sosein allein schon deren
unabweisbare Forderungen von Ehre und Anerkennung. Ist er doch in



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 301

seinem Wesen und Dasein das bleibende, lebendige, allen Menschen

sieht- und erkennbare Ehrendenkmal der allmächtigen, allweisen und
allgütigen Autorität Gottes, so überragend an Größe, Vollkommenheit
und Schönheit, daß sie sich kein größeres, vollkommeneres, schöneres

hätte setzen können. 1

« Keine Macht und Wirkkraft », so belehrt uns der hl. Thomas,
« kann sich mit der vergleichen, die Dinge zusammenbringt und zu
einer Einheit zusammenfügt, die am weitesten auseinandersteÄe# und

am meisten auseinanders^e&ew. Groß war fürwahr die Macht, die

disparate Elemente zu einer Seins- und Arbeitsgemeinschaft im
zusammengesetzten Körper vereinigte ; größer ist ihr Werk und ihre

Arbeitsleistung, wenn sie die körperlichen Elemente mit einem

geschaffenen Geiste im Menschen zu einer Natur und Wesenheit
zusammenfügt ; das Höchstmaß ihrer Größe aber erreicht die Macht
im Gottmenschen Christus Jesus, in welchem sie Dinge von unendlichem

Abstände, den geschaffenen Stoff der körperlichen Elemente
mit dem unerschaffenen göttlichen Geiste zu der innigsten Einheit
verbindet. — Entsprechend erreicht auch die Weisheit der göttlichen
Autorität im Gottmenschen ihre Höchstvollendung. Denn es läßt sich

nichts Weisheitsvolleres ausfindig machen, als daß die göttliche
Autorität der Gesamtschöpfung dadurch ihren Abschluß und ihre

Vollendung gab, daß sie das Letzte mit dem Ersten, das Ende mit
dem Anfang vereinigte, m. a. W. : daß sie die menschliche Natur,
das im Sechstagewerk Letzt-Erschaffene mit dem unerschaffenen Worte
Gottes, dem Ursprung aller Dinge, zu der Einheit einer Person

zusammenführte. — Es ist das ein Werk, das auch die Höchstleistung
der wohlwollenden und wohltätigen, der freigebigen und schenkenden

Liebe des Schöpfers zu seiner Schöpfung darstellt : Groß ist Gottes

Güte für alle Geschöpfe, weil er ihnen durch seine Allgegenwart Bestand

und Fortdauer verleiht ; größer ist sie für die vernunftbegabten Menschen,

weil er sich ihnen durch die Gnade zum Besitze und Genüsse zu eigen

gibt; die Größe der Güte Gottes für die Menschheit Christi aber wächst
über jedes geschöpfliche Maß hinaus, erhebt sich über jede menschliche

Berechnung. Denn Gott selber gab sich in der zweiten Person der

menschlichen Natur so zu eigen, daß er durch sie und in ihr menschliche

1 Humanitas Christi ex hoc, quod est unita Deo, habet quandam dignitatem
infinitam ex bono infinito, quod est Deus ; et ex hoc parte non potest aliquid
fieri melius ei, sicut non potest aliquid melius esse Deo (I q. 25 a. 6 ad 4). —
Vergleiche auch : De Veritate, q. 29 a. 3 ad 6.



302 Züge zum Christusbilde beim hl.'Thomas von Aquin

Seins- und Wirkungsweise haben wollte » (Opusc. 53 a. 1). Fürwahr,
wir sind gut beraten, wenn wir unter Vorgang des hl. Thomas Christo
den Namen : « Verbum Dei glorificans » geben. Christus, der Gottmensch
ist ja in seinem Wesen und Dasein der Ruhm und die Ehre der

göttlichen Allmacht, Weisheit und Güte ; der Lobpreis auf die göttliche
Autorität.

Als Ursprungsprinzip des Gottmenschen ist die göttliche Autorität
keine ruhende, statische Vollkommenheit, sondern ununterbrochene

Tätigkeit, stetiges Tun und Wirken. Dieses Merkmal ist von form-
und gestältgebendem Einfluß auf die geschöpfliche « glorificatio » des

Wortes und gibt ihr eine zweite Ähnlichkeit und Übereinstimmung
mit seiner unerschaffenen « glorificatio » in der ewigen Heimat der
allerheiligsten Dreifaltigkeit. Siewird im Lichte nachstehender Erwägung
ersichtlich : Die geschöpflichen Dinge, so sagen wir mit dem hl. Thomas,
erheben sich zu einer neuen Stufe, zu einem höheren Grade der
Verherrlichung Gottes dadurch, daß sie selber in wirkursächliche Tätigkeit
treten und so Gott in seinem Wirken und Schaffen durch ihre Arbeit
nachahmen, sich selber zu der für sie vorgesehenen Vollkommenheit
und Vollendung emporringen (De Potentia, q. 3 a. 18 ad 15) und
durch ihren wohltuenden Einfluß zur Entstehung, Erhaltung und
Aufbesserung anderer Dinge mitwirken. 1 Jeder der sechs Beweisgründe,
die Thomas in C. G. III c. 21 für diese liebliche Wahrheit beibringt,
läßt sich bis zu der Schlußfolgerung entwickeln, daß Christus Jesus
auch auf dieser neuen Stufe der Verherrlichung Gottes die erste Stelle

einnimmt, weil er durch sein gnadenreiches Wirken und Schaffen das

natürliche und übernatürliche Leben aller Menschen mit Segen erfüllt.
Darum lernen wir den Christusnamen : « Verbum Dei glorificans » immer
mehr würdigen und schätzen. Er kommt dem menschgewordenen
Worte auf Grund seines gottmenschlichen Wirkens und Schaffens zu.
Es ist sein Amts- und Berufsname.

Auch däs Kontinuierliche, Ununterbrochene in der göttlichen Autorität,

von dem oben die Rede war, findet in deren « glorificatio » durch
Christus Jesus seine Nach- und Auswirkung. Diese « glorificatio » muß
selber kontinuierlich, ununterbrochen sein. Es muß ihr das Merkmal
einer Verpflichtung aufgeprägt sein, einer Verpflichtung, von der es

1 Diesem Gedanken begegnen wir außerordentlich oft in dem ausgedehnten
Schrifttume des hl, Thomas, so beispielsweise in : De Veritate, q. 5 a. 8 ; Opusc. I
c. 103 ; I q. 19 a. 2 ; C. G. II c. 45.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3°3

keine Enthebung oder Entbindung geben kann ; einer Schuld, die nie
erlöschen, nie restlos beglichen oder abgetragen werden kann. Dieser

Folgerung mißt der hl. Thomas wegen ihrer aszetischen Tragweite
eine große Bedeutung bei. 1

Wir dürfen an der göttlichen Autorität, dem Ursprungsprinzip des

im Fleische erschienenen Wortes Gottes, nicht übersehen, daß sie der
r

von der ewigen Weisheit beratene und von der göttlichen Einsicht

geleitete, mit höchster Freiheit tätige Wille Gottes ist (De Potentia,
q. 3 a. 15 ; De Veritate, q. 2 a. 14). Er ist es, der den Gottmenschen
in dem Sein und Wirken seiner menschlichen Natur so gewollt hat,
wie er ist. Diese Merkmale gehören zum Wesen der außertrinitarischen
Autorität. Und sie bestimmen auch das Wesen der « glorificatio », die
das menschgewordene Wort dem dreieinigen Gott immerdar leistet
und abstattet. Darum ist sie selber auch mit den Merkmalen der
erhabensten Weisheit und der durchdringendsten Einsicht, sowie der
höchsten Freiheit bezeichnet. Daß dem so sein müsse, tut der hl. Thomas
mit folgender Erwägung dar : Die Verherrlichung Gottes durch seine

Geschöpfe nähert sich in dem Maße der Vollkommenheit, als die

Geschöpfe auch die Art und Weise in sich nachbilden, in der Gott
Autorität oder Ursprungsprinzip über sie ist ; mit andern Worten :

sie richtet sich nach dem Anteile der Weisheit und Einsicht des frei
wirkenden Willens, der den einzelnen Geschöpfen von Gott zugemessen
worden ist (I q. 50 a. 1 ; De Veritate, q. 5 a. 8). Da «er (Christus)
aber in allem den Vorrang haben sollte» (Col. 1,, 19), so «waren alle
Schätze der Weisheit und Erkenntnis in 'ihm beschlossen » (Col. 2, 3) ;

waren alle Tugenden und Vollkommenheiten, alle Heiligkeit und jede
Gnadengabe, deren ein geschaffener Wille fähig ist, ihm im Höchstmaße

zuteil geworden. 2 Und darum erreicht die Ehrangs- und
Verherrlichungsarbeit des menschgewordenen Wortes einen Grad von
innerer Schönheit und Vollkommenheit, von Macht und Güte, daß uns
jeder Maßstab zur Berechnung, jeder Anhaltspunkt zur Benennung
fehlt und abgeht. Wir können nur sagen, daß sie das unendliche

Wohlgefallen des dreieinigen Gottes findet und die wonnevolle

Bewunderung der Engel und Heiligen des Himmels ausmacht. Der
fromme und gelehrte Oratorianer Fr. W. Faber vergegenwärtigt sich

1 Honor qui exhibetur Deo est inter débita, a quibus homo numquam potest
se absolvere (In Rom., c. 13, lectio 2).

2 De Veritate, q. 20 und 29.



304 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

den Augenblick der Menschwerdung des Ewigen Wortes, jenen Augenblick,

in dem es ins menschliche Dasein und Leben, aber auch mit
einem Akte der Anbetung in die Beschäftigung der Verherrlichung
Gottes eintrat : « Seine erste und Hauptbeschäftigung bestand in der

Anbetung Gottes, als des Urhebers sowohl der Natur als der Gnade.

Seine eingegossene Wissenschaft in Verbindung mit seiner

unvergleichlichen Heiligkeit machte seine Anbetung Gottes zu einem ganz
verschiedenen Dienste von dem unsrigen, obwohl sie die Ursache, das

Beispiel, das Verdienst der unsrigen ist. Er sah in ihrem ganzen
Umfange die unermeßlichen Ansprüche der Ehre Gottes und sandte
fortwährende Stimmen der Anbetung auf einmal nach allen Punkten.
Wie sein Leben nicht nur ein privates war, so war auch seine Anbetung
nicht nur eine individuelle ; nein : sie gehörte der ganzen Schöpfung

an und wurde in ihrem Namen dargebracht. » (Fr. W. Faber,
Bethlehem [Regensburg 1865], S. 89, 95.)

Die außertrinitarische Autorität Gottes ist durch ihren weisheits-

beseelten, allgütigen und allmächtigen Willen Ursprungsprinzip des

Gottmenschen und alles anderen, was seinetwegen und ihm zuliebe

geschaffen worden ist und im Dasein bewahrt und erhalten wird. Und
darum ist und bleibt sie überaus lob- und preiswürdig. Aber sie

erfährt auch « durch ihn und mit ihm und in ihm alle Ehre und
Verherrlichung » (Kanon der heiligen Messe). Darum werden wir nicht
müde, ihn immer wieder zu begrüßen als : « Verbum Dei glorificans ».

Doch auch noch eine zweite Erwägung wird uns für diesen unvergleichlichen

Ehrentitel einnehmen.
Ohne die Funktion des Ursprungs- und Erhaltungsprinzips auch

nur für einen Augenblick aufzugeben, erfüllt und besorgt die
außertrinitarische Autorität Gottes noch eine andere : die Funktion der

Vorsehung über alle und alles und für alle und alles. Es ist der
überallhin reichende und alles durchdringende Heilswille Gottes, der, « von
der ewigen Weisheit beraten und der schenkenden Liebe und Güte
Gottes gedrängt, sich die göttliche Allmacht zur Dienerin bestellt hat,
um sich die vernunftbegabte Kreatur zur Anteilnahme an der eigenen

Herrlichkeit, dem Besitze und dem Genüsse des eigenen ewigen Lebens

zuzugesellen ».
1 Auf diesen göttlichen Heilswillen mit seiner

übernatürlichen Zielsetzung muß man zurückgehen, will man auf das

wahrhaft Erstgewollte kommen, das auf das letzte « Warum ?» —- die

1 De Veritate, q. ; a. 1 ad 7 ; de Potentia, q. 3 a. 15.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 305

letzte Antwort gibt. Warum wurde die Schöpfung überhaupt ins
Dasein gerufen — Warum ist sie jetzt noch da — Warum wird
sie auch noch in Zukunft da sein — die erlösende Antwort auf diese

Fragen lautet : Es ist Gottes Wille so, daß er der vernunftbegabten
Kreatur, in Sonderheit dem Menschen, als « Heil », als Ziel und
Vollendung die göttliche Glückseligkeit, die Gott allein natur- und
wesenhaft eigen ist, zugedacht hat. — Voluntas Dei est, ut homo

pervenire possit ad perfectae beatitudinis participationem, quam solus

Deus naturaliter habet (Opusc. II c. 5). — Dieser Heilswille ist
gleichsam die Stelle in Gott und in der göttlichen Vollkommenheit,
an der der eigentliche und wahre Anfang unserer Schöpfung liegt,
von der sie ihren Ausgang genommen hat. 1 Dieser Heilswille ist aber
auch die Stelle, zu der jedes Geschöpf letztlich zurückkehrt, an welcher
der Mensch angelangt, eingeht « in die Freude seines Herrn » (Matth. 25,
21) und im Besitze der ewigen Seligkeit einzig und allein der

Verherrlichung seines Gottes lebt. Dieser Heilswille steht am Anfang,
der Mitte und dem Ende des « Rund- und Umganges » — circuitus
nennt ihn der hl. Thomas (Opusc. 53, a. 1) •—, den jeder Mensch

durch diese Zeitlichkeit machen muß. Er ist die einzigartige
Großmacht Gottes, die ihre Anerkennung und Verherrlichung sucht und
findet. Und zwar findet sie dieselbe in dem Maße, als sich der Heilswille

Gottes erfüllt und verwirklicht. Diesen Maßstab müssen wir
anlegen, wenn wir einerseits der Bedeutung und Tragweite des Christusnamens

: « Verbum Dei gloriffcans » gerecht werden und andererseits
erkennen wollen, in welchem Stücke sich unsere Gleichförmigkeit mit
Christus vollziehen muß.

Der Heilswille Gottes über die Seele nimmt in dem Augenblicke
seinen werktätigen Anfang, in dem er sie durch den Schöpfungsakt

von sich aussendet und findet in dem Augenblicke seine endgültige

Erfüllung und Verwirklichung, wo die Seele ihren Heimgang und ihre
Rückkehr zu Gott abschließt, wo sie ihre Einkehr und ihren Eingang
in die Seligkeit Gottes hält.2 Diese beiden Augenblicke liegen im
menschlichen Leben Christi so eng beisammen und so innig ineinander,
daß sie durch keinen zeitlichen Abstand voneinander getrennt sind und

nur begrifflich auseinandergehalten werden können. Denn Christus war

1 Operativi enim Divini intellectus finis : principium est (Opusc. I c. 99).
2 Hoc est terminus reductionis, ut ipsi Deo uniamur, a quo per creationem

•exivimus (Opusc. 53 a. 1).

Divus Thomas, 20



3°6 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

« comprehensor » und « viator » zugleich (III q. 9 a. 2). Als «com-
prehensor » war er seiner menschlichen Seele nach in dem

größtmöglichen Besitze und Genüsse der ewigen Seligkeit ; als « viator »

war er ein Menschenalter hindurch mit seinen Zeitgenossen in der

irdischen Pilgerschaft begriffen. Diese beiden Stücke zu vereinen, ist
und bleibt das unveräußerliche und darum unmittelbare Vorrecht des

Gottmenschen. Daher bleibt es uns versagt, diesen Zug am Christusbilde

nachzuahmen und in unser Lebensbild einzuzeichnen. Und doch
soll gerade dieser Zug immer wieder vor unserm betrachtenden Auge
stehen. Er soll uns nach einer sinnigen Bemerkung des hl. Thomas

(De Veritate, q. 23 a. 8 ad 5 e contra) mit dem Hochgefühl der
Bewunderung erfüllen, der Bewunderung für die unausdenkliche und

unaussprechliche Ehre und Verherrlichung, die Christus in seiner

gleichzeitigen Zugehörigkeit zum Himmel und zur Erde Gott geleistet
und dargebracht hat ; der Bewunderung für die Erhabenheit unserer
Zielbestimmung, die für uns vorsieht, daß wir nacheinander in der
Zeit als gottergebene Erdenpilger, in der Ewigkeit als gottbeglückte
Himmelsbewohner der Ehre und Verherrlichung Gottes leben.

Wenn der hl. Thomas auch bei der Seele Christi von einem « redire,
reduci in Deum —• von einer Rück- und Heimkehr, einem Heimwärts-
Geleite zu Gott » spricht (Opusc. 53 a. 1), so will er selbstverständlich
alles Unvollkommene, was dem Ausdruck von seiner raumzeitlichen
Herkunft her anhaftet, abgestreift wissen. Er besagt einzig und allein
daß auch die Seele Christi —• weil geschöpflich — dem Grund- und
Hausgesetz Gottes entsprechen muß : « Terminus reductionis est princi-
pium emanationis » (Opusc. 33 a. 1) : Durch die Erschaffung nahm
sie ihren Ausgang aus Gott und hielt ihren Einzug in das geschöpfliche
Sein ; in und durch die Beseligung wandte sie sich rückhalt- und restlos

Gott zu, um in einem Augenblick ihre Rückkehr zu Gott und ihren

Eingang in Gott zu vollziehen. Der Ausdruck : « redire, reduci in.

Deum » besagt sodann, daß auch bei der Seele Christi das « Zurückkehren

zu Gott und das Eingehen in Gott » durch die Tätigkeit der
Erkenntnis und des Willens geschieht. Wir alle nämlich sammeln uns
in Gott von den Wegen her, die die Erkenntnis und die Liebe Gottes

wandeln.1 Christus geht uns dahin als erster voraus. Der erste Schritt,
den die Erkenntnis seiner geheiligten Seele tut, ist Gott zugewandt.

1 In ipso Deo congregamur et secundum intellectual et secundum afiectum.
(Opusc. 53 a. 1).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3^7

Und augenblicklich ergreift und umfaßt die Seele des Gottmenschen
mit ihrer erkennenden Tätigkeit den einen, großen Gedanken Gottes,
das « Verbum Dei » — das Ewige Wort, dem sie durch die persönliche
Vereinigung bereits zu unauflöslicher Semsgemeinschaft zugesellt und
zugeeignet ist.

In diesem ersten und einen, weil nie aussetzendem Aufblick zum
« Worte Gottes » erhält sie zum Zumal- und Gesamtbesitz das ganze
Wissensgut, das im Geiste Gottes niedergelegt ist. Was Gott in dem
stehenden Jetzt der Ewigkeit gleichsam vorgeschaut und vorgedacht
hat, das wird nachträglich von der beglückten Seele Christi
»umgeschaut, »umgedacht und «unerkannt. Um durch ein ganz schwaches

Bild aus den unfertigen, irdischen Verhältnissen die Anteilnahme der
Seele Christi an dem Erkennen und Wissen Gottes zu veranschaulichen,
sei an die Erfahrung erinnert, die eine Mutter mit ihrem Kinde machte.
Die Mutter leitete das Kind an, beim Hersagen der Gebete «

mitzudenken ». Da fragte das Kind : Wie geht denn das, das « Mitdenken »

— Sag, Mutter, wie machst es denn du Die Mutter antwortete :

Ich denke mit, was die Worte bedeuten. Darauf das Kind: Mutter,
bet' du die Worte für mich, dann kann ich besser « mitdenken ».

1

Das ist die glänzende Erfüllung des Heilswillens Gottes an der
menschlichen Seele Christi : die Anschauung Gottes, die nur ihm allein
natur- und wesenhaft eigen ist, wird ihr in Gnaden zum Anteil und Erbe,
zum beglückenden Mimbesitz und beseligenden Mimgenuß unwiderruflich
zu eigen gegeben. Ohne das vermittelnde Wort eines erkannten Fremd-
objektes und ohne die Dazwischenkunft eines Fremd-Denköt7*fos, wird
die Seele Christi ohne jede «Anderheit » — von habens interpolationem
(Opusc. 56 c. 4) — unmittelbar dem Schauen Gottes zugesellt.2
Mit Gott und wie Gott betrachtet sie in einem nie endenden und nie

ermüdenden Rund- und Umgang voll seligen Entzückens die Herrlichkeit

des göttlichen Wesens und innertrinitarischen Lebens, der Werke
Gottes und seiner außertrinitarischen Tätigkeit. 3 So vollzieht sie ihre
beglückende Rück- und Wiederkehr, ihren beseligenden Ein- und

1 Einkehr : 1926, Seite 197.
2 De Veritate, q. 10, a. 11 ; C. G. III c. 51.
3 In divina cognitione non est aliquis discursus, ut quasi per notum in

ignotum deveniat. Nihilominus tarnen ex parte cognoscibilium potest quidam
circuitus in eins cognitione inveniri, dum scilicet cognoscens essentiam suam
alias res intuetur, in quibus suae essentiae similitudinem videt (De Veritate,
q. 2 a. 2 ad 2).



3°8 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Heimgang zu Gott, ihrem Ursprung, indem sie mit ihrer erkennenden

Tätigkeit ganz und ungeteilt bei Gott und mit Gott, in Gott und für
Gott ist (Opusc. 56 c. 1).

In der Visio beatifica sammelt sie mit einem einzigen,
unveränderlichen, alles umfassenden Blick aus der Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft den ganzen Wahrheitsgehalt aller Dinge, die auf viele

Ordnungen, Arten und Spezies verteilt sind. Sie hält damit ihren
triumphierenden Einzug in Gott und bringt alles zu der Stelle zurück,
von der es seinen Ausgang genommen. Sie ist der Herold und die
Stimme aller bei Gott. Im Namen aller bekennt sie : «Aus ihm und
durch ihn und für ihn ist alles ; ihm sei die Ehre in Ewigkeit Amen »

(Rom. 11, 36).
Stellen wir uns nunmehr auf den Weg, auf dem die Seele Christi

mit den Schritten ihres menschlichen Willens ihre Rück- und Wiederkehr,

ihren Ein- und Heimgang zu Gott bewerkstelligt, um von ihrem
Vorsehungsgut, der Seligkeit Gottes, Besitz zu ergreifen. Es wird sich

von neuem bestätigen, wie berechtigt der Christusname : « Verbum
Dei glorificans » ist. — Christus beschließt sein hohepriesterliches
Gebet mit den Worten : « Ich habe ihnen Deinen Namen kundgetan
und werde ihn kundgeben, damit die Liebe, mit der Du mich geliebt
hast, in ihnen sei, und ich in ihnen » (Joa. 17, 26). Die erste, vernunftbegabte

Kreatur, der er in der Visio beatifica den Namen Gottes

kundgetan, war die eigene Seele, die er im Augenblick der
Menschwerdung zum Mitbesitz und MUgenuß des göttlichen Wissens erhob.

Im Lichte dieses göttlichen Wissens sieht sie sich vom ersten Augenblicke

ihres Daseins an mit wahrhaft göttlicher und darum ewiger,
unermeßlicher, reinster und selbstlosester Liebe geliebt. 1

In der Wirkkraft dieses göttlichen Lebens sieht sich die Seele

Christi in wahrhaft göttlicher Weise beschenkt. Sie sieht alles das,

was Gott natur- und wesenhaft eigen ist, auf dem Gnadenwege in ihren
Besitz und Genuß übergehen und damit auch ihr Eigentum werden.

— Omne communicabile percipit per gratiam, quod Deus per naturam
(Opusc. 56 c. 4.) —• Sie sieht insbesondere, daß Gott sich ihr in der
zweiten Person so zu eigen gibt, daß er ihr vollstes und eigenstes

Besitztum, ihr unendlicher Reichtum sein will, in dessen Besitz und

1 O quam felix anima, quae absque interpolatione ex omni virtute sanctae
Trinitatis ipsa sentit se amari et Deum tanto amore circa se occupari, quasi
omnium creaturarum sit oblitus (Opusc. 56 c. 2).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3°9

Genuß sie ihre nie endigende Befriedigung und Beseligung findet. —
Fruitur Deo, tamquam re plenissime propria (Opusc. 56 c. 3). —• In
dieser über alles geschöpfiiche Maß hinausgehenden Beschenkung sieht
sie sich zur höchsten Höhe der Ehre und Verherrlichung erhoben. 1

An dem göttlichen Lieben, das Gott, den Allgütigen und Allheiligen
mit seinen Gaben in die gottmenschliche Seele zum unverlierbaren
Besitz einführt, entzündet -sich deren Wille zu der machtvollsten,
reinsten, heiligsten und selbstlosesten Gegenliebe. Diese hinwiederum
wendet in beglückender Rück- und Umkehr die Seele Gott zu, führt
sie einigend Gott zu, ja versetzt sie ganz und gar in Gott zurück, aus
dem sie im gleichen Augenblicke erst ihren Ursprung und Ausgang

genommen hat. — Nam amor Dei vehementer ducit Deum in animam
et animam in Deum (Opusc. 56 c. 2). 2 — Sie kehrt aber nicht mit
leeren Händen zu Gott zurück, hält ihren Einzug in Gott keineswegs,
ohne Weihegeschenke mit- und darzubringen. Denn zu dem Ende
wurde sie von Gott mit ihrem eigenen Sein und Leben beschenkt, mit
so vielen und so herrlichen Gaben ausgestattet, damit sie etwas habe,

was sie Gott gleichsam als Gegenga.be und Entgelt darbieten, womit
sie sich ihm durch die Tat dankbar erweisen könne (II-II q. 106 a. 3).

Dieses Wieder- und Gegenschenken, wodurch die Seele Christi
sich selbst, all das Ihrige und alles das, was ihretwegen geschaffen
worden ist und im Dasein erhalten wird, in Liebe Gott hin- und
zurückgibt, ist Christi erhabenster Huldigungsakt an Gott, ist seine

größtmögliche Verherrlichung Gottes, ist das Ideal aller Ehrung und
Verherrlichung Gottes im Himmel und auf Erden. — Es bestätigt sich

immer wieder und immer glanzvoller, wie berechtigt der Christusname

ist : « Verbum Dei glorificans. »

2. Wenden wir uns nunmehr der Ehrangs- und Verherrlichungsarbeit

zu, die das menschgewordene Wort hinieden als « Viator », als

unser Lebens- und Weggenosse uns zur Lehr und Nachahmung für
Gott getan hat. Sie besteht in dem « geistigen Leben », das es selber

hinieden in der vollkommensten Weise geführt und für das er die
Menschen gewonnen und empfänglich gemacht hat ; sie besteht in

1 Perfectio gloriae in quadam magnificentia perfectae communicationis con-
sistit, quam Caritas facit (De Potentia, q. 9 a. 9 e contra 2).

2 Caritas est perfectio voluntatis, cuius operatio consistit in hoc quod
voluntas in ipsam rem tendit. Unde per caritatem homo in Deo ponitur et cum
eo unum efficitur. — Caritas unit Deo sicut hominem in Deum trahens (De Potentia,
q. 6 a. 9 ad 3 et 6).



310 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

dem « Wandel in Gottes Gegenwart », den er vom ersten bis zum letzten
Augenblicke seines irdischen Daseins und Lebens geübt und zu dem

er uns Menschen angeleitet hat und immer noch anleitet. Daß das

« geistige Leben » und der « Wandel in Gottes Gegenwart » keineswegs
durch die niederen, materiellen, sondern durch die höheren, geistigen
Seelenkräfte besorgt und betätigt wird, ist für den Kundigen eine

Selbstverständlichkeit. Aber wegen der sich daraus ergebenden
Folgerungen erscheint es angebracht, eigens darauf hinzuweisen. 1

Mit dem vollkommensten, eingegossenen Wissen über Gott und der
lautersten Gotteserkenntnis ausgestattet, ging die Seele Christi aus
Gottes Hand hervor und hielt ihren Einzug in unsere irdische Heimat

(III q. il a. i ad 6 ; De Veritate, q.. 20 a. 3), um sich sofort mit
eben dieser Gotteserkenntnis um- und ihrem Ursprung wieder
zuzuwenden und vor Gott hinzutreten. Und so war sie denn von dem
ersten Augenblicke ihres Daseins an mit ihren Gedanken ununterbrochen
bei Gott, ohne je auch nur im geringsten abgelenkt zu werden ; das

Andenken an ihn war ihr stets gegenwärtig ; das Achthaben auf ihn
beständig ; das Bewußtsein an seine nächste Nähe immerfort lebendig.
Aus dieser Gotteserkenntnis ergab sich für Christus die klarste Einsicht

jn die Anordnungen der göttlichen Vorsehung, nach denen sein eigenes

Leben ins Dasein getreten war, seinen Verlauf nehmen und seinen

Abschluß finden sollte. In dieser Gotteserkenntnis sah er und sieht

er sonnenklar und sonnenhell die Geschichte eines jeden geschöpflichen
Wesens bei Gott beginnen und bei Gott endigen. — Christus accepit
cognitionem omnium eorum quae a Deo secundum quodcumque tempus
procedunt, non solum secundum ordinem naturae, sed secundum ordinem

gratiae (De Veritate, q. 20 a. 4). — In der tiefsten Ehrfurcht vor der

göttlichen Majestät und ihren Ratschlüssen, in der freudigsten und
dankbarsten Zustimmung zu den Anordnungen der göttlichen
Vorsehung bekennt er in seinem und aller Namen : « Ja, Vater, so gefiel
es Dir » (Matth. 11, 26) in Deiner Autorität über mich und jedes und
alles, was aus Deiner Hand hervorgegangen ist.

Dieses « Ja sagen » zu den Ratschlüssen und Anordnungen der

göttlichen Vorsehung ist vor allem die Sprache des Willens. « Ja,
Vater, so gefiel es Dir », ist die Devise, mit der sich der menschliche

1 Duplex est hominis vita ; una quidem exterior secundum naturam sensi-
bilem et corporalem. Et secundum hanc vitam non est nobis communicatio vel
conversatio cum Deo ; alia autem est vita hominis spiritualis secundum mentem :

et secundum hanc vitam est nobis conversatio cum Deo (II-II q. 23 a. 1 ad 1).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 31!

Wille Christi im ersten Augenblicke seines Daseins Gott zuwandte
und von da ab für alle Zukunft in die Übung des vollkommensten
Gehorsams eintrat. — Ego, quae placita sunt ei, facio semper : « Was
Ihm wohlgefällig ist, tue ich immerdar» (Joa. 8, 29). 1 —• Nun ist es

gerade die Übung des Gehorsams, die den Zug im Christusbilde —
Verbum Dei glorificans -— im hellsten Lichte erstrahlen läßt. « Denn
der Gehorsam ehrt und verherrlicht Gott, weil er durch die Tat bekennt
und anerkennt, was Gott für ihn ist und bleibt, nämlich der Herr. » 2

Gott ist aber « der Herr » durch seine Autorität, d. h. durch seinen

von der ewigen Weisheit beratenen und der ewigen Liebe geleiteten
Willen, nach dessen Wohlgefallen und Anordnung unser aller Dasein
und Leben von ihm (Gott) seinen Ausgang und Anfang genommen hat
(De Veritate, q. 23 a. 2 ad 3) und nach dessen Wohlgefallen und
Anordnung es seinen Verlauf nehmen, zu Gott zurückkehren und
wieder hei Gott enden soll (C. G. III c. 97). Wenn nun Gott selber
das Wohlgefallen seines heiligen Willens zur Norm und zum Maße,

zur Regel und Richtschnur für seine Schöpfertätigkeit genommen ;

zum obersten Grundsatz und zum unabänderlichen Arbeitsgesetz für
seine Vorsehung und Weltregierung aufgestellt hat, so hat er dadurch

kundgetan, worin er von uns geehrt und verherrlicht werden will :

in der Anerkennung und Erfüllung seines heiligen Willens. Daraus
zieht der hl. Thomas die unabweisbare Folgerung : « Wollen wir ein
zutreffendes Werturteil über Personen und Sachen, die Verhältnisse
und das Geschehen in der Welt abgeben, so schauen wir zuerst auf
den Willen Gottes; unser Tun und Lassen, unser Handel und Wandel
muß sich stets nach dem Willen Gottes richten. »3

Unter den Dingen, die « Jesus von Anfang an tat und lehrte bis

zu dem Tage, an dem er hinaufgenommen wurde» (Act. 1, 1-2), war
die Verherrlichung Gottes durch den vollkommensten Gehorsam die
vollkommenste Erfüllung des göttlichen Willens. Und wenn wir ihn
in der Litanei begrüßen : « Jesu obedientissime » — Du gehorsamster
Jesu — so bekennen wir, daß er durch den Höchstgrad des Gehorsams
.seinen Amts- und Berufsnamen « Verbum Dei glorificans » im Höchst-

1 Opusc. 37 (De Erudit. Principum), lib. V, c. 36, enthält wohl das Schönste,
was je über den Gehorsam Christi geschrieben worden ist.

2 Obedientia vere Deum honorât : vere enim Deum habet pro Domino
(Opusc. 37, 1. V, c. 36).

3 Primum principium per quod debemus judicare omnia et reguläre, est
-voluntas Dei (In Eph. c. 5, lectio 6).



312 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

grade rechtfertigte. Wir aber legen in den Flehruf : « miserere nobis »,
das aufrichtige Verlangen, « zu erkennen zu suchen, was der Wille
Gottes ist» (Eph. 5, 17), damit der Zug im Christusbilde: « Verbum

Dei glorificans » sich auch unserm Lebensbilde einzeichne. Dieser
Gedanke möge uns das Geleite zu einigen Schlußbemerkungen geben.

In seinem beherzigenswerten Werkchen : « Über die Gottes- und
Nächstenliebe » (Opusc. 54) verwertet der hl. Thomas in ausgiebiger
Weise den Gedanken des hl. Augustinus : « Gott sandte seinen

eingeborenen Sohn, durch den er alles geschaffen hat, in diese unsere Welt,
damit er nicht mehr allein sei in seinen Geheimnissen, sondern sich durch
die Gnade viele Brüder und Schwestern zugeselle » (In Joa., tr. 2, N°. 13)

und die eigenen Geheimnisse, vorab das Geheimnis seiner Verehrung
und Verherrlichung Gottes mit ihnen teile. Das erreicht, vollzieht und
erfüllt er an allen denen, die sich mit Fug und Recht nach ihm
benennen können, die in Wahrheit das sind und das tun, was der
Name « Christi » besagt. Was heißt das aber : « Christ sein »? —-

Christianus dicitur, qui Christi est (II-II q. 124 a. 5 ad 1). — Christ
sein heißt : Christo angehören, Christo « ein- und auferbaut » (Eph. 2, 20),
« eingepfropft und eingepflanzt » (Rom. 11, 17), « einverleibt und ein-
vermählt » (Eph. 3, 6) sein ; es heißt : « ein Mensch in Christo » (2 Cor.

12, 2) sein ; es heißt : in und mit Christus den Dauerzustand der Gottes-
kindschaft besitzen ; es heißt : durch die Gnade das sein und bleiben,

was Christus durch die Geburt aus dem Vater ist : Sohn, Kind Gottes ;

es heißt : die höchste Würde inne haben, die einem vernunftbegabten
Geschöpfe zuteil werden kann : die Gotteskindschaft. 1 Es heißt :

ein lebendiges Denkmal der Ehre und Verherrlichung Gottes sein. Der
hl. Thomas beruft sich in diesem Stücke auf den hl. Ambrosius, indem
er sagt : « Die Ehre und Verherrlichung, die Gott von uns Menschen

erfährt, macht ihn in sich nicht größer und herrlicher, wohl aber in
uns zu unserm Wohl und Besten, zu unserm Fortschritt und zu unserer
Vervollkommnung. Denn unsere Seele, die von Natur aus nur ein
schattenhaftes Bild- und Gleichnis Gottes ist, wird durch die Gnade
der Gotteskindschaft christusähnlich und christusförmig. Und in dem
Maße, als sie an Gnade zunimmt, nimmt sie Anteil an der Größe Christi,
wird selber größer und mehrt die Ehre und Verherrlichung Gottes
(Opusc. 53 a. 3)-

Unsere Verherrlichung Gottes muß sich überdies im Werke zeigen,

1 Inter omnes dignitates maior est quod quis sit filius Dei (Opusc. 3 c. 10)



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 313

wie denn auch unser «Christsein» — unser Christentum —- sich im
Werke bewähren muß. Der hl. Thomas gibt dieser Forderung treffend
Ausdruck, wenn er sagt : « Der ist in Wahrheit Christ, der Christo
angehört, der zu Christus steht, es mit Christus hält, um sich in seiner

Gesinnung und in seinem Geiste in Tugendwerken zu üben. »1 Dieses

Thichristentum prägt unserm Lebensbilde zwei Merkmale der Ähnlichkeit

und Gleichförmigkeit mit Christus ein. Es wird aber auch gerade
dadurch zum TL/beweis, daß wir zu Christus stehen, ihn im Geheimnisse

seiner Gottesverehrung und Gottesverherrlichung nicht allein
lassen.

Von Christus sagt der Apostel : mortuus est peccato (Rom. 6, 10).

•—• « Er ist der Sünde gestorben ». — Das heißt nach der Auslegung des

hl. Thomas selbstverständlich nicht : Er ist der Sünde gestorben, die
er selbst begangen. Er wird uns ja vom Apostelfürsten geschildert als
« derjenige, der keine Sünde tat, und in dessen Mund kein Trug
erfunden wurde» (1. Petr. 2, 22). Aber gerade weil er für seine Person
« der heilige, unbefleckte, von den Sündern abgesonderte Hohepriester »

(Hebr. 7, 26) war, « hat Gott ihn, der keine Sünde kannte, für uns zur
Sünde gemacht» (2 Cor. 5, 21). Er hat ihn der Strafherrschaft und
Strafgewalt der Sünde unterworfen, damit er an unserer Statt und zu
unsern Gunsten genugtue, die Strafschuld begleiche und abtrage.
Solange Christus diese für fremde Sünden übernommene Strafschuld
noch nicht beglichen, sein für fremde Schuld übernommenes Sühneleiden
noch nicht abgeleistet hatte, blieb er rechtlich der Sünde noch tribut-
und fronpflichtig. Sobald er aber mit dem Vollzug seines Erlöserleidens

und Erlösersterbens auf Golgotha die Strafschuld der Sünde

voll und ganz beglichen, den Sühnetribut bis zum letzten Reste erlegt
hatte, hatte die Sünde gar keine Forderung mehr an ihn zu stellen ;

sie mußte ihn darum ganz und gar freigeben.2
Dieser Zug im Christusbild darf nach dem hl. Thomas nicht ohne

Einfluß auf die Gestaltung unseres Lebensbildes sein. Er muß durch
Nachbildung auch in unserm Leben zu Tage treten und der Verehrung
und Verherrlichung Gottes dienen : « Also haltet auch ihr dafür, daß

ihr der Sünde gestorben seid» (Rom. 6, 11). — «Wenn wir aber der

1 Dicitur autem aliquis esse Christi ex eo quod Spiritu Christi ad opera
virtuosa procedit, secundum illud ad Rom. 8, 9 : Si quis Spiritum Christi non
habet, hic non est eius (II-II q. 124 a. 5 ad 1).

2 Et ideo non subicitur dominio mortis, sed potius ipse habet dominium
super mortem (In Rom., c. 6, lectio 2).



3i4 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Sünde gestorben, für die Sünde also tot sind, wie sollten wir da noch
in ihr leben » (Rom. 6, 2.) Heißt ja doch auch : « aus dem irdischen,
menschlichen Leben weg-, ab- oder herausgestorben sein », nichts anders,
als das diesseitige, leibliche Leben unwiderbringlich und endgültig
abgelegt haben, sodaß man keine irdischen Lebensfunktionen mehr
vollziehen, weder essen, noch trinken, noch sehen, noch gehen, noch

irgend etwas tun kann. Somit heißt : « mortuus peccato » —• aus der
Sünde weg-, ab- oder herausgestorben sein —-die Sünde endgültig abgetan,
abgelegt haben, um nie mehr zu ihr zurückzukehren —- tamquam ad

peccatum numquam sitis redituri (In Rom. c. 6, lectio 2) — wie
Christus durch seinen leiblichen Tod das irdische, sterbliche Leben mit
all seinen Beschwerden endgültig abgelegt hat und nie mehr zu ihm
zurückkehren wird. Wer in diesem Stücke nicht christusäAw/icÄ oder

christus/ômw'g ist, verdient nach dem hl. Thomas nicht den Namen
«Christ». Denn «Christ» sein, heißt: den Tod Christi in sich
nachbilden. Das aber geschieht dadurch, daß man der Sünde abstirbt und
den Worten des Apostels enspricht, der da sagt : die, welche Christo

angehören, haben ihr Fleisch gekreuzigt mit den Leidenschaften und
Begierden » (Gal. 5, 24). 1

Der Apostel sagt sodann vom auferstandenen Christus : Vivit Deo

— «er lebt für Gott» (Rom. 6, 10). — Das ist der zweite Zug im
Lebensbilde Christi. Jeder Christ muß ihn durch nachbildende Arbeit
in seinem eigenen Leben wieder hervorbringen. Und in dem Maße, als

ihm das gelingt, wird er Christo, dem « Verbum Dei glorificans » ähnlich
und gleichförmig. « So haltet denn dafür, daß auch ihr lebet für Gott
in Christus Jesus, unserm Herrn » (Rom. 6, 11). Zu diesem christlichen
Lebensprogramm, das der Apostel Paulus ein- und für allemal
aufgestellt hat, gibt der hl. Thomas einige durchaus zeitgemäße Erläuterungen

: Ihr lebet für Gott, wenn ihr in eurem Leben die Ehre und
Verherrlichung Gottes, oder die Gottähnlichkeit, die Gottförmigkeit in
eurem Verhalten anstrebt ; mit andern Worten : wenn ihr did Losung
Gottes zu der eurigen macht. Die Losung Gottes aber lautet : euch
Christo einzuverleiben, euch ganz zu verchristlichen. Unsere Losung, so

verfolgen wir den Gedanken des hl. Thomas weiter, muß also sein :

uns immer mehr Christo einzuverleiben, immer inniger in Christo zu
sein ; kurz : uns immer mehr zu verchristlichen.

Angesichts der großen Zeitübel löst sich das christliche Lebens-

1 II-II q. 124 a. 5 ad 1.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3^5

programm des Apostels in bestimmte Einzeliorderungen auf : So haltet
denn dafür, daß ihr durch den Glauben in Christi Gotteserkenntnis

lebet. Denn der Glaube ist ja nichts anderes als die Gotteserkenntnis
Christi. 1 In dem Maße, in dem ihr in Christi Gotteserkenntnis eintretet,
in sie hineinwachset, verchristlicht ihr euer Denken und überwindet in
euch und in andern das Zeitübel der Gottvergessenheit, dem heutzutage
so viele Menschen verfallen sind. — So haltet denn dafür, daß ihr
in Christi Gottesliebe lebet. In dem Maße als euch das gelingt,
verchristlicht ihr euer Wollen, euer Tun und Lassen, eure Sitten und
Gewohnheiten, eure ganze Lebenshaltung und Seelenlage in gesunden
und kranken Tagen (Opusc. II c. 5). Ihr seid geschützt gegen das

Zeitübel der Gottlosigkeit, das weite Kreise unserer heutigen Menschheit

erfaßt hat.
Durch die Verchristlichung eures Denkens und Wollens lebt ihr

für Gott, für seine Ehre und Verherrlichung ; lebt ihr nach dem Vorbilde
Christi, der da ist :

« Verbum Dei glorificans. »

1 Nam fides est cognitio Verbi Dei (Iii Gal. c. 5, lectio 2).


	Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

