
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Prälat Dr. Ernst Commer : zum Andenken

Autor: Szabó, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. ERNST COMMER



Prälat Dr. Ernst Commer.
Zum Andenken.

Von P. Sad. SZABÔ 0. P., Freiburg (Schweiz).

Die Redaktion des « Divus Thomas » hat Mitarbeiter und Leser

bereits vom seligen Hinscheiden des hochverdienten Begründers und

langjährigen Herausgebers dieser Zeitschrift in Kenntnis gesetzt:
Apostolischer Protonotar Dr. Ernst Commer ist am 24. April ig28 in
Graz, im 82. Lebensjahre, in ein besseres Jenseits abberufen worden.

Es ist ein Akt der Pietät und Dankbarkeit, in diesem wissenschaftlichen

Organ der Verdienste des nun im Herrn Ruhenden um die katholische
Lehre und die thomistische Schule in einigen Zeilen zu gedenken.
Es soll dies durchaus keine eitle Lobeshymne sein, sondern eine
einfache Anerkennung dessen, was Commer in einer langen Reihe von
Jahren für die Kirche, für deren Oberhaupt und für die Lehre des

hl. Thomas geleistet hat.

I. Lebenslauf.

Ernst Commer ist am 18. Februar 1847 in Berlin in der
Schönebergerstraße vor dem Anhalter Tor geboren worden. Sein Vater, Franz

Commer, geboren zu Köln am 23. Januar 18x3, gestorben zu Berlin

am 17. August 1887, war königlicher Musikdirektor, Mitglied und

Senator der Königlichen Akademie der Künste, Inhaber hoher staatlicher

Orden, darunter auch Ritter des päpstlichen Sylvester-Ordens.
Er stammte aus einer Kölner Patrizierfamilie, deren Ahnen sich leicht
bis ins XVI. Jahrhundert nachweisen lassen. Commers Mutter, Maria

von Aster, geboren zu Ehrenbreitstein am Rhein am 31. Juli 1823,

war protestantisch, konvertierte am 20. Dezember 1871 und starb

gottselig am 5. April 1915 in Wien. Ihr Vater, Ernst Ludwig von Aster,

war preußischer General der Infanterie und Festungsinspektor. Der

junge Commer wurde in der St. Hedwigskirche auf die Namen Ernst,

Ludwig, Theodor getauft. Im elterlichen Hause erhielt der Knabe
eine streng konservative Erziehung.. Das Autoritätsprinzip, erzählt

Divus Thomas. 17



258 Prälat Dr. Ernst Commer

Cammer selbst, beherrschte das ganze Leben des Kindes. Der Vater
schärfte ihm beim Erwachen der Vernunft ein, er sei zum unbedingten
Gehorsam gegenüber seinen Eltern verpflichtet, sowie er, der Vater,
dem Könige und der König Gott. Damit war der Grund zu.

einer theomonarchischen, oder wie man heute sagt, theozentrischen
Weltanschauung gelegt, und die Versicherung, daß sowohl der Vater
wie der König Friedrich Wilhelm IV. derselben Pflicht des Gehorsams

unterlägen, erleichterte dem Knaben die pflichtschuldige Unterwerfung.
Die väterliche Rute, versichert uns Commer, mit der das vierte und
andere Gebote diktiert wurden, empfand er sogar als Beruhigung des

erwachenden Gewissens.

In der im Königl. Friedrich Wilhelm-Gymnasium errichteten
Volksschule nahm der kleine Commer am protestantischen Religionsunterricht

teil und lernte Luthers kleinen Katechismus, der aber keinen
Eindruck auf ihn machte. 1856 trat er in die erwähnte, damals noch

ganz humanistische Mittelschule, deren Direktor, Ferdinand Ranke,,
der Bruder des Historikers, war. Der katholische Religionsunterricht
wurde bei St. Hedwig erteilt. Seine Religionslehrer waren Kaplan
Bayer, später Erzpriester in Potsdam, Propst Leopold Pelldram, nachher

Bischof von Trier, und Vikar Eduard Müller, der auf den Knaben
den größten religiösen Einfluß ausübte. Commer hatte schon damals
ein besonderes Interesse für die klassische Philologie ; Griechisch und
Lateinisch waren seine Lieblingsgegenstände. Sein Lehrer im letzteren
Fach, August Zumpf, machte mit seinen Schülern auch
Sprechübungen. Trendelenburgs Elementa Logices Aristotelis diente als eine

Art von philosophischer Propädeutik. Der Geschichtsunterricht bei
Prof. Foß bereitete durch dessen katholikenfeindliche Haltung dem

jungen Mittelschüler bedeutende Schwierigkeiten. Doch Vikar Müller
informierte ihn genau über die betreffenden Geschichtspartien, namentlich

über das Reformationszeitalter. Als aber einmal Foß die Behauptung
sich erlaubte, der hl. Johannes von Nepomuk sei gar keine historische
Person, sondern nur eine Erfindung der Jesuiten, verfaßte der junge
Commer eine kleine Verteidigung der Echtheit des Heiligen, die
eisernem Professor öffentlich übergab. Nach einigen Tagen gab dieser
die Arbeit ihrem Verfasser mit dem Bemerken zurück, er habe noch
keine Kenntnis von der historischen Kritik und könne deshalb über
die Sache nicht urteilen. Man sieht aus dieser kleinen Begebenheit,
daß Commer schon damals den Mut besaß, offen für die Verteidigung
der Wahrheit aufzutreten.



Prälat Dr. Ernst Commer 259

Die Bildung, die das Gymnasmm seinen Schülern vermittelte —
so urteilt Commer selbst — war humanistisch, aber der ideale
Schatz wurde nur von wenigen erkannt. Von Religion spragh man
nicht. Die meisten Schüler waren nominell Protestanten oder nannten
sich evangelisch, ohne über den Inhalt ihres Bekenntnisses nachzudenken,

das ihnen nur negativ gegenüber den zahlreichen Juden und
den sehr wenigen Katholiken zum Bewußtsein kam. Die katholischen
Schüler waren isoliert, gedrückt und auch von den Lehrern nicht gerne
gesehen, viele wurden daher lau. Dazu kam noch die materialistische
Richtung der Zeit, die alles Christliche rationalistisch verflachte. Feste

Dogmen gab es nicht, der Begriff von Sünde kam den Studierenden
nicht recht zum Bewußtsein.

Von seinen Mitschülern aus dieser Zeit nennt Commer unter
anderen den Engländer Willy Rolf, den Katholiken Hermann von
Elberts, den späteren Operateur des Sultans James Israel, den später
berühmt gewordenen Rumänen Gregor Bratianu, den protestantischen
Theologen Kawerau, Hermann Strack, den Mathematiker Netto, den

Philologen Paul Scheller, den Juristen Victor Ribbeck, lauter
Protestanten und Andersgläubige, in deren Verkehr jedoch über religiöse
Dinge nicht gesprochen wurde. Sehr fördernd auf seine geistige
Entwicklung waren die großen Ferienreisen, während denen er schon

in seinen jungen Jahren einen großen Teil von Deutschland und
Österreich kennen lernte, was unter den damaligen Verhältnissen eine

Seltenheit war. Einen besonders wohltuenden Eindruck machte auf
den jungen Studenten das Rheinland, namentlich Köln. Er nahm teil
an den großen Jubiläumsfeierlichkeiten zu Ehren der heiligen Drei
Könige im Jahre r86o und hier, während des Hochamtes im Dom,
kam ihm zuerst der Gedanke, später einmal Priester zu werden, ein

Gedanke, der ihn nie mehr ganz verließ.
Nach glücklich bestandener Maturitätsprüfung im August 1865

widmete sich Commer, weniger aus innerer Neigung als aus Rücksicht
auf den Wunsch seiner Eltern, dem Rechtstudium, das er in vier
Semestern- in Berlin, in je einem in Bonn (Winter 1866/67) und
Göttingen (Sommer 1867) absolvierte. Mit besonderer Vorliebe hörte er
Römisches Recht, namentlich bei A. Fr. Rudorff, einem Freund Karl
von Savigny's. Da er mit der Möglichkeit, später einmal Priester zu
werden, rechnete, belegte er absichtlich auch solche Fächer, die für
diesen Beruf nützlich sein konnten. So hörte er in Berlin bei Trendelenburg

Psychologie und Naturrecht auf Grund der Ethik, in Bonn bei



2Ô0 Prälat Dr. Ernst Commer

Knoodt Geschichte der Neueren Philosophie, bei Reusch Apologie des

Alten Testamentes. Das Kirchenrecht studierte er mit großem Eifer,
und zwar nach Walter und Devoti. Da er eine besondere Vorliebe für
Latein hatte, so besuchte er schon aus diesem Grunde die lateinisch
gehaltenen Vorlesungen Rudorffs, auch dann, wenn er dazu nicht
verpflichtet war.

Commer hatte eine besondere Neigung für die Philosophie. Leider

waren seine Professoren in Berlin lauter Hegelianer und Pantheisten,
dessen er sich abér damals nicht bewußt war. Ebensowenig befriedigte
ihn in Bonn der Güntherianer Knoodt. Daher suchte er seinen Drang
nach tieferer philosophischer Bildung durch das Privatstudium der
Werke von Descartes, Herbart, Gratry und anderen zu befriedigen,
was ihm aber nicht gelingen wollte.

Gegen Weihnachten 1868 legte Commer das gewöhnliche Doktorat
ab. Dieses bestand vor allem in einer mündlichen Prüfung, wobei
Rudorff lateinisch prüfte, was Commer besonders imponierte. Außerdem

mußten eine Inauguraldissertation und noch drei andere von der
Fakultät aufgegebene schriftliche Arbeiten vorgelegt werden. Unser
Kandidat erhielt die Note « Magna cum laude ». Die feierliche Promotion
zum Doctor utriusque juris wurde, nach einer öffentlichen Verteidigung
der aufgegebenen Thesen, am 23. Januar 1869 durch den Dekan'Bruns

vollzogen.
In Bonn war Commer Mitglied der Studentenverbindung Arminia.

Er verkehrte viel mit Prof. Reusch und mit dem späteren Mitarbeiter
der Germania, Th. Stahl, der auf seine geistige Entwicklung einen

großen Einfluß ausübte, mit Karl Reichensperger, dem Sohn des

berühmten Zentrumsführers, August Reichensperger, und mit Walter.
Für sein religiöses Leben schöpfte er aus den Predigten des Jesuiten
P. Prior, die dieser in der Minoritenkirche zu Köln hielt, großen
Nutzen, und er brachte deshalb gern das Opfer, jeden Sonntag
nach Köln zu fahren. Sein Beichtvater während seiner Studien in
Bonn war der allgemein verehrte P. Meschler. In Göttingen schloß

sich Commer an den katholischen Pfarrer Hugo, den späteren Generalvikar

von Hildesheim, an. Er versäumte nie die heilige Messe und ging
öfters zu den heiligen Sakramenten. In der letzten Zeit seiner

juristischen Studien in Berlin näherte er sich den dort neu angesiedelten
Dominikanern, namentlich den PP. Ceslaus Graf de Robiano und
Augustin Keller, für welche er zeitlebens die größte Verehrung
bewahrte.



Prälat Dr. Ernst Commer 2ÖI

Der national-liberale Geist auf der Berliner Fakultät konnte den
edel veranlagten jungen Juristen nicht befriedigen. Der Krieg von
x866 öffnete ihm, so erzählt Commer, den Blick. Als der Sieg der
Preußen in der Schlacht von Sadowa verkündet wurde, war er anwesend
und empfand vorerst die Schmach des Bruderkrieges und den Gegensatz

der herrschenden Richtung gegen die katholische Kirche und
nachher das ganze Unrecht der Entthronung der deutschen Bundesfürsten,

dietnicht für Preußen gekämpft hatten. Von da an begannen
seine Sympathien für das katholische Österreich, und die spezifisch
preußischen Jugendeindrücke der Kindheit schwanden immer mehr.

Nach seiner Promotion trat Commer in den preußischen Staatsdienst.

Da er als Doctor utriusque juris von der ersten juristischen
Staatsprüfung dispensiert wurde, so konnte er am 25. Februar 18.69

als Auskultant und Referendar beim Königl. Berliner Stadtgericht
angestellt werden. Doch fand er keine Befriedigung in seiner neuen
Stellung. Der Gedanke, Priester zu werden, bemächtigte sich seiner

jetzt stärker denn je. Am 26. Januar 1870 erhielt er ein Jahr Urlaub
zur Fortsetzung seiner Studien, und am 3. Juni seine definitive
Entlassung aus dem Justizdienst.

Somit stand ihm nichts mehr im Wege, um sich auf den priesterlichen

Beruf vorzubereiten. Schon im Sommersemester 1870 bezog er
auf den Rat Stahls die Universität Tübingen, wo er •—• der spätere
hochkonservative Scholastiker — bei Kuhn Dogmatik hörte. Außerdem
studierte er bei Aberle Einleitung in das Neue Testament und Sprachen
und begann sich mit dem hl. Augustin, namentlich mit dessen Büchern
De civitate Dei, zu beschäftigen. Zu Pfingsten machte er Exerzitien
in Beuron, wo das streng klösterliche Leben unter der Leitung des

Abtes M. Wolter einen tiefen Eindruck auf den strebsamen
Theologiestudierenden machte. Hier hatte er Gelegenheit, den Dominikaner
P. de Rossi kennen zu lernen, der ihn, zuerst in seinem Leben, auf
den hl. Thomas hinwies, was Commer geradezu providentiell findet.
Im Winter 1870/71 ging er nach Würzburg, wo er drei Semester

zubrachte und Gelegenheit fand, ganz bedeutende Professoren zu
hören, wie Hettinger, Schegg, Fr. Brentano, Stein und andere. Er
trat hier der katholischen Studentenverbindung Markomannia bei.

Unter seinen Mitschülern befanden sich mehrere, die später eine nicht
zu unterschätzende Rolle im katholischen Leben auszufüllen hatten,
z. B. H. Esser, H. Schell, M. Leitner, J. Kirschkamp und der noch
immer rüstige, in voller Geistesfrische tätige hochverdiente Professor



2Ô2 Prälat Dr. Ernst Commer

Prälat Steffens in Freiburg (Schweiz), wohl der intimste Freund
Commers. Hier in Würzburg wurde am 7. Januar 1872 seine Erstlingsschrift

: « Die Katholizität nach dem hl. Augustin », von der
theologischen Fakultät preisgekrönt.

Ende Januar 1871 empfing Commer in Köln die Tonsur, die
niederen Weihen und das Subdiakonat. Die vorbereitenden heiligen
Exerzitien hielt er unter der Leitung des P. Rattinger S. J., den ihm
Scheeben empfohlen hatte. —• Zu Ostern 1872 wurde der talentierte
Subdiakon auf eine warme Empfehlung von Professor Hettinger hin
vom Fürstbischof H. Förster, ohne die übliche theologische Prüfung
ablegen zu müssen, ins Priesterseminar von Breslau aufgenommen.
Auch hier hatte Commer Gelegenheit, ganz vorzügliche Männer der
katholischen Gelehrtenwelt kennen zu lernen, wie H. Laemmer, mit
dem ihn bis zu dessen Tode eine aufrichtige Freundschaft verband,
dann F. Porsch, Probst, A. Franz. Hier im Priesterseminar prüfte er
nochmals in aller Zurückgezogenheit seinen Beruf und empfing, nachdem

er inzwischen Diakon geworden war, am 28. Juni 1872, wohlvorbereitet,

von dem genannten Oberhirten die heilige Priesterweihe.
Seine erste heilige Messe zelebrierte der Neugeweihte am 8. Juli

im hohen Dome zu Köln; am 15. August.erhielt er sein Anstellungsdekret

als Kaplan und Religionslehrer in Hirschberg in Niederschlesien.
Bald nach seiner Ankunft auf diesem ersten Seelsorgsposten starb der

Erzpriester und Pfarrer Tschuppick und der junge Kaplan mußte
eine Zeitlang die große Pfarrei allein verwalten. Da eine gewisse

Opposition gegen die Dekrete des Vatikanums auch dort bemerkbar
wurde, predigte er ganz energisch gegen die Altkatholiken und, um
die Gläubigen von weiteren Irrtümern zu bewahren, erklärte er in
seinen Vorträgen ausführlich die Merkmale der wahren Kirche Christi
und die Stellung des Papstes in der Kirche.

Indessen war es vorauszusehen, daß der großzügig veranlagte
Dr. Commer nicht lange auf einem verhältnismäßig entlegenen Seelsorgsposten

verbleiben werde. Ende Dezember 1872, wurde er von seinem

Ordinarius zur Fortsetzung seiner theologischen Studien beurlaubt.
Zunächst ging er nach Würzburg, um sich auf die theologische Promotion
vorzubereiten und hörte wieder Kirchengeschichte bei Hergenröther.
Ein Versuch Commers, auf Grund einer wissenschaftlichen Arbeit
über das Strafrecht nach dem hl. Augustin, in Münster, wo gerade
die Professur für Kirchenrecht erledigt war, sich vorläufig als Privatdozent

für dieses Fach zu habilitieren, scheiterte an dem Widerstand



Prälat Dr. Ernst Commer 263

des Kurators der dortigen Akademie, des Oberpräsidenten von Westfalen,

v. Kühlwetter. Commer sah, daß die Aussichten, in Preußen
eine Professur zu erhalten, infolge des schon tobenden Kulturkampfes
immer geringer wurden. So verlangte man von ihm, daß er, bevor

man überhaupt von seiner Habilitation reden könne, beim abgefallenen
Professor von Schulte in Bonn ein Colloquium ablege. Nach reiflicher
Überlegung aller in Betracht kommenden Umstände entschloß er sich,

mit Erlaubnis seines Fürstbischofs nach Rom zu reisen.

In der Hauptstadt der Christenheit, wo er am 12. November 1873

eintraf, sollte sich der junge, strebsame Priester aus Norddeutschland
bald heimisch fühlen. Es dauerte nicht lange und er fand Gelegenheit,
mit mehreren höheren kirchlichen Persönlichkeiten aus verschiedenen
Nationen in Verbindung zu treten. So lernte er die Dominikaner in
der Minerva kennen, ferner Monsignor de Waal, schon damals Rektor
des Campo santo, Monsignor Jänig, Rektor der Anima, Monsignor
De Montel, Monsignor Konstantin v. Schäzler, den Oratorianer P. Aug.
Theiner, den Ordensvikar der Dominikaner P. Sanvito, und andere.

Er wurde von Kardinal Antonelli und am 31. Dezember abends von
Pius IX. in Privataudienz empfangen. Bald übersiedelte er in die

Anima, wo er einige Zeit als Vizerektor amtierte und im Winter 1874 mit
großem Erfolg die Fastenpredigten hielt. Der ihm schon aus dem Kloster
Beuron bekannte P. de Rossi stellte ihn P. Zigliara vor, der damals
als Professor am Collegium Sancti Thomae de Urbe tätig war. Commer
besuchte dessen Vorlesungen aus der Summa Theologica de Incarnatione.
Selbstverständlich benützte er die Gelegenheit, von Rom aus auch

die anderen Teile Italiens zu besuchen ; er kam bis Palermo, Girgenti,
Syrakus, Catania und Taormina. Ebenso bereiste er wiederholt ganz
Mittel- und Norditalien, so daß er die Apenninen-Halbinsel kreuz und

quer kennen zu lernen Gelegenheit hatte. Er bewahrte diese ersten

Kindrücke von Italien sein ganzes Leben lang, liebte dieses Land
und dessen Volk und schätzte dessen hohe Kultur und vortrefflichen
Anlagen sehr.

Nach einem kurzen Besuch in Deutschland im Mai und Juni 1874,

kehrte er wieder in die Ewige Stadt zurück, um sich wissenschaftlichen

und kunsthistorischen Fragen zu widmen. Im Oktober d. J. machte

er in S. Pastore, wo die Zöglinge des Kollegiums Germanico-Hungaricum
ihre Ferien zuzubringen pflegen, nähere Bekanntschaft mit dessen

Rektor, P. Steinhuber, der sich bereit erklärte, den jungen Priester
Commer als Konviktor in sein Institut aufzunehmen. Er machte die



264 Prälat Dr. Ernst Commer

Exerzitien in San Pastore unter der Leitung des P. Nannerini S. J.
mit, und trat dann am 19. Oktober 1874 in die genannte Anstalt
ein. Spiritualdirektoren dieses berühmten Alumnates waren damals
die PP. Wertemberg und Schröder. Er hörte Vorlesungen an der

Gregorianischen Universität bei Franzelin (de Incarnatione), Palmieri
(de Matrimonio) und Ballerini (Moraltheologie). Seine Mitalumnen
waren unter anderen die späteren Professoren Einig, J. Pohle, der
nachherige Dominikaner Kaiser. Er unterhielt nähere Verbindung mit
mehreren seiner damals in der Ewigen Stadt sich aufhaltenden
Landsleute, wie Mergelt, Esser, Steffens,. Eymer.

Doch nicht lange sollte Commer den roten Talar der Zöglinge
des Germanikums tragen. Im Mai 1875 kam Bischof Ignatius von
Senestrey von Regensburg, in Begleitung Dr. Leitners, nach Rom.
Er lud den jungen geweckten Priester ein, im Priesterseminar zu
Regensburg die Stelle eines Repetitors für Philosophie anzunehmen.
Commer glaubte, die günstige Gelegenheit, in Deutschland eine
Professur zu erlangen, nicht vorübergehen lassen zu dürfen, nahm das

Angebot gerne an und verließ am 2. Juni 1875 das Germanikum, um,
nach einem abermaligen Besuch Süditaliens, nach Deutschland
zurückzukehren und sich in Regensburg niederzulassen. Hier wurde er am
X. August als Vikar an der Alten Kapelle installiert und zugleich zum
Repetitor am bischöflichen Seminar ernannt, trug im Wintersemester

Logik, im Sommersemester Ontologie und Kosmologie vor. Zu gleicher
Zeit war er auch Beichtvater der Dominikanerinnen, in deren Hause

er wohnte.
Indessen sollte die an sich so schöne Tätigkeit unseres Repetitors

in der alten Bischofsstadt an der Donau nur von kurzer Dauer sein.

Im Sommer 1876 erhielt er den ehrenvollen Antrag, im Seminar zu
Liverpool die Professur für Philosophie zu übernehmen. Commer nahm
dieses Angebot bereitwillig an und begab sich, nachdem er sich von
einer Krankheit erholt und im Englischen sich ausgebildet hatte, im
Frühjahr 1877 nach England und wurde vom Bischof Dr. O'Reilly
freundlichst aufgenommen. Seine Vorlesungen begann er im September
im St. Edward's College, und zwar in lateinischer Sprache, was in jenen
Gegenden in der damaligen Zeit größtes Aufsehen hervorrief. Auch
hier machte der neue Professor bald die nähere Bekanntschaft von
mehreren hervorragenden kirchlichen Würdenträgern und Gelehrten,
darunter auch die aus Deutschland vertriebenen Jesuiten in Ditton-
Hall. Nebenbei betätigte er sich auch in der praktischen Seelsorge. Die



Prälat Dr. Ernst -Commer 265

Osterferien 1878 benützte er zu einem längeren Besuch in Irland und
lernte dieses schwergeprüfte, katholische Land in seinen Anschauungen
und Sitten näher kennen. Im Sommer, während den Ferien, gelang
es ihm, seinen Freund Dr. Steffens für die Stelle eines Dogmatik-
professors in Liverpool zu gewinnen. Im Jahre 1878/79 setzte Commer
seine philosophischen Vorlesungen fort.

Da indessen für das nächste Schuljahr keine Studenten für das

St. Edward's College reif waren, erhielt er von seinem Bischof ein

Jahr Urlaub zur Promotion in der Theologie in Rom. Nachdem er
sich schon ein halbes Jahr privatim mit vollem Eifer aus der Summa

Theologica nach den Kommentaren von D. Bannez auf das Examen
vorbereitet hatte, reiste er im Winter 1880 nach der Ewigen Stadt,
wo er abermals im deutschen Pilgerhospiz, dessen Rektor noch immer
der ihm wohlgesinnte Msgr. Jänig war, Wohnung nahm. Hier befand
sich damals studienhalber auch der ihm aus Würzburg bekannte Dr.
H. Schell. Bald ergab sich eine Gelegenheit, seinem früheren Lehrer,
jetzt Kardinal Zigliara, vorgestellt zu werden. Er sah hier den Grafen
H. Stolberg, P. de Robiano, P. A. Keller, P. Haringer C. Ss. R.,
Msgr. Gadd und lernte die in der Anima anwesenden Äbte der
österreichischen Benediktinerstifte kennen.

Eine große Freude und Ehre war es für Commer, bei der den
Vertretern der Lehre des hl. Thomas von Leo XIII. am 7. März 1880

gewährten Audienz anwesend sein zu dürfen. Diese hatten in einer
Huldigungsadresse ihren Dank für die Verfügungen des Papstes, die

Einführung der Lehre des hl. Thomas betreffend, ausgesprochen.
Leo XIII. hielt bei diesem Anlasse jene denkwürdige Allokution
« Pergratus Nobis », welche die dem englischen Lehrer in der Enzyklika
« Aeterni Pàtris » vom 4. August 1879 gespendeten Lobsprüche fast
noch übertrifft. (Sowohl die Huldigungsadresse als die Antwort des

Papstes sind abgedruckt in J. J. Berthier O. P., S. Thomas Aquinas,
Doctor Communis, I p. 201 ff.) Commer benützte seine Anwesenheit
in Rom, um sich geistig durch Abhaltung von Exerzitien im Kloster
S. Giovanni e Paolo unter der Leitung eines Passionisten-Paters zu
erneuern.

Durch eine besondere Erlaubnis des Heiligen Stuhles konnte er
sein Doktorat früher, als es nach Vorschrift hätte geschehen dürfen,
ablegen. Die Prüfung selbst fand am 7. Mai 1880 statt, die Promotion
erfolgte am 8. Mai durch P. Frati, damals Regens des Collegium Sancti
Thomae de Urbe, der bekannten Hochschule der Dominikaner in Rom.



266 Prälat Dr. Ernst Commer

Vielleicht unter dem Eindrucke der bereits erwähnten geistigen
Übungen oder infolge der mit dem gleichzeitig in Rom anwesenden

Abt M. Wolter gepflogenen Unterredungen, entschloß sich damals der

junge Theologiedoktor, bei den Benediktinern der Beuroner Kongregation
einzutreten. Er verließ Rom in aller Eile und reiste nach Prag, um
im Kloster Emaus sich aufnehmen zu lassen. Auf der Fahrt nach
Böhmen besuchte er im Wiener Dominikanerkloster seinen Jugendfreund

H. Esser, der inzwischen im Orden des hl. Dominikus, unter
dem Namen P. Thomas, Profeß gemacht hatte und im Studienhaus
seiner Ordensprovinz als Lektor tätig war. In demselben Kloster
lernte er Sebastian Brunner kennen. Dem Kloster in Emaus stand
damals der spätere Abt B. Sauter vor, während P. Od. Wolff Novizenmeister

war. Auch der Begründer der Beuroner Kunstschule, Desi-
derius Lenz, hielt sich damals in Prag airf.

Nach kurzer Zeit verließ jedoch Commer, ohne eigentlich in das

Noviziat eingetreten zu sein, das angesehene Stift in der böhmischen

Hauptstadt und kehrte nach Liverpool zurück, wo er wieder freundlichst
aufgenommen wurde. Da er noch immer hoffte, in Preußen zu einer
Professur zu gelangen, nahm er im Winter 1881 Urlaub, um seine

Schrift : « Die philosophische Wissenschaft », die ihm zu einer
Lehrkanzel verhelfen sollte, abzufassen. Gleichzeitig arbeitete er an einem

größeren philosophischen Werke, das unter dem Titel : « System der

Philosophie », in vier Bänden erscheinen sollte. Im Jahre 1882-83 hielt
er seine gewohnten Vorlesungen im St. Edward's College zu Liverpool,
bis diese im Herbst 1883 in das inzwischen vollendete neue St. Joseph's
College in Upholland bei Wigan verlegt wurden. Zu dieser Zeit zog
sich Commer ein Halsübel zu, weshalb er die Erlaubnis erhielt,
Vollbart tragen zu dürfen, den er erst in Wien 1900 wieder ablegte.

Unterdessen wurde ihm von Berlin aus von verläßlicher Seite

mitgeteilt, er hätte jetzt Aussicht, in Preußen einen Lehrstuhl zu
erhalten. Er kündigte daher Ende des Schuljahres 1883/84 seine Stelle

in England und kehrte nach Deutschland zurück. Tatsächlich wurde

er bald zum außerordentlichen Professor für Apologetik und allgemeine
Moral an der Königlichen Akademie in Münster ernannt und trat im
Oktober 1884 seinen neuen Posten an. Er dozierte außer den bereits

genannten Fächern auch noch Soziologie und vergleichende Religiöns-
geschichte. Als Professor in Münster gründete er das « Jahrbuch für
Philosophie und spekulative Theologie », was unzweifelhaft das
Hauptverdienst seines tatenreichen Lebens war und bleibt. 1888 wurde er



Prälat Dr. Ernst Commer 267

zum Mitglied der staatlichen Prüfungskommission für Philosophie in
Münster ernannt.

Nach kaum vierjähriger Tätigkeit in der Hauptstadt Westfalens
erhielt Commer im Sommer 1888 eine Berufung als Professor der

Dogmatik an der theologischen Fakultät in Breslau, wo er zwölf Jahre
lang segensreich wirkte. Er dozierte neben Dogmatik, die als sein

eigentliches Fach galt, auch philosophische Propädeutik, Apologetik,
Soziologie und zeitweilig auch Ehe- und Patronatsrecht, worin er als

Jurist und durch seine Spezialstudien besonders bewandert war. Im
Jahre 1895/96 bekleidete er die Würde eines Dekans seiner Fakultät.
1900 wurde er anläßlich der Jubiläumsfeierlichkeiten der Universität
Krakau zum Ehrendoktor ernannt, was Commer besonders freute, da

er stets eine große Sympathie für das katholische Polen gehegt hat.
Von Breslau aus besuchte er 1898 abermals das liebgewonnene Italien
und kam bis Neapel und Pompei. Nähere Nachrichten über diese Reise

fehlen, außer, daß er in Florenz seinen Aufenthalt zur Ergänzung
seiner Savonarola-Studien benützte.

Im Juni 1900 erging an Professor Commer das Ansuchen der
österreichischen Unterrichtsverwaltung, den durch den Tod von
Professor M. Bauer erledigten Lehrstuhl für Dogmatik an der Universität
Wien zu übernehmen. Er zögerte keinen Augenblick, dem ehrenvollen
Ruf zu folgen und übersiedelte Ende September 1900 definitiv in die
alte Kaiserstadt an der Donau. Am 11. Oktober hielt er seine feierliche
Antrittsvorlesung über das Thema : « De claris Theologis Viennensibus ».

Der erste Vortrag eines neuen Professors ist an vielen Universitäten
ein Ereignis. Nach ihm wird vielfach der Professor selbst beurteilt.
Commer verstand es, der speziellen Denkart der Österreicher Rechnung
zu tragen und erwarb durch seine Antritts-Vorlesung die Sympathien
der Wiener kirchlichen wie Regierungs- und Universitätskreise, was

nicht jedem aus Deutschland berufenen Professor gelingen will. Ein
zahlreiches distinguiertes Publikum ehrte durch seine Gegenwart den

neuen Professor : es war die hohe Regierung und das Unterrichtsministerium

vertreten. Anwesend waren ferner der Weihbischof-
Generalvikar und Kanzler der theologischen Fakultät Dr. Schneidernder
FYeund Commers P. Th. Esser O. P., der, inzwischen nach Rom
berufen, Sekretär der Indexkongregation geworden war, und eine

Auslese von Universitätsprofessoren, eine Abordnung des Welt- und
Ordensklerus, und viele Akademiker, die den neuen Dozenten kennen
lernen wollten.



268 Prälat Dr. Ernst Commer

Der neue Professor für Dogmatik an der Alma Rudolfina hatte
Hörer aus allen Nationen der alten Donaumonarchie ; denn die einzelnen
Diözesen und Orden schätzten es sich zur Ehre, einzelne, und zwar
die tüchtigeren aus ihren Alumnen zur theologischen Ausbildung nach
Wien zu senden. Eine besondere Vorliebe bezeugte Commer den

Zöglingen des Pâzmâneums, wo die hervorragendsten Studenten aus den
Diözesen Ungarns erzogen werden. Er hielt seine Vorlesungen lateinisch,
was dem übernationalen Charakter der Theologie und seines
Auditoriums entsprach. Außer Dogmatik las er mehrere Semester hindurch,
und zwar aus eigenem Antriebe, auch Philosophie, was umso wichtiger
war, als die philosophische Vorbildung seiner Hörer manches zu
wünschen übrig ließ und das Verständnis der Dogmatik, zumal nach
dem hl. Thomas, dem Commer stets folgte, ohne gründliche philosophische
Vorbildung sehr erschwert wird. Es ist kein Zweifel, daß seine Wiener
Lehrtätigkeit den Glanzpunkt seiner akademischen Laufbahn bildet.

Von Wien aus unternahm Commer noch zwei Romreisen. Zu Ostern

1902 hatte er noch die seltene Auszeichnung, den hochbetagten
Leo XIII. in einer Privataudienz zu sehen. Er machte damals auch
die Bekanntschaft mit R. Murri, der in jener Zeit noch auf kirchlichem
Boden stand. 1904, zu Ostern, erschien er abermals in der Ewigen
Stadt und hatte das Glück, vom heiligmäßigen Nachfolger des großen
Leo XIII., von Pius X., in einer längeren Privataudienz empfangen
zu werden. Er hatte wieder Gelegenheit, seine alten Bekannten zu
begrüßen und neue Verbindungen anzuknüpfen. Er wohnte der
Konsekration des soeben ernannten neuen Fürstbischofs von Trient, C. Endrici,
bei, und die zwischen beiden bereits bestehende Freundschaft wurde
noch inniger geknüpft. Auch mit dem Südtiroler Soziologen, damals
österreichischen Abgeordneten, A. Degasperi, trat Commer in nähere

Verbindung. Er traf in Rom seinen Freund Fr. v. Savigny ; ferner
Msgr. de Montel, Talamo, und Dr. Fleischer. Hier in Rom erfuhr
er seine und seines treuen Freundes und Mitarbeiters, M. Gloßner,
Ernennung zum päpstlichen Hausprälaten. Das Ernennungsbreve trug
das Datum vom 7. März, dem Fest des hl. Thomas, was Commer zur
besonderen Ehre und Freude gereichte.

Obgleich erst Sechziger, kränkelte er schon seit längerer Zeit.
Gewiß hätte er das akademische Lehramt sehr gern noch durch viele
Jahre weiter ausgeübt, allein seine geschwächte Gesundheit zwang
ihn, an seine Pensionierung zu denken. So war er im Frühjahr 1910
kaum mehr imstande, den Weg zur Universität zurückzulegen. Er



Prälat Dr. Ernst Commer 269

ersuchte vorläufig um ein Jahr Urlaub, und da sein Zustand sich nicht
bessern wollte, wurde er im Frühjahr 1911, dekoriert mit dem Eisernen
Kronen-Orden III. Klasse, in den Ruhestand versetzt.

Seine Absicht war, nach seiner Pensionierung ganz nach Italien
oder wenigstens nach Südtirol zu übersiedeln, was nicht nur aus seiner

Sympathie für das italienische Volk und Land, sondern auch durch
die Rücksicht auf seinen und der Seinigen Gesundheitszustand zu
erklären ist. Indessen konnte er in den ersten Jahren nach seinem

Rücktritt wegen des hohen Alters und der beständigen Kränklichkeit
seiner Mutter, an der Commer als treuer Sohn mit kindlicher Liebe

hing, an die Übersiedlung nicht denken. Hatte er sich ja doch

aus Rücksicht auf sie schon vor vielen Jahren vom Apostolischen
Stuhl das Privileg erbeten, zu Hause die heilige Messe lesen zu dürfen.
Als seine Mutter am 5. April 19x5 ihre Augen schloß, tobte bereits
der Weltkrieg und an einen definitiven Aufenthalt in Südtirol
war nicht mehr zu denken, obwohl Degasperi in seinem Auftrag schon

über den Ankauf eines Hauses im sog. Trentino unterhandelte. Da

er in Wien während des Krieges nicht länger bleiben wollte, entschloß

er sich, nach Graz zu ziehen, wo er ruhigere Tage hoffte. Am 21. Juni
1915 bezog er in der Nibelungengasse eine stillgelegene, von ihm
angekaufte Villa ; hier sollte er die letzten Jahre seines Lebens

zubringen. Sein altes Übel verschlimmerte sich indessen 'bald derart,
daß er sich im September 1915 einer schweren Operation unterziehen
mußte, deren glücklichem Ausgange es zuzuschreiben ist, daß unser
Prälat uns noch durch eine Reihe von Jahren erhalten blieb. Doch
seine Gesundheit hatte unter den Folgen der Kriegsjahre viel zu leiden,
nicht zu reden von den schweren seelischen Erschütterungen, die sein

Gemüt beständig erregten. Commer hatte das Glück, in seinem langen
Leben keine materiellen Sorgen zu kennen ; von Gütern dieser Erde

gesegnet, wußte er nicht, was Not und Entbehrung ist. Er litt demnach

weit mehr als andere unter den Begleiterscheinungen der ersten

Nachkriegsjahre. Indessen die göttliche Vorsehung sorgte in jenen
schweren Zeiten für diesen treuen Kämpfer für die heilige Kirche.
Seine Freunde, namentlich die Dominikaner, taten alles, um ihm seine

Leiden so erträglich als nur möglich zu gestalten. Commer zeigte sich

für alle großen und kleinen Aufmerksamkeiten ungemein dankbar.
Die Enthebung vom aktiven akademischen Lehrberuf bedeutete

für Prälaten Commer durchaus keine Ruhezeit von der Arbeit. Im
Gegenteil. Pius X. hatte ihn am 10. Januar 1912 zum Protonotarius



270 Prälat Dr. Ernst Commer

apostolicus a. i. p. ernannt. Im Ernennungsbreve wird seiner

vorzüglichen Verdienste um die Theologie und seines erbaulichen priesterlichen

Wandels gedacht. Für Commer war das ein Ansporn, den Rest
seines Lebens mit noch größerer Treue in den Dienst der Kirche zu
stellen, so gut er es zu tun im Stande wäre. Und das war bei ihm kein
bloßer Vorsatz. Obgleich fast ganz ans Zimmer gefesselt, entfaltete
er in seiner Zurückgezogenheit eine fast noch regere literarische

Tätigkeit als in früheren Jahren. In Graz stand er, solange sein

Gesundheitszustand es erlaubte, in steter Verbindung mit den Söhnen
des hl. Dominikus, die ihm auch geistig stets Anregung boten, wie auch

umgekehrt Commer auf sie fördernd einzuwirken suchte. Seine
Privatstudien setzte er bis an die äußersten Grenzen seiner geistigen
Arbeitsfähigkeit mit beharrlichem Eifer fort, und es wird eine sachgemäße

Sichtung seiner Hinterlassenschaft zu entscheiden haben, was aus
seinen vorhandenen literarischen Arbeiten noch veröffentlicht oder

wenigstens benützt werden kann.

II. Der Schriftsteller.

Ernst Commer hatte dank seiner von materiellen Sorgen freien
Familienverhältnisse die Mittel, um sich auf seinen von der Vorsehung
ihm angewiesenen Beruf tüchtig vorzubereiten. Er besaß einen
eisernen Fleiß, eine leichte Auffassung, ein ausgezeichnetes Gedächtnis,
gediegenes Wissen, zunächst in den ihm näher liegenden Fächern.
Er beherrschte die für einen allseitigen wissenschaftlichen Betrieb
unerläßlichen alten wie modernen Sprachen. Mit einer gründlichen
geistigen Ausbildung vereinigte er eine eigenartige, naiv-selbstverständliche

Unerschrockenheit in der Verteidigung der einmal klar bewiesenen

und erkannten Wahrheit. Seine Liebe zur heiligen Kirche, seine Treue

zu dieser régula pioxima fidei war bewunderungswürdig, der sogenannte
sensus catholicus war bei ihm höchst fein ausgebildet. Ein Überblick
über seine literarischen Publikationen wird uns von all dem überzeugen.

Seine Erstlingsschrift — um mit seinen selbständigen Werken zu

beginnen —, die er noch als Studierender der Theologie verfaßte, trägt
den Titel : Die Katholizität nach dem heiligen Augustin. Eine
Augustinische Studie. (Breslau, Verlag v. G. P. Aderholz [G. Porsch],
1873.) Commer entwickelte darin folgende Gedanken : Die Lehre des

hl. Augustin über die Kirche gipfelt in dem Satze : die Kirche ist der
Leib Christi und zwischen ihm und der Kirche besteht eine Einheit



Prälat Dr. Ernst Commer 271

wie zwischen Braut und Bräutigam. Die Katholizität der Kirche ist
nichts anderes als das Recht Christi auf alle Völker der Erde, als auf
sein rechtmäßig erworbenes Erbe. Weiterhin wird die Katholizität mit
den übrigen Eigenschaften und Kennzeichen der Kirche verglichen
und der Satz : Extra Ecclesiam nulla salus, nach seinem wahren Sinn
erklärt. Die Publikation ist eine ernste wissenschaftliche Leistung,
zumal bei einem jungen Mann, wie Commer damals war, durch welche

er sich vorteilhaft in die theologischen Literaturkreise eingeführt hat.
Sie wurde, wie schon erwähnt, von der theologischen Fakultät in
Würzburg preisgekrönt.

Die zweite Schrift Commers erschien unter dem Titel : Die
philosophische Wissenschaft. Ein apologetischer Versuch. (Berlin, Druck
und Verlag von G. Jansen, 1882.) Da die Philosophie, besonders

infolge der modernen Irrtümer, selbst in wissenschaftlichen Kreisen sehr

diskreditiert erschien, so unternimmt es der Verfasser, den Nachweis

zu liefern, daß die Philosophie als solche die erste Wissenschaft sei ;

ja, daß trotz aller Verirrungen des menschlichen Geistes sich doch
noch eine philosophische Tradition, wenigstens in den Hauptfragen,
feststellen lasse. Die entgegengesetzten Bedenken und Einwände
werden objektiv untersucht und auf ihren Wert zurückgeführt. Es
ist dies eine instruktive, irenisch gehaltene, ruhig abgefaßte Arbeit,
die auch noch heute mit großem Nutzen gelesen werden kann.

Eine, hervorragend wissenschaftliche und selbständige Leistung
Commers ist sein bereits erwähntes vierbändiges System der Philosophie,
das gleichsam als Habilitationsschrift für eine Professur an einer

preußischen Hochschule anzusehen ist. Daher auch der ganz ruhige,
jede Polemik vermeidende, ernste wissenschaftliche Ton, der das ganze
Werk kennzeichnet. Der erste Band erschien in Münster (Nasse'sche

Verlagsbuchhandlung) 1883, der zweite daselbst 1884, der dritte 1885,

während der vierte, Schlußband, in Münster und Paderborn bei
Ferd. Schöningh herausgegeben wurde. Commer verläßt die bisher
übliche Ordnung in der Einteilung der Philosophie und betrachtet die

Metaphysik, die er in eine allgemeine und besondere unterscheidet,
als den ersten Teil derselben. In der allgemeinen Metaphysik behandelt

er die Lehre vom Seienden, von dessen Eigenschaften und Gattungen
(Kategorien) und Tätigkeiten (die Lehre von den Ursachen). Die
besondere Metaphysik umfaßt die Naturphilosophie, Psychologie und
die philosophische Theologie. Die Logik betrachtet Commer als den

zweiten Teil, die Ethik, samt der Lehre vom Naturrecht, als den dritten



272 Prälat Dr. Ernst Comme r

Teil der Philosophie. Von besonderem Werte ist die genaue
wissenschaftliche Untersuchung des Gegenstandes, der Eigenschaften eines

jeden Gliedes bezw. jeder Unterabteilung. Commers System der

Philosophie ist ein epochemachendes Werk. Seit Plassmanns : « Die
Schule des hl. Thomas von Aquino », in 5 Bänden (Soest, Verlag der
Nasse'schen Buchhandlung, 1857-58), ist kein gleiches Werk in
deutscher Sprache erschienen. Denn die vorzügliche Publikation von
P. Kleutgen S. J., « Philosophie der Vorzeit », bietet zwar wichtige und

gründliche Abhandlungen, aber keine Gesamtdarstellung der Philosophie
und ist auch vom thomistischen Standpunkte aus nicht ganz einwandfrei.

Commers « System » hingegen enthält die Lehre des hl. Thomas

systematisch in solcher Treue wiedergegeben, daß oft auf einer ganzen
Reihe von Seiten nur Worte des englischen Lehrers vernommen werden.
Selbstverständlich berücksichtigt der Verfasser auch die übrigen
philosophischen Anschauungen, ohne indessen direkt polemisch gegen sie

aufzutreten. Dazu kommt noch der vornehme Stil, die gewinnende
Form der Darstellung, der hohe wissenschaftliche Ernst, —• lauter
Gründe, die genügen, Commer einen Platz unter den besten Philosophen
der damaligen Zeit zu sichern. Es ist sehr zu bedauern, daß ein
solches Werk vielfach unbekannt geblieben ist.

Nicht minder bedeutend vom wissenschaftlichen Standpunkt aus ist
das Werk Commers : Die Logik, als Lehrbuch dargestellt (Paderborn,
Ferd. Schöningh, 1897). Die Logik ist in vielen Kreisen ein längst
vergessener, oft sogar verachteter Teil der Philosophie. Commer, als

grundgelehrter Philosoph, war nicht zufrieden, in seinem « System der

Logik » 100 Seiten zu widmen ; er wollte diesen Teil der Philosophie in
einem eigenen wissenschaftlichen Lehrbuch behandeln. Es braucht
kaum erwähnt zu werden, daß der Autor auch in diesem Werke vpr
allem Thomas und seine Kommentatoren benützt bezw. erklärt.
Besonders bemerkenswert sind die Ausführungen des Verfassers über
den Begriff der Wissenschaft im allgemeinem und ihre Einteilung,
sowie über die Natur der Logik selbst.

Commer war ein tief durchgebildeter Philosoph ; seine Schriften
bezeugen dies genügend. Er war aber auch nicht minder gründlich in
der Theologie bewandert. Ein Beweis dessen ist sein Werk : Die Kirche,
in ihrem Wesen und Leben dargestellt (Wien, Verlag von Mayer u. Cie,

1904). Es ist das eine dogmatische Abhandlung, worin aus den

Offenbarungsquellen die Hauptzüge der Kirche entworfen werden. Der
Stil ist einfach und klar, die Beweisführung überzeugend, der Inhalt



Prälat Dr. Ernst Gommer 273

tief und zugleich mystisch angehaucht. Es werden die Sinnbilder der

Kirche, ihr inneres Wesen, ihre Merkmale, ihre Gewalt, Würde, Hoheit
und Schönheit genau erklärt, theologisch begründet. Neben der
apologetischen Behandlung der Kirche ist deren dogmatische Beleuchtung
unerläßlich. Commer hat letzteres in trefflicher Weise veranschaulicht.
Das Buch kann namentlich akademisch Gebildeten, die sich über den
übernatürlichen Charakter der Kirche unterrichten lassen wollen, wärmstens

empfohlen werden. Es ist auch von L. M. Degasperi ins Italienische
übersetzt und dem treuen Freunde Commers, P. Thomas Esser, der

später nach seinem Rücktritt vom Amte eines Sekretärs der
Indexkongregation zum Tit.-Bischof ernannt wurde und am 13. März 1926
sein verdienstreiches Leben für die Kirche in Rom beschloß,
gewidmet worden (Venezia, Tipografia Emiliana, 1905).

Die Literatur über die Mariologie, wie denn im allgemeinen die

Marienverehrung, hat in den letzten Dezennien bedeutend zugenommen.
Es entstehen auch auf diesem Gebiete neue Fragen, und alte Probleme
harren einer definitiven Lösung. Eine solche Frage ist das Verhältnis
der seligsten Jungfrau zu den Gläubigen ; näher : ob und in welchem
Sinne sie Mitursache des Gnadenlebens genannt werden könne. An
dieses Problem wagt sich Commer heran in der Schrift : Relectio de

Matris Dei munere in Ecclesia Dei gerendo (Viennae, Sumptibus
H. Kirsch, 1906). Der Verfasser sucht hier in klassischem Latein und
in Form der Quäestiones disputatae des hl. Thomas den Nachweis
zu führen, daß der Name und Begriff « Sakrament » der Mutter Gottes

zugeschrieben werden könne, mithin Maria physisch instrumentale
Ursache der Gnade sei. Es hieße dem gewandten Theologen von der
Wiener Universität ein Unrecht zufügen, wollte man ihm, wie man
es leider zur Zeit des Schellstreites zu tun versuchte, einen theologischen
Irrtum zuschreiben. Den naheliegenden Einwand, in der Kirche seien nur
sieben Sakramente, mithin könne dieser Ausdruck auf Maria keine

Anwendung finden, hat bereits Commer entkräftet, indem er
ausdrücklich erklärt, das Wort .Sakrament' werde nicht im gleichen
Sinne von den eigentlichen Sakramenten und von Maria ausgesagt
(p. 24). Indessen glauben wir, diese neue Benennung der
Gnadenwirksamkeit Maria hätte besser vermieden werden sollen, da ja noch
nicht einmal die Frage nach dem « Ob » und in welchem Ausmaße Maria
wirkliche Ursache der Gnade genannt werden könne, von den Theologen
einheitlich beantwortet erscheint. (Vgl. E. Hugon, La causalité
instrumentale 2, Paris 1924, p. 194 ss. ; B. H. Merkelbach : Quid senserit

Divus Thomas. 18



274 Prälat Dr. Ernst .Gommer

S. Thomas de mediatione Beatae Mariae Virginis, in den Xenia
Thomistica, II, Romae 1925 ; A. H. M. Lépicier, Tract, de Beata
Virgine Maria 5, Romae 1926, p. 478.) Immerhin bleibt dieses Werk
Commers eine klassische Arbeit, ganz geeignet, das aufgeworfene Problem
nach den sicheren Grundsätzen der Theologie zu klären.

Unter den zahlreichen Persönlichkeiten, mit denen Commer, zumal
in den jüngeren Jahren, freundschaftlich verkehrte, befand sich auch
Herrn. Schell. Eine intime, auf die Gleichheit der Gesinnungen
aufgebaute Freundschaft bestand indessen zwischen ihnen kaum je. Schell
ist allen bekannt. Hurter urteilt über ihn kurz und bündig : « Sagacis

sane ingenii, speculationi deditus, ferax scriptor ; sed dolendum a sana

eum aberrasse semita, atque plura statuisse, quae probari nequeunt. »

(Nomenciator, t. 53; P. II, p. 1915.) Tatsächlich sind durch das

Dekret der Indexkongregation vom 23. Februar 1899 mehrere Werke
Schells vom Apostolischen Stuhl verurteilt worden.

Es ist nicht der Zweck dieser Gedenkzeilen, die Irrtümer Schells
im einzelnen anzuführen, noch auch die damalige gefährliche Bewegung
unter den Katholiken fast aller Länder, die deutschen nicht
ausgenommen, näher zu schildern. Genug : der Würzburger Professor

galt als einer der Führer, als Bannerträger des sog. Reformismus
oder Modernismus, letzterer Ausdruck in dem vor der Enzyklika
« Pascendi » v. 8. September 1907 üblichen Sinne genommen. Schell
schied am 31. Mai 1906 plötzlich aus diesem Leben. Sein Tod war
die Veranlassung zu einem ernsten öffentlichen Vorstoß von Seiten

der reformistischen Bewegung, die sich u. a. auch in einem Aufruf,
offenbarte, worin der Plan ausgesprochen wurde, « dem größten Theologen

der Gegenwart » ein Denkmal zu errichten, — ein offenbarer
Widerspruch und eine unbesonnene Taktlosigkeit, als ob die Kirche
« den größten Theologen » proskribiert hätte Es herrschte damals
tatsächlich in den sogenannten Reformschriften, Aufsätzen, Broschüren
eine unglaubliche Verworrenheit der Ideen und eine große Anmaßung
von Seiten jener, die die Kirche um jeden Preis modernisieren wollten.
Es handelte sich in der Tat um mehr als bloß um die Beseitigung von
gewissen Mängeln und Mißständen im kirchlichen Leben.

«Ein katholischer Dogmatiker darf nicht teilnahmlos zusehen,
wie Irrtümer gegen den überlieferten Glauben ausgestreut werden »,

schrieb damals Commer. Leider fanden sich nicht gar viele, die den

Mut gehabt hätten, der unheimlichen Strömung offen die Stirne zu
bieten. Commer besaß ihn ; er war auch dazu geeignet und berufen.



Prälat Dr. Ernst Commer 275

Denn der Wiener Dogmatiker gehörte damals unzweifelhaft in
wissenschaftlicher Hinsicht zu den fähigsten Theologen. Er griff zur Feder

und publizierte die Schrift : Hermann Schell und der fortschrittliche
Katholizismus. Ein Wort zur Orientierung für gläubige Katholiken
(Wien 1907, Verlag von Heinrich Kirsch). Das Buch wirkte wie eine

Bombe in den Kreisen der fortschrittlichen Katholiken. Ausgehend von
der gar sonderbaren akademischen Gedächtnisrede, die Prof. S. Merkle

am 11. Juni 1906 in Würzburg über Schells Person und Verdienste

gehalten, unterzieht der mutige Theologe aus der Kaiserstadt am
Donaustrand auf Grund der sicheren theologisch-wissenschaftlichen
Prinzipien die gewagten, oft sehr dunklen und vieldeutigen Ansichten
des Würzburger Professors einer sachlichen Prüfung, deren Resultat
vernichtend ist für Schell, für seinen Anhang und den ganzen
sogenannten Reformismus. Denn der gewandte Dialektiker Commer

begnügte sich nicht damit, Schells dogmatische Irrtümer zu beleuchten,
er hat auch die ganze Richtung, als deren Hauptvertreter Schell

angesehen wurde, einer ernsten wissenschaftlichen Kritik unterworfen.
Die Erregung, die sich damals infolge der Commer'schen Schrift

der Geister bemächtigte, muß man miterlebt haben, beschreiben läßt
sie sich kaum. Die gerade von manchen akademisch Gebildeten dem

tapferen Bekämpfer des fortschrittlichen Katholizismus zugefügten
Beleidigungen sollen hier nicht näher erörtert werden. Aber soviel
steht fest : Commer blieb Sieger auf der ganzen Linie. Seine Gegner
konnten nicht einen einzigen stichhaltigen Grund gegen seine

theologische Beweisführung vorbringen. Schells theologisch-wissenschaftliche
Größe war vernichtet. Er erschien als das, was er war : spekulativ
hochveranlagt, ein kühner, waghalsiger Dialektiker. Angesteckt von den

falschen Prinzipien der modernen evolutionistischen Weltanschauung,
fehlte ihm das richtige Verständnis für die Philosophie und Theologie
der Vorzeit und noch mehr fehlte ihm die Treue zur theologischen
Überlieferung. Er mußte irre gehen, •—• er war ein Neuerer.

Man machte damals Commer den Vorwurf, er habe unbesonnen,
ohne genügende Überlegung den Frieden unter den der Kirche — trotz
mancher Verschiedenheit ihrer Geistesrichtung — treu ergebenen Katholiken

gestört ; er hätte Schell während seines Lebens und nicht nach
dessen Tode angreifen bezw. widerlegen sollen. Das waren indessen

haltlose Vorwürfe und Beschuldigungen. Zunächst ist der wahre Friede

unter den Katholiken eine Wirkung der echten Liebe zur Kirche und
zum Apostolischen Stuhl, jener Liebe, die auf die Wahrheit des



276 Prälat Dr. Ernst Commer

Glaubens und der kirchlichen Wissenschaft aufgebaut ist. Unbesonnen
hat Commer ganz bestimmt nicht gehandelt, denn er hat sich, bevor

er jenen Schritt unternommen, den Rat erfahrener Männer eingeholt.
Sein Manuskript hat eine hohe kirchliche Persönlichkeit, die über die

Zeitlage und über die Auffassung der Kirche informiert sein mußte,

vor der Drucklegung gelesen, dessen Inhalt gebilligt und den Verfasser

zum Kampfe ermutigt. Hätte man Schell nach seinem Tode nicht so

ostentativ als den Bannerträger der neuen Ideen verherrlicht, so hätten
sich mit ihm die Fachtheologen nur mehr in ihren Vorlesungen und
Handbüchern beschäftigt. So aber haben die Freunde Schells selbst
die kirchlich treugesinnten Kreise herausgefordert. Das Schweigen
ihrerseits hätte mit Recht als Verrat gelten müssen.

Während der gegen den Wiener Dogmatiker entfesselte Kampf
den Höhepunkt erreichte, erschien der bekannte Papstbrief vom 14. Juni
1907 an Commer, worin Pius X. den tapferen Prälaten zu seiner Schrift
herzlichst beglückwünscht : « Summa Nos voluptate complexi opus
sumus, quod eam in rem, aetati nostrae civibusque maxime tuis sane

quam utilem, condidisti, ut qui Hermanni Schell, recens vita functi,
obtegantur scriptis errores, extraendo iudica.res, disceptandoque
reiceres. » Nachdem der Papst weiter auf die Irrtümer Schells
hingewiesen, das Betragen jener, die den zensurierten Professor durch
die Errichtung eines Denkmals verherrlichen wollten, nochmals
mißbilligt und das Recht bezw. die Pflicht der Kirche, Irrtümer zu

verwerfen, betont hat, schließt er : « Quae cum ita sint, egregie te de

religione ac de doctrina meritum edicimus, ac theologi te munere
functum praeclare arbitramur, qui, eo germane declarato, quid in
propositis rebus Ecclesia sentiat, cautum fidelibus esse volueris. » Die
weitere Bestimmung Pius' X., daß dieses apostolische Breve von allen
Bischöfen in ihren Amtsblättern den Gläubigen zur Kenntnis gebracht
werde, zeigt uns den Ernst und die ganze Bedeutung der Lage und
die den Worten des Papstes offiziell zukommende Tragweite.

Commer gab seine Schellkritik in einer zweiten, ganz umgearbeiteten
vergrößerten Auflage heraus (Wien, Kirsch, 1908, Lxxiv-460 SS.).

In dieser neuen Publikation wird nicht nur die frühere Beweisführung
gegen Schell vertieft, erweitert und bereichert, sondern es werden
auch sehr wichtige und höchst interessante Dokumente veröffentlicht,
wodurch die ganze Angelegenheit in einem neuen Lichte erscheint.
Diè hier SS. 415-460 abgedruckten Belege sind eine glänzende
Rechtfertigung Commers und eine vernichtende Niederlage seiner bisherigen



(Prälat Dr. Ernst Gommer 277

Gegner. Besonders beachtenswert ist das auf SS. 436-49 veröffentlichte
Protokoll vom 24. Januar 1904 und 6. Dezember 1905 über jene
Lehrpunkte, die Schell, von seinem Bischof amtlich aufmerksam gemacht,
als unrichtig anerkennen und zurückziehen mußte. Auch der Charakter
Schells erscheint nach diesen Aktenstücken in einem anderen Lichte,
als seine Freunde ihn darzustellen bestrebt waren.

Durch die von Pius X. erlassenen Dekrete gegen den Modernismus
und seine Anhänger war eigentlich die ganze Angelegenheit Commer-
Schell theologisch erledigt. Xur der Vollständlichkeit halber erwähnen
wir eine weitere Anti-Schell-Arbeit des Wiener Prälaten, die unter dem

Titel erschien : Die jüngste Phase des Schellstreites. Eine Antwort auf
die Verteidigung Schells durch Herrn Prof. Dr. Kiefl und Herrn
Dr. Hennemann (Wien 1909, Heinrich Kirsch, vm-405 SS.).

Prof. Kiefl hatte die gewiß gutgemeinte, aber aussichtslose

Verteidigung seines verstorbenen Kollegen an der Fakultät zu Würzburg
unternommen, und zwar in zwei Schriften : « Hermann Schell » (Mainz
1907) und : « Die Stellung der Kirche zur Theologie von Hermann
Schell » (Paderborn 1908). Es war für Commer nicht schwer, Kiefl zu
antworten. « Die Kirche hat, herausgefordert durch die an den Namen
des Würzburger Theologen geknüpfte Opposition, ihr letztes Wort
gesprochen. Splendore veritatis gaudet Ecclesia. Die Situation ist
geklärt », — so schließt Commer seine « Antwort » auf die unangebrachte
Verteidigungsschrift Kiefls. — Besonders beachtenswert sind die diesem
Werke des Wiener Dogmatikers angeschlossenen Aktenstücke und
Zeugnisse von berufenen Autoritäten in der Schellfrage. So erfahren
wir S. 272, daß Schell am 20. April 1899, also zwei Monate nach Erlaß
des Dekretes der Indexkongregation, durch das zuständige Würzburger
Ordinariat über die « praecipua doctrinae capita », d. h. über die

Hauptgründe, warum seine Schriften verboten wurden, genau
unterrichtet wurde. Mithin ist die Behauptung, Schell seien die Gründe
seiner Indizierung nicht mitgeteilt worden, unrichtig (vgl. Commer,
Hermann Schell2, S. 415).

Der soeben erwähnte Reformkatholizismus offenbarte seine Pläne
und Absichten unter anderem auch auf dem Gebiete der Erziehung
und Bildung der Geistlichen. Commer sah sich veranlaßt, auch in dieser

Frage zur Feder zu greifen, teils um irrtümlichen und gefährlichen
Anschauungen entgegenzutreten, teils um die kirchlichen Rechtsgrundsätze

zu verteidigen.
Der Bonner Professor H. Schrörs hatte in zwei Schriften, « Kirche



278 Prälat Dr. Ernst Commer

und Wissenschaft » (Bonn 1907) und « Gedanken über zeitgemäße

Erziehung und Bildung der Geistlichen » (Paderborn 1910) seine

Reformideen bekannt gegeben. Commer unterzog Schrörs' Ansichten
einer gründlichen wissenschaftlichen Kritik in einem eigenen Werk :

Heinrich Schrörs « Gedanken über zeitgemäße Erziehung und Bildung
der Geistlichen » im Lichte der kirchlichen Lehre und Gesetzgebung (Graz

1911, Verlag von Ulr. Moser's Buchhandlung, 168 SS.). Man muß
diese ernste Arbeit gelesen haben, um das scharfe, in der Form immer
ruhige und vornehme Urteil Commers über die Zweideutigkeit, Unhalt-
barkeit und Undurchführbarkeit vieler Äußerungen Schrörs' begreiflich
zu finden. Er faßt das Resultat seiner Untersuchungen in die Worte
zusammen : Die Schrift « ist offenbar von modernistischem Geiste durchweht

», — wenn auch Schrörs selbst den Modernismus als Häresie nicht
verteidigt, ja ausdrücklich verwirft « Der Verfasser geht von
gewissen modernistischen Prinzipien aus, ohne ihre Tragweite zu
durchschauen » (S. 124). Eingeweihte wollen wissen, Commer habe
diese kritischen Untersuchungen auf den ausdrücklichen Wunsch eines

sehr hohen kirchlichen Würdenträgers Deutschlands veröffentlicht ;

gewiß ein Zeichen, daß die mit der Sorge um die Herde Christi
betrauten kirchlichen Kreise den unerschrockenen Theologen Commer
in seinem Kampfe gegen den ungesunden Reformismus und in der
Verteidigung der reinen katholischen Grundsätze mit warmer Sympathie
begleitet haben.

In den Ländern deutscher Zunge bestanden zu jener Zeit
unter andern vier Blätter, die unentwegt gegen jeden Schein von
Modernismus gekämpft haben : das von A. Mauß in Wien
herausgegebene Sonntagsblatt, die vom Reichsgrafen Hans von Opperdorff
redigierte Klarheit und Wahrheit in Berlin, die von Dr. F. Ruegg
veröffentlichten Petrusblätter in Trier und der vom Verbände der
katholischen Arbeiter-Vereine, Sitz Berlin, herausgegebene Arbeiter.
Commer war deren eifriger Mitarbeiter. Nicht alles kann gutgeheißen
werden, was in jenen stürmischen Tagen in diesen Organen gewiß in
bester Absicht veröffentlicht wurde. Indessen die Aufsätze unseres
Prälaten zeichneten sich immer durch hohen Ernst, männlichen Mut,
durch ' wissenschaftliche Gründlichkeit und Klarheit aus. Seine

Gedanken fanden umsomehr Beifall und Beachtung, da er stets auf
kirchlichem Boden stand und von den sicher erkannten Grundsätzen
der gesunden Philosophie und Theologie in keiner Weise abweichen
wollte.



Prälat Dr. Ernst Commer 279

Noch drei kleinere selbständige Publikationen Commers wollen wir
erwähnen : Klänge aus dem Hohenlied, ohne Namen gedruckt (Berlin,
Verlag der Germania, 1883). Gedichte über Sprüche aus dem Hohen-

liede, teils über die Mutter des Herrn, teils über den Heiland selbst oder

über die Heiligen. Sehr tief empfunden und von hohem Schwung, ganz
dogmatisch abgefaßt. —• Das kleine Engelbuch (Paderborn, Ferdinand
Schöningh, 1886). Eine populäre Erklärung der Engellehre im Sinne

und nach der Weise, wie sie sich in den Werken des aszetischen

Schriftstellers F. G. Faber findet'. — Carmina (F. Schöningh, Paderborn,
1887). Kleine lateinische Gedichte frommen Inhaltes.

Das Hauptverdienst Commers indessen ist und bleibt die Gründung
eines thomistischen wissenschaftlichen Organs zunächst für die Länder
deutscher Zunge, unter dem Titel : Jahrbuch für Philosophie und

spekulative Theologie. Nach der Veröffentlichung der Encyklika « Aeterni
Patris » vom 4. August 1879 und nach den darauffolgenden amtlichen

Verfügungen Leos XIII. konnte niemand zweifeln, daß es der
ausdrückliche Wille des Papstes sei, die Philosophie des hl. Thomas in
den höheren katholischen Schulen einzuführen. Die theologische
Ausbildung des Klerus sollte auf Grund eben dieser Philosophie erfolgen.
Aus der allgemeinen Begeisterung, mit der die Verfügungen des großen

Papstes aufgenommen wurden, konnte man schließen, daß auch in den

deutschen Ländern eine bessere Zeit für die spekulative Behandlung
der Philosophie und Theologie hereinbrechen werde. Commer verstand
den Ernst der Lage. Gelang es ihm, der reinen unverfälschten Lehre
des hl. Thomas, die Leo XIII. allein im Auge hatte, und in welche
Commer im Collegium S. Thomae de Urbe eingeführt worden, eine ihr
gebührende Position zu sichern, so konnte eine glücklichere Zukunft
für die spekulativ-wissenschaftliche Theologie in den genannten Gebieten

erhofft werden.
Commer war ein Mann der Tat, mehr als langer Beratungen. Er

zog Erkundigungen ein, ob und von wem er unter den damals in
Deutschland bekannten Anhängern des hl. Thomas eine Unterstützung
üoffen durfte. Ihre Zahl war gering. Scheeben und J. Heinrich,
zu jener Zeit die bedeutendsten Theologen, rieten ab. Andere nahmen

von vornherein eine fast feindselige Stellung ein. Commer, damals

Professor in Münster, ließ sich nicht entmutigen und entschloß sich

1886 zur Herausgabe einer wissenschaftlichen thomistischen Fachzeitsein

Name, seine bisherigen wissenschaftlichen Leistungen garantierten
schritt unter dem angeführten Titel. Er entwarf kein langes Porgramm,



28o Prälat Dr. Ernst Commer

ein solches. Das Jahrbuch « bezweckt eine Verständigung über die

großen philosophischen Fragen auf dem Boden der aristotelischen

Prinzipien anzubahnen. Dazu sollen die Grundsätze der Lehre des

hl. Thomas von Aquin klargelegt werden », — schrieb damals Commer.

Freilich hatten er und seine Gesinnungsgenossen mehr beabsichtigt, als.

in diesen kargen Worten ausgedrückt ist.
Manche Kreise konnten sich über den Mut des Münsterer Professors-

nicht genug wundern. Andere prophezeiten dem Jahrbuch kein
langes Leben, nach einem oder zwei Jahren, meinten sie, werde es

sicher eingehen, besonders da bald nach dessen Erscheinen das

Philosophische Jahrbuch der Görresgesellschaft herausgegeben wurde.
Sie haben sich alle getäuscht. Das von Commer gegründete Jahrbuch
steht gegenwärtig im 42. Jahrgang. Manche ähnliche Publikationen
sind unterdessen sei es für kürzere Zeit oder für immer eingegangen,
das von Commer und von seinen Anhängern verwaltete konnte bis jetzt
wie durch einen besonderen Schutz der Vorsehung fortgesetzt werden.

Damit sollen die Schwierigkeiten, mit denen das Jahrbuch zu

kämpfen hatte, nicht geleugnet werden. Diese waren besonders damals

fühlbar, als Commer in der Bekämpfung des sogenannten Reformismus
und Modernismus in der vordersten Reihe stand. Es ist erklärlich,
daß bei einer so vielseitigen und aufreibenden Tätigkeit, wie sie der
Herausgeber des Jahrbuches damals zu bewältigen hatte, die
Zeitschrift selbst in mancher Hinsicht leiden mußte. Aus besonderen

Gründen, deren Erörterung nicht hierher gehört, stellte Commer

1913 das bisher im Verlag von Ferd. Schöningh erschienene Jahrbuch
ein und gab es im Verlag der Mechitaristen in Wien, unter dem Titel
Divus Thomas, Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie,
II. Serie, 1914, wieder heraus. Doch bedrohten während des Krieges
und noch mehr in den ersten Nachkriegsjähren noch größere Schwierigkeiten

den Bestand des thomistischen Organs. Besonders kritisch
gestaltete sich das Jahr 1920. Doch gelang es, auch aus dieser

schwierigen Lage sich herauszuarbeiten, namentlich mit Hilfe des

Reichsgrafen Hans von Oppersdorf!, des bisherigen hochherzigen
Gönners der Zeitschrift. Commer war tief ergriffen über die fast
unmöglich erschienene Hilfe und fast zw Tränen gerührt über die

große Gnade Gottes, der er es zuschrieb, daß das erste Heft 1920
versandt werden konnte.

Doch auch der unermüdlich schaffende Prälat war am Ende seiner

bisherigen Leistungsfähigkeit angelangt, die Gebrechen- des Alters



Prälat Dr. Ernst Comraer 281

machten sich bemerkbar. Das fühlten auch die Mitarbeiter, die
Abnehmer und die Leser des Divus Thomas, so.daß er sich genötigt sah,

1920 in der Person des P. Dr. Gallus Häfele, Universitäts-Professor in
Freiburg i. d. Schweiz, einen Mitherausgeber zu suchen, bis er im
Jahre 1922 das Jahrbuch definitiv in die Verwaltung des Universitäts-
Professors P. Dr. G. Manser und des erwähnten P. Häfele übergab.
Da die Zeitschrift sich an die Studia Friburgensia anlehnte, datieren
die Herausgeber seit 1923 eine neue Folge, so daß der 37. Jahrgang
des Jahrbuches für Philosophie und spekulative Theologie 1923 als

erster Jahrgang der III. Serie bezeichnet wird. Hergestellt wird sie

in der St. Paulusdruckerei in Freiburg i. d. Schweiz, Redaktion und
Administration befinden sich gegenwärtig im Albertinum, Freiburg.

Eine andere Frage ist es freilich, ob das Commersche Jahrbuch
seiner Aufgabe, im Sinne der Kirche ein wissenschaftliches Organ für
die Pflege der Philosophie und der spekulativen Theologie nach der
Lehre des hl. Thomas zu sein, nachgekommen ist. Die 41 Jahrgänge
der Zeitschrift, ihr Inhalt geben die Antwort darauf. Es ist
selbstverständlich, daß in einer Fachzeitschrift mit einem so fest abgegrenzten

Programm nicht alle Leistungen den gleichen Wert beanspruchen
können. Immerhin dürfen wir die Behauptung wagen, ohne der
Unbescheidenheit geziehen zu werden, daß sich selten ein
wissenschaftliches Organ finden dürfte, das sich so vieler tüchtiger,
hochgebildeter Mitarbeiter rühmen könnte als das vom Münsterer Professor

begonnene Jahrbuch. Und was die wissenschaftlichen Aufsätze, Beiträge,
Rezensionen betrifft, so kann die in Frage stehende thomistische
Zeitschrift mit Recht einen Ehrenplatz in der wissenschaftlichen Welt
beanspruchen. Als eine Bestätigung dessen kann das Anerkennungsschreiben

Leos XIII. vom 22. Februar 1897 und des damaligen
Ordinarius Commers, des Fürstbischofs von Breslau, Kardinal Kopp,

vom 26. April 1896, anläßlich der Vollendung des ersten Dezenniums des

Jahrbuches, angesehen werden. Zum fünfundzwanzig]ährigen Jubiläum
der Zeitschrift sandte Pius X. unter dem 5. Oktober 1911 durch den

Kardinal-Staatssekretär Merry del Val ein Belobigungsschreiben.
Doch was sagt uns darüber das Jahrbuch selbst Ein

Blick auf das erste Heft des thomistischen Fachorgans genügt
zur Bestätigung des Gesagten. Wir begegnen hier einem
lehrreichen Aufsatz über die Lehre des hl. Thomas und seiner Schule vom
Prinzip der Individuation, aus der Feder M. Gloßners, der als

hervorragender Dogmatiker, gründlicher Kenner der ganzen Philosophie in



282 Prälat Dr. Ernst Commer

allen ihren Schattierungen, als ein wahres spekulatives Genie und
überzeugungstreuer Thomist anerkannt werden muß. Er war bis zu
seinem Tode (3. April 1909) wohl der tüchtigste, eifrigste und
selbstloseste Mitarbeiter Commers. In demselben Heft finden wir einen

höchst interessanten und wichtigen Artikel über die Leidenschaften,
von A. Otten. Durch viele Jahre hindurch war der eifrige, mit der
thomistischen Lehre bestvertraute C. M. Schneider, dem wir die erste
deutsche Übersetzung bezw. Bearbeitung der Summa theologica
verdanken, ein treuer Artikelschreiber und Rezensent in unserer
Zeitschrift. Auch H. Schell, damals noch in besseren Bahnen, bereicherte
durch einzelne wertvolle Beiträge dieses Organ der spekulativen Wissenschaft.

Thomas Esser's O. P. Artikel über die Lehre des hl. Thomas
über die Möglichkeit einer ewigen Schöpfung (Jahrgang V, VI, und VII)
dürften noch immer das Beste sein, was über dieses Problem geschrieben
wurde. Selbst die neuere Naturwissenschaft konnte bis heute die
thomistische Lehre in keiner Weise erschüttern. G. Feldners O. P.

Arbeit über den realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein
in den geschaffenen Dingen hat diese fundamentale Frage der
Metaphysik und der Philosophie überhaupt spekulativ erschöpfend
dargestellt (Jahrgang II-VII).

Doch es läge außerhalb der diesen Gedenkzeilen gesteckten
Grenzen, auch nur die wichtigeren im Laufe der Jahre im Jahrbuch
erschienenen Artikel und Beiträge inhaltlich anzuführen. Hier gilt :

Name ist Programm. So verweisen wir auf Männer wie : N. Kaufmann,
M. Schneid, C. Gutberiet, Jos. Gredt O. S. B., H. Kirfl C. SS. R.,
A. Michelitsch, N. del Prado O. P., Fr. Klimke S. J., E. Rolfes,
G. Manser O. P., G. Grupp, E. Kaderavek, Cl. Baeumker, K. Weiß,
Joseph a Leonissa O. M. C., Reg. Schultes O. P., B. Dörholt, J. L. Jan-
sen C. SS. R., M. Grabmann, Gr. de Holtum O. S. B., D. Prümmer O. P.,

Aug. Fischer-Colbrie, L. Zellcr O. S. B., O. Willmann, E. Seydl, A. Seitz,
C. J. Jellouschek O. S. B., M. Rackl, A. Horvâth O. P., B. Durst O. S. B.

um von anderen, gewiß verdienstvollen Mitarbeitern zu schweigen.
Wahrlich ein herrlicher Kranz von Gelehrten, die selbstlos zur
Verwirklichung des thomistischen Programmes sowohl im Jahrbuch selbst
als in dessen zahlreichen, inhaltlich sehr wertvollen Ergänzungsheften
unter Commers Leitung ihre Mithilfe geliehen haben.

Indessen begnügte sich unser Prälat keineswegs mit den

mühsamen und zeitraubenden Arbeiten der Redaktion. Er selbst wollte
durch seine eigenen Aufsätze zur Hebung des wissenschaftlichen



Prälat Dr. Ernst Commer 283

Ansehens seiner Zeitschrift kräftigst mitwirken, so daß das Jahrbuch
eine ganze Reihe von wichtigen Artikeln und Untersuchungen seiner

gewandten Feder verdankt. Die von ihm gelieferten Rezensionen bei
Seite lassend, wollen wir nur in aller Kürze seine übrigen Beiträge in
Augenschein nehmen.

Im I. Jahrgang (1887), S. 252-267, finden wir von Commer einen

Artikel : Der Erkenntnisgrund. Er soll ein Beitrag sein zur Frage
nach der Objektivität unserer, allgemeiner gefaßt, einer jeden Erkenntnis.

Der IV. Jahrgang (1890), S. 257-269, bringt unter dem Titel :

De Christo puero pulchro, eine theologisch tief durchdachte
Verherrlichung des göttlichen Kindes. Es ist dies ein ergreifender Vortrag

über die Schönheiten und Vollkommenheiten Christi.
Jahrgang VI (1892), S. 255-277, enthält unter der Aufschrift :

De Christo Eucharistico, einen in klassischem Latein verfassten

Lobgesang auf den größten Beweis der Liebe Christi zu uns in der

Eucharistie. Sein Leben, seine Geheimnisse werden in mystische
Beziehung zur Eucharistie gebracht. Der tiefsinnige Aufsatz ist eine

reiche Quelle von aszetisch-mystischen Gedanken.

Im VII. Band (1893), S. 257-271, veröffentlicht Commer einen

schönen Artikel : De Ordine Veritatis, der eine Verherrlichung
des Predigerordens vom wissenschaftlich-aszetischen Standpunkt
aus ist.

Die mysteriöse Gestalt des am 23. Mai 1498 zu Florenz unter
erschütternden Verhältnissen hingerichteten Dominikaners G.
Savonarola gehört zu den verwickeltsten Problemen der religiös-psychologischen

wie kanonistisch-historischen Forschung. Commer interessierte
sich von jeher für den berühmten Kirchen- und Ordensreformator.
Im XI. Jahrgang seines Jahrbuches (1897), S. 85-99, veröffentlicht
er unter dem Titel : Girolamo Savonarola eine gründliche Studie über
die Persönlichkeit des ungemein rührigen Priors von San Marco und
hat manches gegen die Auffassung L. v. Pastors in seiner
Papstgeschichte über den vielgenannten Predigerbruder einzuwenden. —•

Im XII. Bande (1898), S. 301-358, setzt er den gleichen Aufsatz fort
und beschäftigt sich mit der Schrift desselben Historikers : « Zur
Beurteilung Savonarolas », (Freiburg, Herder 1898), gegen dessen Darstellung
er schwere Argumente vorbringt. — In demselben Band, S. 460-478,

unter der Aufschrift : Die Kernfrage, und im XIII. Jahrgang (1900),
S. 55-109, unter dem Titel : Die Wahl Alexanders VI., untersucht
Commer den springenden Punkt der ganzen Angelegenheit. Er zitiert



284 Prälat Dr. Ernst Commer

die Lehre der damaligen Theologen und Kanonisten über die Ungültigkeit
einer simonistischen Papstwahl und führt die Lehre Savonarolas über die
gleiche Frage an und gelangt zu der Ansicht, die Wahl Alexanders VI.
sei ungültig, und der gewaltige Sittenerneuerer von Florenz sei davon
überzeugt, mithin bona fide gewesen. Gewiß sehr lehrreiche Ergebnisse
der gründlichen Untersuchungen von Commer, die auch nach den

diesbezüglichen Publikationen J. Schnitzers ihren Wert haben.
Im Jahrgang XIV (1901), S. 79-105, schreibt der damals schon

in Wien tätige Herausgeber einen sehr gut durchdachten Aufsatz :

Zur Reform der theologischen Studien. Zu jener Zeit wurde in den hiezu
berufenen Wiener Kreisen viel über dieses Thema diskutiert und
verhandelt. Es gab ungestüme Neuerer, die zwar das Gute angestrebt,
aber infolge ihrer einseitig übertriebenen Forderungen der guten Sache

mehr geschadet denn genützt haben. Commer hat sich in diesem Aufsatz

auf den korrekten kirchlichen Standpunkt gestellt. Die Philosophie,
sagt er, die nur die thomistische sein kann, ist unentbehrlich für
einen ersprießlichen theologischen Unterricht. Die einzelnen Fächer
werden nach ihrer Wichtigkeit für die theologische Wissenschaft untersucht.

In der Kirchengeschichte sollte die Papstgeschichte, in ihrer
übernatürlichen Bedeutung, gleichsam den roten Faden im Unterrichte
bilden. Commer verlangt eine richtige Behandlung der Exegese. Den
Mittelpunkt des ganzen Lehrplanes müsse die Dogmatik bilden.
Besonders wird die Notwendigkeit einer Reform der theologischen
Prüfungen und der Bedingungen für die Erlangung der akademischen
Grade gefordert.

In demselben Band, S. 156-165, wird unter dem Titel : Die
Beziehungen der heiligen Eucharistie zur Kirche und ihrem Priestertum, das

Verhältnis Christi zur Kirche, als zu seinem heiligen Hause, worin er
wohnt und in dem er unter den sakramentalen Gestalten thront,
geschildert. Das Priestertum ist zunächst zum Corpus Christi eucha-
risticum und durch diesen zum Corpus Christi mysticum hingeordnet.
Das alles wird tief und theologisch durchgeführt. Eine sehr empfehlenswerte

Lektüre für das wahre Verständnis des Verhältnisses Christi
zum Priestertum und umgekehrt.

Im gleichen Jahrgang, S. 361-373, bringt der Wiener Dogmatiker
einen überaus zarten Artikel : De Jesu puero nato, der aus einem vor
seinen Hörern gehaltenen Vortrag entstanden ist. Es wird darin die

Menschwerdung in ihren verschiedenen Besiehungen theologisch behandelt

und die unendlichen Vorzüge und die Gnadenreichtümer des



Prälat Dr. Ernst Gommer 285

Kindes Jesu beschrieben. Wie anderswo, so auch hier spricht der

Meister, der vom Guten das Beste gibt.
Der Jahrgang XVII beglückt uns mit zwei schönen Beiträgen

Commers. S. 370-380 enthalten wieder eine herrliche christologische
Unterweisung : Jesus puer recens natus notis manifestis Ecclesiam

conditam demonstrat, worin, wie immer, streng dogmatisch, aus den

Glaubensquellen und aus den Werken des hl. Thomas nachgewiesen
wird, daß die inneren wie die äußeren Eigenschaften der Kirche sich

im neugebornen Jesukinde vollkommen dargestellt finden. — S. 493-508
hält Commer unter dem Titel : De Majestate Romani Pontificis, anläßlich
des 25-jährigen Krönungsjubiläums Leo XIII. einen dogmatisch und

mystisch tief durchdachten Panegyrikus über das Papsttum. Die
Kirche ist der « Corpus Christi et plenitudo ejus ». Der römische Papst
ist ihr sichtbares Haupt und Fundament. Er ist im besonderen Sinne

mit Christus, dem unsichtbaren Haupte, und mit der Kirche als

sponsus vermählt. Die Einheit dieser drei Elemente in der Kirche ist
eine wahre, mystische. Daraus folgen die übrigen Eigenschaften, Rechte
und Vorzüge des römischen Papstes, dessen Würde die höchste ist.
Zudem werden die Verdienste Leos XIII. um die Gesamtkirche kurz
hervorgehoben.

Im I. Jahrgang des « Divus Thomas» (1914), S. 1-32, bringt unser
Prälat einen langen Aufsatz : J. Gredts Elemente der Philosophie (zweite
Auflage), worin die großen methodischen wie inhaltlichen
Vorzüge dieses Handbuches gewürdigt werden. Wie begründet dieses

äußerst günstige Referat Commers war, beweist die Tatsache, daß

das genannte Lehrbuch der thomistischen Philosophie bereits die

vierte Auflage erlebt hat. — Derselbe Jahrgang (S. 266-296), enthält
einen langen Kommentar des Protonotars Commer über « Die päpstlichen
Allokutionen in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai IQ14 ». Pius X.
spricht in diesen feierlichen Ansprachen über die damals die Gemüter
stark erregenden und in gewissem Sinne die Autorität des Apostolischen
Stuhles verkennenden Bestrebungen der sogenannten Modernisten,
besonders jener unter ihnen, die innerhalb der Kirche ihr Unwesen

treiben, wie wir es schon früher bei der Erwähnung des Schell-

Commer Streites kurz gestreift haben. Nach einem längeren historischen
Exkurse über die Bedeutung und die Pflichten der Kardinäle,
kommentiert der Verfasser beide Allokutionen und leitet daraus die

Pflicht für alle Katholiken ab, in der Verteidigung des integralen
Glaubens treu zu Pius X. zu halten.



286 Prälat Dr. Ernst Gommer

Auch der II. Band der neuen Serie des Jahrbuches (1915) bietet
mehrere wichtige Beiträge Commers. S. 22-75 wird Die Enzyklika
Benedikts XV. « Ad beatorum Apostolorum Principis » erläutert, die
Friedensaktion des Papstes gewürdigt und begründet. — S. 145-172
führt ein Aufsatz den Titel : P. Hyazinth Cormier, Generalmagister
des Predigerordens, worin ein kurzer historischer Überblick über die

Generalmeister der genannten religiösen Familie gegeben wird und
die Verdienste des P. Cormier um das Thomasstudium, besonders

durch die Errichtung des Collegium Pontificiam Angelicum zu Rom,
gewürdigt werden ; zugleich wird auch die Verfassung und Studienordnung

der genannten Anstalt kurz besprochen.
Der Apostolische Stuhl. Zur theologischen Beleuchtung der römischen

Frage, lautet ein Artikel Commers, S. 399-476, im gleichen Jahrgang.
Der Apostolische Stuhl, so argumentiert der Verfasser, ist der Stuhl
des hl. Petrus, der Stuhl des hl. Petrus ist aber der Römische Stuhl.
Mithin ist der Apostolische Stuhl der Römische Stuhl. So will Commer
den Rechtscharakter des Apostolischen Stuhles erklären und den Nachweis

liefern, daß der römische Bischof jure divino Rechtsnachfolger
des hl. Petrus, mithin das Römische Primat jure divino mit dem
Römischen Stuhl vereinigt bezw. real identisch ist. Eine in jeder
Hinsicht sowohl vom apologetischen als vom dogmatischen
Standpunkte aus interessante Studie.

Der III. Jahrgang (1916), S. 12-70, bringt : Ein Kommentar zur
Allokution Benedikt XV «Nostis profecto », vom 6. Dezember 1915, worin,
neben manchem unter dem Drucke der Kriegsereignisse Gesagten,
recht gute Bemerkungen über die Souveränität und völkerrechtliche
Stellung des Papstes enthalten sind. — S. 129-180 enthalten unter
dem Titel : Streiflichter auf die Welt der Relationen, ein längeres inhalt-
reiches Referat über das Werk des P. A. Horvâth 0. P. « Metaphysik
der Relationen », dessen Vorzüge lobend anerkannt werden.

Das vierte Heft desselben Jahrganges ist zugleich eine Festschrift
zum siebenhundertjährigen Jubiläum des Predigerordens, — eine zarte
Aufmerksamkeit gegen die Familie des hl. Dominikus von sehen des

Herausgebers. S. 381-461 schreibt Commer einen herrlichen Artikel
über Die Stellung des Predigerordens in der Kirche und seine Aufgaben.
Nachdem er die einflußreicheren Generalobern des Ordens kurz erwähnt
hat, geht er auf die spezifische Bestimmung des Ordens über, die darin
besteht, die katholische Wahrheit in ihrer Reinheit und Unversehrtheit
zu verkünden. Darum wird der Orden ,Ordo veritatis' genannt. Commer,



Prälat Dr. Ernst Coramer 287

der den Orden gut kennt, weiß auch wirksame und zeitgemäße Mittel
für die weitere Entwicklung und Hebung des Ordens anzugeben, die
alle Beachtung verdienen.

Im V. Band (1918), S. 288-320, ist eine längere Besprechung des

Werkes von A. v. Zychlinski « Die species impressa et expressa beim

beseligenden Schauakt nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin »

(Breslau 1918) enthalten, worin Commer unter dem Titel: Zur Theologie
der Visio beatifica die Ansichten der Thomistenschule über diese höchst

schwierige, dogmatisch sehr wichtige Frage erörtert. Die Sonderansicht

von Th. Pègues O. P., wonach in der visio beatifica die Stelle des

unmöglichen Verbum creatum die göttliche Wesenheit als Verbum
increatum trete, der sich Zychlinski anschließt, wird von Commer
mit Recht verworfen. —• S. 381-84 wird die Schrift Fr. Ehrle's :

Grundsätzliches zur Charakteristik der neueren und neuesten Scholastiker

(Herder 1918), von Commer abgelehnt, indem er kurz auf deren
hauptsächliche spekulativen Schwächen hinweist. — S. 387-397 widmet der
frühere Dogmatiker von Breslau unter dem Titel : Zum Andenken an

Hugo Laemmer, seinem ehemaligen Freund und Gönner einen vom
Geiste der Pietät und der Dankbarkeit eingegebenen warmen Nachruf.

Im VI. Jahrgang (1919), S. 1-26, würdigt Commer in dem Aufsatz
Norberto del Prado die Verdienste des am 15. Juli 1918 verstorbenen
Professors der Summa theologica an der Universität Freiburg in der
Schweiz. Namentlich werden seine zwei Hauptwerke : De gratia et
libero arbitrio und De veritate fundamentali philosophiae christianae
näher besprochen. — S. 167-188 wird Das Leben der Kirche von Commer

theologisch erläutert. Das Leben der Kirche, das stets ein Geheimnis

bleibt, ist immanente Selbsttätigkeit, die sich hauptsächlich im Gnadenleben

der Gläubigen, in den intellektuellen und Willenshandlungen
der Hierarchie und der Glieder der Kirche offenbart. —• S. 213-216
wird des am 29. April 1919 verstorbenen Universitätsprofessors in
Freiburg, Schweiz, P. Leo Michel, gebührend gedacht und namentlich
werden seine ausgezeichnete Lehrtätigkeit und seine Verdienste um
die genannte Hochschule hervorgehoben.

Im VII. Jahrgang (1920), S. 173-193, setzt Commer seinen Artikel
über das Leben der Kirche fort und spricht vom Gnadenleben der

Kirche, das sich hauptsächlich in der Erlösung durch die Tätigkeit
der Kirche und in der Gnadenvermittlung durch sie offenbart. Das
Gnadenleben hat drei Abstufungen : in der hypostatischen Vereinigung,
in der unio beatifica und in der gratia habitualis und actualis während



288 Prälat Dr. Ernst Commer

dieses Lebens. Die Kirche ist Organ der Gnade und des Heiligen
Geistes, der in ihr im besonderen Sinne wohnt und sie stets belebt
und heiligt.

Der VIII. Band des « Divus Thomas » (1921) bringt aus der
Feder unseres Prälaten eine Quaestio disputata de Divo Thoma Magistro
Dantis Aligherii und zwar in drei Artikeln in der Form der quaestiones
disputatae des hl. Thomas : 1. Utrum Aligherius sit verus filius Divi
Thomae ; 2. Utrum verbum mentis, quod Divus Thomas sapien-
tissimus dixit, e verbis Aligherii resonet ; 3. Utrum Aligherius sit tanti
magistri imago. Die Fragen erklären sich aus der hohen Yerehrung
Commers gegen Dante und aus dem Bestreben, das übrigens viele
Danteforscher haben, die innere Abhängigkeit des Verfassers der
« Divina Comedia » vom Engel der Schule nachzuweisen.

Im IX. Jahrgang (1922), S. 8-16, erfreut uns der greise Protonotar
mit einem herrlichen Kommentar Zur Enzyklika « Fausto appetente
die », welche Benedikt XV. anläßlich des 700-j ährigen Todestages
des hl. Dominikus veröffentlicht hat. Der Papst betont vor allem
drei Haupteigenschaften des Dominikanerordens : 1. die Solidität der

Doktrin, sodaß er den gewichtigen Ausspruch tut : ipsa quidem Dei
sapientia per Dominicanos sodales loqui visa est. Bedeutungsvoll
ist auch seine Äußerung in diesem seinem apostolischen Schreiben :

Thomae doctrinam Ecclesia suam propriam edixit esse. — 2. Die Treue

zum Apostolischen Stuhl. •—• 3. Die Liebe des Ordens zur seligsten
Jungfrau, die sich besonders in der Pflege des heiligen Rosenkranzes

offenbart. Commer versteht es, in jedem Worte des Oberhauptes der
Kirche einen ernsten und weittragenden Sinn zu finden. Dieser Aufsatz,

datiert vom 17. März 1922, ist der letzte, den er in dem von ihm
gegründeten Organ publiziert hat.

Das Jahrbuch bezw. der « Divus Thomas » nahm die Zeit seines

Herausgebers derart in Anspruch, daß er gar nicht daran denken
konnte, auch noch an anderen wissenschaftlichen Organen
mitzuarbeiten. Als aber anläßlich des 600-jährigen Kanonisationsjubiläums des

hl. Thomas die römische Zentralanstalt der Dominikaner den Gedanken

faßte, durch eine größere wissenschaftliche Arbeit dem Doctor Ange-
licus die Huldigung seiner Verehrer darzubringen, folgte auch Commer
der Einladung des genannten Unternehmens und schrieb im III. Band
der Xenia thomistica — so ist die erwähnte Publikation betitelt —-

einen schönen Artikel : Mater Dei sitne figura Ecclesiae (a. a. O., S. 493-
503), den wir allen Lesern auf das beste empfehlen können. Dieser



Prälat Dr. Ernst Gommer 289

prächtige Artikel aus dem Jahre 1925 dürfte unseres Wissens die
letzte literarische Arbeit des damals schon sehr schwer leidenden
Prälaten sein.

Commer hatte, wie wir früher gehört haben, eine besondere
Vorliebe für die lateinische Sprache. Wir hatten Gelegenheit, mehrere seiner

in klassischem Latein abgefaßten Artikel und Aufsätze kennen zu
lernen. Doch er war auch Dichter, ähnlich wie seine angesehene
und geschätzte Schwester, Frl. Klara Commer, und bei mehreren

Gelegenheiten erfreute er seine Leser mit einem lateinischen Gedicht
verschiedenen Inhaltes.

So lesen wir im II. Bande seines Jahrbuches, S. 135, ein Gedicht
zu Ehren Leos XIII. anläßlich seines 50-jährigen Priesterjubiläums
unter der Aufschrift : Philosophia Leoni XIII, P. M. triumphum
ornat. — Im III. Band, S. 259, singt Commer ein schönes Lied: De
Christo puero nato. — Im XVIII. Jahrgang widmet er, S. 128,

Leo XIII. einen ergreifenden Abschiedsgfuß und seinem Nachfolger,
Pius X., eine herrliche Huldigungsadresse : Vale, Salve. — Im
XXIII. Bande wird seinem verstorbenen treuen Freund und
Mitarbeiter, M. Gloßner, ein tiefsinniger Titulus gesetzt. —• Der XXV. Jahrgang

enthält eine schöne Hymne auf den Aquinaten und ein nettes
Gedicht zu Ehren Pius X. — Im I. Bande des «Divus Thomas»
verabschiedet sich Commer von Pius X., begrüßt Benedikt XV. und
setzt beiden einen ehrenvollen Tituliis. —• Auch P. del Prado wird
im VI. Bande durch eine solche Inschrift geehrt. — Im VIII. Bande
widmet Commer der Mutter Gottes ein kurzes Gedicht, voll von
kindlicher Liebe und zuversichtlichem Vertrauen. — Im IX. Jahrgang
erhält Benedikt anläßlich seines unerwarteten Hinscheidens einen

Titulus. — Und gleichsam als letzten Gruß widmet der treue Thomasverehrer

dem Doctor Angelicus im Jahrgang 1923, S. 193, des «Divus
Thomas» ein kurzes Gedicht, das mit den Worten schließt : Veri solus

amor subsidio Dei ßerstat gloria maxima.

Wollen wir über das lange, tatenreiche Leben unseres Prälaten
ein Gesamturteil fällen, so müssen wir zunächst seinen vollständig
makellosen Charakter als Mensch und Priester hervorheben und
seiner sittlichen Größe das vollste Lob spenden. Durch und durch
kindlich fromm, wählte er den priesterlichen Stand aus ganz idealen

Divus Thomas. 19



2Ç0 Prälat Dr. Ernst Commer

Gründen. Und er führte auch ein ideales, d. h. von den Grundsätzen
des heiligen Glaubens ganz erfülltes Leben. Commer, obgleich er so viel
in der Welt herumgekommen war und mit ihr verkehrt hatte, kannte
dennoch die Welt nicht, er blieb von ihr unberührt. Seine, fast möchte

man sagen, naive Weltunerfahrenheit und die damit zusammenhängende
zu hohe Einschätzung der Menschen hat ihm und seinen Freunden
manche bittere Enttäuschung bereitet. Indessen er erholte sich immer
wieder infolge seiner zarten Gewissenhaftigkeit und seines angebornen
Edelsinnes und verlor nie das Vertrauen auf seine Mitmenschen und
auf sich selbst und betrachtete die Welt und die Zukunft stets im
besseren Lichte.

Commer war eine edle Priesterseele. Die Quelle seiner moralischen.
Größe war ein echtes innerliches Leben für Gott und für seine

Verherrlichung. Er hatte eine besondere Verehrung gegen das
Altarssakrament. Seine von uns bereits erwähnten tiefsinnigen Aufsätze
über den Heiland waren nur Äußerungen seiner zarten Liebe zu
Christus in der heiligen Eucharistie. Mit großer Andacht las er die

heilige Messe, die er, als Protonotarius in seiner Wohnung darbringen
durfte. Als ihm das in den letzten zwei Jahren nicht mehr möglich
war, empfing er die heilige Kommunion, so oft es ihm sein schweres
Leiden erlaubte. Seine fromme Schwester, Frl. Klara, bediente ihren
kranken Bruder mit beispielloser Selbstaufopferung und engelgleicher
Geduld, bis der Herr ihn am 24. April 1928 aus diesem Leben zu
sich nahm, um ihm den reichen Lohn eines treuen Dieners zu erteilen.

Commer erzählt, in seinem Geburtshause zu Berlin am Anhalter
Tor habe ein Schlossermeister gewohnt, dessen Abzeichen : der hl. Petrus
mit dem Schlüssel, am Hause angebracht war. Das ist das Symbol
der Lebensaufgabe unseres Prälaten : die Treue zu Rom, dem Mittelpunkt

der kirchlichen Einheit, zum Heiligen Vater. Hierin ließ er sich

von niemandem erschüttern, noch auch überbieten. Seine Liebe zum
Apostolischen Stuhle war indessen ganz übernatürlich, auf den heiligen
Glauben aufgebaut. Infolge seiner guten Verbindungen und seiner
persönlichen Erfahrungen kannte Prälat Commer besser wie manche
andere die menschlichen Unvollkommenheiten, die in der Kirche oft
überwuchern, manchmal sogar ihre übernatürlichen Eigenschaften zu
verdunkeln scheinen. Aber für ihn war das nur ein Grund mehr,
noch treuer zur Kirche zu halten, noch mehr ihren göttlichen Charakter
zm betonen. Es wird wohl niemand aus seinem Munde der Ehre des

Apostolischen Stuhles abträgliche Äußerungen vernommen haben. Ja



Prälat Dr. Ernst Commer 291

wir wagen zu behaupten, niemand ging von ihm weg, ohne römischer

geworden zu sein.

Der zweite schöne Charakterzug Commers war seine Liebe zum
hl. Thomas und zu seiner Lehre. Er hat sich auf diesem Gebiete,
zunächst in den Ländern deutscher Zunge, unsterbliche Verdienste
erworben, die zu würdigen einer späteren Zeit vorbehalten bleibt.
Mit dieser Liebe zu Thomas war in seinem Herzen die Verehrung zum
Orden, dem der Doctor Angelicus angehörte, unzertrennlich
verbunden. Es bleibt eine historische Tatsache, daß Commer durch seine

rührigen Arbeiten für den Thomismus den Dominikaner-Orden vielfach
aus seiner Vergessenheit herausgerissen, ihm neue Freunde zugeführt,
das Interesse für ihn geweckt hat. Und das alles ohne das geringste
Selbstinteresse — das kannte der großmütige Prälat Commer überhaupt
nicht —-, sondern aus Liebe zur thomistischen Lehre und zur heiligen
Kirche.

Der Orden des hl. Dominikus weiß das zu schätzen und würdigt
Commers diesbezüglichen Verdienste vollauf. Sein Name ist
eingetragen in die Annalen des Ordo veritatis und wird stets in der Familie
des hl. Dominikus hoch in Ehren gehalten werden.

Die irdische Hülle des unermüdlichen Verteidigers der katholischen
Wahrheit wurde unter großer Beteiligung von Klerus und Volk in
der Gruft der Dominikaner zu Graz bestattet. Die Universitäten von
Wien und Graz waren dabei amtlich vertreten. Dort erwartet er mit
den Söhnen des hl. Dominikus, dessen III. Orden er seit mehreren
Dezennien angehörte, den Tag der glorreichen Auferstehung.


	Prälat Dr. Ernst Commer : zum Andenken

