Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 6 (1928)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Religionsphilosophie.

Handbuch der Philosophie, herausgegeben von A. Bdumler und
M. Schroter. Miinchen und Berlin, R. Oldenbourg.

Das Werk besteht aus fiinf Abteilungen: I. Die Grunddisziplinen
{Philosophie der Sprache, Erkenntnistheorie, Logik, Metaphysik des Alter-
tums, Metaphysik des Mittelalters, Metaphysik der Neuzeit) ; I1I. Natur,
Geist, Gott (Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft, Metaphysik
der Natur, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, der Geist
in seiner Geschichte, Religionsphilosophie katholischer Theologie, Religions-
philosophie evangelischer Theologie) ; III. Mensch und Charakter (Asthetik,
Ethik des Altertums, Ethik des Mittelalters, Ethik des Neuzeit, Psychologie,
Padagogik, Philosophische Anthropologie, Charakterologie) ; IV. Sfaat und
Geschichte (Gesellschaftsphilosophie, Wirtschaftsphilosophie, Rechtsphilo-
sophie, Staatsphilosophie, Geschichtsphilosophie, Kulturphilosophie) ;
V. Gedankenwelt Asiens (Vorderasiatischer Kulturkreis, Indischer Kultur-
kreis, Chinesischer Kulturkreis, Metaphysik des Orientes und die griechische
Philosophie). ;

Das Gesamtwerk (in fiinf Binden) soll bis Ende 1928 fertig vorliegen.
Fiir spater ist noch eine VI. Abteilung geplant: Orient und Okzident.

So ziemlich alles, was iiberhaupt Gegenstand der Philosophie sein
kann, ist in dieses « Handbuch der Philosophie » aufgenommen. Bei der
Ausfithrung wird Wert darauf gelegt, das hervorzuheben, was tatsachlich
in der Geschichte Gegenstand der Philosophie geworden ist. « Die Philo-
sophie wird in diesem Werke in ihrem Weltverstand, nicht in ihrem
Schulverstand genommen. »

Es liegen bisher 16 Lieferungen zur Besprechung vor mir. 1. Ethik
des Altertums, von Ernst Howald. 2. Metaphysik der Natur, von Hans
Driesch. 3. Religionsphilosophie katholischer Theologie, von P. Erich Przy-
wara S. J. 4., 5. Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft, von
Herm. Weyl. 6., 7. Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, von
Erich Rothacker. 8., 9. Ethik der Neuzeit, von Th. Litt. 10. Religions-
philosophie evangelischer Theologie, von Emil Brunner. 11. Ethik des
Mittelalters, von A. Dempf. 12. Philosophie des Geistes (Der Geist in seiner
Geschichte), von E. Wolff. 13., 14., 15. Die Gedankenwelt des Chinesischen
Kulturkreises, von A. Forke. 16. Erkenntnistheorie, von Fr. Kuntze.

Nicht alle Beitriage sind gleich gut. Die « Ethik der Neuzeit» von
Theodor Litt ist geradezu eine groBartige Leistung. Der « Geist in seiner
Geschichte » dagegen von E. Wolff, ist nicht so recht zu sich selbst
gekommen. Hans Driesch hat seine « Metaphysik der Natur » viel zu schnell
hingeschrieben. Dempf ist in der « Ethik des Mittelalters » noch nicht
ganz daheim.



Literarische Pesprechungen 241

Alle bisher vorliegenden Arbeiten sind interessant. Sie verdienen im
einzelnen eine eingehende Besprechung. Den Anfang sollen die beiden
Lieferungen 3 und 10, die katholische und evangelische Religionsbegriindung
machen. (Es ist sehr zu begriilen, daB Verleger und Herausgeber auch
mehrere katholische Gelehrte zur Mitarbeit herangezogen haben.)

1. Religionsphilosophie katholischer Theologie. Von Erich Przywara
S.J. — P. Przywara zerlegt seine Arbeit in drei Teile : Allgemeine Proble-
matik des Religiosen ; allgemeine katholische Religionsbegriindung ; die
geschichtlichen Richtungen katholischer Religionsbegriindung.

« Das Problem der Religion hat einen zweifachen Aspekt, einmal
nach der Seite ihres Soseins, dann nach der ihres Daseins. » « Religion
als philosophisches Problem fordert eine BewuBtseinsbetrachtung (!) als
Ausgangspunkt. » « Dieses BewuBtsein ist erstens ,Bewultsein eines Ich’. »
« Zweitens ist es ,BewuBtsein eines konkreten Ich‘.» «Daraus ergibt sich
(innerhalb des Soseinsproblems) eine zweifache Betrachtung. Erstens:
Religion vom BewuBtsein des Ich aus. Zweitens : Religion vom Bewult-
sein des konkreten Ich aus.»

«Man kann drei Grundrichtungen des Bewufiseins unterscheiden. »
Die erste Grundrichtung ist die der Immanenz (« Zustindlichkeit»), die
zweite Grundrichtung ist die der Tramszendenz (« Gegenstandlichkeit »),
die dritte Grundrichtung ist die der Transzendentalitdit (« Tatstandlichkeit »).
Immanenz ist eine gegebene Fiille « innerer Unendlichkeit ». Transzendenz
ist eine gegebene Fiille « AuBerer Unendlichkeit». Transzendentalitat ist
eine aufgegebene Fiille der Unendlichkeit, « die nicht Unendlichkeit des
Seins, sondern des Strebens ist.» Daraus ergeben sich drei Typen von
Religionsphilosophie : « Religionsphilosophie der Immanenz, Religions-
philosophie der Transzendenz, Religionsphilosophie ~der Transzenden-
talitdt. »

Jede dieser drei Grundrichtungen hat drei Untertypen, die ihr zu-
geordnet sind, so daB innerhalb des Soseinsproblems « vom Bewufltsein
des Ich aus » neun Typen verschiedener Religionsbegriindung unterschieden
werden miissen.

Fir das konkvete Ich « ist ebenso urspriinglich wie die Subjekt-Objekt-
Spannung und ihre drei Richtungen der Immanenz, Transzendenz und
Transzendentalitdt ein zweites Spannungsgewebe gegeben : zwischen Leid
und Geist, und zwischen Individuum und Gemeinschaft ».

« Diese vier Einheitsbildungen (Leib, Geist, Individuum, Gemeinschaft)
greifen nun in die drei Grundrichtungen des BewuBtseins ein und geben
den, diesen Grundrichtungen entsprechenden, Typen der Immanenz, Trans-
zendenz und Tramszendentalitit ihre konkrete Farbung.» Das Gewebe der
Typen von Religiositat und Religionsphilosophie wird damit auf 4xX9 = 36
erweitert.

Das Daseinsproblem des Religiésen wird von P. Przywara so formuliert :
« Kommt Religion, als Verhiltnis zwischen Gott und Mensch, zustande
von oben her, von Gott, also letztlich als ,Akt Gottes’, — oder kniipft
sie sich von unten her, vom Menschen, alsoletztlich als,Akt desMenschen’ ? »

Divus Thomas. 16



242 Literarische Besprechungen

Denn « Religion ist Beziehung zwischen dem absoluten Gott und dem rela-
tiven Menschen. Wie konnen diese beiden anders in einer lebendigen
Beziehung zusammenkommen, als indem entweder der relative Mensch
im absoluten Gott aufgeht oder der absolute Gott im relativen Menschen ? »
Dieses Typenpaar « konnte man als absoluten Rationalismus und absoluten
Supranaturalismus bezeichnen ». Diese beiden Losungsmoglichkeiten gehen
durch alle Typen des Soseinsproblems hindurch und schneiden sie. So
erweitert sich das Gewebe der Typen von Religion und Religionsphilosophie
auf 2 X 36 = 72.

Also zweiundsiebzig verschiedene Typen von Religionsbegriindung
unterscheidet P. Przywara. Vor einer solchen Fiille von geschichtlichen
Versuchen einer Begriindung von Religion steht der gemeine « Schulverstand »
einfach stille. Ich habe mit dem Partikelchen « Weltverstand »,
das ich mir im Laufe der Jahre angeeignet habe, versucht, den einen
oder andern dieser Typen an geschichtlichen Exemplaren aufzuzeigen.
In den Hauptziigen liBt sich der Versuch durchfithren, in den Verzwei-
gungen nicht mehr.

Doch das ist Nebensache. P. Przywara hat es mit der Problematik
der Religionsbegriindungen ernst genommen. In der Hauptsache stimmen
wir mit ihm vollig iiberein : Alle Religionsbegriindungen — auBerhalb
der katholischen — identifizieren den Menschen mit Gott, « verabsolutieren »
irgend etwas Relatives im Menschen.

« Katholische Religionsbegriindung hat das Elgene daB sie ihren Stand-
ort zugleich sozusagen auBerhalb des eben umzeichneten Gewebes der
Problematik hat und doch (tiefer gesehen : und darum!) in seiner Mitte,
das ganze Gewebe zur Einheit umfangend. »

Die Grundlage der katholischen Religionsbegriindung ist die analogia
entis. Ich war wirklich iiberrascht, von einem Mitglied der Gesellschaft
Jesu dem alten Lehrstiick der thomistischen Schule eine so groBe Bedeutung
beigemessen zu sehen. Der kurze philosophische Ausdruck der Analogie
des Seins wird von P. Przywara so formuliert: « Gott und Geschopf
einander ,ihnlich‘ und in eben dieser Ahnlichkeit vollig (!) ,undhnlich‘. »
« Gott in uns und Gott iiber uns » (also Immanenz und Transzendenz Gottes)
kann nur durch die Analogia entis erklirt werden.

« Das Geschopf ist Gott dhnlich durch das Gemeinsame einer Einheit
von Sosein und Dasein (da das Verhiltnis von Sosein und Dasein das
Wesen von ,Sein‘ ist), aber es ist in eben dieser Ahnlichkeit Gott wesenhaft
unahnlich, weil Gottes Einheitsform von Sosein und Dasein ,Wesensidentitdit*
ist, des Geschopfes Einheitsform aber ,Spannungseinheit’.»

Mit seiner « Spannungseinheit» wollte P. Przywara offenbar den
Fragen iiber das Verhiltnis von Essenz und Existenz souverin aus dem
Wege gehen. Es ist sein Ungliick. Er sigt sich den Ast ab, auf dem er
sitzt, denn die « Spannungseinheil » zevstort die ganze Analogie des Seins.
Ich will das P. Przywara ganz kurz und einfach beweisen, und zwar mit
seinen eigenen Worten. Damit man von einer Analogie zwischen Schopfer
und Geschopf sprechen kann, muBl etwas Gemeinsames da sein, das dem
Geschopf und dem Schopfer, jedem auf seine Weise, zukommt. Das ist



Literarische Besprechungen 243

eben das Verhiltnis des Soseins zum Dasein, das im Begriff des Seienden
als solchem liegt, wie P. Przywara ja selbst auch behauptet. Nun aber
ist das Spannungsverhiltnis gar kein Verhiltnis des Soseins zvm Dasein,
gar kein Seinsverhiltnis, sondern ein Werdeverhdltnis. P. Przywara sagt
darum auch in einem fort, daB das Geschopfsein wesenhaftes Werden
sei. Im «ist», das zwischen dem « war» und « wird sein» liegt, kommt
kein Sosein-Dasein-Verhiltnis. zum Ausdruck, wenigstens nicht im sub-
stantiellen Sinne, an das doch in erster Linie gedacht wird, wenn von
Analogia entis die Rede ist. Will man also nicht dasWerden in Gott hinein-
verlegen, was P. Przywara energisch ausschlieBt, dann bleibt nichts Gemein-
sames mehr sichtbar zwischen Gott und dem Geschopf. Und damit ist
die Analogia entis selbst zertriimmert, und die Religionsbegriindung
P. Przywaras hat ihren letzten Sinn verloren. -

P. Przywara spannt den Bogen der Analogia entis sehr weit. Bisher
begniigte man sich damit, die Analogia entis innerhalb der natirlichen
Ordnung zur Diskussion zu stellen. P. Przywara dagegen zieht auch die
iibernatiivliche Ordnung in die Analogia entis hinein. Die natiirliche und
die iibernatiirliche Ordnung kommen nach ihm insofern im Wesen der
Analogia entis iiberein, als « die Kreatur letztlich nur verstanden werden
kann als ,Bewegung von Gott her’». Natur und Ubernatur sind eins in
dieser « Bewegung » (processio Dei ad extra).

Das ist recht sonderbar. Die Analogia entis besagt: Im Sein sind
Gott und Geschopf einander im gewissen Sinne ahnlich, schlechthin aber
undhnlich. Das tertium comparationis bildet das ens. Jetzt heiBt es:
Natur und Ubernatur sind in der Bewegung von Gott her eins. Also
(schlieBt P. Przywara) liegen Natur und Ubernatur im Umkreis der Analogia
entis. Der SchluB wiare offenbar nur dann berechtigt, wenn man «ens
und « Bewegung von Gott her» identifizierte.

Natur und Ubernatur bilden allerdings eine Einheit. Aber mit dem
Hinweis auf die eine « Bewegung von Gott her » ist fiir das Verstiandnis
dieser Einheit nicht das Geringste gewonnen. Nach Thomas von Aquin
ist das Bild Gotles im Menschen das Gemeinsame, das die natiirliche und
iibernatiirliche Ordnung zu einer Einheit zusammenfaBt. Der natiirliche
und der iibernatiirliche Gott ist ein und derselbe Gott. {Der erste ist der
gesuchte, der zweite der gefundene Gott. Die natiirliche und die iiber-
natiirliche Anlage im Menschen ist ein und dieselbe Realitit. Das eine
ist die Begabung zum Gottsuchen, das andere die Begabung zum Gottfinden.
Die Analogie zwischen natiirlicher und iibernatiirlicher Ordnung muB also
so formuliert werden : Wie sich der natiirliche Mensch zum Gottsuchen
verhélt, so verhilt sich das Kind Gottes zum Gottfinden. Die ganze Analogia
entis ist im ersten Gliede dieser Proportionalitdt beschlossen. Die iibernatiirliche
Ordnung, die im zweiten Gliede ausgesprochen ist, liegt somit auBerhalb
des Bezirkes der Analogia entis, tritt ihr aber nicht als etwas vollig Fremdes
gegeniiber, sondern steht als eine ganz eigenartige Analogie zu ihr im Ver-
héltnis der Einheit (nicht der Identitdt). .Man kénnte diese Analogie « ana-
logia naturae Dei» nennen. Die Ubernatur, d. h. das Gott ganz eigene,
geheimnisvolle, uns natiirlich unzugingliche, dreipersonliche L.eben wird



244 Literarische Besprechungen

uns mitgeteilt, nicht substantiell, denn wir kénnen nicht Gott werden,
sondern akzidentell, durch die Gnade. Die Gnade ist nicht die Wirkung
der Schopfertat Gottes, sondern gehért seiner Vorsehung an. Das Kind
Gottes ist dem himmlischen Vater dhnlich-undhnlich. Aber diese Ahn-
lichkeit-Unéahnlichkeit liegt himmelhoch iiber der Ahnlichkeit-Undhnlichkeit
der analogia entis.

Diese katholische Wahrheit ist selbstverstandlich in den Ausfiihrungen
P. Przywaras enthalten, aber mit seiner sonderbaren Auffassung der Ana-
logia entis so heillos verquickt, daB sie einem ganz fremd vorkommt.

Die Einheit der einen Analogia entis-Religionsbegriindung zeigt ihr
geschlossenes Bild nach auBen in der Vielheit ihrer Ausprigungen. Alle
geschichtlichen Richtungen der Religionsbegriindung haben ihr volles
Recht, so lange sie innerhalb der Einheitsform der Analogie des Seins bleiben.

P. Przywara unterscheidet sechs Typen katholischer Religions-
begriindung bezw. katholischer Frommigkeit. Den ersten Typus bildet
die Analogia entis-Form der griechischen Viter. « Ihr Grundgedanke heit
,Vergottlichung® oder ,Gott von Gnaden‘ oder ,Teilnahme an Gott’ ....
mit dem Zielsinn eines seligen Aufgehens in Gott.» «Es ist sozusagen
die ,Intellektualform‘ der orientalisch-christlichen Frommigkeit. »

« Der griechische Analogia entis-Typ der passiven ,Teilnahme’ ist
in Augustinus zum Typ der aktiven ,Teilnahme’ gewandelt.» «So wird
Augustin zum eigentlichen Vater jener Frommigkeitsrichtung, die in der
discretio, d. h. der milden, erdniheren MaBigung des Benediktinertums
ihre .... Formung erhalten sollte. » Der zweife Typus der Analogia entis-
Form ist also die der westlichen Seele angepaBte, freiere und menschlichere
augustinisch-benediktinische Frommigkeit.

Im Thomismus wird die Eigenwirklichkeit des Geschopflichen noch
mehr betont als im Augustinismus. « Aber dieses Geschopfliche ist ihm
eigentlich wesenhaft das ,Allgemeine’.» So entsteht der dritte Typus
katholischer Religionsbegriindung — der Thomismus und damit ver-
bunden die Analogia entis-Form der dominikanischen Frommighkeit. « Der
liturgische Gottesdienst des Benediktiners wandelt sich in die domini-
kanische Liturgie der Wahrheit. » Ein Doppeltes ist fiir diese Frommigkeits-
form und Theologieform bezeichnend. « Einmal die eherne Objektivitit »

. und zweitens « die helle, mystische Gottesnihe, die dem Seelenleben
dieses Typus eigen ist».

Gegeniiber der ausschlieBlichen « Andacht zum Allgemeinen » im
Thomismus-Typus kommt nun im Sko#ismus mit seiner stirkeren « Andacht
zum Besonderen » der vierte Analogia entis-Typ zustande. « Ist Thomismus
so etwas wie Schulform der ,Ewigkeit der Wahrheit, so ist Skotismus
die notwendig erganzende Schulform von ,Wandel der Wahrheitsformen®. »
Hat der Dominikanerorden einen mehr wissenschaftlichen Charakter, so
ist der Franziskanerorden der Volksorden katexochen, also der Orden
«der zum Kleinen, Sich-Wandelnden, Vergehenden Ja sagt». « Durch das
philosophische Antlitz des Skotismus blickt sein religitses : das klassisch-
religiose der Frommigkeit von Krippe und Kreuz des Vaters franziskanischen
Christentums, die franziskanische Mystik der volligen « Ohnmacht» des



Literarische Besprechungen 245

Menschlichen als « Zeichen » der Nidhe des Allmachtgottes, der alle
menschliche Weisheit zu schanden macht, die Mrystik der « Torheit
des Kreuzes ».

« Im Molinismus enthiillt sich uns der funfte Analogia entis-Typ, ein
Typ, der auf der einen Seite durch die positive Betonung des Individualen
sich kennzeichnet ... ., der aber auf der anderen Seite sich durch die eigen-
tiimliche Richtung auf ,Ausgleich’ bemerkbar macht. Es ist eine Frommig-
keit, die ein Maximum von kiihler Erdnidhe in sich schlieBt. .... Durch
das Philosophiegesicht des Molinismus schaut das scharf gepragte Antlitz
ignatianischer Frommigkeit hindurch ....: die Verlegung von ,Kloster
und Klausur® in das Individuum und die discretio caritatis, die ,liebende
Unterscheidung® zum bestandigen Ziel des einigenden Ausgleichs. »

In der «mehr historisch und psychologisch (von mir unterstrichen)
gerichteten Philosophie und Theologie, wie sie in Kardinal Newman .. ..
wohl ihren klassisch berechtigten, wenngleich nicht endgiiltigen Ausdruck
gefunden hat », haben wir den sechsten, «im ausgezeichneten Sinn neuzeit-
lichen » Typus katholischer Religionsbegriindung vor uns. An der weiteren
Ausgestaltung dieses Typus scheint auch P. Przywara mitarbeiten zu
wollen.

An dieser merkwiirdigen Typologie mit ihren zuweilen hochst interes-
santen Zuspitzungen muBl jedem sofort auffallen, daB3 diese « geschichtliche
Typenabfolge einen kontinuierlichen Zug zur Verweltlichung oder (wenn
dieser Ausdruck zu hart klingt) zur Erdannéherung darstellt. P. Przywara
meint wohl, daB durch eine noch weitere Anndherung an die Erde (selbst-
verstindlich immer im Rahmen der Analogia entis) kraft vermehrter
Betonung der historischen und psychologischen Elemente, die im christlichen
Religionsgut liegen, der Ausgleich zwischen dem alten Glauben und der
neuen Zeit, dem offenbar die ganze Schrift dient, beschleunigt werden kénne.

P. Przywara tduscht sich. Der Friede kann nicht von unten, sondern
nur von oben kommen. Von unten kommt die Entzweiung.

Es gibt nicht sechs Typen katholischer Religionsbergiindung und
katholischer Frommigkeit, sondern nur ein einziger — und das ist eben
der katholische. Die katholische Religion aber kann weder in ihrer inneren
Struktur noch in ihrer geschichtlichen Entfaltung durch die Analogie des
Seins allein sichtbar gemacht werden. Je reiner eine Person oder ein Orden
oder eine Zeit den katholischen Typus der Frommigkeit zur Darstellung
bringt, um so hoéher stehen sie in religidser Beziehung. Verschiedenheiten
in der Ausgestaltung des katholischen Ideals betreffen nicht — soweit
die Mangel abgezogen werden — verschiedene Geistesrichtungen innerhalb
der Kirche, sondern verschiedene Farbungen und Abtonungen einer und
dervselben katholischen Geistesrichtung. ,

Ich kann die Schrift P. Przywaras jungen Leuten nicht empfehlen.
Sie konnten beim ILesen leicht den Kopf verlieren.

Dagegen empfehle ich die Schrift auf das angelegentlichste allen
jenen, die sich jahrelang theoretisch und historisch mit den Fragen der
Religion beschaftigt haben. Sie werden aus jeder Seite — beinahe hatte
ich gesagt aus jeder Zeile — eine ganze Fiille von Anregungen empfangen,



246 Literarische Besprechungen

2. Religionsphilosophie evangelischer Theologie. Von Prof. Dr. Emil
Brunner (Ziirich). — Wahrend fiir P. Przywara die Religionsphilosophie
in der wissenschaftlichen Reflexion iiber das Einheitsverhdltnis von Religio-
sitit (als praktischem Wirkgrund der Religion) und Metaphysik (als
theoretischem Rechtsgrund der Religion) besteht, sieht Dr. E. Brunner
die Religionsphilosophie an als ein Gesprich der Theologie mit der
Philosophie iiber die Religion.

Brunner ist im logischen und sachlichen Aufbau seiner « Religions-
philosophie » auBerordentlich durchsichtig.

Zunachst umschreibt er die Aufgabe der protestantischen Religions-
philosophie. Die protestantische Theologie kennt keine Religionsphilosophie
im eigentlichen Sinne. Denn die protestantische Theologie hat es mit der
Offenbarung zu tun. Philosophie aber ist Menschenwerk und Religion ist
menschliche Lebensform. Religionsphilosophie kann also nur eine bestimmte
Stelle bezeichnen, an der sich die Theologie mit der Philosophie iiber
Religion bespricht, ist also nur Religionsphilosophie im uneigentlichen Sinne.

Der reformatorische Offenbarungsglaube bildet den geschichtlichen
Ausgangspunkt. seiner religionsphilosophischen Untersuchung. Die Norm
der reformatorischen Offenbarung ist die Bibel allein. Aus der Bibel allein
ist die Erkenntnis Gottes zu schopfen. Und weil die Erkenntnis Gottes
die Erkenntnis des Grundes aller Wahrheit ist, ist sie « das in allem Erkennen
letztlich Gemeinte ». Die Aufgabe der protestantischen Religionsphilosophie
besteht also darin, die paradoxe, undenkbare Identitit von Schrift und
Geist, von Wort Gottes in der Schrift and Wort Gottes in der Seele aller
Philosophie und aller Religion zum Trotz zu verteidigen. « Diese paradoxe,
undenkbare Einheit (von Schrift und Geist) ist der reformatorische Schrift-
glaube. »

Der reformatorische Schriftglaube ist etwas rein « Personliches ». In
der protestantischen Theologie wird dieser Glaube begrifflich und darum
mehr oder weniger abstrakt gefasst. Die Religionsphilosophie also, die
sich mit dem Denken der Zeit auseinanderzusetzen hat, muB sich der
begrifflich abstraktesten Form bedienen. Darum steht die Religions-
philosophie am Rande der protestantischen Theologie. Wenn also der (prote-
stantische) Theologe sich dazu herbeiliBt, Religionsphilosoph zu werden,
dann tritt er aus dem Zentrum seiner Gedankenwelt heraus, begibt sich
an den Rand seiner Wissenschaft und halt von da aus sein Gespriach
mit den Philosophen iiber Religion.

Zuerst zitiert E. Brunner die Orthodoxie auf die Philosophenbank
und macht ihr bittere Vorwiirfe, daB3 sie die Offenbarung (Bibel) wie ein
Ding an sich und nicht wie Geist behandelt habe und dadurch am Zerfall
der paradoxen Einheit (des Offenbarungsglaubens) mitschuldig sei. Sodann
1aB8t er den Rationalismus aufriicken und sagt ihm, daB er die Autoritat
der Bibel vollig erschiittert habe. Zwischen den Rationalismus und die
Orthodoxie klemmt er den pietistisch-romantischen Subjektivismus (Schleier-
machers) ein. In Verbindung mit Schleiermacher wird Schelling, aus
der Neuromantik der Gegenwart Troeltsch, Otto, Scholz, Gorland genannt.
« Das, was christliche Offenbarung heiBt» — sagt Dr. Brunner — hat



Literarische Besprechungen 247

auch in dieser Religion des Gefiihles keine Stelle. Als vierter wird der
Historismus (Ritschl usw.) auf die Bank der « Philosophen » gesetzt. Gegen
die Religionsphilosophen der historischen Schule erhebt Brunner die Anklage,
daB auch sie «von einem allgemeinen Begriff der Religion und dement-
sprechend von eihem aligemeinen Begriff der Offenbarung ausgehen » und
im scharfsten Widerspruch zum Offenbarungsbegriff der Reformatoren
«die Christusoffenbarung deutlich als eine Spezifikation oder Konkretion
dieses Allgemeinen » auffassen.

Im zweiten Teile beginnt das eigentliche Gespriache der « Theologie »
mit diesen vier Parteien der « Philosophie» iiber die « Religion ».

Einleitend wird auf den Ernst der Sache aufmerksam gemacht: Die
protestantische Theologie ist durch ihre Geschichte selbst aufgelost worden.
Wir miissen sie neu aufbauen. Der Aufbau laBt sich nur vom Offenbarungs-
glauben aus in Angriff nehmen. Die « vier bestimmenden GroBen» (die
auf der Anklagebank sitzen) sollen auch mitarbeiten. Im Zusammenhang
mit den Problemen der Zeit suchen wir nun im « religionsphilosophischen »
Gesprach den Sinn der Offenbarung zu erfassen.

I. Zu den Rationalisten gewendet: Ihr plagt euch viel ab mit der
« Frage nach der wahren Wirklichkeit » und der « Frage nach der wirklichen
‘Wahrheit ». Um diese Frage losen zu koénnen, miiBt ihr zuerst Antwort
geben auf die Fragen der Schépfung der Welt und des Menschen und des
Ursprungs der Schuld und des Schuldbewufiseins. Diese Fragen aber — ver-
steht das wohl ! — « sind keine Theoreme, keine Philosophumena, so wenig
als Mytologumena ». Auf diese Frage kann nur die Christusoffenbarung
der Schrift Antwort geben. Und auch das sollt ihr.einmal verstehen :
«Das ganze Vernunftstreben tiberhaupt ist nicht nur geistige Befreiung,
sondern zugleich Vertiefung einer dem geschichtlichen Menschenwesen inne-
wohnenden Verkehrtheit». « Es ist nicht bloB Emanzipation von dumpfer
Naturgebundheit, sondern =zugleich Emanzipation von Gott.» «Die
Geschichte belegt tausendfach, was der Glaube aussagt: da der Mensch
selbst, auBBerhalb des Glaubens, unfihig ist, sich selbst so zu sehen, wie
er ist. Er kann die Wahrheit des Zynismus und des Enthusiasmus nicht
zusammenbringen, sondern pendelt von der einen zur anderen, oder aber,
.das schlimmste von allem, er schafft sich einen Adwusgleich, der dieses
Zwischendrin normalisiert. »

11. Den Mystikern zugekehrt: Thr meint es gut. Aber ihr nehmt die
Kluft zwischen Gott und Mensch nichf ernst genug. Nur durch gottliche
Tat kann geschehen, was ihr von euch aus erganzen wollt. Ihr wollt die
‘Gnade Gottes erleben, aber die Rechifertigung des Siinders, worauf alles
ankommt, ist nur im Glauben moglich. Der Glaube ist kein Erlebnis, sondern
absolute Gewifsheit der Siindenvergebung. «Gottliche Offenbarung konnen
wir weder evfahven noch vevstehen, sondevn — eben nur glauben.» Glauben
ist « ein Gezogen- und Getragenwerden » von Gott. Der Glaube ist « nicht
iibersteigerte Aktivitit, sondern schlechthinige Passivitit ».

III. An die Adresse des Religionshistorikers : « Gewi3 ist Jesus von
Nazareth eine geschichtliche Erscheinung, und sein Leben ein geschicht-
liches Ereignis. Aber sofern es dies ist, ist es nicht die Offenbarung Gottes.



248 Literarische Besprechungen

Dieses Geschichtliche ist ,das Inkognito’ der géttlichen Offenbarung, das
nur vom Glauben, und dasheif3t : nur von Gott selbst geliiftet werden kann.
Wer in jenem Geschehen Gott erkennt, nicht bloB so, wie man in jedem
Geschehen Gott erkennen kann, sondern so, wie man nu» in jenem Geschehen
Gott erkennen kann als Offenbarung seiner selbst, der ist mit jenem Ereignis.
gleichzeitig. » «Die Bedeutung jenes ,Ereignisses’ ist nicht Geschichte,
sondern das Ende der Geschichte, Riickkehr zum Ursprung aller Geschichte,
Ur-End-Geschichte. » Offenbarungsglaube liegt jenseits der Geschichte.
Die Geschichte ist nicht lauter Sinn und nicht lauter Unsinn, sondern
beides zusammen. Darum ist auch keine Geschichtsphilosophie moglich.
Die Geschichtsphilosophie wire ein « Bastard aus christlichem Glauben
und Rationalismus ». Die Religionsgeschichte ist insofern die Seele jeder
Kultur, « weil in der Religion dem Menschen etwas vom Sinn-Unsinn des
Lebensganzen » aufgeht.

IV. Im Gesprach mit den Orthodoxen : Mit Recht haltet ihr an der
Grundthese des christlichen Glaubens fest : « nicht an der Vernunft messen
wir das Wort Gottes in der Schrift, sondern am Wort Gottes in der Schrift
messen wir die Vernunft.» Aber die Worte der Bibel diirfen nicht mit
dem Wort Gottes verwechselt werden. Die Bibelworte sind menschliche
Worte, das Wort Gottes aber ist Christus. Das Wort Gottes kann jedoch
nur in dem, was in der Bibel steht, erkannt und geglaubt werden. Die
Bibel ist nicht ein Buch neben anderen heiligen Biichern. Es ist das Buch,
in dem uns Gott sein Geheimnis offenbart. Gott aber hat uns sein
Geheimnis in einem Literaturdenkmal gegeben, «an dem die Kritiker
mit ihrer rechtschaffenen Arbeit durch Generationen hindurch genug zu
tun haben werden ». « Bibelglaube schlieBt Bibelkritik nicht aus, sondern
ein. » Es bleibt dem erkldrenden und vergleichenden Historiker unbenommen,
auch die Entstehung und Entfaltung des Reiches Gottes in den Kreis
seiner geschichtlichen Untersuchungen zu ziehen. Nur darf er nie ver-
gessen, da der Sinn der Religion und Religionsgeschichte, d. h. die Offen-
barung, dem Nur-Historiker ewig unverstandlich bleiben mufl. Zwischen
Glauben und Wissen besteht nie ein Gegensatz. « Es hidtte der christlichen
Theologie z. B. nie einfallen sollen, sich in den Streit um den Darwinismus
einzumischen. » « Die Erforschung der raumzeitlichen Dinge und Begeben-
heiten als solcher ist Sache der Wissenschaft allein.» Dagegen ist die
Philosophie dem Glauben gefdhrlich, weil sie das, was nur im aktuellen
Angesprochenwerden durch Gott gottlich wahr ist, in ein theovetisch Allge-
meines verwandelt.

Aus diesem ganzen Gespriach der (protestantischen) Theologie mit
der (protestantischen) Philosophie iiber (protestantische) Religion ergibt
sich, daB die « protestantische Religionsphilosophie » nie « System » sein
kann, sondern nur das zur Aufgabe hat, den Sinn der Offenbarung als
Antwort auf die religiose Lebensfrage des Menschen wmdglichst deutlich
zu machen.

Dr. Brunner hat diese Aufgabe von seinem Standpunkte aus mit
groBem Ernst, mit ungewo6hnlicher Klarheit und eiserner Konsequenz
gelost. Man wird in dieser Lésung nicht nur in die reformatorische, sondern



Literarische Besprechungen 249

auch in die von der reformatorischen abweichenden protestantischen
Religionsphilosophien eingefiihrt.

Allen denen, die sich mit protestantischer Religionsphilosophie vertraut
zu machen wiinschen, empfehlen wir die Schrift Brunners zum Studium.

Mit dem katholischen Glauben und der katholischen Theologie beschaftigt
sich Brunner nirgends eingehend. Er streift sie nur voriibergehend an
ein paar Stellen. Einmal sagt er : Zwischen Katholizismus und Protestan-
tismus besteht « fundamentale Einheit im Bekenntnis zur einmaligen
Gottesoffenbarung in Jesus Christus und (gemeinsamer) Gegensatz gegen
allen bloB idealistischen oder mystischen oder allgemein religiésen Offen-
barungsglauben. Erst innerhalb dieser Gemeinsamkeit tut sich der Gegen-
satz der beiden Konfessionen auf, und das Prinzip dieses Gegensatzes
ist : der Historismus, das Traditionsprinzip ». a

Ich mochte dazu nur bemerken, daB durch diesen Gegensatz auch
die « fundamentale Einheit im Bekenntnis zur einmaligen Gottesoffenbarung
in Jesus Christus» aufgehoben wird. Uberdies méchte ich hervorheben,
daB kein Katholik den Satz Brunners unterschreiben kénnte : « Das ganze
Vernunftsstreben iiberhaupt ist nicht nur geistige Befreiung, sondern
zugleich' Vertiefung einer dem geschichtlichen Menschenwesen innewoh-
wohnenden Verkehrtheit. » Nach katholischer Uberzeugung ist die mensch-
liche Vernunft (auch im geschichtlichen Menschenwesen) nicht so grund-
verdorben, nicht so unbekehrbar und unbelehrbar, wie sie dem « Evan-
gelischen reformatorischen Ursprungs » erscheint. Der katholische Glaube
steht demnach zur Philosophie in einem ganz anderen Verhiltnis als
Brunner sich das vorstellt. Und demnach kann auch von einem « gemein-
samen Gegensatz gegen allen bloB idealistischen oder mystischen oder
allgemein religiosen Offenbarungsglauben » keine Rede sein. Unser Gegen-
satz zu diesen Richtungen ist ein ganz anderer als der Brunners.

Freiburg. P. A. Rohner O. P.

SpieB E.: Die Religionstheorie von Ernst Troeltsch. Paderborn
(Ferd. Schéningh) 1927 (viir und 604 SS.).

Der Verfasser, der schon in einer philosophischen Doktordissertation
iiber die Geschichtsphilosophie Karl Lamprechts sich iiber eine eingehende
Kenntnis der modernen Philosophie ausgewiesen hatte, wihlte als Gegen-
stand seiner Doktorthese in der Theologie die Darstellung der Religions-
theorie von, Ernst Troeltsch. Gewill eine gute Wahl, da in der Lebens-
arbeit Troeltschs sozusagen alle Faden der modernen protestantischen
Theologie und Philosophie zusammenlaufen. Das reiche Ergebnis seiner
Studien legt er uns im vorliegenden Werke dar.

Eine kurze Einleitung orientiert iiber die Lehrentwicklung des Prote-
stantismus im XIX. Jahrhundert, iiber Troeltschs Personlichkeit und
den Ausgangspunkt und Plan seiner wissenschaftlichen Téatigkeit. Daran
schlieBen sich die drei Teile des Werkes: die philosophischen Quellen
Troeltschs, seine psychologisch-erkenntnistheoretische und seine geschichts-
philosophische Begriindung der Religion.



250 Literarische Besprechungen

Als philosophische Quellen, die Troeltsch zum Teil sehr stark beein-
fluBten, ergeben sich Kant, Lotze, Dilthey, die Neukantianer Windelband
und Rickert, Max Weber und in beschrinkterem MafBe Eucken.

Die Absicht Troeltschs war, eine religionsphilosophische und geschichts-
philosophische Begriindung der christlichen Religion zu schaffen. Die
Religionsphilosophie hat nach ihm -zunichst das Wesen des religiosen
Phinomens festzustellen, was sie durch individual- und vélkerpsychologische
Untersuchungen leistet. Sodann obliegt ihr die Beantwortung der Frage
nach dem Wahrheitsgehalt der Religion, die sie durch erkenntnistheo-
retische Forschung zu gewinnen hat. So untersucht denn Spie8 m zweifen
Teil zunichst die Aufstellungen Troeltschs iiber die psychologische Analyse
des religiosen BewuBtseins nach ihrer Bedeutung, ihrem Objekt, ihrer
Methode, ihrer Aufgabe und ihrem Ergebnis; sodann seine Ausfithrungen
iiber die Erkenntnistheorie der Religion, iiber sein schwer zu definierendes
« religiéses Apriori », iliber seinen Begriff des Glaubens und seine Anschau-
ungen vom Verhiltnis von Glaube und Wissen, von Philosophie und
Theologie. ‘

Da die Religion nach Troeltsch im innersten Wesen «eine unter
bestimmten Bedingungen zu erlebende Prasenz des Gottlichen », ein ganz
spezifisches psychisches Erlebnis ist, das eine vielgestaltige und endlose
Entwicklung zeigt, so muB nach ihm die Religionswissenschaft und Religions-
begriindung auch die Geschichtsphilosophie der Religion umfassen. So
stellt denn der dritte Teil Troeltschs geschichtsphilosophische Grund-
prinzipien und ihre Anwendung auf die Religion und speziell auf das Problem
der Absolutheit des Christentums dar. SchlieBlich wird noch eingegangen
auf Troeltschs Darstellung der geschichtlichen Beziehungen zwischen
Christentum und Kultur.

Den SchluB sowohl des zweiten als auch des dritten Teiles bildet je
ein Abschnitt, der die Lehren Troeltschs in trefflicher Weise unter das
Licht der katholischen Wahrheit stellt, wie sie uns besonders im hl. Thomas
entgegentritt. Kiirzere kritische Gedankengénge sind auch sonst haufig
in die Darstellung eingestreut. ' ,

Das also ist der Rahmen, in den der Verfasser eine sehr griindliche
Darstellung des ganzen religionswissenschaftlichen Lebenswerkes Troeltschs
eingefiigt hat. Dabei redet Troeltsch selber zu uns und stellt uns selber
sein System vor, sofern von einem solchen bei ihm zu reden ist. Denn
jeder seiner Gedanken ist reichlich mit Zitaten aus seinen zahlreichen
Schriften belegt. Eine umfassende Kenntnis der gesamten Gedankenwelt
Troeltschs ermoglicht es dem Verfasser, die einzelnen Aussagen nach ihrem
wirklichen Sinn zu erfassen und bewahrt ihn vor der Gefahr, durch ein-
zelne Siatze in ganz falsche Richtung gewiesen zu werden, eine Gefahr,
der z. B. Hessen in auffilliger Weise erlag (vgl. S. 332 ff.). Wiinschenswert
wire bei den Zitaten aus Troeltschs gesammelten Schriften die Angabe
des Erscheinungsjahres der einzelnen Schriften ; der Einblick in den geistigen
Entwicklungsgang Troeltschs wiirde dadurch gewinnen.

Uberall geht der Verfasser den Quellen der Ideen nach und verfolgt
mit groBtem FleiB auch ihre Aufnahme und Auswirkung in der protestan-



Literarische Besprechungen 251

tischen Geisteswelt, so daB wohl fast alle bedeutenderen Vertreter der-
selben zum Worte kommen. Es bedurfte einer besonderen Begabung, um in
in die oft abstrusen Gedankenginge so vieler moderner Philosophen und
Theologen einzudringen und sie in ihren mannigfachen Verschlingungen
und Beeinflussungen zu durchschauen. Der nicht geringste Teil dieser
Begabung besteht gewill auch in der zdhen Geduld, mit der der Auktor
so vielen verstiegenen, rein willkiirlichen Gedankenwucherungen nach-
gegangen ist, die ihm auf seinem Forscherweg begegneten.

Fiir Troeltsch ist das Ergebnis der eingehenden Untersuchung kein
erfreuliches. Das Ziel, das er sich fiir seine wissenschaftliche Lebensarbeit
gesetzt hatte, war gewesen, die christliche Religion und die moderne Welt-
anschauung miteinander in Einklang zu bringen. In den Dienst dieser
edlen Idee stellte er reiche Geistesgaben der Spekulation und Intuition,
eine Unsumme von Kenntnissen und eine gewaltige Arbeitskraft. Aber
der Ausgangspunkt war verfehlt : eine idealistisch orientierte Philosophie
und ein rein subjektiver, immanentistischer Religionsbegriff. Schon im
Ausgangspunkt war der modernen Weltanschauung gegen das historische
Christentum Recht gegeben. So muBite die ganze Riesenarbeit mit einem
vollen MiBerfolg enden. Diesen kénnen auch noch so hochwissenschaftlich
klingende Formeln Troeltschs nicht verdecken. Denn sein tatsidchliches
SchluBergebnis war : Wesen, Wahrheit und Wert des Christentums sind
nicht objektiv und vernunftmaBig erweisbare Wirklichkeiten, sondern
Frucht subjektiver Uberzeugungen, Wagnisse und Entscheidungen. Also
der Glaube nicht gemiaB der Vernunft, sondern ohne die Vernunft,
«irrational ». Der tragische Ausgang dieser Lebensarbeit erhilt seine
dulere Bedeutung auch dadurch, daB Troeltsch nach mehr als zwanzig-
jahriger Lehrtitigkeit wvon der Theologie Abschied nahm, um eine
Professur fiir Kultur- und Geschichtsphilosophie anzutreten.

AbschlieBend darf das vorliegende Werk gewill eine sehr verdienst-
liche Arbeit genannt werden. Es vermittelt in der Darstellung der
Lebensarbeit eines ersten protestantischen Gelehrten einen zuverlissigen
Einblick in das Gedankenleben weiter liberal-protestantischer Theologen-
kreise. Zugleich ist es ungesucht eine glinzende Rechtfertigung der
katholischen Weltanschauung gegeniiber jener Richtung. Ist die Lektiire
des Buches schon in Anbetracht des Gegenstandes auch keine leichte,
so diirfte dasselbe doch von groBem Interesse sein fiir Wahrheitssucher
auf der Gegenseite, aber auch von hohem Nulzen fiir philosophisch gebil-
dete Katholiken, Priester und Laien, die sich mit den modernen Ideen
auseinanderzusetzen haben.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

Erkenntnistheorie.

Erginzung zu der Besprechung des Buches: P. Gény S. J.: Critica
de cognitionis humanae valore disquisitio (sieche « Divus Thomas », Freiburg,
Jahrg. 1928, S. 89 fi.).

Pater Gény macht gegen die Auffassung, daB die logische Wahrheit



252 Literarische Besprechungen

in der Ubereinstimmung des conceptus objectivus mit dem Gegenstand
bestehe, geltend, daB zwischen dem conceptus objectivus und dem Gegen-
stand keine conformitas (wie sie die logische Wahrheit verlangt), sondern
« plena identitas » sei. Darauf erwidere ich in Erganzung und teilweiser
Berichtigung dessen, was ich in meiner Besprechung a. a. O. S. 93 gesagt
habe, noch folgendes :

Da der conceptus objectivus der Verstand ist, insofern dieser erkennend
der Gegenstand secundum esse intentionale ist, so ist er (der conceptus
objectivus) : 1. formell identisch mit dem Gegenstand secundum esse
intentionale (das ist selbstverstiandlich) ; 2. identisch identitate intentionali
mit dem Gegenstand secundum esse naturale. Denn im conceptus objectivus
und durch ihn erhdlt der Gegenstand, der auBlerhalb des Intellektes ein
esse naturale hat, im Intellekt ein esse intentionale. Da also der conceptus
objectivus nur intentional oder in der Erkenntnisordnung mit dem Gegen-
stand secundum esse naturale identisch ist, nicht aber formell und entitativ,
sondern an sich real von ihm verschieden bleibt, so besteht 3. zwischen
beiden auch noch eine relatio conformitatis oder adaequationis. Diese
relatio tritt ein, wenn zwei (real) voneinander verschiedene Termini teil-
weise miteinander identisch sind oder irgend etwas miteinander gemeinsam
haben. Das trifft in unserm Fall zu: der conceptus objectivus und der
Gegenstand in seinem natiirlichen Sein sind intentionaliter identisch und
real verschieden.

In dieser relatio adaequationis besteht nun, wenn sie im Urteil erkannt
ist, formell die logische Wahrheit. Die identitas intentionalis ist der Grund
dafiir, gewissermafen die logische Wahrheit fundamentaliter. Diese relatio
adaequationis oder conformitatis ist eine relatio realis, weil die Termini
real sind, eine relatio transcendentalis von seiten des conceptus objectivus,
der seiner Natur nach darauf hingeordnet ist, den Gegenstand so dar-
zustellen, wie er ist. Und wenn der erkannte Gegenstand existiert, griindet
sich auf diese relatio transcendentalis auch noch eine relatio praedica-
mentalis adaequationis. Die intentionale Identitidt zwischen dem conceptus
objectivus und dem Gegenstand (secundum esse naturale), die nicht schlecht-
hin eine « plena » identitas genannt werden kann, bildet demnach keine
Instanz gegen die Auffassung, dafl die logische Wahrheit formell in der
erkannten Ubereinstimmung, der relatio conformitatis, dieser beiden
Termini besteht.

Festzuhalten ist noch, daB im Urteil zwar stets eine Ubereinstimmung
des conceptus objectivus mit dem Gegenstand erkannt wird. Dies gehort
zum Wesen des Urteils. Bei der einfachen Wahrnehmung des Verstandes
wird die Ubereinstimmung nicht erkannt. Beim Urteil kommt es aber
darauf an, ob die erkannte Ubereinstimmung auch eine objektive ist.
Ist sie es, dann besitzt das Urteil die logische Wahrheit. Ist sie es nicht,
dann ist das Urteil falsch. Die Wahrheit ist ja keine Wesensbestimmung
des Urteils. Es ist dem Urteil eigentiimlich (proprium), wahr oder falsch
zu sein. Ist es wahr, dann ist dies fiir das Urteil eine akzidentelle Eigenschaft.

P. Petrus Wintrath.



Literarische Besprechungen 253

Metaphysik.

G. Mattiussi S.J. : Les points fondamentaux de la philosophie thomiste.
Commentaire des vingt-quatre théses approuvées par la S. Congrégation
des Etudes, traduit et adapté de l'italien avec l'autorisation de l'auteur,
par l'abbé ]eaP Levillain. Turin-Rome (M. E. Marietti), 1926. (X1 und
394 pag.)

Das Buch soll, als Kommentar zu den von der Studienkongregation
gutgeheiBenen Thesen, die Unterscheidungslehren darlegen, die die Meta-
physik des hl. Thomas kennzeichnen, im Gegensatze zu den Ansichten,
die in andern christlichen Schulen gang und gidbe sind. Es handelt sich
also hier nicht darum, den Materialismus oder Idealismus oder andere
unserem Glauben entgegengesetzte Irrtiimer zu widerlegen, wohl aber
darum, vielmehr Thomist als Skotist zu sein, denn Skotus ist das Haupt
aller Gegner des hl. Thomas innerhalb der katholischen Kirche. So
bestimmt Mattiussi den Zweck seines Buches in der von ihm selbst
verfaBten Vorrede zu dieser franzésischen Ausgabe. Uber Ursprung und
Bedeutung der 24 Thesen spricht er sich a. a. O. folgendermafien aus :
Die Papste haben von jeher der Lehre des hl. Thomas ein besonderes Lob
gespendet ; sie haben immer jene ermutigt, die dieser Lehre folgten. Allein
seit Leo XIII. ist man weiter gegangen. Ohne die Verdienste anderer
Lehrer zu miBkennen, hat der Heilige Stuhl die Richtung der theologischen
und philosophischen Studien in den christlichen Schulen in dem Sinne
bestimmt, daB er ihnen den hl. Thomas als Fiihrer gab. Der Art. 1366
des neuen Codex spricht diese Bestimmung als Gesetz aus. Nun war aber
Pius X., der eigentliche Urheber dieses Gesetzes, ein hervorragend
praktischer Mann. Er war sich bewult, da des 6ftern Schriftsteller oder
Professoren, die von ihnen ausgedachten Amnsichten als die Lehre des
hl. Thomas ausgeben. Um dieser Gefahr vorzubeugen, wurde als genauer
Ausdruck der thomistischen Lehre eine Zahl von Thesen zusammengestellt.
Die Studienkongregation verdffentlichte nach dem Willen des Papstes
im Juli 1914 diese Thesen in den Acta apost. Sedis.” Dieselben Thesen
wurden ein zweites Mal gutgeheiBen im Jahre 1916 unter Benedikt XV.

Der am 11. Midrz 1925 verstorbene P. Mattiussi ist wohl bekannt
als eifriger Verteidiger der 24 thomistischen Thesen. Sein nun ins Fran-
zosische iibersetzte Kommentar zu diesen Thesen erschien zuerst italienisch
in Form von Artikeln der Civiltd cattolica, spater als Buch unter dem
Titel : Le XXIV tesi della filosofia di S. Tommaso d’Aquino. Jeder
Thomist ist dem P. Mattiussi gewi3 zum Danke verpflichtet fiir das, was
er getan hat zur Verteidigung des echten Thomismus. In seinem Kommentar
zu den 24 Thesen offenbart sich auch Mattiussi als integraler Thomist,
wenn man etwa absieht von der Lehre iiber die Subsistenz, die er mit der
substantiellen Existenz identifiziert (vgl. p. 25; p. 68) und von der Lehre
iiber die gottliche Pridetermination des geschaffenen Willens (p. 367 f.).
Mattiussi betont jedoch entschieden im engen Anschlu an S. Thomas,
De potentia 3, 7, daB Gott den geschaffenen Willen zu jedem Willensakte



254 Literarische Besprechungen

bewege und scheint sich zu der sogenannten praemotio physica indifferens
zu bekennen, die von De Maria, Remer und Billot angenommen wurde,
obschon auch die thomistische praemotio und praedeterminatio indifferent
ist, insofern sie nur die passive, nicht aber die aktive Indifferenz aufhebt,
sondern diese vielmehr gibt.

Einige andere kritische Bemerkungen mégen hier Platz finden. —
Indem Mattiussi den Wert der thomistischen Beweise fiir,die Lehre von
Materie und Form hervorhebt, will er auBerdem (p. 85) diese Lehre
ableiten aus dem Gegensatz von Passivitit und Aktivitit, den wir am
Korper beobachten. Allein auf diesem Wege kénnte man héchstens eine
Zusammensetzung des Korpers aus Wesen und Dasein beweisen. Den
aristotelischen Beweis fiir den realen Unterschied von Substanz und Aus-
dehnung, der daraus gefiihrt wird, daB die Ausdehnung sinnlich wahr-
nehmbar ist, die Substanz aber nicht, lehnt Mattiussi ab. Er meint auch,
Aristoteles habe auf solche Weise den Unterschied von Substanz und
Ausdehnung nicht zu beweisen gesucht und will diesen Unterschied aus
der adaquaten Verschiedenheit der Begriffe von Korpersubstanz und
Ausdehnung ableiten. Dieser Beweis ist wohl stichhaltig, 148t sich aber
nicht kurzer Hand so geben, wie Mattiussi dies tut. Es wiare auszufiihren,
daB das Wesen der Korpersubstanz aus Materie und Form besteht und,
da weder die Materie noch die Form mit der Ausdehnung identisch ist,
ist auch der aus Materie und Form bestehende Korper von der Ausdehnung
real verschieden. Die Beweise, die Mattiussi weiterhin geben will aus dem
Wachstum und aus der Verdichtung und Verdiinnung der Korper, sind
nicht stichhaltig. Denn das Wachsen geht nicht nur auf die Ausdehnung,
sondern auch auf die Substanz ; dasselbe gilt vom Vorgang der Verdichtung
und Verdiinnung. Wenn der Koérper wichst, erwirbt er neue Substanzteile,
und wenn er verdiinnt wird, werden auch seine Substanzteile mehr
entwickelt. Mattiussi unterscheidet p. 118 ff. nicht geniigend, zwischen
dem primaren und sekundiren Effekt der Ausdehnung und wird dadurch
den Gegnern des hl. Thomas nicht gerecht, die die Moglichkeit der lokalen
Gegenwart eines Korpers an verschiedenen Orten behaupten. Das bei
Erklairung von These XVIII (: Immaterialitatem necessario sequitur
intellectualitas ....) iiber die Sinneserkenntnis Gesagte ist unklar und
verwirrend.

Rom (S. Anselmo). P. Jos..Gredt O.S. B.




	Literarische Besprechungen

