
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Religionsphilosophie.

Handbuch der Philosophie, herausgegeben von A. Bäumler und
M. Schröter. München und Berlin, R. Oldenbourg.

Das Werk besteht aus fünf Abteilungen : I. Die Grunddisziplinen
(Philosophie der Sprache, Erkenntnistheorie, Logik, Metaphysik des Altertums,

Metaphysik des Mittelalters, Metaphysik der Neuzeit) ; II. Natur,
Geist, Gott (Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft, Metaphysik
der Natur, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, der Geist
in seiner Geschichte, Religionsphilosophie katholischer Theologie,
Religionsphilosophie evangelischer Theologie) ; III. Mensch und Charakter (Ästhetik,
Ethik des Altertums, Ethik des Mittelalters, Ethik des Neuzeit, Psychologie,
Pädagogik, Philosophische Anthropologie, Charakterologie) ; IV. Staat und
Geschichte (Gesellschaftsphilosophie, Wirtschaftsphilosophie, Rechtsphilosophie,

Staatsphilosophie, Geschichtsphilosophie, Kulturphilosophie) ;

V. Gedankenwelt Asiens (Vorderasiatischer Kulturkreis, Indischer Kulturkreis,

Chinesischer Kulturkreis, Metaphysik des Orientes und die griechische
Philosophie).

Das Gesamtwerk (in fünf Bänden) soll bis Ende 1928 fertig vorliegen.
Für später ist noch eine VI. Abteilung geplant : Orient und Okzident.

So ziemlich alles, was überhaupt Gegenstand der Philosophie sein
kann, ist in dieses « Handbuch der Philosophie » aufgenommen. Bei der
Ausführung wird Wert darauf gelegt, das hervorzuheben, was tatsächlich
in der Geschichte Gegenstand der Philosophie geworden ist. « Die
Philosophie wird in diesem Werke in ihrem Weltverstand, nicht in ihrem
Schulverstand genommen. »

Es liegen bisher r6 Lieferungen zur Besprechung vor mir. 1. Ethik
des Altertums, von Ernst Howald. 2. Metaphysik der Natur, von Hans
Driesch. 3. Religionsphilosophie katholischer Theologie, von P. Erich Przy-
wara S. J. 4., 5. Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft, von
Herrn. Weyl. 6., 7. Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, von
Erich Rothacker. 8., 9. Ethik der Neuzeit, von Th. Litt. 10.
Religionsphilosophie evangelischer Theologie, von Emil Brunner. 11. Ethik des
Mittelalters, von A. Dempf. 12. Philosophie des Geistes (Der Geist in seiner
Geschichte), von E. Wolff. 13., 14., 15. Die Gedankenwelt des Chinesischen
Kulturkreises, von A. Forke. 16. Erkenntnistheorie, von Fr. Kuntze.

Nicht alle Beiträge sind gleich gut. Die « Ethik der Neuzeit » von
Theodor Litt ist geradezu eine großartige Leistung. Der « Geist in seiner
Geschichte» dagegen von E. Wolff, ist nicht so recht zu sich selbst
gekommen. Hans Driesch hat seine « Metaphysik der Natur » viel zu schnell
hingeschrieben. Dempf ist in der « Ethik des Mittelalters » noch nicht
ganz daheim.



Literarische Besprechungen 241

Alle bisher vorliegenden Arbeiten sind interessant. Sie verdienen im
•einzelnen eine eingehende Besprechung. Den Anfang sollen die beiden
Lieferungen 3 und io, die katholische und evangelische Religionsbegründung
machen. (Es ist sehr zu begrüßen, daß Verleger und Herausgeber auch
mehrere katholische Gelehrte zur Mitarbeit herangezogen haben.)

1. Religionsphilosophie katholischer Theologie, Von Erich Przywara
S. J. — P. Przywara zerlegt seine Arbeit in drei Teile : Allgemeine Problematik

des Religiösen ; allgemeine katholische Religionsbegründung ; die
geschichtlichen Richtungen katholischer Religionsbegründung.

« Das Problem der Religion hat einen zweifachen Aspekt, einmal
nach der Seite ihres Soseins, dann nach der ihres Daseins. » « Religion
als philosophisches Problem fordert eine Bewußtseinsbetrachtung als
Ausgangspunkt. » « Dieses Bewußtsein ist erstens .Bewußtsein eines Ich'. »

« Zweitens ist es .Bewußtsein eines konkreten Ich'. » «Daraus ergibt sich
(innerhalb des Soseinsproblems) eine zweifache Betrachtung. Erstens :

Religion vom Bewußtsein des Ich aus. Zweitens : Religion vom Bewußtsein

des konkreten Ich aus. »

« Man kann drei Grundrichtungen des Bewußtseins unterscheiden. »

Die erste Grundrichtung ist die der Immanenz (« Zuständlichkeit »), die
zweite Grundrichtung ist die der Transzendenz («Gegenständlichkeit»),
die dritte Grundrichtung ist die der Transzendentalität (« Tatständlichkeit »).

Immanenz ist eine gegebene Fülle « innerer Unendlichkeit ». Transzendenz
ist eine gegebene Fülle « äußerer Unendlichkeit ». Transzendentalität ist
eine aufgegebene Fülle der Unendlichkeit, « die nicht Unendlichkeit des
Seins, sondern des Strebens ist. » Daraus ergeben sich drei Typen von
Religionsphilosophie : « Religionsphilosophie der Immanenz,
Religionsphilosophie der Transzendenz, Religionsphilosophie der Transzendentalität.

»

Jede dieser drei Grundrichtungen hat drei Untertypen, die ihr
zugeordnet sind, so daß innerhalb des Soseinsproblems « vom Bewußtsein
des Ich aus » neun Typen verschiedener Religionsbegründung unterschieden
werden müssen.

Für das konkrete Ich « ist ebenso ursprünglich wie die Subjekt-Objekt-
Spannung und ihre drei Richtungen der Immanenz, Transzendenz und
Transzendentalität ein zweites Spannungsgewebe gegeben : zwischen Leib
und Geist, und zwischen Individuum und Gemeinschaft ».

« Diese vier Einheitsbildungen (Leib, Geist, Individuum, Gemeinschaft)
greifen nun in die drei Grundrichtungen des Bewußtseins ein und geben
den, diesen Grundrichtungen entsprechenden, Typen der Immanenz,
Transzendenz und Transzendentalität ihre konkrete Färbung. » Das Gewebe der
Typen von Religiosität und Religionsphilosophie wird damit auf 4x9 36
•erweitert.

Das Daseinsproblem des Religiösen wird von P. Przywara so formuliert :

« Kommt Religion, als Verhältnis zwischen Gott und Mensch, zustande
von oben her, von Gott, also letztlich als ,Akt Gottes', —• oder knüpft
sie sich von unten her, vom Menschen, also letztlich als,Akt des Menschen' »

Divus Thomas. 16



242 Literarische Besprechungen

Denn « Religion ist Beziehung zwischen dem absoluten Gott und dem
relativen Menschen. Wie können diese beiden anders in einer lebendigen
Beziehung zusammenkommen, als indem entweder der relative Mensch
im absoluten Gott aufgeht oder der absolute Gott im relativen Menschen »

Dieses Typenpaar « könnte man als absoluten Rationalismus und absoluten

Supranaturalismus bezeichnen ». Diese beiden Lösungsmöglichkeiten gehen
durch alle Typen des Soseinsproblems hindurch und schneiden sie. So

erweitert sich das Gewebe der Typen von Religion und Religionsphilosophie
auf 2 x 36 72.

Also zweiundsiebzig verschiedene Typen von Religionsbegründung
unterscheidet P. Przywara. Vor einer solchen Fülle von geschichtlichen
Versuchen einer Begründung von Religion steht der gemeine « Schulverstand »

einfach stille. Ich habe mit dem Partikelchen « Weltverstand »,

das ich mir im Laufe der Jahre angeeignet habe, versucht, den einen
oder andern dieser Typen an geschichtlichen Exemplaren aufzuzeigen.
In den Hauptzügen läßt sich der Versuch durchführen, in den Verzweigungen

nicht mehr.
Doch das ist Nebensache. P. Przywara hat es mit der Problematik

der Religionsbegründungen ernst genommen. In der Hauptsache stimmen
wir mit ihm völlig überein : Alle Religionsbegründungen — außerhalb
der katholischen — identifizieren den Menschen mit Gott, « verabsolutieren »

irgend etwas Relatives im Menschen.
« Katholische Religionsbegründung hat das Eigene, daß sie ihren Standort

zugleich sozusagen außerhalb des eben umzeichneten Gewebes der
Problematik hat und doch (tiefer gesehen : und darum in seiner Mitte,
das ganze Gewebe zur Einheit umfangend. »

Die Grundlage der katholischen Religionsbegründung ist die analogia
entis. Ich war wirklich überrascht, von einem Mitglied der Gesellschaft
Jesu dem alten Lehrstück der thomistischen Schule eine so große Bedeutung
beigemessen zu sehen. Der kurze philosophische Ausdruck der Analogie
des Seins wird von P. Przywara so formuliert : « Gott und Geschöpf
einander .ähnlich' und in eben dieser Ähnlichkeit völlig .unähnlich'. »

« Gott in uns und Gott über uns » (also Immanenz und Transzendenz Gottes)
kann nur durch die Analogia entis erklärt werden.

« Das Geschöpf ist Gott ähnlich durch das Gemeinsame einer Einheit
von Sosein und Dasein (da das Verhältnis von Sosein und Dasein das
Wesen von .Sein' ist), aber es ist in eben dieser Ähnlichkeit Gott wesenhaft
unähnlich, weil Gottes Einheitsform von Sosein und Dasein Wesensidentität'
ist, des Geschöpfes Einheitsform aber ,Spannungseinheit'. »

Mit seiner « Spannungseinheit » wollte P. Przywara offenbar den
Fragen über das Verhältnis von Essenz und Existenz souverän aus dem
Wege gehen. Es ist sein Unglück. Er sägt sich den Ast ab, auf dem er
sitzt, denn die « Spannungseinheit » zerstört die ganze Analogie des Seins.
Ich will das P. Przywara ganz kurz und einfach beweisen, und zwar mit
seinen eigenen Worten. Damit man von einer Analogie zwischen Schöpfer
und Geschöpf sprechen kann, muß etwas Gemeinsames da sein, das dem
Geschöpf und dem Schöpfer, jedem auf seine Weise, zukommt. Das ist



Literarische Besprechungen 243

eben das Verhältnis des Soseins zum Dasein, das im Begriff des Seienden
als solchem liegt, wie P. Przywara ja selbst auch behauptet. Nun aber
ist das Spannungsverhältnis gar kein Verhältnis des Soseins zum Dasein,
gar kein Seinsverhältnis, sondern ein Werdeverhältnis. P. Przywara sagt
darum auch in einem fort, daß das Geschöpfsein wesenhaftes Werden
sei. Im « ist », das zwischen dem « war » und « wird sein » liegt, kommt
kein Sosein-Dasein-Verhältnis zum Ausdruck, wenigstens nicht im
substantiellen Sinne, an das doch in erster Linie gedacht wird, wenn von
Analogia entis die Rede ist. Will man also nicht das Werden in Gott
hineinverlegen, was P. Przywara energisch ausschließt, dann bleibt nichts Gemeinsames

mehr sichtbar zwischen Gott und dem Geschöpf. Und damit ist
die Analogia entis selbst zertrümmert, und die Religionsbegründung
P. Przywaras hat ihren letzten Sinn verloren.

P. Przywara spannt den Bogen der Analogia entis sehr weit. Bisher
begnügte man sich damit, die Analogia entis innerhalb der natürlichen
Ordnung zur Diskussion zu stellen. P. Przywara dagegen zieht auch die
übernatürliche Ordnung in die Analogia entis hinein. Die natürliche und
die übernatürliche Ordnung kommen nach ihm insofern im Wesen der
Analogia entis überein, als « die Kreatur letztlich nur verstanden werden
kann als .Bewegung von Gott her' ». Natur und Übernatur sind eins in
dieser « Bewegung » (processio Dei ad extra).

Das ist recht sonderbar. Die Analogia entis besagt : Im Sein sind
Gott und Geschöpf einander im gewissen Sinne ähnlich, schlechthin aber
unähnlich. Das tertium comparationis bildet das ens. Jetzt heißt es:
Natur und Übernatur sind in der Bewegung von Gott her eins. Also
(schließt P. Przywara) liegen Natur und Übernatur im Umkreis der Analogia
entis. Der Schluß wäre offenbar nur dann berechtigt, wenn man « ens
und « Bewegung von Gott her » identifizierte.

Natur und Übernatur bilden allerdings eine Einheit. Aber mit dem
Hinweis auf die eine « Bewegung von Gott her» ist für das Verständnis
dieser Einheit nicht das Geringste gewonnen. Nach Thomas von Aquin
ist das Bild Gottes im Menschen das Gemeinsame, das die natürliche und
übernatürliche Ordnung zu einer Einheit zusammenfaßt. Der natürliche
und der übernatürliche Gott ist ein und derselbe Gott. |Der erste ist der
gesuchte, der zweite der gefundene Gott. Die natürliche und die
übernatürliche Anlage im Menschen ist ein und dieselbe Realität. Das eine
ist die Begabung zum Gottsuchen, das andere die Begabung zum Gottfinden.
Die Analogie zwischen natürlicher und übernatürlicher Ordnung muß also
so formuliert werden : Wie sich der natürliche Mensch zum Gottsuchen
verhält, so verhält sich das Kind Gottes zum Gottfinden. Die ganze Analogia
entis ist im ersten Gliede dieser Proportionalität beschlossen. Die übernatürliche
Ordnung, die im zweiten Gliede ausgesprochen ist, liegt somit außerhalb
des Bezirkes der Analogia entis, tritt ihr aber nicht als etwas völlig Fremdes
gegenüber, sondern steht als eine ganz eigenartige Analogie zu ihr im
Verhältnis der Einheit (nicht der Identität). Man könnte diese Analogie «

analogia naturae Dei » nennen. Die Übernatur, d. h. das Gott ganz eigene,
geheimnisvolle, uns natürlich unzugängliche, dreipersönliche Leben wird



244 Literarische Besprechungen

uns mitgeteilt, nicht substantiell, denn wir können nicht Gott werden,
sondern akzidentell, durch die Gnade. Die Gnade ist nicht die Wirkung
der Schöpfertat Gottes, sondern gehört seiner Vorsehung an. Das Kind
Gottes ist dem himmlischen Vater ähnlich-unähnlich. Aber diese Ähn-
lichkeit-Unähnlichkeit liegt himmelhoch über der Ähnlichkeit-Unähnlichkeit
der analogia entis.

Diese katholische Wahrheit ist selbstverständlich in den Ausführungen
P. Przywaras enthalten, aber mit seiner sonderbaren Auffassung der Analogia

entis so heillos verquickt, daß sie einem ganz fremd vorkommt.
Die Einheit der einen Analogia entis-Religionsbegründung zeigt ihr

geschlossenes Bild nach außen in der Vielheit ihrer Ausprägungen. Alle
geschichtlichen Richtungen der Religionsbegründung haben ihr volles
Recht, so lange sie innerhalb derEinheitsform der Analogie des Seins bleiben.

P. Przywara unterscheidet sechs Typen katholischer
Religionsbegründung bezw. katholischer Frömmigkeit. Den ersten Typus bildet
die Analogia entis-Form der griechischen Väter. « Ihr Grundgedanke heißt
.Vergöttlichung' oder ,Gott von Gnaden' oder .Teilnahme an Gott'
mit dem Zielsinn eines seligen Aufgehens in Gott. » « Es ist sozusagen
die .Intellektualform' der orientalisch-christlichen Frömmigkeit. »

« Der griechische Analogia entis-Typ der passiven .Teilnahme' ist
in Augustinus zum Typ der aktiven .Teilnahme' gewandelt. » « So wird
Augustin zum eigentlichen Vater jener Frömmigkeitsrichtung, die in der
discretio, d. h. der milden, erdnäheren Mäßigung des Benediktinertums
ihre Formung erhalten sollte. » Der zweite Typus der Analogia entis-
Form ist also die der westlichen Seelë angepaßte, freiere und menschlichere
augustinisch-benediktinische Frömmigkeit.

Im Thomismus wird die Eigenwirklichkeit des Geschöpflichen noch
mehr betont als im Augustinismus. « Aber dieses Geschöpfliche ist ihm
eigentlich wesenhaft das .Allgemeine'. » So entsteht der dritte Typus
katholischer Religionsbegründung —• der Thomismus und damit
verbunden die Analogia entis-Form der dominikanischen Frömmigkeit. « Der
liturgische Gottesdienst des Benediktiners wandelt sich in die
dominikanische Liturgie der Wahrheit. » Ein Doppeltes ist für diese Frömmigkeitsform

und Theologieform bezeichnend. « Einmal die eherne Objektivität »

und zweitens « die helle, mystische Gottesnähe, die dem Seelenleben
dieses Typus eigen ist ».

Gegenüber der ausschließlichen « Andacht zum Allgemeinen » im
Thomismus-Typus kommt nun im Skotismus mit seiner stärkeren « Andacht
zum Besonderen » der vierte Analogia entis-Typ zustande. « Ist Thomismus
so etwas wie Schulform der .Ewigkeit der Wahrheit', so ist Skotismus
die notwendig ergänzende Schulform von .Wandel der Wahrheitsformen'. »

Hat der Dominikanerorden einen mehr wissenschaftlichen Charakter, so
ist der Franziskanerorden der Volksorden katexochen, also der Orden
«der zum Kleinen, Sich-Wandelnden, Vergehenden Ja sagt». «Durch das
philosophische Antlitz des Skotismus blickt sein religiöses : das klassischreligiöse

der Frömmigkeit von Krippe und Kreuz des Vaters franziskanischen
Christentums, die franziskanische Mystik der völligen « Ohnmacht » des



Literarische Besprechungen 245

Menschlichen als « Zeichen » der Nähe des Allmachtgottes, der alle
menschliche Weisheit zu schänden macht, die Mystik der « Torheit
des Kreuzes ».

« Im Molinismus enthüllt sich uns der fünfte Analogia entis-Typ, ein
Typ, der auf der einen Seite durch die positive Betonung des Individualen
sich kennzeichnet der aber auf der anderen Seite sich durch die
eigentümliche Richtung auf ,Ausgleich' bemerkbar macht. Es ist eine Frömmigkeit,

die ein Maximum von kühler Erdnähe in sich schließt Durch
das Philosophiegesicht des Molinismus schaut das scharf geprägte Antlitz
ignatianischer Frömmigkeit hindurch : die Verlegung von ,Kloster
und Klausur' in das Individuum und die discretio caritatis, die .liebende
Unterscheidung' zum beständigen Ziel des einigenden Ausgleichs. »

In der « mehr historisch und psychologisch (von mir unterstrichen)
gerichteten Philosophie und Theologie, wie sie in Kardinal Newman
wohl ihren klassisch berechtigten, wenngleich nicht endgültigen Ausdruck
gefunden hat », haben wir den sechsten, « im ausgezeichneten Sinn neuzeitlichen

» Typus katholischer Religionsbegründung vor uns. An der weiteren
Ausgestaltung dieses Typus scheint auch P. Przywara mitarbeiten zu
wollen.

An dieser merkwürdigen Typologie mit ihren zuweilen höchst interessanten

Zuspitzungen muß jedem sofort auffallen, daß diese « geschichtliche
Typenabfolge einen kontinuierlichen Zug zur Verweltlichung oder (wenn
dieser Ausdruck zu hart klingt) zur Erdannäherung darstellt. P. Przywara
meint wohl, daß durch eine noch weitere Annäherung an die Erde
(selbstverständlich immer im Rahmen der Analogia entis) kraft vermehrter
Betonung der historischen und psychologischen Elemente, die im christlichen
Religionsgut liegen, der Ausgleich zwischen dem alten Glauben und der
neuen Zeit, dem offenbar die ganze Schrift dient, beschleunigt werden könne.

P. Przywara täuscht sich. Der Friede kann nicht von unten, sondern
nur von oben kommen. Von unten kommt die Entzweiung.

Es gibt nicht sechs Typen katholischer Religionsbergündung und
katholischer Frömmigkeit, sondern nur ein einziger — und das ist eben
der katholische. Die katholische Religion aber kann weder in ihrer inneren
Struktur noch in ihrer geschichtlichen Entfaltung durch die Analogie des
Seins allein sichtbar gemacht werden. Je reiner eine Person oder ein Orden
oder eine Zeit den katholischen Typus der Frömmigkeit zur Darstellung
bringt, um so höher stehen sie in religiöser Beziehung. Verschiedenheiten
in der Ausgestaltung des katholischen Ideals betreffen nicht — soweit
die Mängel abgezogen werden — verschiedene Geistesrichtungen innerhalb
der Kirche, sondern verschiedene Färbungen und Abtönungen einer und
derselben katholischen Geistesrichtung.

Ich kann die Schrift P. Przywaras jungen Leuten nicht empfehlen.
Sie könnten beim Lesen leicht den Kopf verlieren.

Dagegen empfehle ich die Schrift auf das angelegentlichste allen
jenen, die sich jahrelang theoretisch und historisch mit den Fragen der
Religion beschäftigt haben. Sie werden aus jeder Seite —• beinahe hätte
ich gesagt aus jeder Zeile — eine ganze Fülle von Anregungen empfangen.



246 Literarische Besprechungen

2. Religionsphilosophie evangelischer Theologie. Von Prof. Dr. Emil
Brunner (Zürich). —• Während für P. Przywara die Religionsphilosophie
in der wissenschaftlichen Reflexion über das EinheitsVerhältnis von Religiosität

(als praktischem Wirkgrund der Religion) und Metaphysik (als
theoretischem Rechtsgrund der Religion) besteht, sieht Dr. E. Brunner
die Religionsphilosophie an als ein Gespräch der Theologie mit der
Philosophie über die Religion.

Brunner ist im logischen und sachlichen Aufbau seiner «

Religionsphilosophie » außerordentlich durchsichtig.
Zunächst umschreibt er die Aufgabe der protestantischen

Religionsphilosophie. Die protestantische Theologie kennt keine Religionsphilosophie
im eigentlichen Sinne. Denn die protestantische Theologie hat es mit der
Offenbarung zu tun. Philosophie aber ist Menschenwerk und Religion ist
menschliche Lebensform. Religionsphilosophie kann also nur eine bestimmte
Stelle bezeichnen, an der sich die Theologie mit der Philosophie über
Religion bespricht, ist also nur Religionsphilosophie im uneigentlichen Sinne.

Der reformatorische Offenbarungsglaube bildet den geschichtlichen
Ausgangspunkt seiner religionsphilosophischen Untersuchung. Die Norm
der reformatorischen Offenbarung ist die Bibel allein. Aus der Bibel allein
ist die Erkenntnis Gottes zu schöpfen. Und weil die Erkenntnis Gottes
die Erkenntnis des Grundes aller Wahrheit ist, ist sie « das in allem Erkennen
letztlich Gemeinte ». Die Aufgabe der protestantischen Religionsphilosophie
besteht also darin, die paradoxe, undenkbare Identität von Schrift und
Geist, von Wort Gottes in der Schrift und Wort Gottes in der Seele aller
Philosophie und aller Religion zum Trotz zu verteidigen. « Diese paradoxe,
undenkbare Einheit (von Schrift und Geist) ist der reformatorische Schriftglaube.

»

Der reformatorische Schriftglaube ist etwas rein « Persönliches ». In
der protestantischen Theologie wird dieser Glaube begrifflich und darum
mehr oder weniger abstrakt gefasst. Die Religionsphilosophie also, die
sich mit dem Denken der Zeit auseinanderzusetzen hat, muß sich der
begrifflich abstraktesten Form bedienen. Darum steht die
Religionsphilosophie am Rande der protestantischen Theologie. Wenn also der
(protestantische) Theologe sich dazu herbeiläßt, Religionsphilosoph zu werden,
dann tritt er aus dem Zentrum seiner Gedankenwelt heraus, begibt sich
an den Rand seiner Wissenschaft und hält von da aus sein Gespräch
mit den Philosophen über Religion.

Zuerst zitiert E. Brunner die Orthodoxie auf die Philosophenbank
und macht ihr bittere Vorwürfe, daß sie die Offenbarung (Bibel) wie ein
Ding an sich und nicht wie Geist behandelt habe und dadurch am Zerfall
der paradoxen Einheit (des Offenbarungsglaubens) mitschuldig sei. Sodann
läßt er den Rationalismus aufrücken und sagt ihm, daß er die Autorität
der Bibel völlig erschüttert habe. Zwischen den Rationalismus und die
Orthodoxie klemmt er den pietistisch-romantischen Subjektivismus (Schleiermachers)

ein. In Verbindung mit Schleiermacher wird Schelling, aus
der Neuromantik der Gegenwart Troeltsch, Otto, Scholz, Görland genannt.
«Das, was christliche Offenbarung heißt» —- sagt Dr. Brunner — hat



Literarische Besprechungen 247

auch, in dieser Religion des Gefühles keine Stelle. Als vierter wird der
Historismus (Ritsehl usw.) auf die Bank der « Philosophen » gesetzt. Gegen
die Religionsphilosophen der historischen Schule erhebt Brunner die Anklage,
daß auch sie « von einem allgemeinen Begriff der Religion und
dementsprechend von einem allgemeinen Begriff der Offenbarung ausgehen » und
im schärfsten Widerspruch zum Offenbarungsbegriff der Reformatoren
« die Christusoffenbarung deutlich als eine Spezifikation oder Konkretion
dieses Allgemeinen » auffassen.

Im zweiten Teile beginnt das eigentliche Gespräche der « Theologie »

mit diesen vier Parteien der « Philosophie » über die « Religion ».

Einleitend wird auf den Ernst der Sache aufmerksam gemacht : Die
protestantische Theologie ist durch ihre Geschichte selbst aufgelöst worden.
Wir müssen sie neu aufbauen. Der Aufbau läßt sich nur vom Offenbarungsglauben

aus in Angriff nehmen. Die « vier bestimmenden Größen » (die
auf der Anklagebank sitzen) sollen auch mitarbeiten. Im Zusammenhang
mit den Problemen der Zeit suchen wir nun im « religionsphilosophischen »

Gespräch den Sinn der Offenbarung zu erfassen.
I. Zu den Rationalisten gewendet : Ihr plagt euch viel ab mit der

« Frage nach der wahren Wirklichkeit » und der « Frage nach der wirklichen
Wahrheit ». Um diese Frage lösen zu können, müßt ihr zuerst Antwort
geben auf die Fragen der Schöpfung der Welt und des Menschen und des
Ursprungs der Schuld und des Schuldbewußtseins. Diese Fragen aber —
versteht das wohl — « sind keine Theoreme, keine Philosophumena, so wenig
als Mytologumena ». Auf diese Frage kann nur die Christusoffenbarung
der Schrift Antwort geben. Und auch das sollt ihr einmal verstehen :

« Das ganze Vernunftstreben überhaupt ist nicht nur geistige Befreiung,
sondern zugleich Vertiefung einer dem geschichtlichen Menschenwesen
innewohnenden Verkehrtheit ». « Es ist nicht bloß Emanzipation von dumpfer
Naturgebundheit, sondern zugleich Emanzipation von Gott. » « Die
Geschichte belegt tausendfach, was der Glaube aussagt : daß der Mensch
selbst, außerhalb des Glaubens, unfähig ist, sich selbst so zu sehen, wie
er ist. Er kann die Wahrheit des Zynismus und des Enthusiasmus nicht
zusammenbringen, sondern pendelt von der einen zur anderen, oder aber,
das schlimmste von allem, er schafft sich einen Ausgleich, der dieses
Zwischendrin normalisiert. »

II. Den Mystikern zugekehrt : Ihr meint es gut. Aber ihr nehmt die
Kluft zwischen Gott und Mensch nicht ernst genug. Nur durch göttliche
Tat kann geschehen, was ihr von euch aus ergänzen wollt. Ihr wollt die
Gnade Gottes erleben, aber die Rechtfertigung des Sünders, worauf alles
ankommt, ist nur im Glauben möglich. Der Glaube ist kein Erlebnis, sondern
absolute Gewißheit der Sündenvergebung. « Göttliche Offenbarung können
wir weder erfahren noch verstehen, sondern — eben nur glauben. » Glauben
ist « ein Gezogen- und Getragenwerden » von Gott. Der Glaube ist « nicht
übersteigerte Aktivität, sondern schlechthinige Passivität ».

III. An die Adresse des Religionshistorikers : « Gewiß ist Jesus von
Nazareth eine geschichtliche Erscheinung, und sein Leben ein geschichtliches

Ereignis. Aber sofern es dies ist, ist es nicht die Offenbarung Gottes.



248 Literarische Besprechungen

Dieses Geschichtliche ist ,das Inkognito' der göttlichen Offenbarung, das
nur vom Glauben, und das heißt : nur von Gott selbst gelüftet werden kann.
Wer in jenem Geschehen Gott erkennt, nicht bloß so, wie man in jedem
Geschehen Gott erkennen kann, sondern so, wie man nur in jenem Geschehen
Gott erkennen kann als Offenbarung seiner selbst, der ist mit jenem Ereignis
gleichzeitig. » « Die Bedeutung jenes .Ereignisses' ist nicht Geschichte,,
sondern das Ende der Geschichte, Rückkehr zum Ursprung aller Geschichte,
Ur-End-Geschichte. » Offenbarungsglaube liegt jenseits der Geschichte.
Die .Geschichte ist nicht lauter Sinn und nicht lauter Unsinn, sondern
beides zusammen. Darum ist auch keine Geschichtsphilosophie möglich.
Die Geschichtsphilosophie wäre ein « Bastard aus christlichem Glauben
und Rationalismus ». Die Religionsgeschichte ist insofern die Seele jeder
Kultur, « weil in der Religion dem Menschen etwas vom Sinn-Unsinn des
Lebensganzen » aufgeht.

IV. Im Gespräch mit den Orthodoxen : Mit Recht haltet ihr an der
Grundthese des christlichen Glaubens fest : « nicht an der Vernunft messen
wir das Wort Gottes in der Schrift, sondern am Wort Gottes in der Schrift
messen wir die Vernunft. » Aber die Worte der Bibel dürfen nicht mit
dem Wort Gottes verwechselt werden. Die Bibelworte sind menschliche
Worte, das Wort Gottes aber ist Christus. Das Wort Gottes kann jedoch
nur in dem, was in der Bibel steht, erkannt und geglaubt werden. Die
Bibel ist nicht ein Buch neben anderen heiligen Büchern. Es ist das Buch,
in dem uns Gott sein Geheimnis offenbart. Gott aber hat uns sein
Geheimnis in einem Literaturdenkmal gegeben, « an dem die Kritiker
mit ihrer rechtschaffenen Arbeit durch Generationen hindurch genug zu
tun haben werden ». « Bibelglaube schließt Bibelkritik nicht aus, sondern
ein. » Es bleibt dem erklärenden und vergleichendenHistoriker unbenommen,
auch die Entstehung und Entfaltung des Reiches Gottes in den Kreis
seiner geschichtlichen Untersuchungen zu ziehen. Nur darf er nie
vergessen, daß der Sinn der Religion und Religionsgeschichte, d. h. die
Offenbarung, dem Nur-Historiker ewig unverständlich bleiben muß. Zwischen
Glauben und Wissen besteht nie ein Gegensatz. « Es hätte der christlichen
Theologie z. B. nie einfallen sollen, sich in den Streit um den Darwinismus
einzumischen. » « Die Erforschung der raumzeitlichen Dinge und Begebenheiten

als solcher ist Sache der Wissenschaft allein. » Dagegen ist die
Philosophie dem Glauben gefährlich, weil sie das, was nur im aktuellen
Angesprochenwerden durch Gott göttlich wahr ist, in ein theoretisch
Allgemeines verwandelt.

Aus diesem ganzen Gespräch der (protestantischen) Theologie mit
der (protestantischen) Philosophie über (protestantische) Religion ergibt
sich, daß die « protestantische Religionsphilosophie » nie « System » sein
kann, sondern nur das zur Aufgabe hat, den Sinn der Offenbarung als
Antwort auf die religiöse Lebensfrage des Menschen möglichst deutlich
zu machen.

Dr. Brunner hat diese Aufgabe von seinem Standpunkte aus mit
großem Ernst, mit ungewöhnlicher Klarheit und eiserner Konsequenz
gelöst. Man wird in dieser Lösung nicht nur in die reformatorische, sondern



Literarische Besprechungen 249

auch in die von der reformatorischen abweichenden protestantischen
Religionsphilosophien eingeführt.

Allen denen, die sich mit protestantischer Religionsphilosophie vertraut
zu machen wünschen, empfehlen wir die Schrift Brunners zum Studium.

Mit dem katholischen Glauben und der katholischen Theologie beschäftigt
sich Brunner nirgends eingehend. Er streift sie nur vorübergehend an
ein paar Stellen. Einmal sagt er : Zwischen Katholizismus und Protestantismus

besteht « fundamentale Einheit im Bekenntnis zur einmaligen
Gottesoffenbarung in Jesus Christus und (gemeinsamer) Gegensatz gegen
allen bloß idealistischen oder mystischen oder allgemein religiösen
Offenbarungsglauben. Erst innerhalb dieser Gemeinsamkeit tut sich der Gegensatz

der beiden Konfessionen auf, und das Prinzip dieses Gegensatzes
ist : der Historismus, das Traditionsprinzip ».

Ich möchte dazu nur bemerken, daß durch diesen Gegensatz auch
die « fundamentale Einheit im Bekenntnis zur einmaligen Gottesoffenbarung
in Jesus Christus» aufgehoben wird. Überdies möchte ich hervorheben,
daß kein Katholik den Satz Brunners unterschreiben könnte : « Das ganze
Vernunftsstreben überhaupt ist nicht nur geistige Befreiung, sondern
zugleich Vertiefung einer dem geschichtlichen Menschenwesen innewoh-
wohnenden Verkehrtheit. » Nach katholischer Überzeugung ist die menschliche

Vernunft (auch im geschichtlichen Menschenwesen) nicht so
grundverdorben, nicht so unbekehrbar und unbelehrbar, wie sie dem «

Evangelischen reformatorischen Ursprungs » erscheint. Der katholische Glaube
steht demnach zur Philosophie in einem ganz anderen Verhältnis als
Brunner sich das vorstellt. Und demnach kann auch von einem « gemeinsamen

Gegensatz gegen allen bloß idealistischen oder mystischen oder
allgemein religiösen Offenbarungsglauben » keine Rede sein. Unser Gegensatz

zu diesen Richtungen ist ein ganz anderer als der Brunners.

Freiburg. P. A. Rohner O. P.

Spieß E. : Die Religionstheorie von Ernst Troeltsch. Paderborn
(Ferd. Schöningh) 1927 (viu und 604 SS.).

Der Verfasser, der schon in einer philosophischen Doktordissertation
über die Geschichtsphilosophie Karl Lamprechts sich über eine eingehende
Kenntnis der modernen Philosophie ausgewiesen hatte, wählte als Gegenstand

seiner Doktorthese in der Theologie die Darstellung der Religions-
theorie von Ernst Troeltsch. Gewiß eine gute Wahl, da in der Lebensarbeit

Troeltschs sozusagen alle Fäden der modernen protestantischen
Theologie und Philosophie zusammenlaufen. Das reiche Ergebnis seiner
Studien legt er uns im vorliegenden Werke dar.

Eine kurze Einleitung orientiert über die Lehrentwicklung des
Protestantismus im XIX. Jahrhundert, über Troeltschs Persönlichkeit und
den Ausgangspunkt und Plan seiner wissenschaftlichen Tätigkeit. Daran
schließen sich die drei Teile des Werkes : die philosophischen Quellen
Troeltschs, seine psychologisch-erkenntnistheoretische und seine geschichts-
philosophische Begründung der Religion.



250 Literarische Besprechungen

Als philosophische Quellen, die Troeltsch zum Teil sehr stark
beeinflußten, ergeben sich Kant, Lotze, Dilthey, die Neukantianer Windelband
und Rickert, Max Weber und in beschränkterem Maße Eucken.

Die Absicht Troeltschs war, eine religionsphilosophische und geschichts-
philosophische Begründung der christlichen Religion zu schaffen. Die
Religionsphilosophie hat nach ihm zunächst das Weäen des religiösen
Phänomens festzustellen, was sie durch individual- und völkerpsychologische
Untersuchungen leistet. Sodann obliegt ihr die Beantwortung der Frage
nach dem Wahrheitsgehalt der Religion, die sie durch erkenntnistheoretische

Forschung zu gewinnen hat. So untersucht denn Spieß im zweiten
Teil zunächst die Aufstellungen Troeltschs über die psychologische Analyse
des religiösen Bewußtseins nach ihrer Bedeutung, ihrem Objekt, ihrer
Methode, ihrer Aufgabe und ihrem Ergebnis ; sodann seine Ausführungen
über die Erkenntnistheorie der Religion, über sein schwer zu definierendes
« religiöses Apriori », über seinen Begriff des Glaubens und seine Anschauungen

vom Verhältnis von Glaube und Wissen, von Philosophie und
Theologie.

Da die Religion nach Troeltsch im innersten Wesen « eine unter
bestimmten Bedingungen zu erlebende Präsenz des Göttlichen », ein ganz
spezifisches psychisches Erlebnis ist, das eine vielgestaltige und endlose
Entwicklung zeigt, so muß nach ihm die Religionswissenschaft und
Religionsbegründung auch die Geschichtsphilosophie der Religion umfassen. So
stellt denn der dritte Teil Troeltschs geschichtsphilosophische
Grundprinzipien und ihre Anwendung auf die Religion und speziell auf das Problem
der Absolutheit des Christentums dar. Schließlich wird noch eingegangen
auf Troeltschs Darstellung der geschichtlichen Beziehungen zwischen
Christentum und Kultur.

Den Schluß sowohl des zweiten als auch des dritten Teiles bildet je
ein Abschnitt, der die Lehren Troeltschs in trefflicher Weise unter das
Licht der katholischen Wahrheit stellt, wie sie uns besonders im hl. Thomas
entgegentritt. Kürzere kritische Gedankengänge sind auch sonst häufig
in die Darstellung eingestreut.

Das also ist der Rahmen, in den der Verfasser eine sehr gründliche
Darstellung des ganzen religionswissenschaftlichen Lebenswerkes Troeltschs
eingefügt hat. Dabei redet Troeltsch selber zu uns und stellt uns selber
sein System vor, sofern von einem solchen bei ihm zu reden ist. Denn
jeder seiner Gedanken ist reichlich mit Zitaten aus seinen zahlreichen
Schriften belegt. Eine umfassende Kenntnis der gesamten Gedankenwelt
Troeltschs ermöglicht es dem Verfasser, die einzelnen Aussagen nach ihrem
wirklichen Sinn zu erfassen und bewahrt ihn vor der Gefahr, durch
einzelne Sätze in ganz falsche Richtung gewiesen zu werden, eine Gefahr,
der z. B. Hessen in auffälliger Weise erlag (vgl. S. 332 ff.). Wünschenswert
wäre bei den Zitaten aus Troeltschs gesammelten Schriften die Angabe
des Erscheinungsjahres der einzelnen Schriften ; der Einblick in den geistigen
Entwicklungsgang Troeltschs würde dadurch gewinnen.

Überall geht der Verfasser den Quellen der Ideen nach und verfolgt
mit größtem Fleiß auch ihre Aufnahme und Auswirkung in der protestan-



Literarische Besprechungen 251

tischen Geisteswelt, so daß wohl fast alle bedeutenderen Vertreter
derselben zum Worte kommen. Es bedurfte einer besonderen Begabung, um in
in die oft abstrusen Gedankengänge so vieler moderner Philosophen und
Theologen einzudringen und sie in ihren mannigfachen Verschlingungen
und Beeinflussungen zu durchschauen. Der nicht geringste Teil dieser
Begabung besteht gewiß auch in der zähen Geduld, mit der der Auktor
so vielen verstiegenen, rein willkürlichen Gedankenwucherungen
nachgegangen ist, die ihm auf seinem Forscherweg begegneten.

Für Troeltsch ist das Ergebnis der eingehenden Untersuchung kein
erfreuliches. Das Ziel, das er sich für seine wissenschaftliche Lebensarbeit
gesetzt hatte, war gewesen, die christliche Religion und die moderne
Weltanschauung miteinander in Einklang zu bringen. In den Dienst dieser
edlen Idee stellte er reiche Geistesgaben der Spekulation und Intuition,
eine Unsumme von Kenntnissen und eine gewaltige Arbeitskraft. Aber
der Ausgangspunkt war verfehlt : eine idealistisch orientierte Philosophie
und ein rein subjektiver, immanentistischer Religionsbegriff. Schon im
Ausgangspunkt war der modernen Weltanschauung gegen das historische
Christentum Recht gegeben. So mußte die ganze Riesenarbeit mit einem
vollen Mißerfolg enden. Diesen können auch noch so hochwissenschaftlich
klingende Formeln Troeltschs nicht verdecken. Denn sein tatsächliches
Schlußergebnis war : Wesen, Wahrheit und Wert des Christentums sind
nicht objektiv und vernunftmäßig erweisbare Wirklichkeiten, sondern
Frucht subjektiver Überzeugungen, Wagnisse und Entscheidungen. Also
der Glaube nicht gemäß der Vernunft, sondern ohne die Vernunft,
« irrational ». Der tragische Ausgang dieser Lebensarbeit erhält seine
äußere Bedeutung auch dadurch, daß Troeltsch nach mehr als zwanzigjähriger

Lehrtätigkeit von der Theologie Abschied nahm, um eine
Professur für Kultur- und Geschichtsphilosophie anzutreten.

Abschließend darf das vorliegende Werk gewiß eine sehr verdienstliche

Arbeit genannt werden. Es vermittelt in der Darstellung der
Lebensarbeit eines ersten protestantischen Gelehrten einen zuverlässigen
Einblick in das Gedankenleben weiter liberal-protestantischer Theologenkreise.

Zugleich ist es ungesucht eine glänzende Rechtfertigung der
katholischen Weltanschauung gegenüber jener Richtung. Ist die Lektüre
des Buches schon in Anbetracht des Gegenstandes auch keine leichte,
so dürfte dasselbe doch von großem Interesse sein für Wahrheitssucher
auf der Gegenseite, aber auch von hohem Nutzen für philosophisch gebildete

Katholiken, Priester und Laien, die sich mit den modernen Ideen
auseinanderzusetzen haben.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Erkenntnistheorie,

Ergänzung zu der Besprechung des Buches : P. Gény S. J. : Critica
de cognitionis humanae valore disquisitio (siehe « Divus Thomas », Freiburg,
Jahrg. 1928, S. 89 ff.).

Pater Gény macht gegen die Auffassung, daß die logische Wahrheit



252 Literarische Besprechungen

in der Übereinstimmung des eonceptus objectivus mit dem Gegenstand
bestehe, geltend, daß zwischen dem eonceptus objectivus und dem Gegenstand

keine conformitas (wie sie die logische Wahrheit verlangt), sondern
« plena identitas » sei. Darauf erwidere ich in Ergänzung und teilweiser
Berichtigung dessen, was ich in meiner Besprechung a. a. O. S. 93 gesagt
habe, noch folgendes :

Da der eonceptus objectivus der Verstand ist, insofern dieser erkennend
der Gegenstand secundum esse intentionale ist, so ist er (der eonceptus
objectivus) : 1. formell identisch mit dem Gegenstand secundum esse
intentionale (das ist selbstverständlich) ; 2. identisch identitate intentionali
mit dem Gegenstand secundum esse naturale. Denn im eonceptus objectivus
und durch ihn erhält der Gegenstand, der außerhalb des Intellektes ein
esse naturale hat, im Intellekt ein esse intentionale. Da also der eonceptus
objectivus nur intentional oder in der Erkenntnisordnung, mit dem Gegenstand

secundum esse naturale identisch ist, nicht aber formell und entitativ,
sondern an sich real von ihm verschieden bleibt, so besteht 3. zwischen
beiden auch noch eine relatio conformitatis oder adaequationis. Diese
relatio tritt ein, wenn zwei (real) voneinander verschiedene Termini
teilweise miteinander identisch sind oder irgend etwas miteinander gemeinsam
haben. Das trifft in unserm Fall zu : der eonceptus objectivus und der
Gegenstand in seinem natürlichen Sein sind intentionaliter identisch und
real verschieden.

In dieser relatio adaequationis besteht nun, wenn sie im Urteil erkannt
ist, formell die logische Wahrheit. Die identitas intentionalis ist der Grund
dafür, gewissermaßen die logische Wahrheit fundamentaliter. Diese relatio
adaequationis oder conformitatis ist eine relatio realis, weil die Termini
real sind, eine relatio transcendentalis von Seiten des eonceptus objectivus,
der seiner Natur nach darauf hingeordnet ist, den Gegenstand so
darzustellen, wie er ist. Und wenn der erkannte Gegenstand existiert, gründet
sich auf diese relatio transcendentalis auch noch eine relatio praedica-
mentalis adaequationis. Die intentionale Identität zwischen dem eonceptus
objectivus und dem Gegenstand (secundum esse naturale), die nicht schlechthin

eine « plena » identitas genannt werden kann, bildet demnach keine
Instanz gegen die Auffassung, daß die logische Wahrheit formell in der
erkannten Übereinstimmung, der relatio conformitatis, dieser beiden
Termini besteht.

Festzuhalten ist noch, daß im Urteil zwar stets eine Übereinstimmung
des eonceptus objectivus mit dem Gegenstand erkannt wird. Dies gehört
zum Wesen des Urteils. Bei der einfachen Wahrnehmung des Verstandes
wird die Übereinstimmung nicht erkannt. Beim Urteil kommt es aber
darauf an, ob die erkannte Übereinstimmung auch eine objektive ist.
Ist sie es, dann besitzt das Urteil die logische Wahrheit. Ist sie es nicht,
dann ist das Urteil falsch. Die Wahrheit ist ja keine Wesensbestimmung
des Urteils. Es ist dem Urteil eigentümlich (proprium), wahr oder falsch
zu sein. Ist es wahr, dann ist dies für das Urteil eine akzidentelle Eigenschaft.

P. Petrus Wintrath.



Literarische Besprechungen 253

Metaphysik.

G. Mattiussi S. J. : Les points fondamentaux de la philosophie thomiste.
Commentaire des vingt-quatre thèses approuvées par la S. Congrégation
des Etudes, traduit et adapté de l'italien avec l'autorisation de l'auteur,
par l'abbé Jean Levillain. Turin-Rome (M. E. Marietti), 1926. (xii und

394 pag.)

Das Buch soll, als Kommentar zu den von der Studienkongregation
gutgeheißenen Thesen, die Unterscheidungslehren darlegen, die die
Metaphysik des hl. Thomas kennzeichnen, im Gegensatze zu den Ansichten,
die in andern christlichen Schulen gang und gäbe sind. Es handelt sich
also hier nicht darum, den Materialismus oder Idealismus oder andere
unserem Glauben entgegengesetzte Irrtümer zu widerlegen, wohl aber
darum, vielmehr Thomist als Skotist zu sein, denn Skotus ist das Haupt
aller Gegner des hl. Thomas innerhalb der katholischen Kirche. So

bestimmt Mattiussi den Zweck seines Buches in der von ihm selbst
verfaßten Vorrede zu dieser französischen Ausgabe. Über Ursprung und
Bedeutung der 24 Thesen spricht er sich a. a. O. folgendermaßen aus:
Die Päpste haben von jeher der Lehre des hl. Thomas ein besonderes Lob
gespendet ; sie haben immer jene ermutigt, die dieser Lehre folgten. Allein
seit Leo XIII. ist man weiter gegangen. Ohne die Verdienste anderer
Lehrer zu mißkennen, hat der Heilige Stuhl die Richtung der theologischen
und philosophischen Studien in den christlichen Schulen in dem Sinne
bestimmt, daß er ihnen den hl. Thomas als Führer gab. Der Art, 1366
des neuen Codex spricht diese Bestimmung als Gesetz aus. Xun war aber
Pius X., der eigentliche Urheber dieses Gesetzes, ein hervorragend
praktischer Mann. Er war sich bewußt, daß des öftern Schriftsteller oder
Professoren, die von ihnen ausgedachten Ansichten als die Lehre des

hl. Thomas ausgeben. Um dieser Gefahr vorzubeugen, wurde als genauer
Ausdruck der thomistischen Lehre eine Zahl von Thesen zusammengestellt.
Die Studienkongregation veröffentlichte nach dem Willen des Papstes
im Juli 1914 diese Thesen in den Acta apost. Sedis. Dieselben Thesen
wurden ein zweites Mal gutgeheißen im Jahre 1916 unter Benedikt XV.

Der am 11. März 1925 verstorbene P. Mattiussi ist wohl bekannt
als eifriger Verteidiger der 24 thomistischen Thesen. Sein nun ins
Französische übersetzte Kommentar zu diesen Thesen erschien zuerst italienisch
in Form von Artikeln der Civiltà cattolica, später als Buch unter dem
Titel : Le XXIV tesi della filosofia di S. Tommaso d'Aquino. Jeder
Thomist ist dem P. Mattiussi gewiß zum Danke verpflichtet für das, was
er getan hat zur Verteidigung des echten Tliomismus. In seinem Kommentar
zu den 24 Thesen offenbart sich auch Mattiussi als integraler Thomist,
wenn man etwa absieht von der Lehre über die Subsistenz, die er mit der
substantiellen Existenz identifiziert (vgl. p. 25 ; p. 68) und von der Lehre
über die göttliche Prädetermination des geschaffenen Willens (p. 367 f.).
Mattiussi betont jedoch entschieden im engen Anschluß an S. Thomas,
De potentia 3, 7, daß Gott den geschaffenen Willen zu jedem Willensakte



254 Literarische Besprechungen

bewege und scheint sich zu der sogenannten praemotio physica indifferens
zu bekennen, die von De Maria, Remer und Billot angenommen wurde,
obschon auch die thomistische praemotio und praedeterminatio indifferent
ist, insofern sie nur die passive, nicht aber die aktive Indifferenz aufhebt,
sondern diese vielmehr gibt.

Einige andere kritische Bemerkungen mögen hier Platz finden. —-

Indem Mattiussi den Wert der thomistischen Beweise für. die Lehre von
Materie und Form hervorhebt, will er außerdem (p. 85) diese Lehre
ableiten aus dem Gegensatz von Passivität und Aktivität, den wir am
Körper beobachten. Allein auf diesem Wege könnte man höchstens eine
Zusammensetzung des Körpers aus Wesen und Dasein beweisen. Den
aristotelischen Beweis für den realen Unterschied von Substanz und
Ausdehnung, der daraus geführt wird, daß die Ausdehnung sinnlich
wahrnehmbar ist, die Substanz aber nicht, lehnt Mattiussi ab. Er meint auch,
Aristoteles habe auf solche Weise den Unterschied von Substanz und
Ausdehnung nicht zu beweisen gesucht und will diesen Unterschied aus
der adäquaten Verschiedenheit der Begriffe von Körpersubstanz und
Ausdehnung ableiten. Dieser Beweis ist wohl stichhaltig, läßt sich aber
nicht kurzer Hand so geben, wie Mattiussi dies tut. Es wäre auszuführen,
daß das Wesen der Körpersubstanz aus Materie und Form besteht und,
da weder die Materie noch die Form mit der Ausdehnung identisch ist,
ist auch der aus Materie und Form bestehende Körper von der Ausdehnung
real verschieden. Die Beweise, die Mattiussi weiterhin geben will aus dem
Wachstum und aus der Verdichtung und Verdünnung der Körper, sind
nicht stichhaltig. Denn das Wachsen geht nicht nur auf die Ausdehnung,
sondern auch auf die Substanz ; dasselbe gilt vom Vorgang der Verdichtung
und Verdünnung. Wenn der Körper wächst, erwirbt er neue Substanzteile,
und wenn er verdünnt wird, werden auch seine Substanzteile mehr
entwickelt. Mattiussi unterscheidet p. 118 ff. nicht genügend, zwischen
dem primären und sekundären Effekt der Ausdehnung und wird dadurch
den Gegnern des hl. Thomas nicht gerecht, die die Möglichkeit der lokalen
Gegenwart eines Körpers an verschiedenen Orten behaupten. Das bei
Erklärung von These XVIII : Immaterialitatem necessario sequitur
intellectualitas über die Sinneserkenntnis Gesagte ist unklar und
verwirrend.

Rom (S. Anselmo). P. Jos. Gredt O. S. B.


	Literarische Besprechungen

