
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Der hl. Thomas und P. Studler [Fortsetzung]

Autor: Dörholt, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Thomas und P. Stuller.

Von Prälat Dr. Bernhard DÖRHOLT, Münster i. W.

(Fortsetzung und Schluß.)

V.

Wir haben unsere Arbeit noch nicht vollendet. Der Verf. teilt
nämlich das dritte Buch seines Werkes in zwei Teile, von denen der
erste das Einwirken Gottes auf den freien Willen in der natürlichen
Ordnung, der zweite das Einwirken Gottes auf den freien Willen in
der übernatürlichen Ordnung behandelt. Diesen zweiten Teil haben
wir noch zu besprechen. Wir werden uns, da der vorhergehende Teil
des Stuflerschen Werkes uns allzu lange aufgehalten hat, so kurz als

möglich fassen.

Das Ganze dieses zweiten Teils zerfällt in zwei Kapitel. Das erste
handelt von dem Gnadeneinfluß Gottes auf die Gerechtfertigten, damit
sie ihr ewiges Ziel erreichen, das zweite von dem Einfluß Gottes, der
den Sünder zur Rechtfertigung führt.

Im ersten Kapitel setzt der Verf. auseinander, so wie Gott in der
natürlichen Ordnung das ganze Universum und die einzelnen Geschöpfe

zu ihren Zielen in der Weise hinlenke, daß er jedem eine innere und
natürliche Hinneigung gebe, durch die es spontan auf das hinstrebe,
wohin es von Gott bewegt werde, in derselben Weise (« eodem omnino
modo », S. 328) verfahre Gott nach den Prinzipien des hl. Thomas

in der übernatürlichen Ordnung, indem er den Gerechten zu seinem

Endziele, der ewigen Seligkeit, durch gewisse übernatürliche und
dauernde, ihm eingegossene Tätigkeitsqualitäten hinbewege.

Dafür, daß das Lehre des hl. Thomas sei, werden mehrere Thomastexte

angeführt.
Im zweiten Kapitel wird zunächst die Lehre des Konzils von

Trient von der Vorbereitimg auf die Rechtfertigung mitgeteilt und
dann richtig gesagt, aus den tridentinischen Definitionen gehe hervor,
daß zu den Akten, durch welche die Sünder zur Erlangung der
Rechtfertigungsgnade frei disponiert würden, die bloße Natur keineswegs



212 Der hl. Thomas und P. Stufler

hinreiche, daß vielmehr Gottes zuvorkommende und helfende Gnade

notwendig sei, damit sie richtig zustande kämen. Worin aber diese

zuvorkommende und helfende Gnade bestehe, habe das Konzil nicht
erklärt ; daher sei es nicht zu verwundern, daß die katholischen

Theologen bis auf die Gegenwart über ihre Natur geteilter Meinung
seien, indem die einen sie in einer physischen, nicht vitalen und
fließenden Qualität, d. i. in der praemotio physica sähen, die andern

dagegen sie für einen unmittelbar von Gott hervorgebrachten vitalen
Akt des Verstandes und Willens hielten. Fast alle aber stimmten
darin überein, daß die Gnade, die sie aktuelle im Gegensatz zur
habituellen nannten, entitativ und innerlich übernatürlich sei.

Wenn man das für gewiß halte, so scheine keine geringe Schwierigkeit

gegen die von ihm (Stufler) gegebene Exposition der Lehre des

hl. Thomas zu entstehen. « Ostendimus enim plurimis argumentis,
Doctorem Angelicum neque praemotionem physicam ad actus voluntatis

sive liberos sive indeliberatos et necessarios agnoscere neque
concursum simultaneum sive naturalem sive supernaturalem cum
actibus nostris admittere. Undenam ergo actus illi ad iustificationem
praeparatorii entitatem supernaturalem sortiuntur, si Deus neque ante
illos principium activum supernaturale intellectui vel voluntati imprimit,
neque per elevationem, quam externam Molinistae 1 vocant, efficit, ut
actus illi supernaturales sint »

Das ist für den Verf. allerdings eine ernste Schwierigkeit, eine so

ernste, daß er sie nach unserm Dafürhalten nicht zu lösen vermag.
Es mutet uns daher etwas sonderbar an, daß der Verf. so fortfährt :

«Ad cuius difiicultatis solutionem hoc caput inserviat, ex quo iterum
apparebit, quantopere doctrina Aquinatis ab ilia distet, quae prae
aliis thomistica appelari consuevit. »

Was soll diese ganz überflüssige Bemerkung, in der jedenfalls
das « iterum » gestrichen werden muß. Denn daß das in dem Werke
schon einmal gezeigt worden wäre, davon haben wir doch wahrhaftig
nichts gemerkt. Wir gestatten also dem Verf. die Zukunftslorbeeren
nicht, mit denen er sich hier vor uns schmücken will. Warten wir
erst den Ausgang ab, und wenn dann noch Lorbeeren da sind, möge
er triumphieren.

Aber wie sollen wir die Tatsache, daß er hier eine solche

Bemerkung einfließen läßt, psychologisch deuten Will er sich viel-

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stutler 213

leicht durch diesen Ausblick stärken und Mut machen Das würden
wir freilich verstehen ; denn sein Innerstes mag ihm wohl sagen, daß
seine Lage nicht beneidenswert ist.

Sein Thema sind die auf die Rechtfertigung vorbereitenden Akte,
die zweifacher Art sind : unmittelbar oder nahe, und mittelbar oder
entfernt vorbereitende Akte. Im ersten Artikel spricht er von den

« proxime et immediate » zur Rechtfertigungsgnade disponierenden
Akten und stellt hinsichtlich ihrer die These auf, sie gingen elicitiv
aus dem Habitus der Gnade oder der Tugend hervor. Er hält das für
die Meinung des hl. Thomas und führt einige Stellen dafür an.

Im zweiten Artikel spricht er von den entfernt auf die
Rechtfertigung vorbereitenden Akten und stellt die These auf : Die entfernt
auf die Rechtfertigung disponierenden Akte, sofern sie nicht aus dem
unförmlichen Habitus des Glaubens oder der Hoffnung hervorgehen,
kommen nach der Lehre des hl. Thomas durch die bloßen Kräfte der
Natur unter der Bewegung Gottes zustande und sind daher ihrer
Entität nach natürlich.

Diese These, die wir bestreiten, hat St. zu beweisen. Es handle
sich, sagt er S. 356, um jene Heilsakte, durch welche die jedes

eingegossenen Habitus entbehrenden Sünder entfernt auf die
Rechtfertigungsgnade positiv disponiert würden. Solche Akte seien

diejenigen, die den Anfang des Glaubens ausmachten ; dahin gehörten
auch die Akte der gläubigen Sünder, die nicht vom unförmlichen
Habitus des Glaubens oder der Hoffnung effektiv verursacht würden,
z. B. die Akte der Verabscheuung der Sünden aus bloßer Furcht vor
der Hölle. 1

Ich bemerke dazu, daß der Anfang des Glaubens (initium fidei)
nach can. 5 des zweiten Konzils von Orange (529) etwas
Übernatürliches ist. Die Akte der gläubigen Todsünder, die nicht vom
unförmlichen Habitus des Glaubens effektiv verursacht werden, sind

natürlich, aber der Akt der Verabscheuung der Sünden aus bloßer
Furcht vor der Hölle gehört zu diesen nicht, wie P. St. annimmt ;

denn er kann sein Motiv nur dem unförmlichen Habitus des Glaubens

entnehmen, da die ungläubige Vernunft die Hölle nicht kennt.
Daß auch die entfernt auf die Rechtfertigung vorbereitenden

Akte entitativ übernatürlich seien und von einem übernatürlichen

Prinzip effektiv hervorgingen, das gratia actualis benannt werde, sei

zwar die Lehre fast aller neueren Theologen vom Konzil von Trient
bis auf unsere Zeit, obgleich sie in der Bestimmung der Natur dieser



214 Der hl. Thoraas und P. Stufler

Gnade sehr voneinander abwichen, indem die einen sie in der
übernatürlichen praemotio physica, die andern in übernatürlichen vitalen
Akten sähen, die vom Willen unter speziellem Beistand des Heiligen
Geistes vollbracht würden. Jene, nämlich die Thomisten, versicherten,

zur Setzung dieser Akte werde der Wille innerlich erhoben durch eine

vorübergehend ihm mitgeteilte Bewegung, diese aber, nämlich die

Molinisten sagten, der Wille werde bloß äußerlich erhoben, indem
Gott in einer alles Bedürfnis der Natur übersteigenden Weise zugleich
mit dem Willen so auf den Akt Einfluß ausübe, daß derselbe
übernatürlich werde.

Es frage sich aber, was der hl. Thomas über diese entfernt
disponierenden Akte lehre. St. sagt darüber S. 357, indem er das,

was er S. 341 schon gesagt hat, in etwas kürzerer Zusammenfassung
wiederholt, folgendes : « Ex omnibus, quae hucusque dicta sunt, patet,
eum neque praedeterminationem physicam supernaturalem neque con-

cursum simultaneum supernaturalem admittere ; aliud autem princi-
pium efficiens supernaturale praeter ista duo excogitari nequit ; ergo
actus illi secundum principia D. Thomae supernaturales esse nequeunt. »

Leider scheitert dieser « Beweis » daran, daß der Satz, von dem

der Verf. ausgeht, unwahr ist. Das Gegenteil ist wahr. Behauptet
hat der Verf. zwar wiederholt, der hl. Thomas sei ein Gegner der

praemotio physica, aber bewiesen hat er es nicht ; im Gegenteil aber
ist ihm von uns (S. 65 f.) bewiesen worden, daß Thomas sie nicht nur
mit klaren, unzweideutigen Worten gelehrt, sondern auch ihren
Notwendigkeitsgrund gezeigt hat. Den zweiten Prämissensatz des Verfassers,
Thomas lehre auch den concursus simultaneus nicht, geben wir zu ;

ebenso den dritten, der besagt, zwischen Thomismus und Molinismus
gebe es kein Mittleres.

St. fährt (S. 357) fort : « Et hanc reapse mentem eius (S. Thomae)

esse, solidissimis argumentis demonstrari potest, quae in duas classes

dividi possunt, quarum prima ostendetur, nullum actum
supernaturalem sine habitu infuso fieri posse, altera vero manifestum fiet,
S. Thomam explicitis verbis docuisse, actus ad gratiam remote dis-

ponentes quoad entitatem mere naturales esse. »

Von den « solidissimis argumentis » hätte er lieber schweigen sollen.

Oder will er sich auch hier wieder Mut machen Das würden wir
allerdings verstehen. Denn seine Lage wird immer prekärer, und das

scheint er im tiefsten Herzen auch zu fühlen.
Die beiden von ihm angekündigten Thesen hat er selbstverständlich



Der hl. Thomas und P. Stufler 215

zu beweisen. Nach der ersten soll der hl. Thomas lehren, ein
übernatürlicher Akt, der nicht aus einem eingegossenen Habitus hervorgehe,

sei unmöglich. Ein erstes, und zwar, wie er meint, peremptorisches
Argument dafür will St. im art. 1 der Qu. disputata de Caritate finden,
wo Thomas die Meinung des Petrus Lomb. zurückweist, die Caritas
sei der Heilige Geist selbst. Wie das gemeint war, erklärt der hl. Thomas

am a. 0. mit folgenden Worten : « Et ut huius opinionis intellectus
plenius habeatur, sciendum est, quod actum dilectionis quo Deum
et proximum diligimus, Magister posuit quoddam creatum in nobis,
sicut et actus ceterarum virtutum, sed ponebat differentiam inter
actus caritatis et actus aliarum virtutum, quod Spiritus sanctus ad

actus aliarum virtutum movet animam mediantibus quibusdam habi-
tibus, qui virtutes dicuntur, sed ad actum dilectionis movet voluntatem
immediate per semetipsum absque aliquo habitu. »

Nachdem St. diese Worte S. 204 f. zitiert hat, schließt er S. 205

« Ergo quaestio, de qua ibi agitur, haec est : « Potestne Spiritus sanctus

immediate per se sine habitu caritatis infuso tamquam principio interno

permanente voluntatem ad actum caritatis supernaturalem movere »1

Er beantwortet die Frage, wie er meint, im Sinne des hl. Thomas,
mit Nein, um dann S. 359, wo er die Frage wieder aufgenommen hat,
weiter zu schließen, das Argument, durch welches der hl. Thomas
die Unmöglichkeit der Mitteilung des Aktes der Caritas durch einfache

Bewegung des Heiligen Geistes ohne Eingießung eines Habitus beweise,
könne und müsse wegen der Gleichheit des Grundes auf alle anderen

entitativ übernatürlichen Akte angewandt werden. « Quare si Deus

absque infusione habitus supernäturalis voluntatem ad actum quemlibet

supernaturalem moveret, is non e principio interno procederet neque
voluntarius esset.1 Ideo omnes actus illi, quibus homines quovis habitu
infuso carentes remote ad iustificationem se praeparant, necessario,

spectata sola entitate, naturales sunt. »

Eine ganz andere Erklärung des art. 1 der Qu. de Caritate, die

aber durch St.s Werk veranlaßt ist und Stellung zu diesem nimmt,
gibt der Professor Dr. Franz Zigon in Görz im Divus Thomas II (1924),
S. 24-34, in lateinischer Sprache unter der Überschrift : « S. Thomae

a. 1 de Caritate et praemotio physica. »

Er geht aus von dem, was St. in seinem Werke n. 128 schreibt
und zitiert es mit einigen Auslassungen, aber mit dem ganzen Text

1 Von St. hervorgehoben.



2l6 Der hl. Thomas und P. Stufler

von Thomas aus a. i de Caritate bis fast n. 135 und sagt dann S. 27,
wenn jemand nur oberflächlich den (von St. zitierten) Thomastext
durchlese, so möge eine solche Deutung (wie St. sie gebe) vielleicht
eine gewisse Grundlage in den Worten des hl. Thomas zu haben
scheinen. «Considerato autem penitius accuratiusque testimonio illo
totam istam explicationem esse contra mentem Doctoris Angelici
manifestum erit. » — Des näheren verweisen wir den Leser auf den

genannten Artikel.
Damit ist das erste Argument Stuflers für seine erste These

erledigt. Es hat sich gezeigt, daß es kein peremptorisches, sondern
ein völlig nichtiges war.

Ein zweites Argument sucht er von S. 366 an in folgender Weise

zu bauen. Er behauptet, diejenigen Theologen, die lehrten, daß die
auf die Rechtfertigung vorbereitenden Akte, die nicht aus einem

eingegossenen Habitus hervorgehen, übernatürlich seien durch eine

vorübergehende Bewegung des Willens durch Gott, unterschieden drei
Klassen von Willensakten, nämlich erstens rein natürliche, zweitens
übernatürliche, die hervorgehen von der bloß aktuellen Gnade und
daher nicht verdienstlich für das ewige Leben seien, drittens
übernatürliche, die aus der heiligmachenden Gnade hervorgehen und de

condigno verdienstlich seien für das ewige Leben.
Sein Untersatz lautet: «.Atqui-ha.ee tripartitio apud S. Thomam

non invenitur, qui constanter docet, ad •actus naturales sufjicere vires
naturales, ad actus autem facultatem naturae excedentes requiri infusionem
gratiae et habitmim. »1 Das heißt mit anderen Worten : Das, was bei
den heutigen Theologen gratia actualis heißt, war dem hl. Thomas
unbekannt. St. sagt das übrigens S. 343 auch mit ausdrücklichen Worten.

Das ist nun eine so unerhörte Behauptung, daß man sie bei einem

Theologen, von dem wir doch wohl annehmen dürfen, daß er die
Geschichte der neueren Theologie kennt, für unmöglich halten sollte.
P. St. wird doch zugeben, daß Thomas der Führer der neueren Theologie
ist. Wenn er das aber zugibt, so fragen wir ihn, ob ihm nie der
Gedanke gekommen ist, daß man bezüglich der Hauptpunkte wie

vom Führer auf die Geführten, so auch von diesen auf den Führer
schließen kann Wenn also die neuere Theologie einmütig neben der
habituellen Gnade eine aktuelle Gnade lehrt, so werden wir dasselbe

auch, rückschließend, beim hl. Thomas annehmen dürfen und müssen ;

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 217

oder vielmehr, wir dürften und müßten es auch dann annehmen, wenn
er es nicht oftmals mit klaren Worten in seinen Werken sagte.
Glücklicherweise ist das der Fall, und P. St. nimmt dadurch, daß er es

nicht weiß, unter den Thomaskennern, zu denen er doch gehören will,
eine sehr sonderbare Figur ein.

Führen wir nun einige Stellen an, an denen der aquinatische
Führer neben der habituellen Gnade die aktuelle nennt. Wir beschränken

uns der Kürze wegen auf die Summa theol. In der I-II q. no a. 2

stellt er die Frage : « Utrum gratia sit animae qualitas. » Seine Antwort
lautet : «Respondeo dicendum quod, sicut iam dictum est (art. praec.),
in eo qui dicitur gratiam Dei habere, significatur esse quidam effectus

gratuitae Dei voluntatis. Dictum est autem supra (q. 109 a. 1), quod
dupliciter ex gratuita Dei voluntate homo adiuvatur : uno modo

inquantum anima hominis movetur a Deo ad aliquid cognoscendum vel
volendum vel agendum ; et hoc modo ipse gratuitus effectus in homine

non est qualitas, sed motus quidam animae; ,actus enim moventis in
moto est motus' ut dicitur Phys. lib. 3. Alio modo adiuvatur homo

ex gratuita Dei voluntate secundum quod aliquod habituale donum

a Deo animae infunditur et sie donum gratiae qualitas quaedam
est. »1 In der folgenden q. 111 a. 2 wird gefragt : « Utrum gratia
convenientur dividatur per operantem et cooperantem. » Die Antwort
lautet : « Respondeo dicendum quod, sicut supra dictum est (q. 110 a. 2),

gratia dupliciter potest intelligi : uno modo divinum auxilium, quod nos
movet ad bene volendum et agendum; alio modo habituale donum nobis

divinitus inditum. Utroque autem modo gratia dicta convenienter

dividitur per operantem et cooperantem. » Im folgenden Art. 3 lautet
die Frage: «Utrum gratia convenienter dividatur in praevenientem
et subsequentem. » Und die Antwort : « Respondeo dicendum quod,
sicut gratia dividitur in operantem et cooperantem secundum diversos

effectus, ita etiam in praevenientem et subsequentem, qualitercunque

gratia aeeipiatur. » 2 Zu den letzten Worten bemerkt ganz richtig die

Ausgabe von L. Guerin, Barri-Ducis 1873 : « Sive habitualis, sive

actualis. » Ibidem, q. 112 a. 2 lautet die Frage : « Utrum requiratur
aliqua praeparatio et dispositio ad gratiam ex parte hominis. » Und
die Antwort : « Respondeo dicendum quod, sicut dictum est, gratia
dicitur dupliciter : quandoque quidem ipsum habituale donum Dei,

1 Die Hervorhebungen sind von mir.
2 Von mir hervorgehoben.



2l8 Der hl. Thomas und P. Stufler

quandoque autem auxilium Dei moventis animam ad bonum. Primo

igitur modo accipiendo gratiam, praeexigitur ad gratiam aliqua
gratiae praeparatio, quia nulla forma potest esse nisi in materia
disposita. Sed si loquamur de gratia secundum quod significat
auxilium Dei moventis ad bonum, sic nulla gratia requiritur ex parte
hominis, quasi praeveniens divinum auxilium, sed potius quaecunque
praeparatio in homine esse potest, est ex auxilio Dei moventis
animam ad bonum. Et ex hoc ipse bonus motus liberi arbitrii, quo

quis praeparatur ad donum gratiae suscipiendum, est actus liberi
arbitrii moti a Deo. »1

Hier wird nicht nur die aktuelle Gnade neben der habituellen
anerkannt, sondern auch ausdrücklich gesagt, daß der Mensch durch
die motio Dei, d. i. durch aktuelle Gnade auf die Rechtfertigung
vorbereitet wird. Daß aber im Grunde die ganze Vorbereitung ein Werk
der Gnade ist, geht aus a. 4 derselben q. 112 hervor, wo gesagt wird,
daß « ex parte subiecti gratia potest suscipere magis vel minus, prout
scilicet unus perfectius illustratur a lumine gratiae quam alius. Cuius

diversitatis ratio quidem est aliqua ex parte praeparantis se ad gratiam ;

qui enim magis se ad gratiam praeparat, pleniorem gratiam accipit. Sed

ex hac parte potest non accipi prima ratio huius diversitatis, quia
praeparatio ad gratiam non est hominis nisi inquantum liberum arbitrium
praeparatur a Deo. Unde prima causa huius diversitatis accipienda
est ex parte ipsius Dei, qui diversimode suae gratiae dona dispensât. »1

Dasselbe, was hier der hl. Thomas sagt, sagt das Konzil von
Trient sess. VI, cap. 7.

Auch in der q. 10g der I-II wird mehrfach die aktuelle Gnade

neben der habituellen erwähnt. In a. 6, wo gefragt wird : « Utrum homo

possit seipsum ad gratiam praeparare per seipsum absque exteriori
auxilio gratiae », wird dieser Unterschied schon in der Formulierung
der Frage als bekannt vorausgesetzt. Ebenso in den Argumenten,
mit denen die Frage eingeleitet wird, und im Argumentum « Sed

contra ». Im corp. art. aber wird auf den vorhergehenden Artikel
hingewiesen und dann gesagt : « Alio modo potest intelligi praeparatio
voluntatis humanae ad consequendum ipsum gratiae habitualis donum.

Ad hoc autem quod praeparet se homo ad suceptionem huius doni,
non oportet praesupponere aliquod aliud donum habituale in anima,

quia sic procederetur in infinitum, sed oportet praesupponi aliquod

1 Von mir hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 219

auxilium gratuitum Dei interius animam moventis sive inspirantis bonum

propositum. »1

Die Worte « non oportet praesupponere aliquod aliud donum
habituale in anima » verstehen wir so, daß durch sie nicht bloß die

gratia habitualis selbst, sondern auch jeder übernatürliche Habitus
ausgeschlossen wird. Nicht durch etwas Habituelles, sondern durch
etwas Aktuelles, durch ein « auxilium gratuitum Dei interius animam
moventis et inspirantis bonum propositum », geschieht die erste

Vorbereitung auf das habituale donum, die hier gemeint ist.
Auch im respons. ad 3 wird die motio Dei, also das, was wir jetzt

gratia actualis nennen, neben der gratia habitualis erwähnt. Im resp.
ad 4 aber wird gesagt, daß die Vorbereitung zwar Sache des Menschen

sei, weil er sie durch seinen freien Willen mache, « sed tarnen hoc non
facit sine auxilio Dei moventis et ad se attrahentis ».

Im folgenden Artikel y wird gefragt, ob der Mensch von der Sünde

aufstehen könne ohne die Hilfe der Gnade. Zu bemerken sind hier die
Schlußworte des corp. art., die so lauten : « Et ideo requiritur auxilium
gratiae ad hoc quod homo a peccato resurgat, et quantum ad habituale

donum, et quantum ad interiorem Dei motionem. »1

Im Artikel 9 derselben q. 10g lautet die Frage, ob derjenige, der
die Gnade schon erlangt hat, durch sich selbst das Gute wirken und
die Sünde meiden könne ohne die Hilfe der Gnade. Im corp. art. wird
geantwortet, wie schon gesagt sei, bedürfe der Mensch, um recht zu
leben, in zweifacher Weise der Hilfe Gottes : « uno quidem modo

quantum ad aliquod habituale donum, per quod humana natura corrupta
sanetur et etiam sanata elevetur ad operanda opera meritoria vitae
aeternae quae excedunt proportionem naturae ; alio modo indiget
homo auxilio gratiae, ut a Deo moveatur ad agendum. » Im resp. 2 wird
auf den Einwand geantwortet, durch die Gnade wohne der Heilige
Geist in uns, der allmächtig sei und daher ausreiche, uns vor der

Sünde zu bewahren. Die Antwort lautet : « operatio Spiritus non
circumscribitur per effectum habitualis doni, quod in nobis causat,
sed praeter hunc effectum nos movet et protegit simul cum Patre
et Filio. »1

Dadurch, daß wir nachgewiesen haben, dem hl. Thomas sei das,

was die heutige Theologie gratia actualis nennt, keineswegs unbekannt

gewesen, haben wir zugleich das von P. St. auf S. 366 aufgestellte

1 Von mir hervorgehoben.



220 Der hl. Thomas und P. Stufler

Argument, näherhin dessen Untersatz widerlegt : dem hl. Thomas
seien übernatürliche Akte, die nicht aus einem übernatürlichen Habitus
hervorgingen, sondern durch eine übernatürliche aktuelle Bewegung
Gottes zustande kämen, unbekannt gewesen.

Wir brauchen uns daher auf die Argumente, die St. von S. 366

an dafür vorbringt, gar nicht einzulassen, sondern könnten die Sache

als erledigt ansehen. Gleichwohl wollen wir diese Argumente kurz
widerlegen, damit unser Beweis vollständiger werde. Es sind einige

von St. unrichtig herangezogene Thomastexte.
a) An erster Stelle führt er art. 10 De virtutib. in commimi an und

ruft dann aus : « En, quomodo S. Thomas actus supernaturales non
procedentes ex habitibus infusis, sed ex sola gratia actuali super-
naturali elicitos silentio praetereat » Aber dies Stillschweigen beweist
nichts. Sollte es etwas beweisen, so hätte St. zeigen müssen, daß

Thomas, wenn er anders gedacht hätte, als er ihm zuschreibt, an dieser

Stelle hätte reden müssen, daß er also, wenn er übernatürliche Akte
als Wirkungen vorübergehender göttlicher Bewegung gekannt hätte,
sie hätte erwähnen müssen.

b) An zweiter Stelle führt P. St. Sent. 2 d. 26 q. 1 a. 3 an. Aber
hier sagt Thomas unter Berufung auf Dionysius nur, da die für den

Himmel verdienstlichen Akte über die Natur des Menschen hinausgingen,

so müsse diese, um für solche Akte fähig zu werden, zuerst
in sich erhöht und zu einem göttlichen Sein erhoben werden. Wenn
St. nach Anführung der Stelle bemerkt, diese ganze Argumentation
würde ihre Kraft verlieren, wenn es außer den rein natürlichen Akten
und den übernatürlichen aus eingegossenen Habitus hervorgehenden
noch andere übernatürliche Akte gäbe, die aus einem übernatürlichen
auxilium actuale hervorgingen, so ist das eine leere Behauptung.

c) An dritter Stelle führt St. l-II q. 10g a. 5 an, wo Thomas die

Frage behandelt, ob der Mensch das ewige Leben verdienen könne
ohne die Gnade. Die Antwort lautet in Kürze, die Akte, die zum Ziele
führen sollten, müßten dem Ziele proportioniert sein. Das ewige Leben
sei aber ein Ziel, das über die Proportion der menschlichen Natur
hinausgehe, und deswegen könne der Mensch durch seine bloßen
naturalia keine für das ewige Leben verdienstlichen Werke
hervorbringen und daher nicht ohne die Gnade das ewige Leben verdienen.

P. St. bemerkt nach dem Zitat : « Hic S. Thomas inter opera
naturalia et opera meritoria, quae hunt ex infusione gratiae, nulla
alia intermedia agnoscit. »



Der hl. Thomas und P. Stufler 221

Wir antworten : Er erwähnt keine opera intermedia, weil er dazu
keinen Anlaß hatte. Hätte er über die Vorbereitung des Sünders auf
die habituelle Gnade gesprochen, so würde er sie' erwähnt haben, wie
wir oben S. 40 f. gesehen haben. Es ist geradezu unbegreiflich, daß

P. St. hier, wo es sich doch nicht um diese Vorbereitung, sondern um
das Verdienen des ewigen Lebens handelt, aus dem Fehlen der aus

der aktuellen Gnade hervorgehenden Akte einen solchen Schluß zieht,
also schließt, dem hl. Thomas seien solche opera intermedia unbekannt

gewesen.
Wie aber, wenn der hl. Thomas in diesem Artikel 5 solche opera

intermedia erwähnt hätte Würde St. das anerkannt haben Wie

er sich einer solchen fingierten Tatsache gegenüber benommen haben

würde, können wir vermutend ersehen aus seinem tatsächlichen
Benehmen gegenüber der nicht fingierten, sondern wirklichen Tatsache,
daß der hl. Thomas in der I-II an nicht wenigen Stellen, wie wir oben
S. 40 ff. gesehen haben, solche opera intermedia anerkennt. Wie sich
St. dieser Tatsache gegenüber benimmt, werden wir bei Besprechung
des Punktes ausführlich sehen, der auf den gegenwärtig von uns
behandelten folgen wird. Wir werden sehen, daß St. diese opera
intermedia, die der hl. Thomas nach unserer Erklärung deutlich lehrt,
gar nicht als wirkliche opera intermedia und nicht als aus aktueller
Gnade hervorgegangene Akte anerkennt, sondern sie in opera entitative
naturalia umdeutet.

d) An vierter Stelle zitiert P. St. I-II q. 114 a. 2. Aber auch hier
hatte der hl. Thomas keinen Anlaß, die opera intermedia zu erwähnen,
weil es sich auch hier um das Verdienen des ewigen Lebens, nicht aber

um die Vorbereitung auf die Rechtfertigungsgnade handelt.
Nach Anführung eines Teiles des corp. art. weist St. auf das

resp. ad 2 hin, um daraus einen Schluß zu ziehen, der dem Gedanken
des hl. Thomas nicht entspricht. Die Objektion des Artikels behauptete :

« Opus quanto est minus debitum, tanto est magis meritorium. Sed

minus debitum est bonum quod fit ab eo qui minoribus beneficiis est

praeventus. Cum igitur ille qui habet solum bona naturalia, minora
bénéficia sit consecutus a Deo quam ille qui cum naturalibus habet

gratiam, videtur quod eius opera sint apud Deum magis meritoria ;

et ita si ille qui habet gratiam, potest mereri aliquo modo vitam
aeternam, multo magis qui non habet. » In der Antwort sagt Thomas :

« homo sine gratia non potest habere aequale opus operi quod ex

gratia procedit, quia quanto est perfectius principium actionis, tanto



222 Der hl. Thomas und P. Stufler

est perfectior actio. » Er macht dann noch den Zusatz : « Sequeretur
autem ratio, supposita aequalitate operationis utrobique. »

Nachdem St. diese Antwort zitiert hat, schließt er so: «Ergo
meritum vitae aeternae dependet a perfectione operationis ; et ideo

opus sine gratia factum non est meritorium, quia caret perfectione
proportionata ad praemium. » Soweit ist alles richtig. Aber dann folgt
der Untersatz : « Atqui si sine gratia habituali et habitibus possibile
esset opus supernaturale, ex solo auxilio transeunte, illud opus ex-
cederet proportionem naturae et in sua entitate aequale esset operi ex
habitu infuso procedente. Ergo falsa esset ratio ab Aquinate adducta. »

Wo liegt der Fehler in dieser Argumentation Er liegt offenbar in
der unbewiesenen Behauptung : « in sua entitate aequale esset operi ex
habitu infuso procedente. » Nach der Lehre des hl. Thomas ist zur
Vollkomme.nhe.it eines Aktes erforderlich, daß er aus einem Habitus
hervorgehe. Vgl. oben S. 37. Daher kann ein nicht aus einem Habitus
hervorgegangener Akt nicht einem aus einem Habitus hervorgegangenen
gleichwertig sein.

e) An fünfter Stelle zitiert St. aus De verit. q. 20 a. 2 folgende
Worte : « Ex parte naturae indiget potentia aliquo superaddito ad
operandum, quando scilicet operatio talis est, quae facultatem et
conditionem naturae excedit, ut ad Deum quasi sociali amore affi-
ciatur, quasi hereditatis eius consors ; unde ad hanc operationem indiget
nostra affectiva potentia habitu caritatis. »1 Dann schließt er : « Ergo
nullus actus caritatis supernaturalis possibilis est sine habitu caritatis. »

Mit welchem Rechte er aus dem von ihm zitierten Thomasworten
diese Schlußfolgerung zieht, bleibt das Geheimnis St.s. Hätte er statt
des Wortes « possibilis » das Wort « perfectus » gesetzt, so hätten wir
keinen Grund zu widersprechen.

/) An sechster Stelle weist St. daraufhin, daß Thomas in der

I-II q. 62 a. 1 die Notwendigkeit der theologischen Tugenden daraus
beweise, daß die Glückseligkeit, zu welcher der Mensch bestimmt sei,

über die menschliche Natur hinausgehe. Dann läßt er die Bemerkung
folgen : « Ratio adducta valet de omnibus actibUs entitative super-
naturalibus, quia per eos quoque homo intrinsecus ad beatitudinem
supernaturalem ordinatur. » Was soll das Ehe wir darauf eingehen,

möge St. deutlicher zeigen, wie das mit seiner thesis probanda
zusammenhängt.

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 223

Von S. 370 an macht P. St. in einer « Sectio secunda » den

Versuch, den Beweis zu erbringen, das, was er im vorhergehenden als

Lehre des hl. Thomas nachgewiesen zu haben meint, habe der heilige
Lehrer auch mit ausdrücklichen Worten bestätigt. Er nimmt beim

Antritte dieses Nachweises den Mund wieder sehr voll und sagt dem

Leser, es sei das so leicht nachzuweisen, « ut mirum videatur, quomodo

theologi posteriores affirmare potuerint, secundum doctrinam S. Thomae

omnem praeparationem ad gratiam habitualem fieri ex auxilio gratiae
supernaturalis ». Ob es wirklich so leicht, oder ob es vielmehr so

schwer ist, daß der P. St. dabei erliegt, werden wir ja sehen.

Er fährt fort : « Quia tarnen D. Thomas de natura huius prae-
parationis non semper eandem doctrinam professus est, sed ab initio
plus aequo viribus naturae tribuens paulatim usque ad urgendam ab-

solutam necessitatem auxilii divini interioris progressus est1, ideo, ut
ilia evolutio doctrinae etiam lectori patefiat, in sequentibus singula
eius opera secundum ordinem chronologicum perlustrabimus. »

Wir haben gegen diese Rücksicht auf die Belehrung des Lesers

an sich nichts einzuwenden, nur darf darunter die Klarheit des thema

probandum nicht leiden. Diese ist aber bedroht, da der Verf. einige
Zeilen vor den zuletzt von uns zitierten Worten als Ziel seiner
Untersuchung angekündigt hat : « videndum est, num (Thomas) etiam apertis
verbis asserat, actus gratiae et habituum infusionem tempore ante-
cedentes mere naturales esse » und die Untersuchung so führt, daß er
sich für eine bejahende Antwort, also für die Natürlichkeit der genannten
Akte entscheidet, wie wir sehen werden. Der hl. Thomas hat also nach

ihm auch noch in seinem letzten Werke, der theologischen Summa,

gelehrt, die der Zeit nach der Rechtfertigung vorhergehenden
Vorbereitungsakte seien entitativ rein natürlich. Wie kann dann aber
P. St. die Worte schreiben, die wir soeben zitiert haben, wie kann er

sagen, der hl. Thomas sei « usque ad urgendam absolutam necessitatem
auxilii divini interioris progressus » Wann ist er denn soweit
fortgeschritten, wenn er noch in seinem letzten Werke gelehrt hat, die
Akte, um die es sich hier handelt, seien entitativ rein natürlich

Der Verf. untersucht nun den Kommentar des hl. Thomas zu den

Sentenzenbüchern, legt an erster Stelle den Text von Sent. 2 d. 28 q. 1

a. 4 vor und gibt dann den Sinn der Stelle mit seinen eigenen Worten
wieder. Bei der Wiedergabe übergeht er einige Worte des hl. Thomas,

1 Von mir hervorgehoben.



224 Der hl. Thomas und P. Stufler

die nach unserm Dafürhalten verdienen, beachtet zu werden. Thomas

sagt nämlich gegen Schluß seiner Darlegung : « Et ideo aliis consen-

tiendo 1 dicimus, quod ad gratiam gratum facientem habendam ex solo

libero arbitrio se homo potest praeparare ; faciendo enim, quod in se

est, gratiam a Deo consequitur. Hoc autem solum in nobis est, quod
in potestate liberi arbitrii constitutum est. » Die Worte « aliis consen-
tiendo », die ich mich nicht erinnere, sonst bei Thomas jemals gelesen

zu haben, sind nicht nur ein Zeugnis für die Bescheidenheit des damals
noch sehr jugendlichen Aquinaten, sondern müssen uns auch ein
Wink sein für die Bewertung der Meinung, die er durch diese Worte
teilweise auf die Schultern anderer abladet.

Der Verf. legt dann weiter eine Reihe von Texten aus dem

Kommentar zu den Sentenzenbüchern vor, gibt seine Erklärungen dazu
und kommt zu dem Ergebnis, der hl. Thomas sage hier mehrmals
mit klaren Worten, daß der menschliche Wille sich durch seine natürliche
Kraft hinreichend auf die Rechtfertigungsgnade vorbereiten könne.

Darauf untersucht er die Qu. disp. de Veritate, die bald nach dem
Sentenzenkommentar geschrieben worden sei, weshalb es nicht zu
verwundern sei, daß in ihr dieselbe Lehre über die Natur der auf die

Rechtfertigung vorbereitenden Akte sich finde. Hier lehre Thomas,
der actus humanus könne die Gnade zwar nicht verdienen, könne aber
eine natürliche Disposition sein und so auf sie vorbereiten.

An dritter Stelle wendet sich St. der Summa contra Gentiles zu.
Er bemerkt, die Lehre von der Gnade werde in ihr in wenigen
Kapiteln abgetan, weshalb es nicht zu verwundern sei, daß die in Rede
stehende Frage nur obenhin in ihr behandelt werde. Doch findet er
einiges, was er als natürliche Vorbereitung auf die Rechtfertigung
versteht.

An vierter Stelle wird Qtiodlib. i a. 7 und 8 untersucht und gesagt,
in a. 7 werde gefragt, « utrum homo absque gratia per solam naturalem
arbitrii libertatem possit se ad gratiam praeparare ». Die Antwort laute :

« Ad errorem Pelagii pertinet dicere, quod homo possit se ad gratiam
praeparare absque auxilio divinae gratiae 2, et est contra Apostolum,
qui dicit ad Phil. 1, 5 : Qui coepit in vobis bonum, ipse perficiet. »

Nachdem P. St. noch einen längeren Text aus a. 7 hat folgen lassen,

wo u. a. gesagt wird : « ad merendum requiritur habitualiter

1 Von mir hervorgehoben.
2 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 225

gratia. Sed ad hoc, quod homo praeparet se ad habitum conscquendum,

non indiget alio habitu, quia sic esset procedere in infinitum. Indiget
autem divino auxilio non solum quantum ad exteriora moventia, prout
scilicet ex divina Providentia procurantur honüni occasiones salutis, puta
praedicationes, exempta et interdum aegritudines et flagella, sed etiam

quantum ad interiorem motum, prout Deus cor hominis interius movet

ad honum secundum illud Prov. 21 : Cor regis in manu Dei, quocunque
voluerit, vertet illud. »1 Es ist St., der diesen Text im Druck hervorhebt,

trotzdem redet er im folgenden, wie wir sehen werden, so, als

wenn er ihn gar nicht gelesen hätte.
Bald nachher (S. 391) sagt P. St. in Hinsicht auf die von ihm

vorgeführten früheren Werke des hl. Thomas : « Ex quibus manifeste

apparet, S. Thomam, quo magis profecerit in vita et sapientia, eo magis
recessisse adoctrina inlibro (sie Sententiarum et deVeritate proposita.1
Ibi enim dixerat, liberum arbitrium per se sufficere, ut homo se ad

gratiam praeparet, et ipsum liberum arbitrium dici posse aliquo sensu

gratiam, qua indigemus ; hic autem dicit, haeresim Pelagianam esse

affirmare, solum liberum arbitrium absque auxilio gratiae sufficere ;

ibi dixerat, sufficere quodeunque excitativum voluntatis a Deo prae-
paratum, sive sit occasio exterior, sive motus internus a Deo effectus ;

hic asserit, non sufficere occasiones salutis externas a Deo procuratas,
sed necessarium esse voluntatem a Deo interius moveri. Ergo in
posterioribus operibus magis inculcabat gratuitatem gratiae et necessitatem

auxilii interni ad praeparandum se ad suseeptionem gratiae habitualis.1 »

Doch hat ihn das nach St. nicht dazu geführt, die Übernatürlichkeit
der entfernteren Vorbereitung auf die Rechtfertigung klipp und klar
anzuerkennen. Dieser fährt nämlich so fort : « Ilia vero gratia, quam
postulat (S. Thomas), in eo consistit, quod primus actus voluntatis a

Deo esse debet. Quamvis autem iste motus qrimus ex speciali Dei favore
datus sit, tarnen secundum entitatem mere naturalis 1 est, ut ex art.
sequente (Quodlibeti 1) ad 2 patet, ubi dicitur : Naturali dilectione,

qua Deus super omnia naturaliter diligitur, potest aliquis magis et minus
uti ; et quando in summo fuerit, tunc est summa praeparatio ad gratiam
habendam. »1

P. St. spricht hier nicht ganz klar. Er sagt nämlich von dem

primus motus voluntatis, er sei (nach Thomas) zwar ex speciali Dei
favore, dennoch aber sei er entitativ rein natürlich. Daß das auch

1 Von St. hervorgehoben.

Divus Thomas. 15



226 Der hl. Thomas und P. Stufler

von dem Vorbereitungsakt auf die Rechtfertigung gelten soll, kann
man allerdings aus dem folgenden Satz vermutend erschließen, der
aus Quodl. i art. 8 angeführt wird.

Aber wenn wir nun so schließen und annehmen, daß das der
Gedanke des P. St. sei, so scheinen wir in Konflikt zu geraten mit den
oben von uns angeführten Worten St.s über den Fortschritt an
Weisheit, den der hl. Thomas gemacht habe, je mehr er in seinem
Leben von dem Kommentar zu den Sentenzen und der Qu. disputata
de Verit. sich entfernt habe. Ebenso scheinen wir dann in Konflikt
zu geraten mit dem art. 7 desselben Quodl. 1. Dann wäre nämlich der
hl. Thomas zwar im art. 7 des Quodl. 1 von dem Standpunkte seines

Kommentars zu den Sentenzen mächtig abgerückt, in art. 8 aber auf
den alten Standpunkt zurückgefallen, auf einen Standpunkt, den er
in art. 7 als häretisch verurteilt hatte, was wir doch vom hl. Thomas

unmöglich annehmen können.
Zur Summa theol. übergehend, zitiert St. eine Reihe von Texten

aus verschiedenen Artikeln der I-II q. iog, die nach ihrem Wortlaut
nicht für den Stuflerschen, sondern für unsern Standpunkt zu sprechen
scheinen und die wir auch zum Teil oben (S. 218) gegen St. angeführt
haben. Daß aber St. diese Stellen ganz anders versteht als wir, wird
uns sofort klar aus der Bemerkung, die er S. 393 (n. 254) folgen läßt.
Weil also, so sagt er dort, der hl. Thomas in der theologischen Summa

so sehr die Notwendigkeit der innern göttlichen Bewegung betone, die

er in seinen ersten Werken fast vernachlässigt habe, so behaupteten
die Thomisten, er habe seine Meinung geändert und widerrufen. Darauf
sagt er (S. 393) : « Ad haec respondemus, S. Doctorem re vera
sententiam suam mutasse quoad duo :

1. iam non affirmât, ad praeparationem ad gratiam sufficere
solum liberum arbitrium per se ; immo hoc explicite negat ; addendum
tarnen est, eum etiam in Commentario in II. Sententiarum et in Qq.
de Ver. necessitatem alicuius auxilii divini pluries indicasse ;

2. iam non affirmât, nihil differre, num voluntas a Deo moveatur
per res externas aut per operationem ipsius in voluntate, sed abso-

lutam necessitatem motionis internae statuit.
« Sed sine ulla haesitatione negamus, eum mutasse sententiam suam

de natura ipsius motionis divinae et actuum, quibus homo se ad gratiam
suscipiendam praeparat.1 Scilicet actus illos praeparatorios secundum

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 227

entitatem suam spectatos mere naturales esse, in prioribus operibus

aperte dixerat neque ad hoc negandum et contrarium probandum ulla
exegesis artificiosa sufficit (vide e. g. Billuart1, de gratia diss. 3 a. 7) ;

in Summa vero eum ab hac opinione non recessisse rationes graves
non solum suadent, sed etiam convincunt. »

Ich werde sogleich auf diese « rationes graves » eingehen und
zeigen, daß sie in Wirklichkeit nicht bloß federleicht sind, sondern

überhaupt gar kein Gewicht haben. Vorher aber möchte ich ein Wort
über den von St. genannten Thomisten Billuart und dessen « exegesis

artificiosa » sagen. Wenn St. vorhin sagte, es werde von den Thomisten

behauptet, der hl. Thomas habe gegenüber seinen ersten Werken in
der theologischen Summa seine Meinung geändert, so konnte er den

Billuart nicht zu denen rechnen, die so denken ; denn von diesem

Theologen und Thomisten ist bekannt, daß er den hl. Thomas so

versteht, er habe nicht erst im Quodlibetum primum und der Summa
theol. angefangen, das Richtige zu lehren und alles nach Pelagianismus
Riechende kräftig abzuweisen, sondern habe von Anfang an so gedacht,
aber sich in seinen frühesten Werken nicht vollkommen ausgedrückt.
Was er dafür vorbringt, verdient wenigstens gehört und, wenn man
anderer Meinung ist, widerlegt zu werden, läßt sich aber nicht durch
eine Phrase wie « exegesis artificiosa » totschlagen.

Prüfen wir nun die « rationes graves », die P. St. überzeugt haben,
daß der hl. Thomas auch noch in der theologischen Summa an der
Meinung von der entitativen Natürlichkeit der entfernt auf die
Rechtfertigung vorbereitenden Akte festgehalten habe.

a) Im ersten Argument knüpft P. St. an das an, was er kurz
vorher (S. 390 f.) über das Quodl. 1 gesagt hat : der hl. Thomas habe

dort im art. 7 zwar die Notwendigkeit der inneren Bewegung von
Seiten Gottes mit ausdrücklichen Worten eingeschärft, im art. 8 aber

gleichfalls mit ausdrücklichen Worten gesagt/ die der Rechtfertigung
vorhergehenden Bewegungen seien natürlich. Nun sei aber dies Quodl.
ungefähr um dieselbe Zeit geschrieben wie der Teil der Summa, der
von der Gnade handle.

Wir haben schon vorhin (S. 226) gesagt, daß wir unmöglich
annehmen können, der hl. Thomas habe in art. 8 des Quodl. 1 das

Gegenteil von dem gesagt, was er in art. 7 gesagt hatte. Er war
nämlich, wie die ganze Welt weiß und schon Jahrhunderte hindurch

1 Von St. hervorgehoben.



228 Der hl. Thomas und P. Stufler

gewußt hat, kein Schriftsteller von dem Kaliber derjenigen, die im
folgenden Kapitel widerrufen, was sie im vorhergehenden geschrieben
haben. Daß P. St. zu ihnen gehört, haben wir ja beim Lesen seines

uns vorliegenden Buches leider erleben müssen. Er muß sich aber

hüten, von sich auf andere zu schließen und muß sich vor allem hüten,
sich auch nur den Schein zu geben, als wolle er sich vermessen, seinen

eigenen Fehler dem großen Aquinaten aufzubürden. Sonst müßte er
ja fürchten, daß dieser ihn mit den Psalmworten andonnerte : « Existi-
masti, quod ero tui similis : arguam te et statuam contra faciem
tuam. » Nein, beim heiligen Kirchenlehrer Thomas von Aquin, der

unter den Kirchenlehrern dadurch hervorragt, daß er sich die Ehrentitel

«Doctor Angelicus », «Fürst der Scholastik» und «.Doctor
communis » verdient hat, muß es als völlig ausgeschlossen gelten, daß er
das, was er im 7. art. des Quodl. 1 für einen pelagianischen Irrtum
erklärt hatte, im folgenden 8. art. wieder angenommen hätte. Daß

er das mit ausdrücklichen Worten (« explicitis verbis ») getan hätte,
wie P. St. zu schreiben wagt, ist zwar direkt unwahr, aber das, was
St. ihm zuschreibt, kann auch nicht aus seinen Worten gefolgert
werden und darf nicht gefolgert werden, weil es den Fürsten der
Scholastik auf ein Niveau herabdrücken würde, auf dem er ganz und

gar nicht paßt.
Das genügt uns, weil es ausreicht, um den P. St. mit seinem

sehr leichtfertigen Schluß, den er dazu noch mit der direkten
Unwahrheit, daß der hl. Thomas den Inhalt dieses Schlusses mit
ausdrücklichen Worten sage, zu dekorieren sich vermißt, gebührend
zurückzuweisen. Wie die von St. aus art. 8 angeführten Worte zu deuten
sind, brauchen wir hier nicht zu untersuchen, da es für unsern Zweck

ausreicht, erkannt zu haben, daß P. St. sie jedenfalls mißverstanden
hat. Wenn P. St. sich um ihre richtige Deutung bemühen will, so

können ihm vielleicht die von Bilhiart (de gratia, diss. 3 a. 7) gemachten
Bemerkungen einige Winke geben. Er muß sich dann allerdings auch

bezüglich der Thomasstellen aus dem Kommentar zu den Sentenzenbüchern

auf einen ganz anderen Standpunkt stellen, was man ihm
kaum zumuten darf.

Damit haben wir das erste Argument des Verf. erledigt. Das

zweite Argument lautet so :

b) « Quaestio quoqua disputata de Caritate eodem tempore originem
habuit. Atqui in a. 1 eiusdem S. Doctor dicit, nullum actum
supernaturalem voluntatis fieri posse sine habitu infuso (n. 232). »



Der hl. Thomas und P. Stutler 229

Diese Behauptung des Verf. haben wir oben (S. 215 f.) schon als

ganz verfehlt, mit Hinweis auf Herrn Professor Zigon, zurückgewiesen.
Das dritte Argument des Verf. lautet :

c) « Immo idem etiam in ipsa Summa theologica affirmât 2 2 q. 23
a. 2, ut prius ostendimus (n. 234). »

Dies Argument ist sachlich von dem vorhergehenden nicht
verschieden und daher schon durch dessen Zurückweisung miterledigt.

d) Als viertes Argument bringt der Verf. folgendes vor : Wenn

jene Vorbereitungsakte übernatürlich wären, so gingen sie entweder

aus der übernatürlichen praemotio physica hervor oder aus dem in-
fluxus Dei supernaturalis simultaneus. Nun aber stimmt weder das

eine noch das andere mit der Lehre des hl. Thomas überein, wie aus

dem Vorhergehenden « sufficientissime » feststeht.
Wir sehen hieraus, daß P. St. immer noch meint, er habe die

praeirotio physica widerlegt. Da das falsch ist, so hat auch das

Argument, das sich darauf stützt, keinen Wert.
e) Das fünfte Argument enthält den Gedanken, der hl. Thomas

lehre die Notwendigkeit der inneren Bewegung einerseits dazu, daß der
Mensch das ganze bonum connaturale vollziehe und die Sünde meide

(7-77 q. 109 a. 2), andererseits dazu, daß er sich auf die habituelle
Gnade vorbereite, ohne dabei zu sagen, die erstere Bewegung sei

natürlich, die andere übernatürlich. Es sei daher nach Vasquez
willkürlich, die erstere Bewegung als natürliche, die andere als
übernatürliche zu deuten.

Antwort : Über die erstere spricht Thomas an der genannten
Stelle und sagt, daß sie, soweit der Zustand der gefallenen Natur in
Betracht komme, übernatürlich sei. Über die andere spricht er in
art. 6 derselben q. 109 und sagt gleichfalls, daß sie übernatürlich sei.

Unter /) sagt St., es dürfe niemand Anstoß daran nehmen, daß

der hl. Thomas die göttliche Bewegung als motio gratuita und
auxilium gratiae bezeichne, da diese Benennung auch in den früheren
thomistischen Werken (2 d. 28 q. 1 a. 4 und de Ver. q. 24 a. 13)

vorkomme, obgleich Thomas dort ganz klar lehre, daß jene Vorbereitungsakte

entitativ natürlich seien.

Darauf diene zur Antwort : Nicht allein wegen dieser Benennungen
halten wir die in Rede stehende Bewegung für eine übernatürliche,
sondern weil das Ziel dieser Bewegung, die habituelle Gnade, etwas
Übernatürliches ist, nach dem hl. Thomas aber die Hinbewegung zum Ziele,
d. i. die Vorbereitung, dem Ziele konform sein muß. Vgl. I-IIq. 109 a. 5.



230 Der hl. Thomas und P. Stufler

Die sämtlichen Stuflerschen « rationes graves » haben sich somit
als rationes levissimae et insufficientes erwiesen.

P. St. fährt fort (S. 395, n. 256): « Supersunt tarnen aliquae
difficultates solvendae quae ex doctrina Aquinatis modo exposita
exsurgunt.

« Nos enim diximus, illam motionem internam, qua iuxta D. Thomam
liberum arbitrium indiget, ut se ad iustificationis gratiam praeparet,
entitative naturalem esse ideoque ex principio interno inclinationis
naturalis in bonum universale et felicitatem fieri. Atqui talem
motionem mere naturalem Angelicus semper admisit, etiam in scriptis
prioribus, ut evidenter colligi potest ex a. 8 q. 22 de Veritate, ubi
modum, quo Deus voluntatem movet, cum ea motione comparât,
quam lapis a generante accipit. Ergo aut reapse nullum progressum

fecit in doctrina autpostea alium motum internum non naturalem docuit. »
1

Die Antwort, die St. auf diese von ihm empfundene Schwierigkeit
gibt, ist für uns hochinteressant. Er sagt : « Ad hanc difficultatem
responsio facilis non est. » Das glauben wir ihm ; denn er weiß
überhaupt keine Lösung zu geben, er hat sich festgefahren. Was er sagt,
führen wir nur an, damit sich auch unsere Leser überzeugen können,
daß St. keine sachliche Lösung zu geben vermag. Er sagt fortfahrend :

« Duo tarnen videntur prorsus certa esse : 1. voluntatem iuxta Angeli-
cum a Deo quoad exercitium moveri non posse nisi ex principio
interno ; 2. ante infusionem habitus nullum actum supernaturalem esse

posse, quia solus habitus infusus principium internum actus vere
supernaturalis est. » Der erste Satz ist richtig, wenn er im Sinne des

hl. Thomas verstanden wird, der zweite ist falsch und oben schon

von uns als unrichtig nachgewiesen.
Der Grund aber, sagt dann P. St., weshalb der hl. Thomas die

Notwendigkeit der inneren Bewegung zur Vorbereitung auf die
Rechtfertigung anfangs weniger betont habe, scheine der zu sein, daß er
damals noch nicht klar erkannt habe, der erste Akt des Willens sei

« quoad exercitium a solo Deo ». Daß nämlich der Wille zum ersten
Akt sich nicht selbst bewegen könne, beweise er beständig aus dem
18. Kap. der Eudemischen Ethik des Aristoteles. Nun aber erwähne

er weder im Sentenzenbuche noch in der Qu. disp. de Ver. diese Lehre
des Aristoteles. Sie begegne zum ersten Male in 8g. Kap. des 3. Buches

Contra gent. und von da an in allen späteren Werken. Und so scheine

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 231

es gekommen zu sein, daß der hl. Thomas von der Zeit an, wo immer
er von der Notwendigkeit einer göttlichen Hilfe zu dem Anfange der

Rechtfertigung handelte, auch die absolute Notwendigkeit einer inneren

Bewegung von Seiten Gottes betonte. Das ist, wie es scheint, eine

bloße Vermutung P. St.s, für die er einen Beweis nicht erbringen kann.
Das ist die ganze Antwort, die P. St. auf die von ihm

erhobene Schwierigkeit zu geben weiß. Daß sie nicht genügt, ist klar
genug.

«Altera difhcultas, sagt St. weiter (S. 396, n. 257), inde petitur,
quod ea motio interna, quam nos descripsimus, neque nomen gratiae
mereri neque auxilium gratuitum dici posse videtur, quod tarnen
S. Thomas affirmât (I-II q. 109 a. 6). Nam proprie loquendo in eo

tantum consistit, quod Deus voluntati naturalem inclinationem ad

bonum indidit ; quid autem in hac re gratuiti cerni potest Accedit,
quod voluntas ex hac motione universali et indeterminata non minus
in actum malum quam in bonum prosilire potest, cum solum ex bono

per intellectum proposito dependeat, utrum in bonum verum an in
bonum apparens voluntas primo actu suo feratur. »

Was P. St. hierauf antwortet, widerlegt die Schwierigkeit nicht.
Aber diese Schwierigkeit scheint auf dem Standpunkte St.s gar nicht
vorhanden zusein, da er kurz vorher, nämlich S. 395, unter f geschrieben
hat : « Neque quemquam movere debet, quod Angelicus eam motionem
gratuitam et auxilium gratiae appellat. Haec enim denominatio etiam
in operibus prioribus occurrit (2 d. 28 q. 1 a. 4 et de Ver. q. 24 a. 15),

quamvis ibi clarissime doceat, actus illos praeparatorios entitative
naturales esse. » Es kommt also nach St. in der Terminologie des

hl. Thomas nicht viel darauf an, ob ein Akt als actus gratuitus und

aus Gnade hervorgehend bezeichnet wird, und man darf nicht folgern :

actus gratuitus et ex gratia procedens, ergo actus supernaturalis ; er
kann auch immer noch entitativ natürlich sein.

Dennoch müssen wir den Wortlaut der Antwort, die St. auf seine

altera difhcultas gibt, uns vorführen, weil wir aus dieser Antwort erst
sehen, wohin er hinaus will. «Ad hoc respondemus, so antwortet er
S. 397, motum ilium internum primum, quo Deus animam ad iusti-
hcationis gratiam disponit, non esse nisi motum, quo in Deum quae-
rendum tendat, eumque a S. Thoma vocari gratuitum, quod ex speciali
providentiae dispositione Deus hominem ita dirigit et gubernat, ut ei

per intellectum conversio ad Deum tamquam bonum proponatur et
voluntas ad hoc bonum prosequendum ex inclinatione naturali per



232 Der hi. Thomas und P. Stufler

actum indeliberatum excitetur, cum tarnen Deus eum etiam alio modo

dirigere posset. Ergo non ilia motio universalis et indeterminata ad
bonum universale, quae ad quemcunque actum liberi arbitrii necessaria

est, iam auxilium gratuitum est, sed ille motus primus, quo ad ipsum
Deum quaerendum convertitur et attrahitur. »

Ein solcher motus ist aber offenbar etwas Natürliches, und das

will P. St. auch sagen. Haben wir ihm vorhin (S. 229) gesagt, die auf
die Rechtfertigung disponierenden Akte seien übernatürlich, weil die

Rechtfertigung etwas Übernatürliches sei und die zum Ziele
hinführenden Akte dem Ziele konform sein müßten, wie der hl. Thomas

I-II q. 109 a. 5 lehre, so macht er jetzt, um die Natürlichkeit der
vorbereitenden Akte doch noch zu retten, den verzweifelten Versuch, das

Ziel zu einem natürlichen zu machen, nicht zwar so, als wollte er die

Rechtfertigungs- oder Konversionsgnade selbst zu etwas Natürlichem
machen, aber doch so, daß er neben das Übernatürliche etwas

Natürliches als Ziel der entfernt vorbereitenden Akte Stellt, den « actus,

quo homo in Deum quaerendum tendit ». Er scheint, nachdem er die
Lehre des hl. Thomas in unerhörter Weise verdreht und ihrem Sinne

nach gründlich gefälscht hat, nun auch die Terminologie des hl. Thomas
in Verwirrung bringen zu wollen, damit das eine zum andern passe.

Er äußert S. 398 (n. 259) noch den Skrupel, gegen die Lehre des

Aquinaten erhebe sich weiterhin noch der Zweifel, jene inneren motus

gratuiti müßten eher äußere als innere Gnaden genannt werden.
« Scilicet motus illi sponte ex natura voluntatis oriuntur, quando ei
conversio ad Deum ut bonum per intellectum proponitur ; intellectus
autem hoc bonum iterum naturali vi proponit, quando ei talia obiecta

externa per occasiones, ut concionem, lectionem piorum librorum et

alia id genus consideranda obiciuntur. Et sic tandem tota gratuitas
illarum motionum ad hoc reducitur, ut Deus hominem per providentiam
externam sie dirigit et movet, ut talia obiecta vel exterius exhibeantur
vel etiam interius per operationem angelorum proponantur. » Das sei

aber gegen die ausdrückliche Lehre des hl. Augustinus, der sehr oft
hervorhebe, vergebens ertönten äußerlich Worte, wenn innerlich nicht
Christus lehre. « Ergo praeter obiecta externa et inclinationem naturalem
adhuc requiritur immediata operatio Dei in anima. »

Darauf antwortet St., die Übereinstimmung zwischen dem heiligen
Augustinus und dem hl. Thomas lasse er fahren (missam faeimus),
da diese Frage nicht durch einige nebeneinander gestellte Texte aus
beiden Lehrern gelöst werden könne, sondern das Werk einer Ungeheuern



Der hl. Thomas und P» Stufler 233

Arbeit sei. Angenommen aber, doch nicht zugegeben, der hl. Augustinus
habe wirklich gelehrt, äußere Worte nützten nichts, wenn nicht
Christus die Seele durch einen ihr praeter naturam eingeprägten
Impuls innerlich berühre, so sei die Uneinigkeit zwischen den beiden
Lehrern offenbar, da der hl. Thomas eine solche motio als unmöglich
und der Natur des Willens widerstreitend verwerfe.

Auf den Einwand, der vom Aquinaten gelehrte motus müsse eher

gratia externa genannt werden, antwortet St., er könne mit Recht

gratia interna genannt werden, « cum aliquid in ipsa anima sit et a
Deo intra voluntatem opérante efficiatur, quatenus voluntatem eiusque
inclinationem in esse tenet ».

P. St. ist noch nicht beruhigt. Er sagt zum Schluß (S. 399),
es werde vielleicht jemand sagen : «Nonne haeresim Pelagianam sapit
affirmare, hominem actibus entitative naturalibus ad susceptionem
gratiae habitualis se disponere posse Nonne intolerabile est,
S. Doctorem in re tarn fundamentali, qualis supernaturalitas gratiae
actualis est, ex parte adversariorum gratiae stare »

Die Antwort lautet : Der hl. Thomas ist, wenigstens was seine

Lehre in der theologischen Summa angeht, weit entfernt von der
Pelagianischen Häresie und verstößt in keiner Weise gegen das

katholische Dogma. Darin nämlich irrte Pelagius, daß er meinte, der
bloße menschliche freie Wille sei kräftig (valere) zu Heilsakten und
zum Verdienen des Himmelreiches. Gegen diesen Irrtum hat die
katholische Kirche definiert, zu jedem Heilsakte sei die innere Gnade

(gratiam internam *) absolut notwendig, durch die Gott den Geist des

Menschen erleuchtet und den Willen zum Guten antreibt und
entflammt, und zu Akten, die de condigno das ewige Heil verdienen, sei

die bloße Natur ohne die Gnade der Rechtfertigung und die uns von
Gott eingegossenen Tugenden nicht ausreichend. Beides lehrt der
hl. Thomas klar : nämlich die verdienstlichen Akte gingen aus der
habituellen Gnade und den eingegossenen Tugenden hervor und der
Mensch könne sich auf die Gnade nicht vorbereiten, ohne innere von
Gott verursachte Bewegung. « Ilium vero motum internum entitative

supernaturalem esse, non est dogma catholicum neque theologice certum 1,

ut cordatiores theologi ipsi concedunt ; immo neque hoc plane certum
est, actus ex habitibus infusis elicitos supernaturales esse (cf. Schiffini 1,

Trat, de div. gratia, Herder, 1901, S. 227 ss.). Itaque ad salvandum

1 Von St. hervorgehoben.



234 Der hl.,Thomas und P.,Stufler

dogma catholicum de necessitate et gratuitate gratiae per se sufficit
dicere, motus illos, quibus homo se ad gratiam iustificationis disponit,
esse supernaturales largiore sensu l, scilicet non quidem secundum sub-

stantiam, sed secundum modum l, quatenus a Deo nobis dantur ex
speciali favore et misericordia, neque liberum arbitrium sine hoc favore

quidquam posse in ordine salutis. »

So hätte denn P. St. den hl. Thomas glücklich so weit, daß er
ihn nur noch soeben zu den gläubigen Katholiken zählen kann. Das
ist aufs tiefste empörend für alle treuen Katholiken, die über den
Doctor Angelicus et communis doch wahrhaftig ganz anders denken
und wissen, daß er, wie überhaupt in der Theologie, so insbesondere
in der Gnadenlehre neben dem hl. Augustinus ihr Führer und der
Führer ihrer Theologen ist.

Daß der hl. Thomas die Übernatürlichkeit der auf die
Rechtfertigung vorbereitenden Akte deutlich lehrt, haben wir oben (S. 41 f.)
gesehen ; und zwar meint er eine Übernatürlichkeit im eigentlichen
Sinne, da eine solche im weiteren Sinne ihm dem Namen und der
Sache nach unbekannt war.

Weiterhin sind wir im Gegensatz zu P. St. der Meinung, daß auch
das katholische Dogma so lehrt. Wir beweisen das aus can. 3 der
Sess. VI des Konzils von Trient, der so lautet : « Si quis dixerit, sine

praeveniente Spiritus sancti inspiratione, atque eius adiutorio, hominem
credere, sperare, diligere aut poenitere posse, sicut oportet, ut ei
iustificationis gratia conferatur, anathema sit. » In einer dem Kanon
beigefügten Fußnote wird hingewiesen auf conc. Arausicanum secundum

can. 6 und auf das vorhergehende cap. 5. Im can. 3 werden die Akte
der Vorbereitung auf die Rechtfertigungsgnade genannt und von ihnen

gesagt, sie könnten ohne die Gnade des Heiligen Geistes nicht
vollzogen werden, und zwar wird das unter Androhung des Anathems
zu glauben befohlen. Sie sind daher übernatürlich im eigentlichen und
strikten Sinne. Und was der Kanon 3 sagt, wird im vorhergehenden
fünften Kapitel noch ausführlicher gesagt und ebenso im sechsten

Kapitel, wo der modus praeparationis beschrieben wird. Aus dem dort
genannten « diligere incipiunt » sieht man auch, daß bei dieser

Vorbereitung die Liebe zunächst als Akt mitgeteilt wird ; denn der
Habitus der Liebe, der im Augenblicke der Rechtfertigung eingegossen

wird, ist kein diligere incipere, sondern volle Liebe. Wird aber die

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 235

Liebe zunächst als Akt mitgeteilt, so gilt das Gleiche auch von den
anderen Vorbereitungsmomenten.

Daß es auch entitativ natürliche Vorbereitungsakte auf die
Rechtfertigungsgnade geben könne, wie P. St. annimmt, ist durch das

katholische Dogma ausgeschlossen. Man sieht das deutlich aus dem
fünften Kapitel der VI. S. des Trid., wo gesagt wird, daß der Anfang
der Bekehrung von Gottes Gnade komme, und vielleicht noch deutlicher
aus dem 6. canon des Arausicanum secundum, aber auch schon im
can. 3 der VI. Sess. Tridentina ist es enthalten, der sagt, daß ohne

die zuvorkommende Inspiration des Heiligen Geistes und seinen Beistand
der Mensch die Akte des Glaubens, der Hoffnung, der Liebe und Buße
als Vorbereitungsakte auf die Rechtfertigungsgnade nicht vollziehen
könne, woraus folgt, daß bloß natürliche Akte in keiner Weise auf die

Rechtfertigungsgnade vorbereiten können.
Bei den vielen Widersprüchen, die in dem Stuflerschen Buche

enthalten sind, dürfen wir uns nicht wundern, daß der Verf., nachdem

er das fünfte Kapitel und den folgenden can. 3 der Sess. VI des Conc.

Tridentinum im Wortlaut angeführt hat, S. 340 (n. 221) sagt : « Ex
his definitionibus ecclesiae manifestum est, ad actus illos, quibus
peccatores ad consequendam iustificationis gratiam libere disponuntur,
"nequaquam sufficere naturam solam, sed opus esse Dei praeveniente et
adiuvante gratia, qua cor eorum tangatur, intellectus illustretur,
voluntas excitetur et inflammetur. » Wenn es aus den angeführten
tridentinischen Definitionen offenbar ist, daß zu den Vorbereitungsakten

auf die Rechtfertigungsgnade keineswegs die bloße Natur
hinreicht, sondern Gottes zuvorkommende und helfende Gnade notwendig
ist, so ist es doch zu Trient, so will uns scheinen, dogmatisch definiert
und als zum Glauben gehörend erklärt, daß die genannten Vorbereitungsakte

im eigentlichen und strikten Sinne übernatürlich sind, und daß

P. St. hier wenigstens (S. 340) das auch anerkennt. Wir können

wenigstens seine Worte nicht anders verstehen. Wie ist er denn dazu

gekommen, S. 400 zu erklären, daß die von Gott ausgehende und
diese Akte bewirkende innere Bewegung entitativ übernatürlich sei,

sei kein katholisches Dogma und auch nicht theologisch gewiß Als
wir diese Stuflerschen Worte mit einiger Verwunderung gelesen hatten,
haben wir in seinem Buche zurückgeblättert und nochmals die soeben

von uns angeführten Worte auf S. 340 gelesen. Als wir dann dort
weiterlasen, fanden wir auch angedeutet, wie St. der tridentischen
Definition, die er soeben mit klaren Worten anerkannt hatte, entgehen



236 Der hL Thomas und P.r Stufler

zu können meint. Er fährt nämlich unmittelbar nach jenen Worten,
worin gesagt wird, zu den Vorbereitungsakten auf die Rechtfertigungsgnade

sei nach dem Tridentinum die zuvorkommende und helfende
Gnade notwendig, so fort : « In quanam autem re ilia gratia prae-
veniens et adiuvans consistât, Concilium minime declaravit ; unde
mirum non est, quod theologi catholici usque ad nostra tempora de

eius natura disceptent. » Aber wenn die Theologen auch über die Natur
dieser Gnade nicht einig sind, so sind sie doch einig darin, daß sie

wirkliche und eigentliche Gnade und daher etwas Übernatürliches im
strikten und eigentlichen Sinne ist. Sind sie aber darin einig, so sind
sie auch einig in der Verwerfung des Satzes, den P. St. auf S. 400
schreibt : « Ilium vero motum internum entitative supernaturalem esse,

non est dogma catholicum neque theologice certum. » Und der P. St.

von S. 340 muß, wenn er sich nicht widersprechen will, ihnen
beistimmen.

Von jesuitischen Rezensionen des Stuflerschen Werkes sind mir
zwei bekannt geworden : die von P. H. Lange S. J. in Valkenburg,
die in der Theol. Revue 1924, 345-352, veröffentlicht wurde, und die von
P. Gabriel Huarte S. J. in der römischen Zeitschrift Gregorianum 1925,
fasc. I, p. 81-114, veröffentlichte. P. Lange stimmt zwar nicht allem
bei, was er in dem Stuflerschen Buche gefunden hat, aber im ganzen
lobt er es doch viel zu viel. Zu der Frage, ob der hl. Thomas wirklich
keinen Concursus immediatus lehre und über die göttliche Mitwirkung
zur geschöpflichen Tätigkeit ebenso wie Durandus denke, sagt er :

« Ohne Zweifel bringt St. sehr beachtenswerte Gründe für seine Ansicht. »

Beachtenswerte Gründe Nein, nicht die geringste Beachtung
verdienen sie. Ich sehe aus diesem Satze P. Langes, daß er, bevor er ihn
schrieb, keine Untersuchung über den Tatbestand angestellt hat. Das
hat aber sein Ordensgenosse P. G. Huarte in Rom getan. Wir haben
das schon oben, S. 63, bemerkt und gesagt, daß er bei dieser Untersuchung
gefunden habe, Durandus habe bei seiner Lehre von dem Concursus

mediatus die Lehre des hl. Thomas vor Augen gehabt, um sie zu

bekämpfen. In der oben genannten Rezension des Stuflerschen Buches

im Gregorianum 1925 teilt P. Huarte eine Reihe von Texten aus
Durandus und aus dem hl. Thomas (von S. 82 an) mit, die klar
beweisen, daß der Doctor Angelicus und der Doctor resolutissimus
über die genannte Frage nicht dasselbe, sondern kontradiktorisch
Entgegengesetztes dachten ; dann bemerkt er (S. 91) : « Si inspiciantur
argumenta Durandi superius prolata, statim apparet ea ad rem quod



Der hl.. Thomas und P..Stufler 237

attinet convenire cum obiectionibus quas sibi solvendas proponit
Angelicus Doctor. » Auch dem P. Lange bleiben trotz der « sehr

beachtenswerten Gründe doch schwere Bedenken gegen St.s These ».

In dem, was P. St. über das Wirken Gottes in der übernatürlichen

Ordnung sagt, stellt sich P. Lange gleichfalls freundlich zu ihm und

wagt nicht, wie es doch notwendig gewesen wäre, ihm fest zu

widersprechen. Viel urteilsfähiger erweist sich erfreulicherweise auch

bezüglich dieses Teils des Stuflerschen Werkes der andere Ordensgenosse

des Verf., P. G. Huarte, der diesen Teil im Gregorianum 1925

von S. 96 an behandelt und mit sehr guten Gründen zeigt, daß nicht

nur die nachtridentinischen Theologen fast alle, was St. zugebe, sondern

auch der hl. Thomas die Übernatürlichkeit der Vorbereitungsakte auf
die Rechtfertigungsgnade lehre. Er hat das Stuflersche Werk richtig
verstanden und gut widerlegt. P. Lange wirft den thomistischen
Gegnern St.s vor, sie hätten sich nicht einmal bemüht, seine

Auffassung und deren Begründung richtig zu verstehen. Ich will
angesichts dessen, was P. Lange über das Werk von P. St. geschrieben

hat, zu seiner Ehre gern annehmen, daß er selbst es nicht ganz
verstanden hat.

P. St. schließt sein Werk ab mit einem « Epilogus » von 17 Seiten.

Bemerkenswert ist in demselben für unsere Leser nur, daß derselbe

Verf., der das ganze Werk hindurch den hl. Thomas bekämpft hat,
hier noch einmal sich den Schein zu geben versucht, als ob er den
echten und unverfälschten hl. Thomas verteidigte. Erinnern wir uns,
wie er trotz der Deutlichkeit des Textes des hl. Thomas in Qu. 3 de

potentia a. 7 die dort genannten vier modi des göttlichen Wirkens
nicht anerkannte, sondern sie auf die zwei ersten zurückzuführen und

zu beschränken suchte, und dann lesen wir folgende Worte von ihm
im « Epilogus » (S. 401) : « Deus operatur in qualibet re opérante

quadruplici modo 1
; a) inquantum ei virtutem agendi dat ; b) in-

quantum virtutem agendi in esse conservât ; c) inquantum eam virtutem
ad agendum movet et applicat ; d) inquantum causa secunda ut instrumente

utitur, ut in virtute Dei ad esse agat. »

Erinnern wir uns ferner, was der Verf. im Werke selbst über den

Begriff motio (movere), angeblich im Sinne des hl. Thomas lehrt
(vergl. oben S. 49 f.), und dann lese man die folgenden Worte des

« Epilogus » (S. 413) : « Secundum doctrinam D. Thomae Deus omnes

1 Von St. hervorgehoben.



238 Der hl. Thomas und P. Stufler

causas secundas vero et proprio sensu ad agendum movet, sicut causa

principalis instrumentum movet. »

Ein solcher Epilog paßt zu einem Werke, das sich den Schein

gibt, die Lehre des hl. Thomas wiederzugeben. Der Verf. hat sich in
die Überzeugung hineingelebt, daß diesem Scheine die Wirklichkeit
entspreche. Auch der Leser soll glauben, daß ihm hier die wahre Lehre
des hl. Thomas geboten werde, und in dieser Meinung soll ihn das,

was er im Epilog liest, bestärken.

Anmerkung der Redaktion.

In einer brieflichen Zuschrift vom 19. März 1. J. an die Redaktion
des « Divus Thomas » drückt der hochw. Herr P. Stufler die Ansicht
aus, Prälat Dörholt hätte ihm im obigen Artikel « absichtliche und
bewußte Fälschung des hl. Thomas »1 vorgeworfen. P. Stufler wünscht
zu wissen, ob die Redaktion des « Divus Thomas » diesen schweren
Vorhalt decke. Darauf folgende kurze Bemerkung.

Die Redaktion des « Divus Thomas » hat nie daran geglaubt
Und glaubt auch jetzt noch nicht daran, wie wenn Prälat Dörholt
dem hochw. P. Stufler den erwähnten Vorwurf einer absichtlichen,
bewußten Fälschung gemacht hätte. Sie beruft sich dabei auf die
formelle Erklärung Dörholts auf S. 54 des letzten Heftes —• auch
P. Stufler zitiert die gleiche Seite in seinem Briefe als Hauptstelle.
Dort schreibt Prälat Dörholt wortwörtlich : « Wer methodisch Grundsätze

und Regeln für die Auslegung des hl. Thomas aufstellt und sich
selbst aufs ärgste gegen dieselben verfehlt, sodaß er gerade das Gegenteil
von dem tut, was sie vorschreiben, gibt dadurch deutlich zu erkennen,
daß es ihm mit seiner äußerlich kundgegebenen Absicht, den wahren
Sinn der Worte des hl. Thomas zu erkennen und darzustellen, trotz
aller Versicherungen nicht so ganz Ernst ist. So müssen wir objectiv 1

urteilen. Damit ist vereinbar, daß der P. Stufler subjektiv fest glaubt *,
es sei ihm mit dem Bestreben, den wahren Sinn der Aussprüche des

heiligen Lehrers zu erkennen, heiliger Ernst.1 Wir nehmen trotz des

genannten objektiven Urteils, zu dem wir logisch genötigt sind, nicht im
geringsten an, daß er absichtlich und in bewußter Weise 1 sich selbst und

1 Von uns hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 239

seine Leser hat täuschen wollen. Nur das wissen wir : das menschliche
Herz hat überaus viele Falten und Fältchen und verborgene Winkel,
und die Selbsterkenntnis ist im allgemeinen schwer. »

Dieser kategorischen, formellen Erklärung Prälat Dörholts hat die
Redaktion des « Divus Thomas » keine weiteren Erklärungen
beizufügen. Die Sachlage ist für uns in dem Sinne klar : Prälat Dörholt
hat P. Stufler gegenüber den Vorwurf einer absichtlichen, bewußten

Thomasfälschung gar nicht gemacht, im Gegenteil, seine bona fides

ausdrücklich anerkannt, und infolgedessen ist die Frage, ob die

Redaktion jenen Vorwurf billige, gegenstandslos.

Für die Redaktion :

G. M. MANSER O. P.


	Der hl. Thomas und P. Studler [Fortsetzung]

