Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Der hl. Thomas und P. Studler [Fortsetzung]
Autor: Dérholt, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762663

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der hl. Thomas und P. 'S-tuﬂer.

Von Prilat Dr, Bernhard DORHOLT, Miinster i. W.

(Fortsetzung und Schiufp.)

V.

Wir haben unsere Arbeit noch nicht vollendet. Der Verf. teilt
namlich das dritte Buch seines Werkes in zwei Teile, von denen der
erste das Einwirken Gottes auf den freien Willen in der natiirlichen
Ordnung, der zweite das Einwirken Gottes auf den freien Willen in
der iibernatiirlichen Ordnung behandelt. Diesen zweiten Teil haben
wir noch zu besprechen. Wir werden uns, da der vorhergehende Teil
des Stuflerschen Werkes uns allzu lange aufgehalten hat, so kurz als
moglich fassen.

Das Ganze dieses zweiten Teils zerfillt in zwei Kapitel. Das erste
handelt von dem Gnadeneinflu Gottes auf die Gerechtfertigten, damit
sie ihr ewiges Ziel erreichen, das zweite von dem EinfluB Gottes, der
den Siinder zur Rechtfertigung fiihrt.

Im ersten Kapitel setzt der Verf. auseinander, so wie Gott in der
natiirlichen Ordnung das ganze Universum und die einzelnen Geschopfe
zu ihren Zielen in der Weise hinlenke, daB er jedem eine innere und
natiirliche Hinneigung gebe, durch die es spontan auf das hinstrebe,
wohin es von Gott bewegt werde, in derselben- Weise (« eodem omnino
modo », S. 328) verfahre Gott nach den Prinzipien des hl. Thomas
in der iibernatiirlichen Ordnung, indem er den Gerechten zu seinem
Endziele, der ewigen Seligkeit, durch gewisse {iibernatiirliche und
dauernde, ihm eingegossene Tatigkeitsqualititen hinbewege.

Dafiir, da3 das Lehre des hl. Thomas sei, werden mehrere Thomas-
texte angefiihrt. ;

Im zweiten Kapitel wird zunichst die Lehre des Konzils von
Trient von der Vorbereitung auf die Rechtfertigung mitgeteilt und
dann richtig gesagt, aus den tridentinischen Definitionen gehe hervor,
daB zu den Akten, durch welche die Siinder zur Erlangung der Recht-
fertigungsgnade frei disponiert wiirden, die bloBe Natur keineswegs



212 Der hl. Thomas und P. Stufler

hinreiche, daB3 vielmehr Gottes zuvorkommende und helfende Gnade
notwendig sei, damit sie richtig zustande kidmen. Worin aber diese
zuvorkommende und helfende Gnade bestehe, habe das Konzil nicht
erklirt ; daher sei es nicht zu verwundern, daBl die katholischen
Theologen bis auf die Gegenwart iiber ihre Natur geteilter Meinung
seien, indem die einen sie in einer physischen, nicht vitalen und
flieBenden Qualitdt, d. 1. in der praemotio physica sihen, die andern
dagegen sie fiir einen unmittelbar von Gott hervorgebrachten vitalen
Akt des Verstandes und Willens hielten. Fast alle aber stimmten
darin iiberein, daf3 die Gnade, die sie aktuelle im Gegensatz zur habi-
tuellen nannten, entitativ und innerlich {ibernatiirlich sei.

Wenn man das fiir gewil3 halte, so scheine keine geringe Schwierig-
keit gegen die von ihm (Stufler) gegebene Exposifion der Lehre des
hl. Thomas zu entstehen. «Ostendimus enim plurimis argumentis,
Doctorem Angelicum neque praemotionem physicam ad actus volun-
tatis sive liberos sive indeliberatos et necessarios agnoscere neque
concursum simultaneum sive naturalem sive supernaturalem cum
actibus nostris admittere. Undenam ergo actus illi ad iustificationem
praeparatorii entitatem supernaturalem sortiuntur, si Deus neque ante
illos principium activum supernaturale intellectui vel voluntati imprimit,
neque per elevationem, quam externam Molinistae ! vocant, efficit, ut
actus illi supernaturales sint ? »

Das ist fiir den Verf. allerdings eine ernste Schwierigkeit, eine so
ernste, daBl er sie nach unserm Dafiirhalten nicht zu lésen vermag.
Es mutet uns daher etwas sonderbar an, dal3 der Verf. so fortfihrt:
« Ad cuius difficultatis solutionem hoc caput inserviat, ex quo iterum
apparebit, quantopere doctrina Aquinatis ab illa distet, quae prae
aliis thomistica appelari consuevit. »

Was soll diese ganz iiberfliissige Bemerkung, in der jedenfalls
das «iterum » gestrichen werden mufl. Denn daB das in dem Werke
schon einmal gezeigt worden wire, davon haben wir doch wahrhaftig
nichts gemerkt. Wir gestatten also dem Verf. die Zukunftslorbeeren
nicht, mit denen er sich hier vor uns schmiicken will. Warten wir
erst den Ausgang ab, und wenn dann noch Lorbeeren da sind, moge
er triumphieren.

Aber wie sollen wir die Tatsache, dal er hier eine solche
Bemerkung einflieBen 1iBt, psychologisch deuten ? Will er sich viel-

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 213

leicht durch diesen Ausblick stirken und Mut machen ? Das wiirden
wir freilich verstehen ; denn sein Innerstes mag ihm wohl sagen, daB
seine Lage nicht beneidenswert ist.

Sein Thema sind die auf die Rechtfertigung vorbereitenden Akte,
die zweifacher Art sind : unmittelbar oder nahe, und mittelbar oder
entfernt vorbereitende Akte. Im ersten Artikel spricht er von den
«proxime et immediate» zur Rechtfertigungsgnade disponierenden
Akten und stellt hinsichtlich ihrer die These auf, sie gingen elicitiv
aus dem Habitus der Gnade oder der Tugend hervor. Er halt das fir
die Meinung des hl. Thomas und fiihrt einige Stellen dafiir an.

Im zweiten Artikel spricht er von den entfernt auf die Recht-
fertigung vorbereitenden Akten und stellt die These auf : Die entfernt
auf die Rechtfertigung disponierenden Akte, sofern sie nicht aus dem
unférmlichen Habitus des Glaubens oder der Hoffnung hervorgehen,
kommen nach der Lehre des hl. Thomas durch die bloBen Krifte der
Natur unter der Bewegung Gottes zustande und sind daher ihrer
Entitat nach natiirlich.

Diese These, die wir bestreiten, hat St. zu beweisen. Es handle
sich, sagt er S. 356, um jene Heilsakte, durch welche die jedes ein-
gegossenen Habitus entbehrenden Siinder entfernt auf die Recht-
fertigungsgnade positiv disponiert wiirden. Solche Akte seien die-
jenigen, die den Anfang des Glaubens ausmachten ; dahin gehérten
auch die Akte der glaubigen Siinder, die nicht vom unférmlichen
Habitus des Glaubens oder der Hoffnung effektiv verursacht wiirden,
z. B. die Akte der Verabscheuung der Siinden aus bloBer Furcht vor
der Holle. &

Ich bemerke dazu, daB der Anfang des Glaubens (initium fidei)
nach can. 5 des zweiten Konzils von Orange (529) etwas Uber-
natiirliches ist. Die Akte der gldubigen Todsiinder, die nicht vom
unformlichen Habitus des Glaubens effektiv verursacht werden, sind
natiirlich, aber der Akt der Verabscheuung der Siinden aus bloler
Furcht vor der Holle gehort zu diesen nicht, wie P. St. annimmt ;
denn er kann sein Motiv nur dem unférmlichen Habitus des Glaubens
entnehmen, da die ungldubige Vernunft die Holle nicht kennt.

DaB auch die entfernt auf die Rechtfertigung vorbereitenden
Akte entitativ iibernatiirlich seien und von einem iibernatiirlichen
Prinzip effektiv hervorgingen, das gratia actualis cenannt werde, sei
zwar die Lehre fast aller neueren Theologen vom Konzil von Trient
bis auf unsere Zeit, obgleich sie in der Bestimmung der Natur dieser



214 Der hl. Thomas und P. Stufler

Gnade sehr voneinander abwichen, indem die einen sie in der tiiber-
natiirlichen praemotio physica, die andern in iibernatiirlichen vitalen
Akten sihen, die vom Willen unter speziellem Beistand des Heiligen
Geistes vollbracht wiirden. Jene, nimlich die Thomisten, versicherten,
zur Setzung dieser Akte werde der Wille innerlich erhoben durch eine
voriibergehend ihm mitgeteilte Bewegung, diese aber, nimlich die
Molinisten sagten, der Wille werde bloB &uBerlich erhoben, indem
Gott in einer alles Bediirfnis der Natur iibersteigenden Weise zugleich
mit dem Willen so auf den Akt EinfluB ausiibe, dall derselbe iiber-
natiirlich werde.

Es frage sich aber, was der hl. Thomas iiber diese entfernt
disponierenden Akte lehre. St. sagt dariiber S. 357, indem er das,
was er S. 34I schon gesagt hat, in etwas kiirzerer Zusammenfassung
wiederholt, folgendes : « Ex omnibus, quae hucusque dicta sunt, patet,
eum neque praedeterminationem physicam supernaturalem neque con-
cursum simultaneum supernaturalem admittere ; aliud autem princi-
pium efficiens supernaturale praeter ista duo excogitari nequit ; ergo
actus illi secundum principia D. Thomae supernaturales esse nequeunt. »

Leider scheitert dieser.« Beweis » daran, dal der Satz, von dem
der Verf. ausgeht, unwahr ist. Das Gegenteil ist wahr. Behauptet
hat der Verf. zwar wiederholt, der hl. Thomas sei ein Gegner der
praemotio physica, aber bewiesen hat er es nicht ; im Gegenteil aber
ist ihm von uns (S. 65 f.) bewiesen worden, daBl Thomas sie nicht nur
mit klaren, unzweideutigen Worten gelehrt, sondern auch ihren Not-
wendigkeitsgrund gezeigt hat. Den zweiten Priamissensatz des Verfassers,
Thomas lehre auch den concursus simultaneus nicht, geben wir zu ;
ebenso den dritten, der besagt, zwischen Thomismus und Molinismus
gebe es kein Mittleres.

St. fahrt (S. 357) fort : « Et hanc reapse mentem eius (S. Thomae)
esse, solidissimis argumentis demonstrari potest, quae in duas classes
dividi possunt, quarum prima ostendetur, nullum actum super-
naturalem sine habitu infuso fieri posse, altera vero manifestum fiet,
S. Thomam explicitis verbis docuisse, actus ad gratiam remote dis-
ponentes quoad entitatem mere naturales esse. »

Von den « solidissimis argumentis » hitte er lieber schweigen sollen.
Oder will er sich auch hier wieder Mut machen ? Das wiirden wir
allerdings verstehen. Denn seine Lage wird immer prekirer, und das
scheint er im tiefsten Herzen auch zu fiihlen.

Die beiden von ihm angekiindigten Thesen hat er selbstverstiandlich



Der hl. Thomas und P. Stufler 215

zu beweisen. Nach der ersten soll der hl. Thomas lehren, ein iiber-
natiirlicher Akt, der nicht aus einem eingegossenen Habitus hervor-
gehe, sei unmoglich. Einerstes, und zwar, wie er meint, peremptorisches
Argument dafiir will St. im art. 1 der Qu. disputata de Caritate finden,
wo Thomas die Meinung des Petrus Lomb. zuriickweist, die Caritas
sei der Heilige Geist selbst. Wie das gemeint war, erklirt der hl. Thomas
am a. O. mit folgenden Worten : « Et ut huius opinionis intellectus
plemus habeatur, sciendum est, quod actum dilectionis quo Deum
et proximum diligimus, Magister posuit quoddam creatum in nobis,
sicut et actus ceterarum virtutum, sed ponebat differentiam inter
actus caritatis et actus aliarum virtutum, quod Spiritus sanctus ad
actus aliarum virtutum movet animam mediantibus quibusdam habi-
tibus, qui virtutes dicuntur, sed ad actum dilectionis movet voluntatem
immediate per semetipsum absque aliquo habitu. »

Nachdem St. diese Worte S. 204 f. zitiert hat, schheBt er S. 205
« Ergo quaestio, de qua. ibi agitur, haec est : « Potestne Spiritus sanc-
tus vmmediate per se sine habitu caritatis infuso tamquam principio interno
permanente voluntatem ad actum caritatis supernaturalem movere? »1

Er beantwortet die Frage, wie er meint, im Sinne des hl. Thomas,
mit Nein, um dann S. 359, wo er die Frage wieder aufgenommen hat,
weiter zu schlieBen, das Argument, durch welches der hl. Thomas
die Unmoglichkeit der Mitteilung des Aktes der Caritas durch einfache
Bewegung des Heiligen Geistes ohne EingieBung eines Habitus beweise,
konne und miisse wegen der Gleichheit des Grundes auf alle anderen
entitativ iibernatiirlichen Akte angewandt werden. «Quare si Deus
absque infusione habitus supernaturalis voluntatem ad actum gquemlibel
supernaturalem moveret, is non e principio interno procederet neque
voluntarius esset.* Ideo omnes actus illi, quibus homines quovis habitu
infuso carentes remote ad iustificationem se praeparant, necessario,
spectata sola entitate, naturales sunt. » |

Eine ganz andere Erklirung des arf. 1 der Qu. de Camtate die
aber durch St.s Werk veranlaBt ist und Stellung zu diesem nimmt,
gibt der Professor Dr. Franz Zigon in Gorz im Divus Thomas 11 (1924),
S. 24-34, in lateinischer Sprache unter der Uberschrift : « S. Thomae
a. 1 de Caritate el praemotio physica. »

Er geht aus von dem, was St. in seinem Werke n. 128 schreibt
und zitiert es mit einigen Auslassungen, aber mit dem ganzen Text

1 Von St. hervorgehoben.



216 - Der hl, Thomas und P. Stufler

von Thomas aus a. 1 de Caritate bis fast n. 135 und sagt dann S. 27,
wenn jemand nur oberflichlich den (von St. zitierten) Thomastext
durchlese, so moge eine solche Deutung (wie St. sie gebe) vielleicht
eine gewisse Grundlage in den Worten des hl. Thomas zu haben
scheinen. «Considerato autem penitius accuratiusque testimonio illo
totam istam explicationem esse contra mentem Doctoris Angelici
manifestum erit. » — Des néheren verweisen wir den Leser auf den
genannten Artikel.

Damit ist das erste Argument Stuflers fiir seine erste These
erledigt. Es hat sich gezeigt, daBl es kein peremptorisches, sondern
ein vollig nichtiges war.

Ein zweites Argument sucht er von S. 366 an in folgender Weise
zu bauen. Er behauptet, diejenigen Theologen, die lehrten, daB die
auf die Rechtfertigung vorbereitenden Akte, die nicht aus einem ein-
gegossenen Habitus hervorgehen, iibernatiirlich seien durch eine vor-
ilbergehende Bewegung des Willens durch Gott, unterschieden drei
Klassen von Willensakten, ndmlich erstens rein natiirliche, zweitens
iibernatiirliche, die hervorgehen von der bloB aktuellen Gnade und
daher nicht verdienstlich fiir das ewige Leben seien, drittens iiber-
natiirliche, die aus der heiligmachenden Gnade hervorgehen und de
condigno verdienstlich seien fiir das ewige Leben.

Sein Untersatz lautet : « Atqui haec tripartitio apud S. Thomam
non invenstuyr, qui comstanter docet, ad ‘actus naturales sufficere vires
naturales, ad actus autem facullatem naturae excedentes requirt infusionem
gratiae et habituum.»' Das heiBt mit anderen Worten : Das, was bei
den heutigen Theologen gratia actualis heit, war dem hl. Thomas
unbekannt. St. sagt das {ibrigens S. 343 auch mit ausdriicklichen Worten.

Das ist nun eine so unerhorte Behauptung, dal man sie bei einem
Theologen, von dem wir doch wohl annehmen dirfen, daB er die
Geschichte der neueren Theologie kennt, fiir unmoglich halten sollte.
P. St. wird doch zugeben, da3 Thomas der Fiihrer der neueren Theologie
ist. Wenn er das aber zugibt, so fragen wir ihn, ob ihm nie der
Gedanke gekommen ist, dall man beziiglich der Hauptpunkte wie
vom Fiihrer auf die Gefithrten, so auch von diesen auf den Fiihrer
schlieBen kann ? Wenn also die neuere Theologie einmiitig neben der
habituellen Gnade eine aktuelle Gnade lehrt, so werden wir dasselbe
auch, riickschlieBend, beim hl. Thomas annehmen diirfen und miissen ;

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P, Stufler 2L7

oder vielmehr, wir dirften und mii3ten es auch dann annehmen, wenn
er es nicht oftmals mit klaren Worten in seinen Werken sagte. Gliick-
licherweise ist das der Fall, und P. St. nimmt dadurch, dal er es
nicht weill, unter den Thomaskennern, zu denen er doch gehoren will,
eine sehr sonderbare Figur ein.

Fithren wir nun einige Stellen an, an denen der aquinatische
Fiihrer neben der habituellen Gnade die aktuelle nennt. Wir beschranken
uns der Kiirze wegen auf die Summa theol. In der I-I7 ¢. 110 a. 2
stellt er die Frage : « Utrum gratia sit animae qualitas. » Seine Antwort
lautet : « Respondeo dicendum quod, sicut iam dictum est (art. praec.),
in eo qui dicitur gratiam Dei habere, significatur esse quidam effectus
gratuitae Del voluntatis. Dictum est autem supra (q. rog a. 1), quod
dupliciter ex gratuita Dei voluntate homo adiuvatur: uno modo
inquantum anima hominis movetur a Deo ad -aliquid cognoscendum vel
volendum vel agendum ; et hoc modo ipse gratuitus effectus in homine
non est qualitas, sed motus quidam amimae; ,actus enim moventis in
moto est motus‘ ut dicitur Phys. lib. 3. Alio modo adiuvatur homo
ex gratuita Dei voluntate secundum quod aliguod habituale donum
a Deo animae infunditur. .... et sic donum gratiae qualitas quaedam
est. »1 In der folgenden ¢. 111 a. 2 wird gefragt: « Utrum gratia
convenientur dividatur per operantem et cooperantem.» Die Antwort
lautet : « Respondeo dicendum quod, sicut supra dictum est (g. 710 a. 2),
gratia dupliciter potest intelligi : uno modo divinum auxilium, quod nos
movet ad bene volendum et agendum ; alio modo habituale donum nobis
divinitus inditum. Utroque autem modo gratia dicta convenienter
dividitur per operantem et cooperantem. » Im folgenden A7t. 3 lautet
die Frage: « Utrum gratia convenienter dividatur-in praevenientem
et subsequentem.» Und die Antwort : « Respondeo dicendum quod,
sicut gratia dividitur in operantem et cooperantem secundum diversos
effectus, ita etiam in praevenientem et subsequentem, qualitercunque
gratia accipiatur. »? Zu den letzten Worten bemerkt ganz richtig die
Ausgabe von L. Guerin, Barri-Ducis 1873: «Sive habitualis, sive
actualis. » Ibidem, ¢. 172 a. 2 lautet die Frage: « Utrum requiratur
aliqua praeparatio et dispositio ad gratiam ex parte hominis.» Und
die Antwort: « Respondeo dicendum quod, sicut dictum est, gratia
dicitur dupliciter : quandoque quidem ipsum habituale donum De,

1 Die Hervorhebungen sind von mir.
2 Von mir hervorgehoben,



218 ’ Der hl. Thomas und P. Stufler

quandoque autem awuxilium Dei moventis animam ad bonum. Primo
igitur modo accipiendo gratiam, praeexigitur ad gratiam aliqua
gratiae praeparatio, quia nulla forma potest esse nisi in materia
disposita. Sed si loquamur de gratia secundum quod significat
auxilium Dei moventis ad bonum, sic nulla gratia requiritur ex parte
hominis, quasi praeveniens divinum auxilium, sed potius quaecunque
praeparatio in homine esse potest, est ex auxilio Dei moventis
animam ad bonum. Et ex hoc ipse bonus motus liberi arbitrii, quo
quis praeparatur ad donum gratiae suscipiendum, est actus liberi
arbitrii moti a Deo. » 1

Hier wird nicht nur die aktuelle Gnade neben der habituellen
anerkannt, sondern auch ausdriicklich gesagt, dal der Mensch durch
die motio Dei, d. i. durch aktuelle Gnade auf die Rechtfertigung vor-
bereitet wird. Dal} aber im Grunde die ganze Vorbereitung ein Werk
der Gnade ist, geht aus a. 4 derselben g. 112 hervor, wo gesagt wird,
daBl «ex parte subiecti gratia potest suscipere magis vel minus, prout
scilicet unus perfectius illustratur a lumine gratiae quam alius. Cuius
diversitatis ratio quidem est aliqua ex parte praeparantis se ad gratiam ;
qui enim magis se ad gratiam praeparat, pleniorem gratiam accipit. Sed
ex hac parte potest non accipi prima ratio huius diversitatis, quia prae-
paratio ad gratiam non est hominis nisi inquantum liberum arbitrium
praeparatur a Deo. Unde prima causa -huius diversitatis accipienda
est ex parte ipsius Det, qui diversimode suae gratiae dona dispensat. » !

Dasselbe, was hier der hl. Thomas sagt, sagt das Konzil von
Trient sess. VI, cap. 7.

Auch in der ¢. rog der I-II wird mehrfach die aktuelle Gnade
neben der habituellen erwahnt. In a. 6, wo gefragt wird : « Utrum homo
possit seipsum ad gratiam praeparare per, seipsum absque exteriori
auxilio gratiae », wird dieser Unterschied schon in der Formulierung
der Frage als bekannt vorausgesetzt. Ebenso in den Argumenten,
mit denen die Frage eingeleitet wird, und im Argumentum «Sed
contra». Im corp. art. aber wird auf den vorhergehenden Artikel
hingewiesen und dann gesagt : « Alio modo potest intelligi praeparatio
voluntatis humanae ad consequendum ipsum gratiae habitualis donum.
Ad hoc autem quod praeparet se homo ad suceptionem huius doni,
non oportet praesupponere aliquod aliud donum habituale in anima,
quia sic procederetur in infinitum, sed oportet praesupponi aliquod

1 Von mir hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 219

auxilium gratuitum Det interius animam moventis sive inspirantis bonum
propositum. » ! '

Die Worte «non oportet praesupponere aliquod aliud donum
habituale in anima » verstehen wir so, daBl durch sie nicht blo8 die
gratia habitualis selbst, sondern auch jeder iibernatiirliche Habitus
ausgeschlossen wird. Nicht durch etwas Habituelles, sondern durch
etwas Aktuelles, durch ein «auxilium gratuitum Dei interius animam
moventis et inspirantis bonum propositum », geschieht die erste Vor-
bereitung auf das habituale donum, die hier gemeint ist. |

Auch im respons. ad 3 wird die motio Dei, also das, was wir jetzt
gratia actualis nennen, neben der gratia habitualis erwihnt. Im 7esp.
ad 4 aber wird gesagt, dall die Vorbereitung zwar Sache des Menschen
sei, weil er sie durch seinen freien Willen mache, « sed tamen hoc non
facit sine auxilio Dei moventis et ad se attrahentis ».

Im folgenden Artikel 7 wird gefragt, ob der Mensch von der Siinde
aufstehen koénne ohne die Hilfe der Gnade. Zu bemerken sind hier die
SchluBworte des corp. art., die so lauten : « Et ideo requiritur auxilium
gratiae ad hoc quod homo a peccato resurgat, et quantum ad habituale
donum, et quantum ad enteriorem Dei motionem. » 1

Im Artikel g derselben q. 109 lautet die Frage, ob derjenige, der
die Gnade schon erlangt hat, durch sich selbst das Gute wirken und
die Siinde meiden koénne ohne die Hilfe der Gnade. Im corp. art. wird
geantwortet, wie schon gesagt sei, bediirfe der Mensch, um recht zu
leben, in zweifacher Weise der Hilfe Gottes: «uno quidem modo
quantum ad aliquod habituale donum, per quod humana natura corrupta
sanetur et etiam sanata elevetur ad operanda opera meritoria vitae
aeternae quae excedunt proportionem naturae; ‘alio modo indiget
homo auxilio gratiae, ¢ a Deo moveatur ad agendum.» Im resp. 2 wird
auf den Einwand geantwortet, durch die Gnade wohne der Heilige
Geist in uns, der allmichtig sei und daher ausreiche, uns vor der
Siinde zu bewahren. Die Antwort lautet : «operatio Spiritus'.... non
circumscribitur per effectum habitualis doni, quod in nobis causat,
sed praeter hunc effectum mnos movet et protegit simul cum Patre
et Filio.»?

Dadurch, daB wir nachgewiesen haben, dem hl. Thomas sei das,
was die heutige Theologie gratia actualis nennt, keineswegs unbekannt
gewesen, haben wir zugleich das von P. St. auf S. 366 aufgestellte

1 Von mir hervorgehoben.



220 Der hl. Thomas und P. Stufler

Argument, naherhin dessen Untersatz widerlegt: dem hl. Thomas
seien iibernatiirliche Akte, die nicht aus einem iibernatiirlichen Habitus
hervorgingen, sondern durch eine {ibernatiirliche aktuelle Bewegung
Gottes zustande kidmen, unbekannt gewesen.

Wir brauchen uns daher auf die Argumente, die St. von S. 366
an dafiir vorbringt, gar nicht einzulassen, sondern konnten die Sache
als erledigt ansehen. Gleichwohl wollen wir diese Argumente kurz
widerlegen, damit unser Beweis vollstindiger werde. Es sind einige
von St. unrichtig herangezogene Thomastexte.

a) An erster Stelle fithrt er art. 10 De virtutib. in communi an und
ruft dann aus: « En, quomodo S. Thomas actus supernaturales non
procedentes ex habitibus infusis, sed ex sola gratia actuali super-
naturali elicitos silentio praetereat !» Aber dies Stillschweigen beweist
nichts. Sollte es etwas beweisen, so hitte St. zeigen miissen, daf}
Thomas, wenn er anders gedacht hitte, als er ihm zuschreibt, an dieser
Stelle hitte reden miissen, daB3 er also, wenn er iibernatiirliche Akte
als Wirkungen voriibergehender gottlicher Bewegung gekannt hitte,
sie hitte erwihnen miissen. :

b) An zweiter Stelle fithrt P. St. Sent. 2 d. 26 g. 1 a. 3 an. Aber
hier sagt Thomas unter Berufung auf Dionysius nur, da die fiir den
Himmel verdienstlichen Akte iiber die Natur des Menschen hinaus-
gingen, so miisse diese, um fiir solche Akte fahig zu werden, zuerst
in sich erhoht und zu einem géttlichen Sein erhoben werden. Wenn
St. nach Anfithrung der Stelle bemerkt, diese ganze Argumentation
wiirde ihre Kraft verlieren, wenn es auller den rein natiirlichen Akten
und den iibernatiirlichen aus eingegossenen Habitus hervorgehenden
noch andere iibernatiirliche Akte gibe, die aus einem iibernatiirlichen
auxilium actuale hervorgingen, so ist das eine leere Behauptung.

¢) An dritter Stelle fithrt St. I-I1 ¢. 109 a. 5 an, wo Thomas die
Frage behandelt, ob der Mensch das ewige Leben verdienen koénne
ohne die Gnade. Die Antwort lautet in Kiirze, die Akte, die zum Ziele
fithren sollten, miilten dem Ziele proportioniert sein. Das ewige Leben
sei aber ein Ziel, das iiber die Proportion der menschlichen Natur
hinausgehe, und deswegen konne der Mensch durch seine bloBen
naturalia keine fiir das ewige Leben verdienstlichen Werke hervor-
bringen und daher nicht ohne die Gnade das ewige Leben verdienen.

P. St. bemerkt nach dem Zitat: « Hic S. Thomas inter opera
naturalia et opera meritoria, quae fiunt ex infusione gratiae, nulla
alia intermedia agnoscit. »



Der hl. Thomas und P. Stufler 221

Wir antworten : Er erwihnt keine opera intermedia, weil er dazu
keinen AnlaB hatte. Hitte er iiber die Vorbereitung des Siinders auf
die habituelle Gnade gesprochen, so wiirde er sie erwiahnt haben, wie
wir oben S. 40 f. gesehen haben. Es ist geradezu unbegreiflich, daf
P. St. hier, wo es sich doch nicht um diese Vorbereitung, sondern um
das Verdienen des ewigen Lebens handelt, aus dem Fehlen der aus
der aktuellen Gnade hervorgehenden Akte einen solchen Schluf} zieht,
also schlieBt, dem hl. Thomas seien solche opera intermedia unbekannt
gewesen.

Wie aber, wenn der hl. Thomas in diesem Artikel 5 solche opera
intermedia erwahnt hitte ? Wiirde St. das anerkannt haben ? Wie
er sich einer solchen fingierten Tatsache gegeniiber benommen haben
wiirde, kénnen wir vermutend ersehen aus seinem tatsdchlichen Be-
nehmen gegeniiber der nicht fingierten, sondern wirklichen Tatsache,
daB} der hl. Thomas in der I-IT an nicht wenigen Stellen, wie wir oben
S. 40 ff. gesehen haben, solche opera intermedia anerkennt. Wie sich
St. dieser Tatsache gegeniiber benimmt, werden wir bei Besprechung
des Punktes ausfithrlich sehen, der auf den gegenwirtig von uns
behandelten folgen wird. Wir werden sehen, daB St. diese opera
intermedia, die der hl. Thomas nach unserer Erklirung deutlich lehrt,
gar nicht als wirkliche opera intermedia und nicht als aus aktueller
Gnade hervorgegangene Akte anerkennt, sondern sie in opera entitative
naturalia umdeutet.

d) An vierter Stelle zitiert P. St. I-I1 ¢. 114 a. 2. Aber auch hier
hatte der hl. Thomas keinen Anlaf}, die opera intermedia zu erwihnen,
weil es sich auch hier um das Verdienen des ewigen Lebens, nicht aber
um die Vorbereitung auf die Rechtfertigungsgnade handelt.

Nach Anfithrung eines Teiles des corp. art. weist St. auf das
resp. ad 2 hin, um daraus einen SchluB zu ziehen, der dem Gedanken
des hl. Thomas nicht entspricht. Die Objektion des Artikels behauptete :
« Opus quanto est minus debitum, tanto est magis meritorium. Sed
minus debitum est bonum quod fit ab eo qui minoribus beneficiis est
praeventus. Cum igitur ille qui habet solum bona naturalia, minora
beneficia sit consecutus a Deo quam ille qui cum naturalibus habet
gratiam, videtur quod eius opera sint apud Deum magis meritoria, ;
et ita si ille qui habet gratiam, potest mereri aliquo modo vitam
aeternam, multo magis qui non habet. » In der Antwort sagt Thomas :
«homo sine gratia non potest habere aequale opus operi quod ex
gratia procedit, quia quanto est perfectius principium actionis, tanto



222 Der-hl. Thomas und P. Stufler

est perfectior actio.» Er macht dann noch den Zusatz: « Sequeretur
autem ratio, supposita aequalitate operationis utrobique. »

Nachdem St. diese Antwort zitiert hat, schlieBt er so: «Ergo
meritum vitae aeternae dependet a perfectione operationis; et ideo
opus sine gratia factum non est meritorium, quia caret perfectione
proportionata ad praemium. » Soweit ist alles richtig. Aber dann folgt
der Untersatz: « Atqui si sine gratia habituali et habitibus possibile
esset opus supernaturale, ex solo auxilio transeunte, illud opus ex-
cederet proportionem naturae et in sua entitate aequale esset operi ex
habitu infuso procedente. Ergo falsa esset ratio ab Aquinate adducta. »

Wo liegt der Fehler in dieser Argumentation ? Er liegt offenbar in
der unbewiesenen Behauptung : «in sua entitate aequale esset operi ex
habitu infuso procedente.» Nach der Lehre des hl. Thomas ist zur
Vollkommenheit eines Aktes erforderlich, daB er aus einem Habitus
hervorgehe. Vgl. oben S. 37. Daher kann ein nicht aus einem Habitus
hervorgegangener Akt nicht einem aus einem Habitus hervorgegangenen
gleichwertig sein.

¢) An funfter Stelle zitiert St. aus De verit. q. 20 a. 2 folgende
Worte : « Ex parte naturae indiget potentia aliquo superaddito ad
operandum, quando scilicet operatio talis est, quae facultatem et
conditionem naturae excedit, ut ad Deum quasi sociali amore affi-
ciatur, quasi hereditatis eius consors ; unde ad hanc operationem indiget
nostra affectiva potentia habitw caritatis. »' Dann schlieBt er: « Ergo
nullus actus caritatis supernaturalis possibilis est sine habitu caritatis. »
Mit welchem Rechte er aus dem von ihm zitierten Thomasworten
diese SchluBfolgerung zieht, bleibt das Geheimnis St.s. Hitte er statt
des Wortes « possibilis » das Wort « perfectus » gesetzt, so hitten wir
keinen Grund zu widersprechen.

/) An sechster Stelle weist St. daraufhin, dal Thomas in der
I-II q. 62 a. 1 die Notwendigkeit der theologischen Tugenden daraus
beweise, da3 die Gliickseligkeit, zu welcher der Mensch bestimmt sei,
itber die menschliche Natur hinausgehe. Dann 1Bt er die Bemerkung
folgen : « Ratio adducta valet de omnibus actibus entitative super-
naturalibus, quia per eos quoque homo intrinsecus ad beatitudinem
supernaturalem ordinatur.» Was soll das ? Ehe wir darauf eingehen,
moge St. deutlicher zeigen, wie das mit seiner thesis probanda
zusammenhdngt.

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 223

Von S. 370 an macht P. St. in einer «Sectio secunda» den
Versuch, den Beweis zu erbringen, das, was er im vorhergehenden als
Lehre des hl. Thomas nachgewiesen zu haben meint, habe der heilige
Lehrer auch mit ausdriicklichen Worten bestitigt. Er nimmt beim
Antritte dieses Nachweises den Mund wieder sehr voll und sagt dem
Leser, es sei das so leicht nachzuweisen, « ut mirum videatur, quomodo
theologi posteriores affirmare potuerint, secundum doctrinam S. Thomae
omnem praeparationem ad gratiam habitualem fieri ex auxilio gratiae
supernaturalis ». Ob es wirklich so leicht, oder ob es vielmehr so
schwer ist, daf3 der P. St. dabei erliegt, werden wir ja sehen.

Er fahrt fort: «Quia tamen D. Thomas de natura huius prae-
parationis non semper eandem doctrinam professus est, sed ab initio
plus aequo viribus naturae tribuens paulatim usque ad urgendam ab-
solutam mecessitatem auxilii divini interioris progressus est?, ideo, ut
illa evolutio doctrinae etiam lectori patefiat, in sequentibus singula
eius opera secundum ordinem chronologicum perlustrabimus. »

Wir haben gegen diese Riicksicht auf die Belehrung des Lesers
an sich nichts einzuwenden, nur darf darunter die Klarheit des thema
probandum nicht leiden. Diese ist aber bedroht, da der Verf. einige
Zeilen vor den zuletzt von uns zitierten Worten als Ziel seiner Unter-
suchung angekiindigt hat : « videndum est, num (Thomas) etiam apertis
verbis asserat, actus gratiae et habituum infusionem tempore ante-
cedentes mere naturales esse » und die Untersuchung so fithrt, daB er
sich fiir eine bejahende Antwort, also fiir die Natiirlichkeit der genannten
Akte entscheidet, wie wir sehen werden. Der hl. Thomas hat also nach
ihm auch noch in seinem letzten Werke, der theologischen Summa,
gelehrt, die der Zeit nach der Rechtfertigung vorhergehenden Vor-
bereitungsakte seien entitativ rein natiirlich. Wie kann dann aber
P. St. die Worte schreiben, die wir soeben zitiert haben, wie kann er
sagen, der hl. Thomas sei « usque ad urgendam absolutam necessitatem
auxilii divini interioris progressus » ? Wann ist er denn soweit fort-
geschritten, wenn er noch in seinem letzten Werke gelehrt hat, die
Akte, um die es sich hier handelt, seien entitativ rein natiirlich ?

Der Verf. untersucht nun den Kommentar des hl. Thomas zu den
Sentenzenbiichern, legt an erster Stelle den Text von Sent. 2 d. 28 ¢. I
a. 4 vor und gibt dann den Sinn der Stelle mit seinen eigenen Worten
wieder. Bei der Wiedergabe iibergeht er einige Worte des hl. Thomas,

1 Von mir hervorgehoben.



224 Der hl. Thomas und P. Stufler

die nach unserm Dafiirhalten verdienen, beachtet zu werden. Thomas
sagt namlich gegen SchluB seiner Darlegung : «Et ideo alits consen-
tiendo * dicimus, quod ad gratiam gratum facientem habendam ex solo
libero arbitrio se homo potest praeparare ; faciendo enim, quod in se
est, gratiam a Deo consequitur. Hoc autem solum in nobis est, quod
in potestate liberi arbitrii constitutum est.» Die Worte «aliis consen-
tiendo », die ich mich nicht erinnere, sonst bei Thomas jemals gelesen
zu haben, sind nicht nur ein Zeugnis fiir die Bescheidenheit des damals
noch sehr jugendlichen Aquinaten, sondern miissen uns auch ein
Wink sein fiir die Bewertung der Meinung, die er durch diese Worte
teilweise auf die Schultern anderer abladet.

Der Verf. legt dann weiter eine Reihe von Texten aus dem
Kommentar zu den Sentenzenbiichern vor, gibt seine Erklirungen dazu
und kommt zu dem Ergebnis, der hl. Thomas sage hier mehrmals
mit klaren Worten, dal3 der menschliche Wille sich durch seine natiirliche
Kraft hinreichend auf die Rechtfertigungsgnade vorbereiten koénne.

Darauf untersucht er die Qu. disp. de Veritate, die bald nach dem
Sentenzenkommentar geschrieben worden sei, weshalb es nicht zu
verwundern sei, daB3 in ihr dieselbe Lehre iiber die Natur der auf die
Rechtfertigung vorbereitenden Akte sich finde. Hier lehre Thomas,
der actus humanus konne die Gnade zwar nicht verdienen, kénne aber
eine natiirliche Disposition sein und so auf sie vorbereiten.

An dritter Stelle wendet sich St. der Summa contra Gentiles zu.
Er bemerkt, die Lehre von der Gnade werde in ihr in wenigen
Kapiteln abgetan, weshalb es nicht zu verwundern sei, daB die in Rede
stehende Frage nur obenhin in ihr behandelt werde. Doch findet er
einiges, was er als natiirliche Vorbereitung auf die Rechtfertigung
versteht.

An vierter Stelle wird Quodlib. 1 a. 7 und 8 untersucht und gesagt,
in a. 7 werde gefragt, « utrum homo absque gratia per solam naturalem
arbitrii libertatem possit se ad gratiam praeparare ». Die Antwort laute :
«Ad ervorem Pelagii pertinet dicere, quod homo possit se ad gratiam
praeparare absque auxilio divinae gratiae®, et est contra Apostolum,
qui dicit ad Phil. 1, 5: Qui coepit in vobis bonum, ipse perficiet. »

Nachdem P. St. noch einen lingeren Text aus a. 7 hat folgen lassen,
wo u. a. gesagt wird: «.... ad merendum requiritur habitualiter

1 Von mir hervorgehoben.
2 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 225

gratia. Sed ad hoc, quod homo praeparet se ad habitum consequendum,
non indiget alio habitu, quia sic esset procedere in infinitum. Indiget
autem divino auxilio non solum quantum ad exteriora moventia, prout
scilicet ex divina providentia procurantur homani occasiones salutis, puta
praedicationes, exempla et interdum aegritudines et flagella, sed etiam
quantum ad interiorem motum, prout Deus cor hominis interius movel
ad bonum secundum illud Prov. 21 : Cor regis in manu Dei, quocunque
voluerit, vertet illud. »* Es ist St., der diesen Text im Druck hervor-
hebt, trotzdem redet er im folgenden, wie wir sehen werden, so, als
wenn er ihn gar nicht gelesen hitte.

Bald nachher (S. 391) sagt P. St. in Hinsicht auf die von ihm
vorgefithrten fritheren Werke des hl. Thomas: «Ex quibus manifeste
apparet, S. Thomam, quo magis profecerit in vita el sapientia, eo magis
recessisse adoctrina inlibro (sic !) Sententiarum et deVeritate proposita.*
Ibi enim dixerat, liberum arbitrium per se sufficere, ut homo se ad
gratiam praeparet, et ipsum liberum arbitrium dici posse aliquo sensu
gratiam, qua indigemus ; hic autem dicit, haeresim Pelagianam esse
affirmare, solum liberum arbitrium absque auxilio gratiae sufficere ;
ibi dixerat, sufficere quodcunque excitativum voluntatis a Deo prae-
paratum, sive sit occasio exterior, sive motus internus a Deo effectus ;
hic asserit, non sufficere occasiones salutis externas a Deo procuratas,
sed necessarium esse voluntatem a Deo interius moveri. Ergo wn
posterioribus operibus magis inculcabat gratuitatem gratiae et necessitatem
auxiliy interni ad praeparandum se ad susceptionem gratiae habitualis. ' »

Doch hat ihn das nach St. nicht dazu gefiihrt, die Ubernatiirlichkeit
der entfernteren Vorbereitung auf die Rechtfertigung klipp und klar
anzuerkennen. Dieser fahrt namlich so fort: «Illa vero gratia, quam
postulat (S. Thomas), in eo consistit, quod primus actus voluntatis a
Deo esse debet. Quamvis autem iste motus qrimus ex speciali Dei favore
datus sit, tamen secundum entitatem wmere naturalis! est, ut ex art.
sequente (Quodlibeti 1) ad 2 patet, ubi dicitur: Naturali dilectione,
qua Deus super omnia naturaliter diligitur, potest aliquis magis et minus
uti,; et quando in summo fuerit, tunc est summa praeparatio ad gratiam
habendam. » '

P. St. spricht hier nicht ganz klar. Er sagt namlich von dem
primus motus voluntatis, er sei (nach Thomas) zwar ex speciali Dei
favore, dennoch aber sei er entitativ rein natiirlich. DaB das auch

1 Von St. hervorgehoben.

Divus Thomas. 15



226 Der hl. Thomas und P. Stufler

von dem Vorbereitungsakt auf die Rechtfertigung gelten soll, kann
man allerdings aus dem folgenden Satz vermutend erschlieBen, der
aus Quodl. 1 art. 8 angefiihrt wird. ;

Aber wenn wir nun so schlieBen und annehmen, daB3 das der Ge-
danke des P. St. sei, so scheinen wir in Konflikt zu geraten mit den
oben von uns angefithrten Worten St.s iiber den Fortschritt an
Weisheit, den’der hl. Thomas gemacht habe, je mehr er in seinem
Leben von dem Kommentar zu den Sentenzen und der Qu. disputatia
de Verit. sich entfernt habe. Ebenso scheinen wir dann in Konflikt
zu geraten mit dem art. 7 desselben Quodl. 1. Dann wire namlich der
hl. Thomas zwar im arf. 7 des Quodl. 1 von dem Standpunkte seines
Kommentars zu den Sentenzen méchtig abgeriickt, in arf. 8 aber auf
den alten Standpunkt zuriickgefallen, auf einen Standpunkt, den er
in art. 7 als hdretisch verurteilt hatte, was wir doch vom hl. Thomas
unmoglich annehmen kénnen.

Zur Summa theol. ibergehend, zitiert St. eine Reihe von Texten
aus verschiedenen Artikeln der I-II g. 109, die nach ihrem Wortlaut
nicht fiir den Stuflerschen, sondern fiir unsern Standpunkt zu sprechen
scheinen und die wir auch zum Teil oben (S. 218) gegen St. angefiihrt
haben. DaB aber St. diese Stellen ganz anders versteht als wir, wird
uns sofort klar aus der Bemerkung, die er S. 393 (n. 254) folgen 14Bt.
Weil also, so sagt er dort, der hl. Thomas in der theologischen Summa
so sehr die Notwendigkeit der innern gottlichen Bewegung betone, die
er in seinen ersten Werken fast vernachldssigt habe, so behaupteten
die Thomisten, er habe seine Meinung geandert und widerrufen. Darauf
sagt er (S. 393): «Ad haec respondemus, S. Doctorem re vera
sententiam suam mutasse quoad duo:

I. iam non affirmat, ad praeparationem ad gratiam sufficere
solum liberum arbitrium per se ; immo hoc explicite negat ; addendum
tamen est, eum etiam in Commentario in ll. Sententiarum et in (q.
de Ver. necessitatem alicuius auxilii divini pluries indicasse ;

2. iam non affirmat, nihil differre, num voluntas a Deo moveatur
per res externas aut per operationem ipsius in voluntate, sed abso-
lutam necessitatem motionis internae statuit.

« Sed sine ulla haesitatione negamus, eum mutasse sententiam suam
de natura ipsius motionis divinae et actuum, quibus homo se ad gratiam
suscipiendam praeparat. * Scilicet actus illos praeparatorios secundum

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 227

entitatem suam spectatos mere naturales esse, in prioribus operibus
aperte dixerat neque ad hoc negandum et contrarium probandum ulla
exegesis artificiosa sufficit (vide e. g. Billuart?, de gratia diss. 3 a. 7) ;
in Summa vero eum ab hac opinione non recessisse rationes graves
non solum suadent, sed etiam convincunt. »

Ich werde sogleich auf diese «rationes graves» eingehen und
zeigen, daBl sie in Wirklichkeit nicht blo8 federleicht sind, sondern
iiberhaupt gar kein Gewicht haben. Vorher aber méchte ich ein Wort
iiber den von St. genannten Thomisten Billuart und dessen «exegesis
artificiosa » sagen. Wenn St. vorhin sagte, es werde von den Thomisten
behauptet, der hl. Thomas habe gegeniiber seinen ersten Werken in
der theologischen Summa seine Meinung geidndert, so konnte er den
Billuart nicht zu denen rechnen, die so denken ; denn von diesem
Theologen und Thomisten ist bekannt, dal er den hl. Thomas so
versteht, er habe nicht erst im Quodlibetum primum und der Summa
theol. angefangen, das Richtige zu lehren und alles nach Pelagianismus
Riechende kriftig abzuweisen, sondern habe von Anfang an so gedacht,
aber sich in seinen frithesten Werken nicht vollkommen ausgedriickt.
Was er dafiir vorbringt, verdient wenigstens gehért und, wenn man
anderer Meinung 1ist, widerlegt zu werden, 1a3t sich aber nicht durch
eine Phrase wie «exegesis artificiosa » totschlagen.

Priifen wir nun die « rationes graves », die P. St. iiberzeugt haben,
daB der hl. Thomas auch noch in der theologischen Summa an der
Meinung von der entitativen Natiirlichkeit der entfernt auf die Recht-
fertigung vorbereitenden Akte festgehalten habe.

a) Im ersten Argument kniipft P. St. an das an, was er kurz
vorher (S. 390 f.) tiber das Quodl. 1. gesagt hat : der hl. Thomas habe
dort im art. 7 zwar die Notwendigkeit der inneren Bewegung von
seiten Gottes mit ausdriicklichen Worten eingeschiarft, im art. 8 aber
gleichfalls mit ausdriicklichen Worten gesagt, die der Rechtfertigung
vorhergehenden Bewegungen seien natiirlich. Nun sei aber dies Quodl.
ungefdhr um dieselbe Zeit geschrieben wie der Teil der Summa, der
von der Gnade handle. ,

Wir haben schon vorhin (S. 226) gesagt, da wir unmoglich
annehmen koénnen, der hl. Thomas habe in art. 8 des Quodl. 1 das
Gegenteil von dem gesagt, was er in ari. 7 gesagt hatte. Er war
namlich, wie die ganze Welt weil und schon Jahrhunderte hindurch

1 Von' St. hervorgehoben.



228 Der hl. Thomas und P. Stufler

gewullt hat, kein Schriftsteller von dem Kaliber derjenigen, die im
folgenden Kapitel widerrufen, was sie im vorhergehenden geschrieben
haben. Dall P. St. zu ihnen gehort, haben wir ja beim Lesen seines
uns vorliegenden Buches leider erleben miissen. Er muf sich aber
hiiten, von sich auf andere zu schlieBen und mul sich vor allem hiiten,
sich auch nur den Schein zu geben, als wolle er sich vermessen, seinen
eigenen Fehler dem groBen Aquinaten aufzubiirden. Sonst miilte er
ja fiirchten, daB dieser ihn mit den Psalmworten andonnerte : « Existi-
masti, quod ero tui similis: arguam te et statuam contra faciem
tuam. » Nein, beim heiligen Kirchenlehrer Thomas von Aquin, der
unter den Kirchenlehrern dadurch hervorragt, daBl er sich die Ehren-
titel « Doctor Angelicus », « Fiirst der Scholastik » und «Doctor com-
munis » verdient hat, mul} es als vollig ausgeschlossen gelten, dal3 er
das, was er im 7. art. des Quodl. 1 fir einen pelagianischen Irrtum
erklirt hatte, im folgenden &. arf. wieder angenommen hitte. Dal}
er das mit ausdriicklichen Worten («explicitis verbis») getan hitte,
wie P. St. zu schreiben wagt, ist zwar direkt unwahr, aber das, was
St. ihm zuschreibt, kann auch nicht aus seinen Worten gefolgert
werden und darf nicht gefolgert werden, weil es den Fiirsten der
Scholastik auf ein Niveau herabdriicken wiirde, auf dem er ganz und
gar nicht palt.

Das geniigt uns, weil es' ausreicht, um den P. St. mit seinem
sehr leichtfertigen Schlull, den er dazu noch mit der direkten
Unwahrheit, dal der hl. Thomas den Inhalt dieses Schlusses mit aus-
driicklichen Worten sage, zu dekorieren sich vermilt, gebithrend zuriick-
zuweisen. Wie die von St. aus art. 8 angefithrten Worte zu deuten
sind, brauchen wir hier nicht zu untersuchen, da es fir unsern Zweck
ausreicht, erkannt zu haben, dal P. St. sie jedenfalls miBBverstanden
hat. Wenn P. St. sich um ihre richtige Deutung bemiihen will, so
koénnen ihm vielleicht die von Billuart (de gratia, diss. 3 a. 7) gemachten
Bemerkungen einige Winke geben. Er muB sich dann allerdings auch
beziiglich der Thomasstellen aus dem Kommentar zu den Sentenzen-
biichern auf einen ganz anderen Standpunkt’ stellen, was man ihm
kaum zumuten darf.

Damit haben wir das erste Argument des Verf. erledigt. Das
zweite Argument lautet so :

b) « Quaestio quoque disputata de Caritate eodem tempore originem
habuit. Atqui in a. 1 eiusdem S. Doctor dicit, nullum actum super-
naturalem voluntatis fieri posse sine habitu infuso (n. 232).»



Der hl. Thomas und P. Stufler 229

Diese Behauptung des Verf. haben wir oben (S. 215 f.) schon als
ganz verfehlt, mit Hinweis auf Herrn Professor Zigon, zuriickgewiesen.

Das dritte Argument des Verf. lautet : |

¢) « Immo idem etiam in ipsa Swmma theologica affirmat 2 2 g. 23
a. 2, ut prius ostendimus (n. 234).»

Dies Argument ist sachlich von dem vorhergehenden nicht ver-
schieden und daher schon durch dessen Zuriickweisung miterledigt.

d) Als viertes Argument bringt der Verf. folgendes vor: Wenn
jene Vorbereitungsakte iibernatiirlich wiren, so gingen sie entweder
aus der iibernatiirlichen praemotio physica hervor oder aus dem in-
fluxus Dei supernaturalis simultaneus. Nun aber stimmt weder das
eine noch das andere mit der Lehre des hl. Thomas iiberein, wie aus
dem Vorhergehenden «sufficientissime » feststeht.

Wir sehen hieraus, dal P. St. immer noch meint, er habe die
praemrotio physica widerlegt. Da das falsch ist, so hat auch das
Argument, das sich darauf stiitzt, keinen Wert.

¢) Das fiinfte Argument enthdlt den Gedanken, der hl. Thomas
lehre die Notwendigkeit der inneren Bewegung einerseits dazu, daf3 der
Mensch das ganze bonum connaturale vollziehe und die Siinde meide
(I-1I q. 109 a. 2), andererseits dazu, daB er sich auf die habituelle
Gnade vorbereite, ohne dabei zu sagen, die erstere Bewegung sei
natiirlich, die andere iibernatiirlich. Es sei daher nach Vasquez will-
kiirlich, die erstere Bewegung als natiirliche, die andere als iiber-
natiirliche zu deuten.

Antwort : Uber die erstere spricht Thomas an der genannten
Stelle und sagt, dafBl sie, soweit der Zustand der gefallenen Natur in
Betracht komme, iibernatiirlich sei. Uber die andere spricht er in
art. 6 derselben ¢. 109 und sagt gleichfalls, dal} sie iibernatiirlich sei.

Unter f) sagt St., es diirfe niemand Ansto8 daran nehmen, daf
der hl. Thomas die gottliche Bewegung als motio gratuita und
auxilium gratiae bezeichne, da diese Benennung auch in den fritheren
thomistischen Werken (2 d. 28 ¢. 1 a. 4 und de Ver. q. 24 a. 15) vor-
komme, obgleich Thomas dort ganz klar lehre, dal jene Vorbereitungs-
akte entitativ natiirlich seien.

Darauf diene zur Antwort : Nicht allein wegen dieser Benennungen
halten wir die in Rede stehende Bewegung fiir eine iibernatiirliche,
sondern weil das Ziel dieser Bewegung, die habituelle Gnade, etwas Uber-
natiirliches ist, nach dem hl. Thomas aber die Hinbewegung zum Ziele,
d. i. die Vorbereitung, dem Ziele konform sein muBl. Vgl. I-I1q. 109 a. 5.



230 Der hl. Thomas und P. Stufler

Die simtlichen Stuflerschen «rationes graves » haben sich somit
als rationes levissimae et insufficientes erwiesen.

P. St. fihrt fort (S. 395, n. 256) : «Supersunt tamen aliquae
difficultates solvendae quae ex doctrina Aquinatis modo exposita
exsurgunt.

« Nos enim diximus, illam motionem internam, qua iuxta D. Thomam
liberum arbitrium indiget, ut se ad iustificationis gratiam praeparet,
entitative naturalem esse ideoque ex principio interno inclinationis
naturalis in bonum universale et felicitatem fieri. Atqui talem
motionem mere naturalem Angelicus semper admisit, etiam in scriptis
prioribus, ut evidenter colligi potest ex a. 8 ¢. 22 de Veritate, ubi
modum, quo Deus voluntatem movet, cum ea motione comparat,
quam lapis a generante accipit. Ergo aut reapse nullum progressum
fecit in doctrina aut postea alium motum internum non naturalem docuit. » !

Die Antwort, die St. auf diese von ihm empfundene Schwierigkeit
gibt, ist fiir uns hochinteressant. Er sagt: « Ad hanc difficultatem
responsio facilis non est. » Das glauben wir ihm ; denn er weil} iiber-
haupt keine Losung zu geben, er hat sich festgefahren. Was er sagt,
fiihren wir nur an, damit sich auch unsere Leser iiberzeugen konnen,
daB St. keine sachliche Losung zu geben vermag. Er sagt fortfahrend :
«Duo tamen videntur prorsus certa esse : I. voluntatem iuxta Angeli-
cum a Deo quoad exercitium moveri non posse nisi ex principio
interno ; 2. ante infusionem habitus nullum actum supernaturalem esse
posse, quia solus habitus infusus principium internum actus vere
supernaturalis est. » Der erste Satz ist richtig, wenn er im Sinne des
hl. Thomas verstanden wird, der zweite ist falsch und oben schon
von uns als unrichtig nachgewiesen.

Der Grund aber, sagt dann P. St., weshalb der hl. Thomas die
Notwendigkeit der inneren Bewegung zur Vorbereitung auf die Recht-
fertigung anfangs weniger betont habe, scheine der zu sein, dall er
damals noch nicht klar erkannt habe, der erste Akt des Willens sei
«quoad exercitium a solo Deo». Dafl namlich der Wille zum ersten
Akt sich nicht selbst bewegen koénne, beweise er bestindig aus dem
18. Kap. der Eudemischen Ethik des Aristoteles. Nun aber erwihne
er weder im Sentenzenbuche noch in der Qu. disp. de Ver. diese Lehre
des Aristoteles. Sie begegne zum ersten Male in 89. Kap. des 3. Buches
Contra gent. und von da an in allen spdteren Werken. Und so scheine

! Von St. hervorgehoben.



Der hl.. Thomas und P. Stufier 231

es gekommen zu sein, daB der hl. Thomas von der Zeit an, wo immer
er von der Notwendigkeit einer goéttlichen Hilfe zu dem Anfange der
Rechtfertigung handelte, auch die absolute Notwendigkeit einer inneren
Bewegung von seiten Gottes betonte. Das ist, wie es scheint, eine
bloBe Vermutung P. St.s, fiir die er einen Beweis nicht erbringen kann.

Das ist die ganze Antwort, die P. St. auf die von ihm er-
hobene Schwierigkeit zu geben weil. DaB sie nicht geniigt, ist klar
genug.

« Altera difficultas, sagt St. weiter (S. 396, n. 257), inde petitur,
quod ea motio interna, quam nos descripsimus, neque nomen gratiae
mereri neque auxilium gratuitum dici posse videtur, quod tamen
S. Thomas affirmat (I-II ¢. 109 a. 6). Nam proprie loquendo in eo
tantum consistit, quod Deus voluntati naturalem inclinationem ad
bonum indidit ; quid autem in hac re gratuiti cerni potest ? Accedit,
quod voluntas ex hac motione universali et indeterminata non minus
in actum malum quam in bonum prosilire potest, cum solum ex bono
per intellectum proposito dependeat, utrum in bonum verum an in
bonum apparens voluntas primo actu suo feratur.»

Was P. St. hierauf antwortet, widerlegt die Schwierigkeit nicht.
Aber diese Schwierigkeit scheint auf dem Standpunkte St.s gar nicht
vorhanden zu sein, da er kurz vorher, nimlich S. 395, unter f geschrieben
hat : « Neque quemquam movere debet, quod Angelicus eam motionem
gratuitam et auxilium gratiae appellat. Haec enim denominatio etiam
in operibus prioribus occurrit (2 d. 28 ¢. 1 a. 4 et de Ver. q. 24 a. 15),
quamvis ibi clarissime doceat, actus illos praeparatorios entitative
naturales esse.» Es kommt also nach St. in der Terminologie des
hl. Thomas nicht viel darauf an, ob ein Akt als actus gratuitus und
aus Gnade hervorgehend bezeichnet wird, und man darf nicht folgern :
actus gratuitus et ex gratia procedens, ergo actus supernaturalis ; er
kann auch immer noch entitativ natiirlich sein.

Dennoch miissen wir den Wortlaut der Antwort, die St. auf seine
altera difficultas gibt, uns vorfithren, weil wir aus dieser Antwort erst
sehen, wohin er hinaus will. «Ad hoc respondemus, so antwortet er
S. 397, motum illum internum primum, quo Deus animam ad iusti-
ficationis gratiam disponit, non esse nisi motum, gquo in Deum quae-
rendum tendat, enmque a S. Thoma vocari gratuitum, quod ex speciali
providentiae dispositione Deus hominem ita dirigit et gubernat, ut ei
per intellectum conversio ad Deum tamquam bonum proponatur et
voluntas ad hoc bonum prosequendum ex inclinatione naturali per



232 Der hl.. Thomas und P. Stufler

actum indeliberatum excitetur, cum tamen Deus eum etiam alio modo
dirigere posset. Ergo non illa motio universalis et indeterminata ad
bonum universale, quae ad quemcunque actum liberi arbitrii necessaria
est, iam auxilium gratuitum est, sed ille motus primus, quo ad ipsum
Deum quaerendum convertitur et attrahitur. »

Ein solcher motus ist aber offenbar etwas Natiirliches, und das
will P. St. auch sagen. Haben wir ihm vorhin (S. 229) gesagt, die auf
die Rechtfertigung disponierenden Akte seien iibernatiirlich, weil die
Rechtfertigung etwas Ubernatiirliches sei und die zum Ziele hin-
filhrenden Akte dem Ziele konform sein miilten, wie der hl. Thomas
I-1I q. 109 a. 5 lehre, so macht er jetzt, um die Natiirlichkeit der vor-
bereitenden Akte doch noch zu retten, den verzweifelten Versuch, das
Ziel zu einem natiirlichen zu machen, nicht zwar so, als wollte er die
Rechtfertigungs- oder Konversionsgnade selbst zu etwas Natiirlichem
machen, aber doch so, da er neben das Ubernatiirliche etwas
Natiirliches als Ziel der entfernt vorbereitenden Akte stellt, den « actus,
quo homo in Deum quaerendum tendit ». Er scheint, nachdem er die
Lehre des hl. Thomas in unerhérter Weise verdreht und ihrem Sinne
nach griindlich gefilscht hat, nun auch die Terminologie des hl. Thomas
in Verwirrung bringen zu wollen, damit das eine zum andern passe.

Er auBlert S. 398 (n. 259) noch den Skrupel, gegen die Lehre des
Aquinaten erhebe sich weiterhin noch der Zweifel, jene inneren motus
gratuiti miiften eher AuBlere als innere Gnaden genannt werden.
« Scilicet motus illi sponte ex natura voluntatis oriuntur, quando ei
conversio ad Deum ut bonum per intellectum proponitur ; intellectus
autem hoc bonum iterum naturali vi proponit, quando ei talia obiecta
externa per occasiones, ut concionem, lectionem piorum librorum et
alia id genus consideranda obiciuntur. Et sic tandem tota gratuitas
illarum motionum ad hoc reducitur, ut Deus hominem per providentiam
externam sic dirigit et movet, ut talia obiecta vel exterius exhibeantur
vel etiam interius per operationem angelorum proponantur.» Das sel
aber gegen die ausdriickliche Lehre des hl. Augustinus, der sehr oft
hervorhebe, vergebens erténten #dulerlich Worte, wenn innerlich nicht
Christus lehre. « Ergo praeter obiecta externa et inclinationem naturalem
adhuc requiritur immediata operatio Dei in anima. »

Darauf antwortet St., die Ubereinstimmung zwischen dem heiligen
Augustinus und dem hl. Thomas lasse er fahren (missam facimus),
da diese Frage nicht durch einige nebeneinander gestellte Texte aus
beiden Lehrern gelést werden konne, sondern das Werk einer ungeheuern



Der hl, Thomas und P, Stufler 233

Arbeit sei. Angenommen aber, doch nicht zugegeben, der hl. Augustinus
habe wirklich gelehrt, dullere Worte niitzten nichts, wenn nicht
Christus die Seele durch einen ihr praeter naturam eingeprigten
Impuls innerlich beriihre, so sei die Uneinigkeit zwischen den beiden
Lehrern offenbar, da der hl. Thomas eine solche motio als unméglich
und der Natur des Willens widerstreitend verwerfe.

Auf den Einwand, der vom Aquinaten gelehrte motus miisse eher
gratia externa genannt werden, antwortet St., er koénne mit Recht
gratia interna genannt werden, « cum aliquid in ipsa anima sit et a
Deo intra voluntatem operante efficiatur, quatenus voluntatem eiusque
inclinationem in esse tenet ». '

P. St. ist noch nicht beruhigt. Er sagt zum SchluB (S. 399),
es werde vielleicht jemand sagen : « Nonne haeresim Pelagianam sapit
affirmare, hominem actibus entitative naturalibus ad susceptionem
gratiae habitualis se disponere posse ? Nonne intolerabile est,
S. Doctorem in re tam fundamentali, qualis supernaturalitas gratiae
actualis est, ex parte adversariorum gratiae stare ? »

Die Antwort lautet: Der hl. Thomas ist, wenigstens was seine
Lehre in der theologischen Summa angeht, weit entfernt von der
Pelagianischen Hiresie und verstot in keiner Weise gegen das
katholische Dogma. Darin nidmlich irrte Pelagius, dal er meinte, der
bloBe menschliche freie Wille sei kraftig (valere) zu Heilsakten und
zum Verdienen des Himmelreiches. Gegen diesen Irrtum hat die
katholische Kirche definiert, zu jedem Heilsakte sei die innere Gnade
(gratiam internam ') absolut notwendig, durch die Gott den Geist des
Menschen erleuchtet und den Willen zum Guten antreibt und ent-
flammt, und zu Akten, die de condigno das ewige Heil verdienen, sei
die bloBe Natur ohne die Gnade der Rechtfertigung und die uns von
Gott eingegossenen Tugenden nicht ausreichend. Beides lehrt der
hl. Thomas klar: namlich die verdienstlichen Akte gingen aus der
habituellen Gnade und den eingegossenen Tugenden hervor und- der
Mensch konne sich auf die Gnade nicht vorbereiten, ohne innere von
Gott verursachte Bewegung. «Illum vero motum internum entitative
supernaturalem esse, non est dogma catholicum neque theologice certum *,
ut cordatiores theologi ipsi concedunt ; immo neque hoc plane certum
est, actus ex habitibus infusis elicitos supernaturales esse (cf. Schiffini !,
Trat. de div. gratia, Herder, 1901, S. 227 ss.). Itaque ad salvandum

1 Von St. hervorgehoben.



234 Der hl., Thomas und P. Stufler

dogma catholicum de necessitate et gratuitate gratiae per se sufficit
dicere, motus illos, quibus homo se ad gratiam iustificationis disponit,
esse supernaturales largiore sensu !, scilicet non quidem secundum sub-
stantiam, sed secundum wmodum !, quatenus a Deo nobis dantur ex
speciali favore et misericordia, neque liberum arbitrium sine hoc favore
quidquam posse in ordine salutis. »

So hatte denn P. St. den hl. Thomas gliicklich so weit, daB er
ihn nur noch soeben zu den glaubigen Katholiken zihlen kann. Das
ist aufs tiefste emporend fiir alle treuen Katholiken, die iiber den
Doctor Angelicus et communis doch wahrhaftig ganz anders denken
und wissen, dal} er, wie iiberhaupt in der Theologie, so insbesondere
in der Gnadenlehre neben dem hl. Augustinus ihr Fiihrer und der
Fithrer ihrer Theologen ist.

DaB der hl. Thomas die Ubernatiirlichkeit der auf die Recht-
fertigung vorbereitenden Akte deutlich lehrt, haben wir oben (S. 41 f.)
gesehen ; und zwar meint er eine Ubernatiirlichkeit im eigentlichen
Sinne, da eine solche im weiteren Sinne ihm dem Namen und der
Sache nach unbekannt war. :

- Weiterhin sind wir im Gegensatz zu P. St. der Meinung, dall auch
das katholische Dogma so lehrt. Wir beweisen das aus can. 3 der
Sess. VI des Konzils von Trient, der so lautet : « Si quis dixerit, sine
praeveniente Spiritus sancti inspiratione, atque eius adiutorio, hominem
credere, sperare, diligere aut poenitere posse, sicut oportet, ut ei iusti-
ficationis gratia conferatur, anathema sit.» In einer dem Kanon bei-
gefiigten FuBnote wird hingewiesen auf conc. Arausicanum secundum
can. 6 und auf das vorhergehende cap. 5. Im can. 3 werden die Akte
der Vorbereitung auf die Rechtfertigungsgnade genannt und von ihnen
gesagt, sie konnten ohne die Gnade des Heiligen Geistes nicht voll-
zogen werden, und zwar wird das unter Androhung des Anathems
zu glauben befohlen. Sie sind daher tibernatiirlich im eigentlichen und
strikten Sinne. Und was der Kanon 3 sagt, wird im vorhergehenden
funften Kapitel noch ausfithrlicher gesagt und ebenso im sechsten
Kapitel, wo der modus praeparationis beschrieben wird. Aus dem dort
genannten « diligere incipiunt » sieht man auch, daB bei dieser Vor-
bereitung die Liebe zunidchst als Akt mitgeteilt wird; denn der
Habitus der Liebe, der im Augenblicke der Rechtfertigung eingegossen
wird, ist kein diligere incipere, sondern volle Liebe. Wird aber die

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl, Thomas und P, Stufler 235

Liebe zunichst als Akt mitgeteilt, so gilt das Gleiche auch von den
anderen Vorbereitungsmomenten.

DaBl es auch entitativ natiirliche Vorbereitungsakte auf die Recht-
fertigungsgnade geben kénne, wie P. St. annimmt, ist durch das
katholische Dogma ausgeschlossen. Man sieht das deutlich aus dem
finften Kapitel der VI. S. des Trid., wo gesagt wird, daB der Anfang
der Bekehrung von Gottes Gnade komme, und vielleicht noch deutlicher
aus dem 6. canon des Arausicanum secundum, aber auch schon im
can. 3 der VI. Sess. Tridentina ist es enthalten, der sagt, dal} ohne
die zuvorkommende Inspiration des Heiligen Geistes und seinen Beistand
der Mensch die Akte des Glaubens, der Hoffnung, der Liebe und Bulle
als Vorbereitungsakte auf die Rechtfertigungsgnade nicht vollziehen
konne, woraus folgt, daBB bloB natiirliche Akte in keiner Weise auf die
Rechtfertigungsgnade vorbereiten kénnen. ‘

Bei den vielen Widerspriichen, die in dem Stuflerschen Buche ent-
halten sind, diirfen wir uns nicht wundern, daB der Verf., nachdem
er das filnfte Kapitel und den folgenden can. 3 der Sess. VI des Conc.
Tridentinum im Wortlaut angefiihrt hat, S. 340 (n. 221) sagt: « Ex
his definitionibus ecclesiae manifestum est, ad actus illos, quibus
peccatores ad consequendam iustificationis gratiam libere disponuntur,
mequaquam sufficere naturam solam, sed opus esse Dei praeveniente et
adiuvante gratia, qua cor eorum tangatur, intellectus illustretur,
voluntas excitetur et inflammetur.» Wenn es aus den angefiihrten
tridentinischen Definitionen offenbar ist, da zu den Vorbereitungs-
akten auf die Rechtfertigungsgnade keineswegs die bloBe Natur hin-
reicht, sondern Gottes zuvorkommende und helfende Gnade notwendig
ist, so ist es doch zu Trient, so will uns scheinen, dogmatisch definiert
und als zum Glauben gehérend erklirt, daf die genannten Vorbereitungs-
akte im eigentlichen und strikten Sinne iibernatiirlich sind, und daB
P. St. hier wenigstens (S. 340) das auch anerkennt. Wir konnen
wenigstens seine Worte nicht anders verstehen. Wie ist er denn dazu
gekommen, S. 400 zu erkliren, daBl die von Gott ausgehende und
diese Akte bewirkende innere Bewegung entitativ iibernatiirlich sei,
sei kein katholisches Dogma und auch nicht theologisch gewil3 ? Als
wir diese Stuflerschen Worte mit einiger Verwunderung gelesen hatten,
haben wir in seinem Buche zuriickgeblittert und nochmals die soeben
von uns angefithrten Worte auf S. 340 gelesen. Als wir dann dort
weiterlasen, fanden wir auch angedeutet, wie St. der tridentischen
Definition, die er soeben mit klaren Worten anerkannt hatte, entgehen



236 Der hl. Thomas und P.-Stufler

zu konnen meint. Er fihrt namlich unmittelbar nach jenen Worten,
worin gesagt wird, zu den Vorbereitungsakten auf die Rechtfertigungs-
gnade sei nach dem Tridentinum die zuvorkommende und helfende
Gnade notwendig, so fort: « In quanam autem re illa gratia prae-
veniens et adiuvans consistat, Concilium minime declaravit; unde
mirum non est, quod theologi catholici usque ad nostra tempora de
eius natura disceptent. » Aber wenn die Theologen auch iiber die Natur
dieser Gnade nicht einig sind, so sind sie doch einig darin, dal} sie
wirkliche und eigentliche Gnade und daher etwas Ubernatiirliches im
strikten und eigentlichen Sinne ist. Sind sie aber darin einig, so sind
sie auch einig in der Verwerfung des Satzes, den P. St. auf S. 400
schreibt : « Illum vero motum internum entitative supernaturalem esse,
non est dogma catholicum neque theologice certum.» Und der P. St.
von S. 340 mull, wenn er sich nicht widersprechen will, ihnen
beistimmen.

Von jesuitischen Rezensionen des Stuflerschen Werkes sind mir
zwei bekannt geworden : die von P. H. Lange S. J. in Valkenburg,
die in der Theol. Revue 1924, 345-352, veroffentlicht wurde, und die von
P. Gabriel Huarte S. J. in der romischen Zeitschrift Gregorianum 1925,
fasc. I, p. 81-114, verdffentlichte. - P. Lange stimmt zwar nicht allem
bei, was er in dem Stuflerschen Buche gefunden hat, aber im ganzen
lobt er es doch viel zu viel. Zu der Frage, ob der hl. Thomas wirklich
keinen Concursus immediatus lehre und iiber die géttliche Mitwirkung
zur geschopflichen Tétigkeit ebenso wie Durandus denke, sagt er:
« Ohne Zweifel bringt St. sehr beachtenswerte Griinde fiir seine Ansicht. »
Beachtenswerte Griinde ? Nein, nicht die geringste Beachtung ver-
dienen sie. Ich sehe aus diesem Satze P. Langes, daB er, bevor er ihn
schrieb, keine Untersuchung iiber den Tatbestand angestellt hat. Das
hat aber sein Ordensgenosse P. G. Huarte in Rom getan. Wir haben
das schon oben, S. 63, bemerkt und gesagt, dal} er bei dieser Untersuchung
gefunden habe, Durandus habe bei seiner Lehre von dem Concursus
mediatus die Lehre des hl. Thomas vor Augen gehabt, wm sie zu
bekimpfen. In der oben genannten Rezension des Stuflerschen Buches
im Gregorianum 1925 teilt P. Huarte eine Reihe von Texten aus
Durandus und aus dem hl. Thomas (von S. 82 an) mit, die klar
beweisen, daB der Doctor Angelicus und der Doctor resolutissimus
iiber die genannte Frage nicht dasselbe, sondern kontradiktorisch
Entgegengesetztes dachten ; dann bemerkt er (S. g1) : « Si inspiciantur
argumenta Durandi superius prolata, statim apparet ea ad rem quod



Der hl.. Thomas und P.,Stufler 237

attinet convenire cum obiectionibus quas sibi solvendas proponit
Angelicus Doctor.» Auch dem P. Lange bleiben trotz der «sehr
beachtenswerten Griinde doch schwere Bedenken gegen St.s These ».
In dem, was P. St. iiber das Wirken Gottes in der iibernatiirlichen
Ordnung sagt, stellt sich P. Lange gleichfalls freundlich zu ihm und
wagt nicht, wie es doch notwendig gewesen wire, ihm fest zu
widersprechen. Viel urteilsfihiger erweist sich erfreulicherweise auch
beziiglich dieses Teils des Stuflerschen Werkes der andere Ordens-
genosse des Verf., P. G. Huarte, der diesen Teil im Gregorianum 1925
von S. g6 an behandelt und mit sehr guten Griinden zeigt, dal nicht
nur die nachtridentinischen Theologen fast alle, was St. zugebe, sondern
auch der hl. Thomas die Ubernatiirlichkeit der Vorbereitungsakte auf
die Rechtfertigungsgnade lehre. Er hat das Stuflersche Werk richtig
verstanden und gut widerlegt. P. Lange wirft den thomistischen
Gegnern St.s vor, sie hitten sich nicht einmal bemiiht, seine
Auffassung und deren Begriindung richtig zu verstehen. Ich will
angesichts dessen, was P. Lange iiber das Werk von P. St. geschrieben
hat, zu seiner Ehre gern annehmen, daBl er selbst és nicht ganz
verstanden hat. v

P. St. schlieft sein Werk ab mit einem « Epilogus » von 17 Seiten.
Bemerkenswert ist in demselben fiir unsere Leser nur, dall derselbe
Verf., der das ganze Werk hindurch den hl. Thomas bekiampft hat,
hier noch einmal sich den Schein zu geben versucht, als ob er den
echten und unverfilschten hl. Thomas verteidigte. Erinnern wir uns,
wie er trotz der Deutlichkeit des Textes des hl. Thomas in Qu. 3 de
potenita a. 7 die dort genannten vier modi des gottlichen Wirkens
nicht anerkannte, sondern sie auf die zwei ersten zuriickzufithren und
zu beschrinken suchte, und dann lesen wir folgende Worte von ihm
im « Epilogus» (S. 401) : «Deus operatur in qualibet re operante
quadruplici modo! ; a) inquantum ei virtutem agendi dat; &) in-
quantum virtutem agendi in esse conservat ; ¢) inquantum eam virtutem
ad agendum movet et applicat ; d) inquantum causa secunda ut instru-
mento utitur, ut in virtute Dei ad esse agat. »

Erinnern wir uns ferner, was der Verf. im Werke selbst iiber den
Begriff motio (movere), angeblich im Sinne des hl. Thomas lehrt
(vergl. oben S. 49 f.), und dann lese man die folgenden Worte des
« Epilogus » (S. 413) : « Secundum doctrinam D. Thomae Deus omnes

1 Von St. hervorgehoben.



238 . Der hl, Thomas und P. Stufler

causas secundas vero et proprio sensu ad agendum movet, sicut causa
principalis instrumentum movet. »

Ein solcher Epilog paBit zu einem Werke, das sich den Schein
gibt, die Lehre des hl. Thomas wiederzugeben. Der Verf. hat sich in
die Uberzeugung hineingelebt, daB diesem Scheine die Wirklichkeit
entspreche. Auch der Leser soll glauben, dafl ihm hier die wahre Lehre
des hl. Thomas geboten werde, und in dieser Meinung soll ihn das,
was er im Epilog liest, bestarken.

Anmerkung der Redaktion.

In einer brieflichen Zuschrift vom 19. Marz 1. J. an die Redaktion
des « Divus Thomas » driickt der hochw. Herr P. Stufler die Ansicht
aus, Pridlat Dérholt hatte ihm im obigen Artikel «absichiliche und
bewufte Fdlschung des hl. Thomas»? vorgeworfen. P. Stufler wiinscht
zu wissen, ob die Redaktion des «Divus Thomas» diesen schweren
Vorhalt decke. Darauf folgende kurze Bemerkung.

Die Redaktion des «Divus Thomas» -hat nie daran geglaubt
und glaubt auch jetzt noch nicht daran, wie wenn Prdlat Dérholt
dem hochw. P. Stufler den erwahnten Vorwurf einer absichtlichen,
bewuBten Filschung gemacht hitte. Sie beruft sich dabei auf die
formelle Erklirung Doérholts auf S. 54 des letzten Heftes — auch
P. Stufler zitiert die gleiche Seite in seinem Briefe als Hauptstelle.
Dort schreibt Pralat Doérholt wortwortlich : « Wer methodisch Grund-
siatze und Regeln fiir die Auslegung des hl. Thomas aufstellt und sich
selbst aufs drgste gegen dieselben verfehlt, sodal3 er gerade das Gegenteil
von dem tut, was sie vorschreiben, gibt dadurch deutlich zu erkennen,
dafl es ihm mit seiner AduBerlich kundgegebenen Absicht, den wahren
Sinn der Worte des hl. Thomas zu erkennen und darzustellen, trotz
aller Versicherungen nicht so ganz Ernst ist. So miissen wir objectiv *
urteilen. Damit ist vereinbar, daB3 der P. Stufler subjektiv fest glaubt?,
es sei ihm mit dem Bestreben, den wahren Sinn der Ausspriiche des
heiligen Lehrers zu erkennen, heiliger Evnst. Wir nehmen trotz des
genannten objektiven Urteils, zu dem wir logisch genétigt sind, nicht im
geringsten an, dafy er absichtlich und in bewufter Weise ! sich selbst und

1 Von uns hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 239

seine Leser hat tduschen wollen. Nur das wissen wir : das menschliche
Herz hat {iberaus viele Falten und Faltchen und verborgene Winkel,
und die Selbsterkenntnis ist im allgemeinen schwer. »

Dieser kategorischen, formellen Erklirung Pralat Dorholts hat die
Redaktion des «Divus Thomas» keine weiteren Erklirungen bei-
zufiigen. Die Sachlage ist fiir uns in dem Sinne klar : Pralat Dérholt
hat P. Stufler gegeniiber den Vorwurf einer absichtlichen, bewuBten
Thomasfalschung gar nicht gemacht, im Gegenteil, seine bona fides
ausdriicklich anerkannt. und infolgedessen ‘ist die Frage, ob die
Redaktion jenen Vorwurf billige, gegenstandslos. |

Fiir die Redaktion :
G. M. MANSER 0. P.




	Der hl. Thomas und P. Studler [Fortsetzung]

