Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Rechtskirche und Liebeskirche [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762662

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘Rechtskirche und Liebeskirche.

Von G. M. MANSER O. P.

(I"ortsetzﬁng.)

Il.
Die Harmonie der Rechts- und Liebeskirche.

Der von Sohm und Heiler konstruierten Konfliktstheorie stellen
wir drei Fragen gegeniiber : erstens besteht zwischen katholischer
Rechts- und Liebeskirche tatsichlich ein innerer Widerspruch ? Diese
erste Frage verneinend, stellen wir zweitens die Fragen : ist jene absolut
blinde Liebeskirche Sohms und Heilers widerspruchslos ? Und wenn
nicht, drittens, ist vielleicht nicht die katholische Rechtskirche sogar
eine Lebensquelle der katholischen Liebeskirche ? Falls das letztere
wahr ist, haben wir eine posifive Harmonie zwischen Rechts- und
Liebeskirche.

Die drei Sitze mit ihren Antworten sind von steigender Bedeutung.
Im ersteren wird der Gegner von unserem ILager zuriickgeworfen.
Im zweiten suchen wir ihn in seinem eigenen Lager heim. Im dritten
folgt als SchluBfolgerung die positive Harmonie, das Gegenteil der
gegnerischen These.

a) Kein Wesenswiderspruch.

Wesenswiderspriiche sind begriffliche Gegensitze, von denen der
eine den andern iiber dasselbe ausschlieBt, also beide einander iiber das-
selbe gegeniibergestellt, eine Antinomie, eine Paradoxie ausmachen. Ver-
neint der eine Begriff genau, was der andere bejaht, so haben wir den
kontradiktorischen Gegensatz ; setzt er sogar das Gegenteil vom anderen,
so haben wir den kontriren Gegensatz. Solche Gegensitze besagen
die Urteile: derselbe ist zugleich sitzend und nicht-sitzend, oder :
unter demselben Gesichtspunkte weill und schwarz. Soviel Logik
verstehen alle, auch jene, welche die Logik nicht lieben, sie bekiampfen
und sie bekdmpfend mit mehr und weniger Gliick anwenden.

- Heiler hat mit seinen sechs Paradoxien, die in der katholischen
Kirche bestehen sollen, viel Wesens gemacht. Sind seine sechs Gegen-
satzpaare nach den Regeln der Logik stichhaltig ? Das mdchten wir
ernstlich in Zweifel ziehen.



Rechtskirche und Liebeskirche 197

Schon die erste Paradoxie frappiert den Leser. Weil dieselbe
katholische Kirche zugleich allgemein — universell — und einheitlich
sein will 1, dreht er ihr den Strick des Widerspruchs um den Hals. Ja,
warum denn diese Henkerbestrebungen 7 Wir déichten : « Allgemein-
sein » und « Nicht-Allgemeinsein », « Allgemeinsein » und « Singulér-
sein » waren richtige Widerspruchspaare. Mehr noch ! Das « Allgemeine »
verlangt ja sogar die « Einheit », weil es eines ist, das allen zukommen
mufl. Ohne das gibt es iiberhaupt keine allgemeine Ideen, Sitze,
Schliisse, Gesetze, keine Wissenschaft, selbst nach den modernen
Empirikern. Schillernd hat Heiler allerdings durchblicken lassen, wie
wenn die katholische - Kirche alle méglichen wahren und falschen
Religionen und Gesetze und Lehren in sich aufgenommen hitte. 2
Er hat aber nicht einmal den Versuch eines Beweises unternommen.
Allgemein-einheitlich ist die katholische Kirche in dem Sinne, dal} sie
unter derselben Leitung, mit derselben Lehre, denselben Gnadenmitteln
die Glaubigen aller Lander, Sprachen und Zeiten zu demselben einen
wahren Gott hinzuleiten sucht. Wo liegt da die Paradoxie ?

Aber dieselbe katholische Kirche will zugleich beharrlich — kon-
tinuierlich — und fortschrittlich sein ! ® Das soll, meint Heiler, ein
besonders scharfer Widerspruch sein. ¢ Warum denn ? Ist Fortschritt
iiberhaupt denkbar, wenn nicht irgend ein bletbendes Subjekt da ist,
das vorher etwas noch nicht besal3 und es dann als etwas Neues erwirbt ?
Fortschritt setzt somit innerlich notwendig Beharrliches voraus. Threm
gottlichen Sein nach immer dieselbe bleibend — daher ihre Apostoli-
zitdit —, ist die Kirche berufen, stetig Neuland zu erobern in ihrer
Ausbreitung und Vertiefung in den Glaubigen. Wo ist da die Paradoxie ?

Wenigstens den Schein der Paradoxie hat Heiler beim dritten
Widerspruchspaare gerettet: die Kirche ist zugleich tolerant und
intolerant.5 Aber es ist nur der Schetn ! Denn jeder Logikschiiler
weill, da3 Contraria nur dann eine Antinomie schaffen, wenn sie von
demselben unter demselben Blickpunkt bejaht und verneint werden.
Das ist hier offenbar nicht der Fall. Denn vertriglich ist die Kirche
in bezug auf die Person als solcher, unvertraglich beziiglich des

1 Heiler 1. ¢, 596-603.

2 Das. 598,

3 Das. 609 ff. Vgl. zu dem Gesagten und dem folgenden : Reg. M. Schultes O. P.
« Der Katholizismus nach F. Heiler », « Divus Thomas », Bd. III, 1925, S. 348 fi.

4 Heiler, 610.

5 Das. 610 ff.



198 Rechtskirche und Liebéskirche

Irrtums. Das war auch Christus, als er sagte : « Wer glaubt und sich
taufen laBt, wird selig ; wer aber nicht glaubt, der wird verdammt
werden. »! Das war auch Paulus, als er jeden verfluchte, der, und
ware es auch ein Engel des Himmels, ein anderes Evangelium verkiindete
als das seinige. 2 Irrtumstoleranz ist auch philosophisch, insofern der
Irrtum evident ist, ein Unsinn. Ich werde kaum je dem Nichsten
zulieb sagen 2 X 2 = 5! Wenn die Kirche viele philosophische
Wahrheiten von heidnischen Philosophen iibernahm, so tat sie es,
weil sie richtig sind, weil sie wullte, daB3 die sana ratio iiberall Wahres
erkennt. 2 Das war Weitblick und Wahrheitsliebe.

Aber der angebliche Widerspruch zwischen Individualismus und
Korporatismus in der Kirche !4 Indes, was wire das Kind, was jedes
Individuum ohne die menschliche Gesellschaft und ihren sozialen
Sinn. Wer im Menschen die Person als Prinzip des Individualismus
und die Natur als Quelle seines sozialen Zuges zu unterscheiden vermag
und dabei die Abhingigkeit, also Unterordnung beider kennt, wird
hier kaum einen inneren Widerspruch finden, sondern Harmonie, weil
notwendige Abhingigkeit und gegenseitige Unterordnung. Und dann in
der Kirche ! Da jeder einzelne als Glied der Kirche die Riesenaufgabe
hat, sich persdnlich ewig zu retten, von der Kirche aber als gottlich-
sozialer Institution, Richtung, Leitung und Kraft erhilt, diese Riesen-
aufgabe zu losen, wie soll da zwischen dem Individualismus und dem
Korporatismus der Kirche ein innerer Widerspruch bestehen ? Man
staunt iiber eine derartige Logik und Soziologie Heilers.

Den Hohepunkt der Begriffsverwirrung erreicht Heiler dort,” wo
er Transzendenz oder Jenseits oder Spiritualismus oder den absoluten
Realismus als eine Begriffsreihe der goéttlichen Immanenz oder dem
Diesseits oder Inkarnationalismus als zweiter Begriffsreihe gegeniiber-
stellend, daraus eine Antinomie zwischen Sinnlichem und Geistigem
in der Kirche konstruiert. 3 Ein Kniuel von Verwechslungen ! Ist er
sich nicht klar, wie die Begriffe der beiden angeblichen Gegensatzpaare
ineinandergreifen ? Ist Gott, insofern er Mensch wurde und im

1 Marc. 16, 16.

2 Gal. 1. 8.

83 Mit Recht hat P. Schultes Heiler gegeniiber bemerkt, daB:die Kirche
nie die dem Christentum entgegengesetzten Religionen als Heilswege betrachtete.
Vgl. « Divus Thomas», 1. ¢. 355.

4 Heiler, 615-617.

5 Das. 617-21.



Rechtskirche und Liebeskirche 199

Altarssakramente gegenwirtig, also nach Heiler immanent ist, nicht
immer transzendent und absolute Realitit ? Es geniige auch, hier
zu betonen, dall Gegensitzliches, das nebeneinander besteht und nicht
von ein und demselben bejaht und verneint wird, fiirwahr bei keinem
Philosophen eine Antinomie schafft. So die weilen Haare des Petrus
und sein schwarzes Auge ! Ich dichte, daB dem Menschen, der selber
aus Leib und Seele, also Materie und Geist besteht, der einen mensch-
gewordenen Adyoc kennt, eine zugleich sinnlich-sichtbare und geistig-
unsichtbare Kirche nicht unsympathisch sein sollte.

Aber der Widerspruch zwischen Ideal und Woirklichkeit in der
Kirche ! Dariiber mein groBtes Erstaunen! Ich meinte zuerst,
zwischen Ideal und Wirklichkeit sei iiberhaupt nur eine Verschiedenhet,
nicht ein Widerspruch, der, wie oft erwihnt, auf dasselbe Subjekt sich
beziehen muB. Ist das neugetaufte Kind etwa in einer Krise, weil es
das Ideal, das ewige Leben noch nicht erreicht hat ? Ich meinte sogar,
zwischen Ideal und Wirklichkeit miiite ein groBer Abstand sein. Und
das vor allem in der Religion, wo ein unendlicher Gott das Ziel eines
endlichen Menschen ist. Ist das falsch ?

Und doch hat diese Heiler’'sche Paradoxie in katholischen Kreisen
relativ am meisten Verwirrung hervorgebracht. Wo liegt der Grund ?
Vielleicht meinte man hier etwas ganz anderes als das Gesagte ? Was
denn ? Man wollte sagen : Die katholische Kirche soll unser Ideal,
fiir uns das absolut Vollkommenste sein und tatsichlich ist sie sehr
unvollkommen. Jetzt haben wir den Widerspruch : dieselbe Kirche
ist zugleich vollkommen und unvollkommen ! Vorsicht! Ist dieselbe
Kirche beides ? Mit nichten. Die gottliche Kirche, mit ihren von
Christus eingesetzten Institutionen: Primat, Lehramt, Priesteramt,
Hirtenamt, Opfer, Sakramenten, die vom Heiligen Geiste geleitete
Kirche ist vollkommen ; unvollkommen ist die empirische Kirche mit
Papst und Bischéfen und Priestern und Glaubigen, insofern sie als
blofe Menschen schalten und walten und leben. Damit fillt auch diese
Paradoxie !

Sohms Angriff ist viel scharfsinniger als der Heilers. Er ist ein
eminenter Jurist.

Und doch stieB gerade er auf heftigste Widerrede, bei Katholiken und
Protestanten, Theologen und Juristen. 2 Wir nennen unter den Katho-

1 630-632.
2 Vgl. Hermann Dieckmann S. J., « Die Beurteilung der Theorie Sohms »,
Wissen und Glauben, Jahrg. 24, 1927. S. 120-144.



200 i Rechtskirche und Liebeskirche

liken : Ludwig Bendix, v. Dunin-Borkowski S. J., H. Dieckmann S. J.,
W. Hendrick S. J. Von den zahlreichen Protestanten seien nur
W. Kahl, M. Reischle und Harnack selber genannt.

Was hat man Sohm hauptsichlich bestritten ? Seine Awufzihlung
der Gegensatzglieder. Sohm argumentiert also: Die Liebeskirche ist
eine gottliche, innere, geistliche, iiberweltliche, frei verpflichtende Macht ;
die Rechtskirche wire eine menschliche, weltliche, auferliche, bloff formal
zwingende Macht ; also stehen beide diametral einander gegeniiber =
Wesenswiderspruch. Gibt es zwischen beiden Gegensatzreihen eine
dritte — mogliche ? Dann fillt Sohms ganze Argumentation, auch
wenn diese dritte nur mdglich ist, denn Wesenswiderspriiche hangen
von der bloBen Moglichkeit ab. Gibt es, so fragen wir, nicht auch
natiirlich menschlich innerlich verpflichtendes Recht ? Auf diesen Boden
stellten sich mit mehr und weniger Entschiedenheit Kahl! und
Harnack %, um das protestantische Kirchenrecht zu retten. Bendix
hat Sohm nachgewiesen, daBB er den vollig positivistischen Rechts-
begriff des omnipotenten Staates a priori in das Problem hineinbezog. *
Damit wurde fiir ihn priifungslos und a priori jede gottliche Rechts-
kirche innerlich unmoglich.4 Ist ein derartiges Vorgehen kritisch
berechtigt ?

Aber priifen wir die Frage noch genauer. Lassen wir das Natur-
recht, ohne das schlieBlich dem Staate jedes positive Recht unter den
FiiBen entweichen miillte, beiseite. Lassen wir hier sogar die Tatsache
einer gottlichen Kirchenstiftung ganz beiseite. Fragen wir nur: ist sie
moglich ? Denn Wesenswiderspriiche hangen von der inneren Moglich-
keit oder Unmoglichkeit ab. Reden wir genauer, und fragen wir:
konnte Gott, in Abhingigkeit von ihm 8, Menschen Autoritit, Macht-
befugnisse, Rechte iibertragen ? Wer das bestreitet, spricht Gott ab,
was der Mensch dem Menschen gegeniiber vermag, spricht Gott die
Moglichkeit der Prophetensendung, iiberhaupt jeder Missio divina an
die Menschen ab, die Sohm selber fiir moglich halt. Wenn Gott
dagegen den Menschen Rechte und Autoritit {ibertragen konnte, um
selbst durch die Menschen als Mittel sie auszuiiben, dann konnte er
eine gottlich sichtbare Rechiskirche griinden, in der er selbst durch

Lehrsystem des Kirchenrechtes. 1894, S. 74.
Vgl. Dieckmann, das. 136.

Kirche und Kirchenrecht. Mainz 1895, S. 27 ff.
Dieckmann, das. 132.

S. Thomas S. Theol. III. 64. 4.

@ B W o e



Rechtskirche und Liebeskirche 201

sichtbare Menschen seine Vollmachten, seine Wahrheit, seine Gnaden,
seine Gesetze mitteilt und erhdlt. Dann haben wir die Méglichkeit einer
gottlich-unsichtbaren-sichtbaren, inmerlich und duferlich verpflichtenden
Kirche. Dann fallt Sohms ganze Theorie, weil er nicht alle Gegensatz-
glieder, die moglich sind, beriicksichtigte, denn die Antinomie zwischen
Zweien fordert den AusschluB jedes Dritten-Moglichen, das Sohm
iibrigens gar nicht der Priifung unterzog.

Weder Heilers noch Sohms Konfliktstheorie hilt einer tieferen
Kritik stand.

b) Der Widerspruch in der blinden Liebeskirche.

«Die Katholizitdit, hat Séderblom gesagt?!, kann nicht von oben
oder von auflen kommen als eine feststehende Form, sondern sie muB
aus dem christlichen BewuB3tsein herauswachsen. » Dieses ganz moder-
nistische Glaubensbekenntnis ist die grundlegendste Voraussetzung von
Sohms und Heilers blinder Liebeskirche. Sie ist so dunkel, diese
gottliche Liebeskirche ! Und doch ist die Liebe sonst so hell, so strahlend
und leuchtend. Und sie soll géttlich sein, diese Liebeskirche. Aber
dann mul} sie wahr sein, d. h. den wahren Gott, den wahven Christus
durch den wahren Glauben, die wahre Liebe verehren und anbeten.
Der Grund der richtigen Caritas liegt in der Wahrheit. 2 Ohne das
fallt alles. Darin stimmen wir mit Sohm und Heiler auch iiberein,
daBB Gott das héchste und erhabenste, allm'achtige Wesen sein muB.
Ohne das fiele wieder alles. ’

Was sollen wir nun von Sohms und Heilers Got#t in jener blinden
Liebeskirche denken und halten: da wir ihn weder #atiirlich noch
tibernatiivlich irgendwie erkennen, ob er Geist oder Stoff, ob er
personlich oder pantheistisch, als Weltall oder Weltseele aufzufassen
ist 7 Was sollen wir von ihm denken, da er als das vollkommenste
Wesen die einzig wahre Liebeskirche durch die Rechtskirche degenerieren
laBt, bei Sohm 60 Jahre nach ihrer Griindung 3, bei Heiler schon am
ersten Pfingstfeste ? «Das ist ungeheuerlich », ruft Dieckmann mit
Recht aus4. Jawohl: Aber es ist noch ungeheuerlicher, wenn dieser
gleiche Gott nach Sohm und Heiler eine einzig wahre Liebeskirche
griindet, die in ihrer Entwicklung notwendig zur Entstehung ihrer

1 Zitiert bei Heiler als Motto seines Werkes.
2 S, Th. 1. 82. 3; Verit. 22. a. 11 u. 12.

3 1. 57 ff.; 456 ff.

+ T.. ¢ 144



202 Rechtskirche und Liebeskirche

Rivalin und Intrigantin, der Rechtskirche fiihrt.! Vielleicht ist es
aber doch noch unerhérter, wenn Heiler dieselbe Rivalin und Friedens-
stérerin — die Rechtskirche — noch durch ein géttliches Glaubens-
erlebnis der Apostel entstehen 1alt. 2 Was ist das fiir ein Gott ?

Und dieser Christus : nach Sohm Gott, nach Heiler immerhin ein
Gottgesandter! Und doch bei beiden ein Ignorant?®, der, wie auch
J. WeiB und A. Schweitzer behauptet hatten ¢, an das nahe Weltende
glaubt, das nicht kommt. Wer erfallt die Géttlichkeit dieser Liebes-
kirche, die, in sich ihrem Gott und Christus paradox, noch notwendig
zu Paradoxien fithren mul ! Wiren da nicht vielleicht — ich spreche
gegen Soderblom — dufere und héhere geoffenbarte Formen, Dogmen,
Gesetze niitzlich gewesen ? Haben gewisse christliche Mystiker und
haarstriubende, sexuell-religiése Irrwege der heidnischen und arabischen
Mystik uns nicht ad oculos demonstriert, daB selbst das Héchste in
der Religion: die mystische unio mit Gott noch . einer kirchlichen
Autoritit bedarf, und sie vor allem ? 3 Keine wahre Liebeskirche ohne
Wahrheit, d. h. Rechtskirche !

c¢) Positive Harmonie.

Das fithrt uns spontan zu einem letzten Schritt unserer Erorte-
rungen, der zugleich das ganze Problem noch genauer, tiefer ab-
klaren soll.

Die katholische Rechtskirche ist faktisch gottlichen Ursprunges,
wie die Caritaskirche, und Christus hat sie fiir die Liebeskirche gestiftet.

Das ist wahr, weil Christus-Gott, wie Paulus gesagt, «einige
zu Aposteln, einige zu Propheten, einige zu Evangelisten, einige aber
zu Hirten und Lehrern verordnete fiir die Vervollkommmnung der
Heiligen, fiir die Ausiibung des Dienstes und die Erbauung des Leibes
Christi». ¢ Das ist wahr, weil er nicht allein den Aposteln im
allgemeinen hochste Binde- und Lésegewalt gab 7 und Petrus an ihre
Spitze stellte ®, sondern allen fluchte, die seine Kirche nicht hérten :

1 Sohm, 1. 3; 1. 156 ; Heiler, 46 ff., 51 fi.

2 Das. 43-49.

3 Heiler, 18, 24, 625 ; Sohm, 1. 28.

4 Vgl. Lagrange O. P., « Lesens du Christianisme d’aprés l'exégése allemande ».
Paris 1918, p. 230 s.

5 Es ist bezeichnend, wenn Heiler das Grabmann gegeniiber bestreitet (475 1).

6 Ephes. 4, 11-12. Vgl. dazu S. Th. I-IL. 108. 2.

7 Matth. 18, 18 ; Joh. 20. 23.

8 Matth. 16, 18.



Rechtskirche und Liebeskirche 203

«wenn er aber die Kirche nicht hort, so sei er dir wie ein Heide und
offentlicher Siinder » ! ; ferner, weil er ihnen Auftrag und Vollmacht
erteilte, die Gnade, d. h. die Liebe Gottes zu spenden ? und ihnen
versprach, immer bei seiner Kirche zu bleiben bis ans Ende der Welt. 3
Die Rechtskirche ist somit ihrer Konstitution nach gottlichen Ur-
sprunges wie die Liebeskirche. Einen Widerspruch zwischen beide
hineintragen, heif3t eine Paradoxie in Gott hineintragen !

Wir kénnen hier selbstverstindlich nicht niher eingehen auf den
Beweis fiir die gottliche Einsetzung der hierarchischen Kirche durch
Christus. Ich will nur beifiigen, daBl Sohm und Heiler sie tiberraschend
bestatigen. Man denke an den ersten Clemensbrief, mit dessen Abfassung
Sohm die Autoritatskirche beginnen lafit. Dieser autoritative Eingriff
des romischen Hirten Clemens in die machtige Corintherkirche und das
in einem Bischofsstreite, und das schon um das fahr 97 n. Chr., als
Johannes noch lebte und alles das mit Berufung auf das jus divinum /4
Welche Bestitigung dafiir, daB die Amtskirche lingst bestand ! Heiler
fithlte Sohms schwache Position. Er fliichtete sich mit dem Anfang
der Kirche auf das erste Pfingstfest zuriick. > Er erinnert sich daran,
dal3 schon Paulus Bannfliiche ausgesprochen ¢, dal es schon damals,
wie v. Dunin-Borkowski gegen Sohm nachgewiesen 7, eine «ecclesia »,
nicht bloB im Sinne der « Gemeinde », sondern der « Gesellschaft» —
societas — gab. Aber Heiler kommt auch mit dem ersten Pfingstfeste
an der fritheren, gottlichen Einsetzung der Rechtskirche nicht vorbei,
ohne echte, auch von Sohm anerkannte ® Schrifttexte als interpoliert
zu erklaren. ?

Aber, wie bereits gesagt, von der gottlichen Einsetzung der Rechts-
kirche wollen wir hier nicht weiter reden. Wohl aber von gewissen
Folgerungen, die sich aus ihr ergeben hinsichtlich der Nafwur und
Einheit der Kirche und der Harmonie und Rangordnung in derselben.

1 Matth. 18, 17.

2 Matth. 28, 19.

3 Matth. 28, zo. .

4 Vgl. Heinvich Bruders S. J., « Die Verfassung der Kirche.» Forschungen
zur christl. Literatur und Dogmengesch, B. IV. Mainz 1904, S. 74 f. ’

5S. a3 f,

6 1. Cor. 5, 3-5; Gal. I. 8 ; dazu Heiler, 53.

7 Vgl. Zeitschr. fiir kath. Theologie, 27 (1903), S. 181.

8 Sohm, 1. 37. '

% Heiler, 39-43. Die fiir Heiler unbequemen Texte sind Math. 16, 18, «Tu
es Petrus ....» u. 18, 17, «si autem ecclesiam non audierit ....»



204 Rechtskirche und Liebeskirche

I. Sind beide, Rechts- und Caritaskirche, géttlicher Institution, dann
haben wir in der einen gottlichen, ibernatiirlichen Kirche Christi sowohl
die unsichtbare pneumatische- oder Caritaskirche des inneren Glaubens,
Hoffens und der Liebe, als auch die duBlere, sichtbare Rechtskirche
mit ihrem sichtbaren Glaubensbekenntnis, ihren sichtbaren Sakramenten
und ihrer sichtbaren Autoritit unter der Leitung des Papstes und
der Bischofe. Threr innersten Natur nach ist also die Kirche die eine
sichtbar unsichtbare Heilsanstalt Christi. Sie ist, wie Thomas von
Aquin sagt, das treue Abbild des Heilandes auf Erden, der als unsicht-
barer Gott und sichtbarer Mensch doch nur ein Christus war.' Die
ganze Kirche bildet, wie Paulus so wunderschén gesagt, den mystischen
Leib Christi. « Ihr aber seid der Leib Christi und Glieder von einem
Gliede » 2, und «wie wir an einem Leibe viele Glieder haben, alle
Glieder aber nicht dieselbe Verrichtung haben, so sind wir viele ein
Leib in Christo, einzeln aber untereinander Glieder ». 3

IT. Das Prinzip der Einheit beider, der Rechts- und Liebeskirche,
aber ist Christus als Haupt der ganzen Kirche. «Alles hat er unter
seine Fiie gelegt und ihn zum Haupte iiber die ganze Kirche gesetzt,
welche sein Leib ist » 4, « der das Haupt ist, Christus, durch welchen
der ganze Leib zusammengefiigt und verbunden wird und mittelst
aller Gelenke der Hilfleistung nach der einem jeden Gliede zugemessenen
Wirksamkeit, Wachstum erhdlt zu seiner Erbauung in Liebe ». 5 Als
Haupt ist Christus die belebende Seele des ganzen mystischen Leibes,
und zwar ist er: )

a) Das Haupt der Liebes- oder Gnadenkirche, weil Gott allein
Quelle der Gnade ist: «gratiam et gloriam dabit Dominus», wie der
Psalmist sagt. ¢ Verdient hat Christus die Gnade durch seinen Leidens-
tod, der vermdoge der hypostatischen Vereinigung der Menschheit mit
der Gottheit die hinreichende Quelle aller Gnaden ist.? Christus,
der Gottmensch ist -infolgedessen auch allein der Haupispender,
« principalis agens» aller Gnaden, denn «von seiner Fiille haben wir
alle empfangen, Gnade iiber Gnade ». 8 Christus als Haupt der Kirche
ist auch die Quelle aller Auforitdt und Vollmachten : «ihr seid erfiillet

1 Verit. 29. 4; S. Th. III, 8. 1. 2 1. Cor. 12, 27.

3 Rém. 12, 4-5; dasselbe I. Cor. 12, 12.

4 Ephes. 1, 22.

5 Ephes. 4, 15-16 ; Thomas, de Verit. 29. 4; IIIL. 8. 1.

¢ Ps. 83, 12; Thomas, III. 62 : «nihil potest causare gratiam nisi Deus. »
? Rom. 6, 3; Hebr. 10. 12 ; Thomas, I-IL. 106. 4 ; IIL. 62. 5; 64. 7.

8 Joh. 1, 16 ; Thomas, III. 8. 6; III. 62. 1; Verit. 24. 4.



Rechtskirche und Liebeskirche 205

in ihm, der das Haupt aller Oberherrschaften und Gewalten ist », 1
Folglich sind, wie der hl. Thomas sagt, alle anderen Macht- und
Gnadenspender in der Kirche, — Papst und Bischofe nicht aus-
genommen 2, — nur Mittelursachen — causae instrumentales —, die, als
Stellvertreter und kraft Christi, des Hauptwirkenden, Gnaden und
Gewalten verleihen. 3

b) Damit ist bereits gesagt, dall derselbe Christus-Gott-Mensch
auch das Haupt der sichtbaren Amts- und Rechtskirche ist, da er
sie, wie wir oben sahen, eingesefzt und die Urquelle aller Gnade und
aller Vollmachten ist, die er stetig beide, als principalis agens, durch
seine sichtbaren Stellvertreter selber verleiht, und die er endlich als
Gott in der Einheit des Glaubens, der Sakramente und der géttlichen
Gesetze bis ans Ende der Zeiten erhdlt. * Fir alle Autorititen in der
Rechtskirche gilt das paulinische Wort : « pro Christo ergo legatione
fungimur. » ® Es ist nicht zufillig, wenn derselbe Paulus gerade da,
wo er von Christus dem Hawupte der Kirche redet, die Worte hinzufﬁgt :
« Einige hat Gott in der Kirche gesetzt, erstlich zu Aposteln, zweitens
zu Propheten, drittens zu Lehrmeistern. .... » ® Logisch folgt aus dem
Gesagten auch, daB im strengen Sinne des Wortes Christus allein das
Haupt der Kirche ist, weil er allein das Haupt der Christen aller Orfe,
Zeiten und Stinde und vor allem, weil er allein aus eigener, micht
erhaltener Macht und Awutoritdt Haupt der Kirche ist : « caput Ecclesiae
propria virtute et auctoritate » ; alle iibrigen Haupter sind nur Stell-
vertreter, Statthalter Christi, wie der Aquinate mit der ihm eigenen
Schirfe hervorhebt. 7 Jene, die gern von Menschenvergitterung in der
katholischen Kirche reden, mogen sich an alles das gut erinnern !

Coloss. 2, 10; Thomas, III. 8. 4; Verit. 29. 4.

III. 8. 6 ; Verit. 29. 4 ad 2. '

I1I. 8. 6; 64. 5 ad 1; Verit. 29. 4.

Thomas, Veritate, 29. 4; S. Th. I-IL. 106. 1.

II. Cor. 5, 20. Dazu Thomas, III. 8. 6.

I. Cor. 12, 28.

In der Summa Th. III. 8. a. 6 frigt Thomas : « Utrum esse caput Ecclesiae
sit proprium Christi.» Die Antwort faBt sozusagen die ganze vorige Lehre
zusammen : « Dicendum quod caput in alia membra influit dupliciter : uno modo
quodam intrinseco influxwu . . .. alio modo secundum exteriorem gubernationem. .. ..
Interior autem influxus gratiae non est ab aliquo nisi a solo Christo, cujus humanitas
ex hoc, quod est divinitati conjuncta, habet virtutem justificandi; sed influxus
in membra Ecclesiae quantum ad exteriorem gubernationem potest aliis convenire ;
et secundum hoc aliqui alii possunt dici capita Ecclesia. .... Differenter tamen
a Christo : primo quidem quantum ad hoc, quod Christus est caput omnium eorum,

L B T R I



206 Rechtskirche und Liebeskirche

ITI. Wir ziehen aus dem vorigen eine dritte fiir uns sehr wichtige
Folgerung iiber die positive Harmonie der Rechts- und der Caritas-
kirche. Sind alle Institutionen der sichtbaren Kirche, also der Rechts-
kirche, sind alle diese Institutionen, wie Hierarchie, Lehramt, Sakra-
mente, Hirtenamt, Papsttum, Episcopat und das sichtbare Priestertum,
iiberhaupt von Christus eingesetzt, um durch sie als Mittelursachen —
causae instrumentales — die innere Gnade Gottes, den heiligen Glauben,
die Hoffnung, die Liebe Gottes, mit einem Worte : die unio der Seele
mit Gott zu wirken, zu wverursachen, dann ist die Rechtskirche im
wahren Sinne des Wortes ein Lebensquell der gottlichen Liebeskirche.
Dann besteht zwischen der Rechts- und Liebeskirche nicht bloB nicht
ein Widerspruch, sondern eine positive Harmonie. So ist es aber tat-
sichlich. Das ist der Instrumentalursache eigen, daB sie zwar nur
kraft der Prinzipalursache verursachend ist, da} sie aber umter und
durch diese wirkend die Wirkung mitverursacht. Daher kann der
Aquinate sagen, die Sakramente sind nicht bloB duBere Zeichen der
inneren Gnade, sondern die innere Gnade, kraft Christi, der Haupt-
ursache, bewirkend, « causant gratiam ». ! Und dasselbe ist auch zu
sagen von den sichtbaren mainistri sacramentorum, vom Papst herab
bis zu den Priestern, weil sie auch Instrumentalursachen Christi, der
Hauptgnadenursache sind 2, durch die Christus das innere Leben der
Seele wirkt, auch wenn sie unwiirdig sind. 3 ,

IV. Damit haben wir bereits angedeutet, welches die Rangordnung
zwischen Rechts- und Liebeskirche ist.

Doch miissen wir hier, um MiBverstindnissen vorzubeugen, einige
Bemerkungen vorausschicken. Unsere Frage ist nur ein sehr kleiner
Ausschnitt jenes anderen, viel grundlegenderen, weitschichtigeren
Problems vom Priorititsverhiltnisse des Verstandes und Willens, der
Wahrheit und des Guten, des Erkenmens und, Liebens. An sich, d. h.
seinem absoluten Wesen nach, ist das Erkemmen vornehmer als das
Wollen und die Liebe, weil als aktueller Selbstbesitz der Form des

qui ad Ecclesiam pertinent secundum omnem locum et tempus et statum , alii autem
homines dicuntur capita secundum quaedam specialia loca sicut Episcopi ..
vel etiam secundum determinatum tempus sicut Papa est caput totius Ecclesiae, sc.
tempore sui Pontificatus .... alio modo quia Christus est caput Ecclesiae propria
virtute et auctoritate : alii vero dicuntur capita inquantum vicem gerunt Christi. . ... »
Derselbe Verit. 29. 4 ad 2.

1 II1. 62. 1; 62. 3; 62. 4; Verit. 29. 4.

2 II1. 64. 1; 64. 4.

8 III.- 64. §.



Rechtskirche und Liebeskirche 207

Erkannten im Erkennenden immanenter als das Wollen, das seiner
Natur nach zu einem anderen strebt.! Selbst im trinitarischen Leben,
wo selbstverstindlich alles nur absolute Vollkommenheit bedeutet,
folgt die processio des Heiligen Geistes als Liebe ordine naturae erst
der processio des Sohnes als Wahrheit. 2 Wieder hat das Verum den
Vorrang vor dem Bonum, das Gegenstand der Liebe ist, denn der
Grund des Gutseins und damit der Liebe liegt im Wahren. Ist das
Gut kein wahres und die Liebe keine wahre, so ist sie keine.® Daher
dann als Folgerung : der Wesensakt der Gliickseligkeit bei Gott * und
dem Menschen ® ist ein Verstandesakt, die Anschauung, der die Liebe
erst folgt.

Dagegen gibt es einen 7elativen Primat des Willens. Und das
ist allda der Fall, wo auf unserem Pilgerwege zum Ziele das angestrebte
und geliebte Gut vornehmer ist als der blof abstraktiv erkannte
Gegenstand unseres Verstandes. ® Hier ist daher die Liebe Gottes das
Hochste. 7 Hier miissen wir nun einsetzen mit unserer Frage vom
Range zwischen Liebeskirche und Rechtskirche.

a) Das Hochste in der streitenden Gotteskirche mull die Liebes-
kirche sein!| Denn das Héchste auf Erden ist die innere Gnaden-
vereinigung mit Gott, und das ist ja eben die Liebe Gottes. Wir kennen
das wunderbare Loblied Pauli auf die Caritas! Ohne sie wire alles
unniitz : die Sprache der Engel, die Gaben der Weissagung und
Weisheit, die vollige Armut und Entsagung, das Martyrium. Sie steht
iiber allem, iiber dem Glauben und der Hoffnung : « Major est Caritas ». &
Thomas von Aquin, der vielen ein Intellektualist ist, folgt dem Volker-
apostel Schritt auf Schritt. Unermiidlich betont er in einer Reihe
von Artikeln iiber die Christuskirche auf Erden : dal ihr Erhabenstes,
« potissimum », das, was eminenter, « principaliter » sie konstituiert ?,
das, weswegen sie die vollkommenste Religion ist10 die Gnade des
Heiligen Geistes, oder die Liebe Gottes ist, weswegen sie auch die lex
caritatis, lex perfectionis 11 oder eben lex gratiae genannt wird. 12

1 1. 82. 3; Verit. 22. 11.

21 27,35 42 3

3 1. 82. 3. 4 1. 26. 2.
5 I-I1. 34; IIL. C. G. 26.

6 1. 82. 3; Verit, 22, 11I.

7I-11. 9. 6; 17. 6.

8 1. Cor. 13. 1-13. ;

9 I-11. 106. a. 1, a. 2, a. 3; 108. a. 1, a. 2.

—_
(=]

I-I1. 106. a. 4. 11 jb. 106. 1. 12 ib. a. 3.



208 Rechtskirche und Liebeskirche

b) Ganz dem entsprechend muf} alles das, was wir heute Rechts-
kirche nennen, der Gnade Gottes oder Liebeskirche als dem Hochsten
dienen, um als Mittel das innere Gnadenleben zu erzeugen. Die Rechts-
kirche nimmt also erst die zweite Stelle ein, « secundarie ». So die Dogmen
und Gebote, also das Lehramt !, iiberhaupt alles, was uns zu glauben
und zu fun vorgeschrieben wird im Evangelium, «circa credenda et
agenda », hat nur den héheren Zweck, uns zur Gnade zu disponieren. 2
Wiederum haben die sichtbaren Sakramente, wie Taufe, Eucharistie,
nur den Zweck, die Gnade des Heiligen Geistes hervorzubringen, und
dasselbe gilt von dem vorgeschriebenen &uBeren Bekenninis des
Glaubens. ®* Endlich hat Christus sowohl die heiligen Sakramente als
auch die zwolf Apostel und 72 Jinger — also die Hierarchie — nur
der Gnade wegen eingesetzt. + Die ganze sichtbare gottlich gegriindete
Rechtskirche dient also der Gnaden- oder Liebeskivche ! Mit der Caritas-
kirche bildet sie die eine, wahre, ideale Gotteskifche, die einzig den
Stempel der gottlichen Umnsterblichkeit an sich tragt. Sie besitzt in der
von Gott erhaltenen Verfassung und den sich daraus ergebenden Voll-
machten das konstitutive Recht der Kirche als Societas perfecta. ®

Alles weitere, was die sichtbare Kirche in Ausfithrung und
Anwendung ihres gottlichen Auftrages fiir verschiedene Zeiten, Orte und
Vélker legiferiert, schafft und bestimmt, ist nicht selbst ideal, weil
nicht absolut notwendig mit dem gottlichen Gnadenleben verbunden ¢,
trigt Somit auch den Stempel des Menschlichen an sich, trotz der
besonderen Vorsehung, die iiber der Kirche wacht. Weit mehr noch
gilt das vom Privatleben aller Christen, auch der kirchlichen Amts-
personen. Es gibt auch ein katholisches Glaubens- und Gnadenerlebnis.
Das innere Erleben des geoffenbarten Glaubens, der Gebote des Herrn,
das greift oft ans Herz. Auch Papst, Bischofe und Priester miissen als
Menschen mit erhobenen Hinden um Gnade, BuBle und Gottesliebe
flehen. Wehe, wenn sie es nicht tun. Die Gotteskirche ist zwar darob
nicht in Gefahr. Fiir sie sorgt der gottliche Meister : « Ich bin bei euch
alle Tage bis ans Ende der Welt ». 7 Aber fiir uns ist Gefahr, und die
Siinden des Altares sind in der Weltgeschichte ein furchtbares Zeugnis
fiir die Gottlichkeit der Kirche !

1 ¢ Aliud pertinet ad legem Evangelii secundario, scl. documenta fidei et
praecepta ». I-1II. 106. 2. :

2 106. 1 u. ad 1. 3 108. 1. 4 I-II. 108. 2.

5 Vgl. I-1I. 106. 4 ; 108. 2. 6 I-II. 108. 2. 7 Math. 28, 20.



Rechtskirche und Liebeskirche 209

Heiler hat viel Boses gesagt iiber Roms Siinden !, iiber den lieb-
losen Papismus 2, iiber die Verkrustung der Dogmenkirche. 3 Viel und
bitteren Spott hat er ausgegossen iiber katholische Segnungen und
Andachten ¢, iiber Tabuwirkungen der Eucharistie 3, iiber den Mythus
— sic! — des leidenden und auferstandenen Heilandes. ©

‘Aber allda, wo ihm plétzlich der Riesenbau der romischen Kirche,
seiner einstigen Mutter, wieder vor die Seele tritt, da wo ihm die Welt-
und Kulturgeschichte scharf und unverwandt ins Auge schaut, da
preist derselbe Heiler ihre wunderbare Liturgie ?, die Riesenarbeit des
Moénchiums 8, seine gewaltigen Caritaswerke ?, den erhabenen mystischen
Gottesumgang in den Klostern. 1 Da werden ihm plétzlich, wie unter
der Hand, die blutlosen Dogmen 11, das Leidensdrama Christi?, das
Mutterleid der « einfdltigen » Maria von Nazareth 13, und — man staunt
wirklich dariiber, — vor allem das Alfarssakrament und Mefopfer * zum
Nihrboden der Gottesliebe und der Gottvereinigung. Wie vernichtend
fiir thn selbst seine eigenen Worte : « Die grofiten Mystiker sind nicht
héretische, sondern katholische Heilige gewesen. » 18

Bestétigt er damit nicht selber, was wir dargetan: Rechts- und
Liebeskirche widersprechen einander nicht blof nicht, sondern die gottliche
Rechtskirche 1st ein Lebensborn der gottlichen Liebeskirche !

Im Grunde genommen, gilt der derzeitige Sturm wieder der gottlich
unfehlbaren Dogmenkirche, der Wahrheitskirche, von der Paulus gesagt :
«quae est Ecclesia Dei vivi, columna et firmamentum veritatis. » 16 Daher
die bitteren Klagen iiber das « starre » Wesen der Rechtskirche. Daher
iiberall Drohfinger, die da warnen vor Index und Ketzergerichten.

Und doch, war diese Dogmentreue nicht allzeit das leuchtendste
Stirnzeichen ihrer Gattlichkert, Kraft und Macht ? War sie nicht das
Kernholz ihres uniiberwindlichen Riesenbaues im brausenden Sturme
von 2000 Jahren ? Wo ist die gottliche Liebe ohne gottliche Wahrheit ?
Wo ist Recht und Gesetz ohne sie ? Sollten Katholiken dieses Konigs-
diadem ihrer Kirche vergessen, und das in einer Zeit, wo die volunta-
ristischen Grundlagen der ganzen modernen und wahr- und rechtslosen
Kultur wanken und auseinanderfliehen, das Heiligtum der Ehe verwiistet,

1 317-40. 4 % 334 8 571 587

* 167 ff. 5 55. 6 54.

7373 8 437 fh. ® 459; 467; 515.
10 475 fi. 11 363 und 519. 12 ¢21.

13 ¢58, 4 26 ff, 15 538,

18 7. Timoth. 3. 15.

Divus Thomas. 14



210 ; ‘Rechtskirche und Liebeskirche

die christliche Schule zerrissen wird, wo das Werben der protestantischen
Konfessionen um dieses: Einheitszentrum des religiosen Lebens so
offen an den Tag tritt, wie indirekt auch die Kongresse von Stockholm
und Lausanne und die Prayerboockdiskussion in England beweisen ?
« Die heranziehende Zeit wird dogmatisch sein», hat Prof. Romano
Guardini gesagt. Ich glaube, er wird Recht bekommen. Treu' der
Rechts- und Liebeskirche. !

1 Die beiden Artikel iiber die Rechts- und Liebeskirche bildeten einen Vortrag
den der Verfasser an der kath. Akademikertagung, den 11. April 1928, in Luzern
hielt. Einige Punkte wurden hier im « Divus Thomas » erweitert.

Bezugnehmend auf meinen Vortrag schrieb H. Herr Dr. von Moos in Ziirich
in der « Schweiz. Rundschau », H. 3, S. 218 : « Es handelt sich also nicht um jene
Kontroverse der Rechts- und Liebeskirche im Sinne Sohms und Heilers, die
iibrigens an der Tagung (in Luzern) eine sehr gute Darstellung gefunden.» Was
will Herr von Moos mit dieser merkwiirdigen Berichterstattung sagen ? Etwa,
ich-hétte in Luzern ein Thema behandelt, das mit der neuesten bekannten Dis-
kussion iiber einen angeblichen Widerspruch zwischen Rechts- und Liebeskirche
nichts zu tun gehabt hitte ? Wollte er vielleicht auch da sein beliebtes Di¢tum,
man hédtte in Luzern tiichtig aneinander vorbeigeredet, anwenden ? So ist es von
zahlreichen Lesern der Rundschau verstanden worden. Wenn «ja», warum
schwieg er in Luzern dariiber, und das, trotzdem er personlich zugegen war, trotz-
dem er selber in die Diskussion eingriff und sich verwahrte, wie wenn er nicht
mit mir einverstanden ware und trotzdem die Prilaten Segesser und Meyenberg,
Dr. Abt und Prof. Dr. von Ernst in ihren wertvollen Diskussionsbeitrigen von
nichts anderem als eben von der neu entbrannten Kontroverse iiber einen an-
geblichen Gegensatz von Rechts- und Liebeskirche sprachen ? Hitte Herr von
Moos in Luzern selbst den Sprung von Ast zu Ast gemacht, so ware der Sprung
vielleicht etwas kithn, aber tapfer gewesen. Ich hatte ihm dann geantwortet und
ihm den Zusammenhang zwischen Sohm-Heiler und gewissen neuesten Biichern
und Artikeln in katholischen Kreisen noch genauer aufgezeigt und ihm sagen
kénnen, daB ich katholische Namen verschwieg aus freundschaftlichen Riick-
sichten, d. h. ex charitate. Das letztere ist denn auch nachtriglich mindlich
von maBgebender Seite, von solchen, die iiber das Problem offenbar besser
auf dem Laufenden waren als unser Berichterstatter, riickhaltslos und edelmiitig
anerkannt worden. '




	Rechtskirche und Liebeskirche [Fortsetzung]

