
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Rechtskirche und Liebeskirche [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rechtskirche und Liebeskirche.
Von G. M. MANSER 0. P.

(Fortsetzung.)

h.
Die Harmonie der Rechts- und Liebeskirche.

Der von Sohm und Heiler konstruierten Konfliktstheorie stellen
wir drei Fragen gegenüber : erstens besteht zwischen katholischer
Rechts- und Liebeskirche tatsächlich ein innerer Widerspruch Diese
erste Frage verneinend, stellen wir zweitens die Fragen : ist jene absolut
blinde Liebeskirche Sohms und Heilers widerspruchslos Und wenn
nicht, drittens, ist vielleicht nicht die katholische Rechtskirche sogar
eine Lebensquelle der katholischen Liebeskirche Falls das letztere
wahr ist, haben wir eine positive Harmonie zwischen Rechts- und
Liebeskirche.

Die drei Sätze mit ihren Antworten sind von steigender Bedeutung.
Im ersteren wird der Gegner von unserem Lager zurückgeworfen.
Im zweiten suchen wir ihn in seinem eigenen Lager heim. Im dritten
folgt als Schlußfolgerung die positive Harmonie, das Gegenteil der

gegnerischen These.

a) Kein Wesenswiderspruch.
Wesenswidersprüche sind begriffliche Gegensätze, von denen der

eine den andern über dasselbe ausschließt, also beide einander über
dasselbe gegenübergestellt, eine Antinomie, eine Paradoxie ausmachen.
Verneint der eine Begriff genau, was der andere bejaht, so haben wir den
kontradiktorischen Gegensatz ; setzt er sogar das Gegenteil vom anderen,
so haben wir den konträren Gegensatz. Solche Gegensätze besagen
die Urteile : derselbe ist zugleich sitzend und nicht-sitzend, oder :

unter demselben Gesichtspunkte weiß und schwarz. Soviel Logik
verstehen alle, auch jene, welche die Logik nicht lieben, sie bekämpfen
und sie bekämpfend mit mehr und weniger Glück anwenden.

Heiler hat mit seinen sechs Paradoxien, die in der katholischen
Kirche bestehen sollen, viel Wesens gemacht. Sind seine sechs

Gegensatzpaare nach den Regeln der Logik stichhaltig Das möchten wir
ernstlich in Zweifel ziehen.



Rechtskirche und Liebeskirche 197

Schon die erste Paradoxie frappiert den Leser. Weil dieselbe

katholische Kirche zugleich allgemein -— universell — und einheitlich
sein will 1, dreht er ihr den Strick des Widerspruchs um den Hals. Ja,

warum denn diese Henkerbestrebungen Wir dächten : « Allgemeinsein

» und « Nicht-Allgemeinsein », « Allgemeinsein » und « Singulär-
sein » wären richtige Widerspruchspaare. Mehr noch Das « Allgemeine »

verlangt ja sogar die « Einheit », weil es eines ist, das allen zukommen
muß. Ohne das gibt es überhaupt keine allgemeine Ideen, Sätze,

Schlüsse, Gesetze, keine Wissenschaft, selbst nach den modernen

Empirikern. Schillernd hat Heiler allerdings durchblicken lassen, wie

wenn die katholische Kirche alle möglichen wahren und falschen

Religionen und Gesetze und Lehren in sich aufgenommen hätte. 2

Er hat aber nicht einmal den Versuch eines Beweises unternommen.
Allgemein-einheitlich ist die katholische Kirche in dem Sinne, daß sie

unter derselben Leitung, mit derselben Lehre, denselben Gnadenmitteln
die Gläubigen aller Länder, Sprachen und Zeiten zu demselben einen

wahren Gott hinzuleiten sucht. Wo liegt da die Paradoxie
Aber dieselbe katholische Kirche will zugleich beharrlich. —

kontinuierlich — und fortschrittlich sein 3 Das soll, meint Heiler, ein
besonders scharfer Widerspruch sein. 4 Warum denn Ist Fortschritt
überhaupt denkbar, wenn nicht irgend ein bleibendes Subjekt da ist,
das vorher etwas noch nicht besaß und es dann als etwas Neues erwirbt
Fortschritt setzt somit innerlich notwendig Beharrliches voraus. Ihrem
göttlichen Sein nach immer dieselbe bleibend — daher ihre Apostoli-
zität —, ist die Kirche berufen, stetig Neuland zu erobern in ihrer
Ausbreitung und Vertiefung in den Gläubigen. Wo ist da die Paradoxie

Wenigstens den Schein der Paradoxie hat Heiler beim dritten
Widerspruchspaare gerettet : die Kirche ist zugleich tolerant und
intolerant. 5 Aber es ist nur der Schein Denn jeder Logikschüler
weiß, daß Contraria nur dann eine Antinomie schaffen, wenn sie von
demselben unter demselben Blickpunkt bejaht und verneint werden.
Das ist hier offenbar nicht der Fall. Denn verträglich ist die Kirche
in bezug auf die Person als solcher, unverträglich bezüglich des

1 Heiler 1. c. 596-603.
2 Das. 598.
3 Das. 609 ff. Vgl. zu dem Gesagten und dem folgenden : Reg. M. Schuttes O. P.

« Der Katholizismus nach F. Heiler », « Divus Thomas », Bd. III, 1925, S. 348 ff.
4 Heiler, 610.
6 Das. 610 ff.



Rechtskirche und Liebeskirche

Irrtums. Das war auch Christus, als er sagte : « Wer glaubt und sich
taufen läßt, wird selig ; wer aber nicht glaubt, der wird verdammt
werden. »1 Das war auch Paulus, als er jeden verfluchte, der, und
wäre es auch ein Engel des Himmels, ein anderes Evangelium verkündete
als das seinige. 2 Irrtumstoleranz ist auch philosophisch, insofern der
Irrtum evident ist, ein Unsinn. Ich werde kaum je dem Nächsten
zulieb sagen 2 X 2 5! Wenn die Kirche viele philosophische
Wahrheiten von heidnischen Philosophen übernahm, so tat sie es,

weil sie richtig sind, weil sie wußte, daß die sana ratio überall Wahres
erkennt. 3 Das war Weitblick und Wahrheitsliebe, •

Aber der angebliche Widerspruch zwischen Individualismus und

Korporatismus in der Kirche 4 Indes, was wäre das Kind, was jedes
Individuum ohne die menschliche Gesellschaft und ihren sozialen
Sinn. Wer im Menschen die Person als Prinzip des Individualismus
und die Natur als Quelle seines sozialen Zuges zu unterscheiden vermag
und dabei die Abhängigkeit, also Unterordnung beider kennt, wird
hier kaum einen inneren Widerspruch finden, sondern Harmonie, weil
notwendige Abhängigkeit und gegenseitige Unterordnung. Und dann in
der Kirche Da jeder einzelne als Glied der Kirche die Riesenaufgabe
hat, sich persönlich ewig zu retten, von der Kirche aber als göttlichsozialer

Institution, Richtung, Leitung und Kraft erhält, diese

Riesenaufgabe zu lösen, wie soll da zwischen dem Individualismus und dem

Korporatismus der Kirche ein innerer Widerspruch bestehen Man
staunt über eine derartige Logik und Soziologie Heilers.

Den Höhepunkt der Begriffsverwirrung erreicht Heiler dort, wo
er Transzendenz oder Jenseits oder Spiritualismus oder den- absoluten
Realismus als eine Begriffsreihe der göttlichen Immanenz oder dem
Diesseits oder Inkarnationalismus als zweiter Begriffsreihe gegenüberstellend,

daraus eine Antinomie zwischen Sinnlichem und Geistigem
in der Kirche konstruiert. 5 Ein Knäuel von Verwechslungen Ist er
sich nicht klar, wie die Begriffe der beiden angeblichen Gegensatzpaare

ineinandergreifen Ist Gott, insofern er Mensch wurde und im

1 Marc. 16, 16.
2 Gal. 1. 8.
3 Mit Recht hat P. Schultes Heiler gegenüber bemerkt, daß die Kirche

nie die dem Christentum entgegengesetzten Religionen als Heilswege betrachtete.
Vgl. « Divus Thomas», 1. c. 355.

4 Heiler, 615-617.
5 Das. 617-21.



Rechtskirche und Liebeskirche 199

Altarssakramente gegenwärtig, also nach Heiler immanent ist, nicht
immer transzendent und absolute Realität Es genüge auch, hier
zu betonen, daß Gegensätzliches, das nebeneinander besteht und nicht
von ein und demselben bejaht und verneint wird, fürwahr bei keinem

Philosophen eine Antinomie schafft. So die weißen Haare des Petrus
und sein schwarzes Auge Ich dächte, daß dem Menschen, der selber

aus Leib und Seele, also Materie und Geist besteht, der einen
menschgewordenen Xdyo; kennt, eine zugleich sinnlich-sichtbare und
geistigunsichtbare Kirche nicht unsympathisch sein sollte.

Aber der Widerspruch zwischen Ideal und Wirklichkeit in der
Kirche !1 Darüber mein größtes Erstaunen Ich meinte zuerst,
zwischen Ideal und Wirklichkeit sei überhaupt nur eine Verschiedenheit,

nicht ein Widerspruch, der, wie oft erwähnt, auf dasselbe Subjekt sich

beziehen muß. Ist das neugetaufte Kind etwa in einer Krise, weil es

das Ideal, das ewige Leben noch nicht erreicht hat Ich meinte sogar,
zwischen Ideal und Wirklichkeit müßte ein großer Abstand sein. Und
das vor allem in der Religion, wo ein unendlicher Gott das Ziel eines

endlichen Menschen ist. Ist das falsch
Und doch hat diese Heiler'sche Paradoxie in katholischen Kreisen

relativ am meisten Verwirrung hervorgebracht. Wo liegt der Grund
Vielleicht meinte man hier etwas ganz anderes als das Gesagte Was
denn Man wollte sagen : Die katholische Kirche soll unser Ideal,
für uns das absolut Vollkommenste sein und tatsächlich ist sie sehr

unvollkommen. Jetzt haben wir den Widerspruch : dieselbe Kirche
ist zugleich vollkommen und unvollkommen Vorsicht Ist dieselbe

Kirche beides Mit nichten. Die göttliche Kirche, mit ihren von
Christus eingesetzten Institutionen : Primat, Lehramt, Priesteramt,

Hirtenamt, Opfer, Sakramenten, die vom Heiligen Geiste geleitete
Kirche ist vollkommen ; unvollkommen ist die empirische Kirche mit
Papst und Bischöfen und Priestern und Gläubigen, insofern sie als

bloße Menschen schalten und walten und leben. Damit fällt auch diese

Paradoxie
Sohms Angriff ist viel scharfsinniger als der Heilers. Er ist ein

eminenter Jurist.
Und doch stieß gerade er auf heftigste Widerrede, bei Katholiken und

Protestanten, Theologen und Juristen. 2 Wir nennen unter den Katho-

1 630-632.
2 Vgl. Hermann Dieckmann S. J., «Die Beurteilung der Theorie Sohms».

Wissen und Glauben, Jahrg. 24, 1927. S. 129-144.



200 Rechtskirche und Liebeskirche

liken : Ludwig Bendix, v. Dunin-Borkowski S. J., H. Dieckmann S. J.„
W. Hendrick S. J. Von den zahlreichen Protestanten seien nur
W. Kahl, M. Reischle und Harnack selber genannt.

Was hat man Sohm hauptsächlich bestritten Seine Aufzählung
der Gegensatzglieder. Sohm argumentiert also : Die Liebeskirche ist
eine göttliche, innere, geistliche, überweltliche, frei verpflichtende Macht ;

die Rechtskirche wäre eine menschliche, weltliche, äußerliche, bloß formal
zwingende Macht ; also stehen beide diametral einander gegenüber
Wesenswiderspruch. Gibt es zwischen beiden Gegensatzreihen eine
dritte —• mögliche Dann fällt Sohms ganze Argumentation, auch

wenn diese dritte nur möglich ist, denn Wesenswidersprüche hangen
von der bloßen Möglichkeit ab. Gibt es, so fragen wir, nicht auch
natürlich menschlich innerlich verpflichtendes Recht Auf diesen Boden
stellten sich mit mehr und weniger Entschiedenheit Kahl1 und
Harnack2, um das protestantische Kirchenrecht zu retten. Bendix
hat Sohm nachgewiesen, daß er den völlig positivistischen Rechtsbegriff

des omnipotenten Staates a priori in das Problem hineinbezog. 3

Damit wurde für ihn prüfungslos und a priori jede göttliche Rechtskirche

innerlich unmöglich.4 Ist ein derartiges Vorgehen kritisch
berechtigt

Aber prüfen wir die Frage noch genauer. Lassen wir das Naturrecht,

ohne das schließlich dem Staate jedes positive Recht unter den

Füßen entweichen müßte, beiseite. Lassen wir hier sogar die Tatsache-

einer göttlichen Kirchenstiftung ganz beiseite. Fragen wir nur : ist sie

möglich Denn Wesenswidersprüche hangen von der inneren Möglichkeit

oder Unmöglichkeit ab. Reden wir genauer, und fragen wir :

konnte Gott, in Abhängigkeit von ihm s, Menschen Autorität,
Machtbefugnisse, Rechte übertragen Wer das bestreitet, spricht Gott ab,
was der Mensch dem Menschen gegenüber vermag, spricht Gott die

Möglichkeit der Prophetensendung, überhaupt jeder Missio divina an
die Menschen ab, die Sohm selber für möglich hält. Wenn Gott
dagegen den Menschen Rechte und Autorität übertragen konnte, um
selbst durch die Menschen als Mittel sie auszuüben, dann konnte er
eine göttlich sichtbare Rechtskirche gründen, in der er selbst durch

1 Lehrsystem des Kirchenrechtes. 1894, S. 74.
2 Vgl. Dieckmann, das. 136.
3 Kirche und Kirchenrecht. Mainz 1895, S. 27 ff.
4 Dieckmann, das. 132.
5 S. Thomas S. Theol. III. 64. 4.



Rechtskirche und Liebeskirche 201

sichtbare Menschen seine Vollmachten, seine Wahrheit, seine Gnaden,
seine Gesetze mitteilt und erhält. Dann haben wir die Möglichkeit einer
göttlich-unsichtbaren-sichtharen, innerlich und äußerlich verpflichtenden
Kirche. Dann fällt Sohms ganze Theorie, weil er nicht alle Gegensatzglieder,

die möglich sind, berücksichtigte, denn die Antinomie zwischen
Zweien fordert den Ausschluß jedes Dritten-Möglichen, das Sohm

übrigens gar nicht der Prüfung unterzog.
Weder Heilers noch Sohms Konfliktstheorie hält einer tieferen

Kritik stand.

b) Der Widerspruch in der blinden Liebeskirche.
« Die Katholizität, hat Söderblom gesagt1, kann nicht von oben

oder von außen kommen als eine feststehende Form, sondern sie muß
aus dem christlichen Bewußtsein herauswachsen. » Dieses ganz
modernistische Glaubensbekenntnis ist die grundlegendste Voraussetzung von
Sohms und Heilers blinder Liebeskirche. Sie ist so dunkel, diese

göttliche Liebeskirche Und doch ist die Liebe sonst so hell, so strahlend
und leuchtend. Und sie soll göttlich sein, diese Liebeskirche. Aber
dann muß sie wahr sein, d. h. den wahren Gott, den wahren Christus
durch den wahren Glauben, die wahre Liebe verehren und anbeten.
Der Grund der richtigen Caritas liegt in der Wahrheit. 2 Ohne das

fällt alles. Darin stimmen wir mit Sohm und Heiler auch überein,
daß Gott das höchste und erhabenste, allmächtige Wesen sein muß.
Ohne das fiele wieder alles.

Was sollen wir nun von Sohms und Heilers Gott in jener blinden
Liebeskirche denken und halten : da wir ihn weder natürlich noch
übernatürlich irgendwie erkennen, ob er Geist oder Stoff, ob er

persönlich oder pantheistisch, als Weltall oder Weltseele aufzufassen

ist Was sollen wir von ihm denken, da er als das vollkommenste
Wesen die einzig wahre Liebeskirche durch die Rechtskirche degenerieren

läßt, bei Sohm 60 Jahre nach ihrer Gründung s, bei Heiler schon am
ersten Pfingstfeste « Das ist ungeheuerlich », ruft Dieckmann mit
Recht aus4. Jawohl : Aber es ist noch ungeheuerlicher, wenn dieser

gleiche Gott nach Sohm und Heiler eine einzig wahre Liebeskirche

gründet, die in ihrer Entwicklung notwendig zur Entstehung ihrer

1 Zitiert bei Heiler als Motto seines Werkes.
2 S. Th. I. 82. 3 ; Verit. 22. a. 11 ti. 12.
3 I. 57 ff. ; 456 ff.
4 L. c. 144.



202 Rechtskirche und Liebeskirche

Rivalin und Intrigantin, der Rechtskirche führt. 1 Vielleicht ist es

aber doch noch unerhörter, wenn Heiler dieselbe Rivalin und Friedensstörerin

— die Rechtskirche — noch durch ein göttliches Glaubenserlebnis

der Apostel entstehen läßt. 2 Was ist das für ein Gott
Und dieser Christus : nach Sohm Gott, nach Heiler immerhin ein

Gottgesandter Und doch bei beiden ein Ignorant3, der, wie auch

J. Weiß und A. Schweitzer behauptet hatten 4, an das nahe Weltende

glaubt, das nicht kommt. Wer erfaßt die Göttlichkeit dieser Liebeskirche,

die, in sich ihrem Gott und Christus paradox, noch notwendig
zu Paradoxien führen muß Wären da nicht vielleicht — ich spreche

gegen Söderblom — äußere und höhere geoffenbarte Formen, Dogmen,
Gesetze nützlich gewesen Haben gewisse christliche Mystiker und
haarsträubende, sexuell-religiöse Irrwege der heidnischen und arabischen

Mystik uns nicht ad oculos demonstriert, daß selbst das Höchste in
der Religion : die mystische unio mit Gott noch einer kirchlichen
Autorität bedarf, und sie vor allem ?5 Keine wahre Liebeskirche ohne

Wahrheit, d. h. Rechtskirche

c) Positive Harmonie.

Das führt uns spontan zu einem letzten Schritt unserer
Erörterungen, der zugleich das ganze Problem noch genauer, tiefer
abklären soll.

Die katholische Rechtskirche ist faktisch göttlichen Ursprunges,
wie die Caritaskirche, und Christus hat sie für die Liebeskirche gestiftet.

Das ist wahr, weil Christus-Gott, wie Paulus gesagt, « einige
zu Aposteln, einige zu Propheten, einige zu Evangelisten, einige aber

zu Hirten und Lehrern verordnete für die Vervollkommnung der

Heiligen, für die Ausübung des Dienstes und die Erbauung des Leibes

Christi ».6 Das ist wahr, weil er nicht allein den Aposteln im
allgemeinen höchste Binde- und Lösegewalt gab 7 und Petrus an ihre
Spitze stellte 8, sondern allen fluchte, die seine Kirche nicht hörten :

1 Sohm, I. 3 ; I. 156 ; Heiler, 46 ff., 51 ff.
2 Das. 43-49-
3 Heiler, 18, 24, 625 ; Sohm, I. 28.
4 Vgl.Lagrange O. P., « Lesens du Christianisme d'après l'exégèse allemande».

Paris 1918, p. 230 s.
5 Es ist bezeichnend, wenn Heiler das Grabmann gegenüber bestreitet (475 4).
6 Ephes. 4, 11-12. Vgl. dazu S. Th. I-II. 108. 2.
7 Matth. 18, 18 ; Joh. 20. 23.
8 Matth. 16. 18.



Rechtskirche und Liebeskirche 203

«wenn er aber die Kirche nicht hört, so sei er dir wie ein Heide und
öffentlicher Sünder »1 ; ferner, weil er ihnen Auftrag und Vollmacht
erteilte, die Gnade, d. h. die Liebe Gottes zu spenden 2 und ihnen

versprach, immer bei seiner Kirche zu bleiben bis ans Ende der Welt. 3

Die Rechtskirche ist somit ihrer Konstitution nach göttlichen
Ursprunges wie die Liebeskirche. Einen Widerspruch zwischen beide

hineintragen, heißt eine Paradoxic in Gott hineintragen
Wir können hier selbstverständlich nicht näher eingehen auf den

Beweis für die göttliche Einsetzung der hierarchischen Kirche durch
Christus. Ich will nur beifügen, daß Sohm und Heiler sie überraschend

bestätigen. Man denke an den ersten Clemensbrief, mit dessen Abfassung
Sohm die Autoritätskirche beginnen läßt. Dieser autoritative Eingriff
des römischen Hirten Clemens in die mächtige Corintherkirche und das

in einem Bischofsstreite, und das schon um das Jahr 97 n. Chr., als

Johannes noch lebte und alles das mit Berufung auf das jus divinum 4

Welche Bestätigung dafür, daß die Amtskirche längst bestand Heiler
fühlte Sohms schwache Position. Er flüchtete sich mit dem Anfang
der Kirche auf das erste Pfingstfest zurück. 5 Er erinnert sich daran,
daß schon Paulus Bannflüche ausgesprochen 6, daß es schon damals,
wie v. Dunin-Borkowski gegen Sohm nachgewiesen ', eine « ecclesia »,

nicht bloß im Sinne der « Gemeinde », sondern der « Gesellschaft » —
societas —- gab. Aber Heiler kommt auch mit dem ersten Pfingstfeste
an der früheren, göttlichen Einsetzung der Rechtskirche nicht vorbei,
ohne echte, auch von Sohm anerkannte 8 Schrifttexte als interpoliert
zu erklären. 9

Aber, wie bereits gesagt, von der göttlichen Einsetzung der Rechtskirche

wollen wir hier nicht weiter reden. Wohl aber von gewissen

Folgerungen, die sich aus ihr ergeben hinsichtlich der Natur und
Einheit der Kirche und der Harmonie und Rangordnung in derselben.

1 Matth. 18, 17.
2 Matth. 28, 19.
3 Matth. 28, 20.
4 Vgl. Heinrich Bruders S. J., « Die Verfassung der Kirche. » Forschungen

zur christl. Literatur und Dogmengesch, B. IV. Mainz 1904, S. 74 ff.
5 S. 43 ff.
6 I. Cor. 5, 3-5 ; Gal. I. 8 ; dazu Heiler, 53.
7 Vgl. Zeitschr. für kath. Theologie, 27 (1903), S. 181.
8 Sohm, I. 37.
9 Heiler, 39-43. Die für Heiler unbequemen Texte sind Math. 16, 18, «Tu

es Petrus » u. 18, 17, « si autem ecclesiam non audierit »



204 Rechtskirche und Liebeskirche

I. Sind beide, Rechts- und Caritaskirche, göttlicher Institution, dann
haben wir in der einen göttlichen, übernatürlichen Kirche Christi sowohl
die unsichtbare pneumatische- oder Caritaskirche des inneren Glaubens,
Hoffens und der Liebe, als auch die äußere, sichtbare Rechtskirche
mit ihrem sichtbaren Glaubensbekenntnis, ihren sichtbaren Sakramenten
und ihrer sichtbaren Autorität unter der Leitung des Papstes und
der Bischöfe. Ihrer innersten Natur nach ist also die Kirche die eine
sichtbar unsichtbare Heilsanstalt Christi. Sie ist, wie Thomas von
Aquin sagt, das treue Abbild des Heilandes auf Erden, der als unsichtbarer

Gott und sichtbarer Mensch doch nur ein Christus war. 1 Die
ganze Kirche bildet, wie Paulus so wunderschön gesagt, den mystischen
Leib Christi. « Ihr aber seid der Leib Christi und Glieder von einem
Gliede »2, und « wie wir an einem Leibe viele Glieder haben, alle
Glieder aber nicht dieselbe Verrichtung haben, so sind wir viele
einLeib in Christo, einzeln aber untereinander Glieder ». 3

II. Das Prinzip der Einheit beider, der Rechts- und Liebeskirche,
aber ist Christus als Haupt der ganzen Kirche. «Alles hat er unter
seine Füße gelegt und ihn zum Haupte über die ganze Kirche gesetzt,
welche sein Leib ist » 4, « der das Haupt ist, Christus, durch welchen
der ganze Leib zusammengefügt und verbunden wird und mittelst
aller Gelenke der Hilfleistung nach der einem jeden Gliede zugemessenen
Wirksamkeit, Wachstum erhält zu seiner Erbauung in Liebe ».5 Als
Haupt ist Christus die belebende Seele des ganzen mystischen Leibes,
und zwar ist er :

a) Das Haupt der Liebes- oder Gnadenkirche, weil Gott allein
Quelle der Gnade ist : « gratiam et gloriam dabit Dominus », wie der
Psalmist sagt. 6 Verdient hat Christus die Gnade durch seinen Leidenstod,

der vermöge der hypostatischen Vereinigung der Menschheit mit
der Gottheit die hinreichende Quelle aller Gnaden ist.7 Christus,
der Gottmensch ist infolgedessen auch allein der Hauptspender,
« principalis agens » aller Gnaden, denn « von seiner Fülle haben wir
alle empfangen, Gnade über Gnade ». 8 Christus als Haupt der Kirche
ist auch die Quelle aller Autorität und Vollmachten : « ihr seid erfüllet

1 Verit. 29. 4 ; S. Th. III, 8. 1. 2 I. Cor. 12, 27.
3 Rom. 12, 4-5 ; dasselbe I. Cor. 12, 12.
4 Ephes. 1, 22.
5 Ephes. 4, 15-16 ; Thomas, de Verit. 29. 4 ; III. 8. 1.
6 Ps. 83, 12 ; Thomas, III. 62 : «nihil potest causare gratiam nisi Deus. »

7 Rom. 6, 3 ; Hebr. 10. 12 ; Thomas, I-II. 106. 4 ; III. 62. 5 ; 64. 7.
8 Joh. 1, 16 ; Thomas, III. 8. 6 ; III. 62. 1 ; Verit. 24. 4.



Rechtskirche und Liebeskirche 205

in ihm, der das Haupt aller Oberherrschaften und Gewalten ist ». 1

Folglich sind, wie der hl. Thomas sagt, alle anderen Macht- und
Gnadenspender in der Kirche, — Papst und Bischöfe nicht
ausgenommen 2, — nur Mittelursachen — causae instrumentales —, die, als

Stellvertreter und kraft Christi, des Hauptwirkenden, Gnaden und
Gewalten verleihen. 3

V) Damit ist bereits gesagt, daß derselbe Christus-Gott-Mensch
auch das Haupt der sichtbaren Amts- und Rechtskirche ist, da er
sie, wie wir oben sahen, eingesetzt und die Urquelle aller Gnade und
aller Vollmachten ist, die er stetig beide, als principalis agens, durch
seine sichtbaren Stellvertreter selber verleiht, und die er endlich als

Gott in der Einheit des Glaubens, der Sakramente und der göttlichen
Gesetze bis ans Ende der Zeiten erhält. 4 Für alle Autoritäten in der
Rechtskirche gilt das paulinische Wort : « pro Christo ergo legatione
fungimur. » 5 Es ist nicht zufällig, wenn derselbe Paulus gerade da,

wo er von Christus dem Haupte der Kirche redet, die Worte hinzufügt :

« Einige hat Gott in der Kirche gesetzt, erstlich zu Aposteln, zweitens

zu Propheten, drittens zu Lehrmeistern » 6 Logisch folgt aus dem

Gesagten auch, daß im strengen Sinne des Wortes Christus allein das

Haupt der Kirche ist, weil er allein das Haupt der Christen aller Orte,

Zeiten und Stände und vor allem, weil er allein aus eigener, nicht
erhaltener Macht und Autorität Haupt der Kirche ist : « caput Ecclesiae

propria virtute et auctoritate » ; alle übrigen Häupter sind nur
Stellvertreter, Statthalter Christi, wie der Aquinate mit der ihm eigenen
Schärfe hervorhebt. 7 Jene, die gern von Menschenvergötterung in der
katholischen Kirche reden, mögen sich an alles das gut erinnern

1 Coloss. 2, 10 ; Thomas, III. 8. 4 ; Verit. 29. 4.
2 III. 8. 6 ; Verit. 29. 4 ad 2.
3 III. 8. 6 ; 64. 5 ad 1 ; Verit. 29. 4.
4 Thomas, Veritate, 29. 4; S. Th. I-II. 106. 1.
5 II. Cor. 5, 20. Dazu Thomas, III. 8. 6.
6 I. Cor. 12, 28.
7 In der Summa Th. III. 8. a. 6 fragt Thomas : « Utrum esse caput Ecclesiae

sit proprium Christi. » Die Antwort faßt sozusagen die ganze vorige Lehre
zusammen : « Dicendum quod caput in alia membra influit dupliciter : uno modo

quodam intrinseco influxu alio modo secundum exteriorem gubernationem
Interior autem influxus gratiae non est ab aliquo nisi a solo Christo, cujus humanitas
ex hoc, quod est divinitati conjuncta, habet virtutem justificandi ; sed influxus
in membra Ecclesiae quantum ad exteriorem gubemationem potest aliis convenire ;

et secundum hoc aliqui alii possunt dici capita Ecclesia Differenter tarnen
a Christo : primo quidem quantum ad hoc, quod Christus est caput omnium eorum.



206 Rechtskirche und Liebeskirche

III. Wir ziehen aus dem vorigen eine dritte für uns sehr wichtige
Folgerung über die positive Harmonie der Rechts- und der Caritaskirche.

Sind alle Institutionen der sichtbaren Kirche, also der Rechtskirche,

sind alle diese Institutionen, wie Hierarchie, Lehramt,
Sakramente, Hirtenamt, Papsttum, Episcopat und das sichtbare Priestertum,
überhaupt von Christus eingesetzt, um durch sie als Mittelursachen —
causae instrumentales — die innere Gnade Gottes, den heiligen Glauben,
die Hoffnung, die Liebe Gottes, mit einem Worte : die unio der Seele

mit Gott zu wirken, zu verursachen, dann ist die Rechtskirche im
wahren Sinne des Wortes ein Lebensquell der göttlichen Liebeskirche.
Dann besteht zwischen der Rechts- und Liebeskirche nicht bloß nicht
ein Widerspruch, sondern eine positive Harmonie. So ist es aber
tatsächlich. Das ist der Instrumentalursache eigen, daß sie zwar nur
kraft der Prinzipalursache verursachend ist, daß sie aber unter und
durch diese wirkend die Wirkung mitverursacht. Daher kann der

Aquinate sagen, die Sakramente sind nicht bloß äußere Zeichen der
inneren Gnade, sondern die innere Gnade, kraft Christi, der
Hauptursache, bewirkend, « causant gratiam ».1 Und dasselbe ist auch zu

sagen von den sichtbaren ministri sacramentorum, vom Papst herab
bis zu den Priestern, weil sie auch Instrumentalursachen Christi, der
Hauptgnadenursache sind 2, durch die Christus das innere Leben der
Seele wirkt, auch wenn sie unwürdig sind. 3

IV. Damit haben wir bereits angedeutet, welches die Rangordnung
zwischen Rechts- und Liebeskirche ist.

Doch müssen wir hier, um Mißverständnissen vorzubeugen, einige
Bemerkungen vorausschicken. Unsere Frage ist nur ein sehr kleiner
Ausschnitt jenes anderen, viel grundlegenderen, weitschichtigeren
Problems vom Prioritätsverhältnisse des Verstandes und Willens, der
Wahrheit und des Guten, des Erkennens und Liebens. An sich, d. h.
seinem absoluten Wesen nach, ist das Erkennen vornehmer als das

Wollen und die Liebe, weil als aktueller Selbstbesitz der Form des

qui ad Ecclesiam pertinent secundum omnem locum et tempus et statum ; alii autem
homines dicuntur capita secundum quaedam specialia loca sicut Episcopi
vel etiam secundum determinatum tempus sicut Papa est caput totius Ecclesiae, sc.
tempore sui Pontifieatus alio modo quia Christus est caput Ecclesiae propria
virtute et auctoritate : alii vero dicuntur capita inquantum vicem gerunt Christi »

Derselbe Verit. 29. 4 ad 2.
1 III. 62. 1 ; 62. 3 ; 62. 4 ; Verit. 29. 4.
2 III. 64. 1 ; 64. 4.
3 III. 64. 5.



Rechtskirche und Liebeskirche 207

Erkannten im Erkennenden immanenter als das Wollen, das seiner
Natur nach zu einem anderen strebt.1 Selbst im trinitarischen Leben,
wo selbstverständlich alles nur absolute Vollkommenheit bedeutet,
folgt die processio des Heiligen Geistes als Liebe ordine naturae erst
der processio des Sohnes als Wahrheit. 2 Wieder hat das Verum den

Vorrang vor dem Bonum, das Gegenstand der Liebe ist, denn der
Grund des Gutseins und damit der Liebe liegt im Wahren. Ist das

Gut kein wahres und die Liebe keine wahre, so ist sie keine. 3 Daher
dann als Folgerung : der Wesensakt der Glückseligkeit bei Gott4 und
dem Menschen 5 ist ein Verstandesakt, die Anschauung, der die Liebe
erst folgt.

Dagegen gibt es einen relativen Primat des Willens. Und das

ist allda der Fall, wo auf unserem Pilgerwege zum Ziele das angestrebte
und geliebte Gut vornehmer ist als der bloß abstraktiv erkannte
Gegenstand unseres Verstandes.6 Hier ist daher die Liebe Gottes das
Höchste. 7 Hier müssen wir nun einsetzen mit unserer Frage vom
Range zwischen Liebeskirche und Rechtskirche.

a) Das Höchste in der streitenden Gotteskirche muß die Liebeskirche

sein Denn das Höchste auf Erden ist die innere
Gnadenvereinigung mit Gott, und das ist ja eben die Liebe Gottes. Wir kennen
das wunderbare Loblied Pauli auf die Caritas Ohne sie wäre alles

unnütz : die Sprache der Engel, die Gaben der Weissagung und
Weisheit, die völlige Armut und Entsagung, das Martyrium. Sie steht
über allem, über dem Glauben und der Hoffnung : « Major est Caritas ». 8

Thomas von Aquin, der vielen ein Intellektualist ist, folgt dem Völker-
apostel Schritt auf Schritt. Unermüdlich betont er in einer Reihe

von Artikeln über die Christuskirche auf Erden : daß ihr Erhabenstes,

« potissimum », das, was eminenter, « principaliter » sie konstituiert 9,

das, weswegen sie die vollkommenste Religion ist10, die Gnade des

Heiligen Geistes, oder die Liebe Gottes ist, weswegen sie auch die lex

caritatis, lex perfectionis11 oder eben lex gratiae genannt wird.12

1 I. 82. 3 ; Verit. 22. 11.
2 I. 27. 3 ; 42. 3.
3 I. 82. 3. 4 I. 26. 2.
5 I II. 34 ; m. c. G. 26.
6 I. 82. 3 ; Verit. 22. 11.
' I-II. 9. 6 ; 17. 6.
8 I. Cor. 13. 1 -13.
9 I-II. 106. a. 1, a. 2, a. 3 ; 108. a. 1, a. 2.

10 I-II. 106. a. 4. 11 ib. 106. 1. 12 ib. a. 3.



2o8 Rechtskirche und Liebeskirche

b) Ganz dem entsprechend muß alles das, was wir heute Rechtskirche

nennen, der Gnade Gottes oder Liebeskirche als dem Höchsten
dienen, um als Mittel das innere Gnadenleben zu erzeugen. Die Rechtskirche

nimmt also erst die zweite Stelle ein, « secundarie ». So die Dogmen
und Gebote, also das Lehramt1, überhaupt alles, was uns zu glauben
und zu tun vorgeschrieben wird im Evangelium, « circa credenda et

agenda », hat nur den höheren Zweck, uns zur Gnade zu disponieren.2
Wiederum haben die sichtbaren Sakramente, wie Taufe, Eucharistie,
nur den Zweck, die Gnade des Heiligen Geistes hervorzubringen, und
dasselbe gilt von dem vorgeschriebenen äußeren Bekenntnis des

Glaubens. 3 Endlich hat Christus sowohl die heiligen Sakramente als

auch die zwölf Apostel und 72 Jünger — also die Hierarchie — nur
der Gnade wegen eingesetzt. 4 Die ganze sichtbare göttlich gegründete
Rechtskirche dient also der Gnaden- oder Liebeskirche Mit der Caritaskirche

bildet sie die eine, wahre, ideale Gotteskirche, die einzig den

Stempel der göttlichen Unsterblichkeit an sich trägt. Sie besitzt in der

von Gott erhaltenen Verfassung und den sich daraus ergebenden
Vollmachten das konstitutive Recht der Kirche als Societas perfecta.5

Alles weitere, was die sichtbare Kirche in Ausführung und
Anwendung ihres göttlichen Auftrages für verschiedene Zeiten, Orte und
Völker legiferiert, schafft und bestimmt, ist nicht selbst ideal, weil
nicht absolut notwendig mit dem göttlichen Gnadenleben verbunden 6,

trägt somit auch den Stempel des Menschlichen an sich, trotz der
besonderen Vorsehung, die über der Kirche wacht. Weit mehr noch

gilt das vom Privatleben aller Christen, auch der kirchlichen
Amtspersonen. Es gibt auch ein katholisches Glaubens- und Gnadenerlebnis.

Das innere Erleben des geoffenbarten Glaubens, der Gebote des Herrn,
das greift oft ans Herz. Auch Papst, Bischöfe und Priester müssen als
Menschen mit erhobenen Händen um Gnade, Buße und Gottesliebe
flehen. Wehe, wenn sie es nicht tun. Die Gotteskirche ist zwar darob
nicht in Gefahr. Für sie sorgt der göttliche Meister : « Ich bin bei euch

alle Tage bis ans Ende der Welt ». 7 Aber für uns ist Gefahr, und die

Sünden des Altares sind in der Weltgeschichte ein furchtbares Zeugnis
für die Göttlichkeit der Kirche

1 « Aliud pertinet ad legem Evangelii secundario, sel. documenta fidei et
praexepta». I-II. 106. 2.

2 106. i u. ad i. 3 108. i. 4 I-II. 108. 2.
5 Vgl. I-II. 106. 4 ; 108. 2. 6 I-II. 108. 2. 7 Math. 28, 20.



•Rechtskirche und Liebeskirche 209

Heiler hat viel Böses gesagt über Roms Sünden l, über den
lieblosen Papismus 2, über die Verkrustung der Dogmenkirche. 3 Viel und
bitteren Spott hat er ausgegossen über katholische Segnungen und
Andachten 4, über Tabuwirkungen der Eucharistie 5, über den Mythus
— sie — des leidenden und auferstandenen Heilandes. 6

Aber allda, wo ihm plötzlich der Riesenbau der römischen Kirche,
seiner einstigen Mutter, wieder vor die Seele tritt, da wo ihm die Welt-
und Kulturgeschichte scharf und unverwandt ins Auge schaut, da

preist derselbe Heiler ihre wunderbare Liturgie 7, die Riesenarbeit des

Mönchtums 8, seine gewaltigen Caritaswerke 9, den erhabenen mystischen
Gottesumgang in den Klöstern.10 Da werden ihm plötzlich, wie unter
der Hand, die blutlosen Dogmenu, das Leidensdrama Christi12, das

Mutterleid der « einfältigen » Maria von Nazareth 13, und — man staunt
wirklich darüber, — vor allem das Altarssakrament und Meßopfer14 zum
Nährboden der Gottesliebe und der Gottvereinigung. Wie vernichtend
für ihn selbst seine eigenen Worte : «Die größten Mystiker sind nicht
häretische, sondern katholische Heilige gewesen. »15

Bestätigt er damit nicht selber, was wir dargetan : Rechts- und
Liebeskirche widersprechen einander nicht bloß nicht, sondern die göttliche
Rechtskirche ist ein Lebensborn der göttlichen Liebeskirche

Im Grunde genommen, gilt der derzeitige Sturm wieder der göttlich
unfehlbaren Dogmenkirche, der Wahrheitskirche, von der Paulus gesagt :

•« quae est Ecclesia Dei vivi, columna et firmamentum veritatis. » 16 Daher
die bitteren Klagen über das « starre » Wesen der Rechtskirche. Daher
überall Drohfinger, die da warnen vor Index und Ketzergerichten.

Und doch, war diese Dogmentreue nicht allzeit das leuchtendste
Stirnzeichen ihrer Göttlichkeit, Kraft und Macht War sie nicht das

Kernholz ihres unüberwindlichen Riesenbaues im brausenden Sturme

von 2000 Jahren Wo ist die göttliche Liebe ohne göttliche Wahrheit
Wo ist Recht und Gesetz ohne sie Sollten Katholiken dieses Königsdiadem

ihrer Kirche vergessen, und das in einer Zeit, wo die volunta-
ristischen Grundlagen der ganzen modernen und wahr- und rechtslosen

Kultur wanken und auseinanderfliehen, das Heiligtum der Ehe verwüstet,

1 3I7-40. 2 334- 3 571 ; 587.
4 167 ff. 5 55- 6 54-
7 373- 8

437 ff- 9 459 ; 467
10 475 11 363 und 519. 12 521.
13 528. 14 526 ff. 15 538.
16 I. Timoth. 3. 15.

Dhnis Thowas. 14



210 Rechtskirche und Liebeskirche

die christliche Schule zerrissen wird, wo das Werben der protestantischen
Konfessionen um dieses Einheitszentrum des religiösen Lebens so

offen an den Tag tritt, wie indirekt auch die Kongresse von Stockholm
und Lausanne und die Prayerboockdiskussion in England beweisen
« Die heranziehende Zeit wird dogmatisch sein », hat Prof. Romano
Guardini gesagt. Ich glaube, er wird Recht bekommen. Treu' der
Rechts- und Liebeskirche.1

1 Die beiden Artikel über die Rechts- und Liebeskirche bildeten einen Vortrag
den der Verfasser an der kath. Akademikertagung, den Ii. April 1928, in Luzern
hielt. Einige Punkte wurden hier im « Divus Thomas » erweitert.

Bezugnehmend auf meinen Vortrag schrieb H. Herr Dr. von Moos in Zürich
in der « Schweiz. Rundschau », H. 3, S. 218 : « Es handelt sich also nicht um jene
Kontroverse der Rechts- und Liebeskirche im Sinne Sohms und Heilers, die
übrigens an der Tagung (in Luzern) eine sehr gute Darstellung gefunden. » Was
will Herr von Moos mit dieser merkwürdigen Berichterstattung sagen Etwa,
ich'hätte in Luzern ein Thema behandelt, das mit der neuesten bekannten
Diskussion über einen angeblichen Widerspruch zwischen Rechts- und Liebeskirche
nichts zu tun gehabt hätte Wollte er vielleicht auch da sein beliebtes Dictum,
man hätte in Luzern tüchtig aneinander vorbeigeredet, anwenden So ist es von
zahlreichen Lesern der Rundschau verstanden worden. Wenn « ja », warum
schwieg er in Luzern darüber, und das, trotzdem er persönlich zugegen war, trotzdem

er selber in die Diskussion eingriff und sich verwahrte, wie wenn er nicht
mit mir einverstanden wäre und trotzdem die Prälaten Segesser und Meyenberg,
Dr. Abt und Prof. Dr. von Ernst in ihren wertvollen Diskussionsbeiträgen von
nichts anderem als eben von der neu entbrannten Kontroverse über einen
angeblichen Gegensatz von Rechts- und Liebeskirche sprachen Hätte Herr von
Moos in Luzern selbst den Sprung von Ast zu Ast gemacht, so wäre der Sprung
vielleicht etwas kühn, aber tapfer gewesen. Ich hätte ihm dann geantwortet und
ihm den Zusammenhang zwischen Sohm-Heiler und gewissen neuesten Büchern
und Artikeln in katholischen Kreisen noch genauer aufgezeigt und ihm sagen
können, daß ich katholische Namen verschwieg aus freundschaftlichen
Rücksichten, d. h. ex charitate. Das letztere ist denn auch nachträglich mündlich
von maßgebender Seite, von solchen, die über das Problem offenbar besser
auf dem Laufenden waren als unser Berichterstatter, rückhaltslos und edelmütig
anerkannt worden.


	Rechtskirche und Liebeskirche [Fortsetzung]

