
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des
Einzelmenschen [Fortsetzung]

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die thomistische Philosophie
und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen.

Prinzipien zu einer philosophischen Charakterlehre.

Von P. Matthias THIEL O. S. B., Maria Laach.

(Fortsetzung.)

IL Die Seele als Formalursache des Einzelmenschen.

Auch der Mensch gehört noch der physischen Körperwelt an.
"Weil aber seine Seele nicht aus dem Stoffe herausgearbeitet, sondern

von Gott unmittelbar erschaffen wird, nimmt er immerhin eine

Sonderstellung ein. Daher kann man zweifeln, ob auch seine Individualität
und sein Charakter wie die der übrigen physischen Dinge in wesentlicher

Abhängigkeit vom Stoffe entstehen ; ferner erhebt sich die Frage,
ob nicht der rein göttliche Ursprung der menschlichen Seele dem Stoffe
mitsamt seinen Dispositionen und seiner Beziehung zu den ersten
Akzidentien die Bedeutung einer wirklichen Ursache nehme und ihn
auf die Stufe einer notwendigen Vorbedingung herabsetze, aus der
sich in bezug auf das besondere Gepräge eines Charakters nicht das

Geringste mit Sicherheit erschließen läßt.

1. Organische und anorganische Körper.

Wir haben indessen schon früher bemerkt, daß der Mensch trotz
aller Geistigkeit seiner Seele doch ein Organismus ist, und daß ihn
nicht irgendein besonderer Stoff, sondern gerade seine Seele dazu
macht. Denn soweit er stofflich ist, hat er nichts, was nicht in der

anorganischen Welt vorkäme. Im Gegenteil, im Vergleich zu dieser
ist der Organismus sogar recht arm zu nennen. Können doch von
der Gesamtzahl der 87 Grundstoffe höchstens 18 als Bestandteile in
ihn eingehen. Und selbst in der Zusammensetzung dieser 18 Elemente
untersteht der Organismus den gleichen Gesetzen, die auch sonst

gelten. Nur daß die organischen Verbindungen in der Regel weit
komplizierter sind als die anorganischen. Doch das reicht nicht hin,
um den wesentlichen Unterschied dieser beiden Reiche verständlich

Divus Thomas. 12



178 Die thomistische Philosophie

zu machen. Die Erklärung dafür kann demnach nur in der Form
liegen. Diese muß nämlich im Organismus eine andere sein als in den
anorganischen Dingen. Aristoteles schließt das aus der wesentlich
verschiedenen Betätigimg. Nach ihm ist jeder Organismus vor allem
ein mit Leben ausgestatteter Körper. Leben aber ist überall dort und
nur dort, wo etwas fähig ist, sich zu nähren, zu wachsen und wieder
abzunehmen. 1 Ungeachtet aller Fortschritte, die die Biologie seit
den Tagen des Stagiriten gemacht hat, besteht diese Ansicht auch
heute noch ganz zu Recht. Die neuesten Forschungen über Ursprung
und Wesen des Lebens haben sie eher bestätigt als widerlegt. 2 Das
Leben und mit ihm der Organismus wird tatsächlich in erster Linie
durch,die Ernährung offenbar. Denn damit, daß ein Körper sich mit
dem ihm zugeführten Stoffe ernährt, eröffnet er eine ganz neue Reihe
Von Tätigkeiten. Der anorganische Körper kann wohl wirkursächlich
tätig sein. Zum wenigsten ist er imstande, auf Einflüsse von außen

zu reagieren. Doch das spielt hier keine Rolle. Soweit etwas nur
reagiert, steht es mit dem jeweiligen Agens ganz auf der gleichen Stufe.
Actio et reactio inter se non subordinantur, sed coordinantur. Bei
der Ernährung dagegen ordnet der reagierende Körper, den

aufgenommenen und auf ihn einwirkenden Stoff sich förmlich unter, indem
er ihn benützt, um sich selbst als Körper zu vervollkommnen. Man
hat zwar behauptet, ein derartiger Vorgang finde sich auch in der
anorganischen Welt. Doch so analog manche Erscheinungen sind, die
hier beobachtet werden können : bis jetzt ist noch keinem der Beweis

dafür gelungen, daß das, was hier wie Ernährung aussieht, wirklich
der gleiche Prozeß ist, wie er in jedem wahren Organismus vorkommt,
die Intussuszeption und Regeneration der Kristalle nicht
ausgenommen.

1 Über die Seele, II 412 ff.
2 Gegenwärtig wird in der Biologie die Frage erörtert, ob die Tätigkeiten

des Lebens für kürzere oder längere Zeit unterbrochen werden können. Vgl.
Gilb. Rahm, « Ist der Lebensvorgang bei den Tieren der Moosfauna im erstarrten
Zustand nur herabgesetzt oder ganz unterbrochen » Verhandl. d. naturhist.
Ver. d. preuß. Rhl. u. Westf. 82. Jahrg. (1925), S. 377 f. Ausführlicher im Biol.
Zentralbl. 1926, S. 452-75. Rahm tritt mit Verwörn (Allg. Physiologie7, Jena
1922) für eine zeitweilige Unterbrechung des aktuellen Lebens ein. Ist diese
Theorie richtig, dann liegt darin nur ein neuer Beweis für die aristotelische Lehre,
daß die Natur als solche erst im Zustand der Möglichkeit ist, und daß somit die
Tätigkeit nicht mehr zum Wesen der Substanz gehört. Met. IX 8, 1049 b. 8 :

vi cpuoiç êv raûxM vsvet r/j 3uvà[xsi. Man sehe indessen die Kontroverse zwischen
Rahm und Gredt im « Div. Thomas» 1927, S. 97 ff.



und die Erkennbarkeit des Einzeimenschen 179

Wird der Beweis vielleicht in der Zukunft glücken Der
Naturwissenschaftler sagt : das können wir nicht wissen. Rein empirisch
gesprochen, ist das auch ganz richtig. Aber der empirische Standpunkt

ist nicht der einzig berechtigte. In Fällen wie dieser darf der

Philosoph auch die Möglichkeitsfrage stellen. Und auf die muß hier
die Antwort lauten : niemals. Denn was befähigt den Organismus

zu einer solchen ihn selbst vervollkommnenden Reaktion Stellen

wir ihn nochmals den anorganischen1 Körpern gegenüber. Wie wir
gesehen, können auch diese reagieren. Leisten sie doch zum mindesten
einen Widerstand. Aber gehen wir einen Schritt weiter. Im anorganischen

Körper folgt auf die Überwindung des Widerstandes — er ist nicht
immer überwindlich -— sofort die Aufnahme des neuen Stoffes. Der
aufnehmende Körper zeigt nun keine weitere Tätigkeit mehr ; er
verhält sich rein passiv. Es liegt nahe, wieder auf die Kristalle
hinzuweisen. Legen diese nicht eine Verteilung der aufgenommenen
Materie an den Tag, die auf eine weitere, zweite Tätigkeit schließen

läßt Wir geben zu, daß die bei den Kristallen vorkommende
Verteilung eine ganz eigene ist. Aber man beachte, daß das Aussehen

einer Wirkung nicht allein von ihrer Ursache abhängt, sondern auch

von der Art, wie sie vom Passum aufgenommen wird. Ouidquid recipitur,
secundum modum recipientis recipitur. Sind also die Kristalle von
Natur aus so geartet, daß sie eine bestimmte Form des Aufnehmens
haben, so bedarf es ihrerseits gar keiner weiteren Tätigkeit ; daß sich

der aufgenommene Stoff so und nicht anders verteilt, kommt einfach

daher, daß die Kristalle zu einer andern Verteilung überhaupt nicht
fähig sind (resistentia negativa). Dagegen beim Organismus sehen

wir, daß zwischen dem Widerstand und der Aufnahme noch eine

Wesensverwandlung des hinzugetretenen Stoffes liegt. Das ist eine

Wirkung, die sich nicht befriedigend aus einer besonderen Aufnahmefähigkeit

erklären läßt, und für die auch in der Außenwelt keine
hinreichende Ursache zu finden ist. Diese Ursache muß daher im Organismus

selbst liegen. Das aber beweist, daß dem Organismus außer dem

Widerstand noch eine zweite Aktivität eignet, und daß darum auch
die Verteilung des Stoffes, die immer nur so weit geht wie die
Wesensverwandlung, in ihm eine wesentlich andere ist als in den Kristallen.
Durch die Wesensverwandlung des Stoffes erhebt sich der Organismus
von der bloß passiven Verteilung zu einer schlechthin aktiven, von
ihm selbst vollzogenen. Das ist ja auch der Grund, warum jeder
Organismus, der einzellige nicht ausgenommen, aus heterogenen Teilen



i8o Die thomistische Philosophie

besteht. 1 Überall, wo es sich nur um eine passive Verteilung des

Stoffes handelt, und mag diese noch so sehr in festgelegten Formen
verlaufen, genügt es, daß das aufnehmende Subjekt homogene

integrierende Teile aufweist. Soll jedoch die Verteilung durch die eigene

Tätigkeit des Empfangenden geschehen, dann muß dieses unbedingt
aus heterogenen Teilen zusammengesetzt sein. Denn eine solche aktive
Verteilung setzt offenbar voraus, daß ein Teil auf den anderen
einwirkt. Wie aber sollte das bei einer vollen Gleichartigkeit aller Teile

möglich sein, da simile in simile non agit
Nun gilt freilich sonst das Gesetz, daß Körper mit konträren

Eigenschaften einander zerstören. Denn wie wir bei der Darstellung
der thomistischen Individuationslehre gesehen haben, hebt bei ihrem
Zusammenkommen sofort ein Austausch der entgegengesetzten
Beschaffenheiten an, der erst mit dem Eintreten des Gleichgewichtes
aufhört, also mit dem Entstehen einer ganz neuen Substanz. Kämen
die Gesetze der anorganischen Natur alle zur Geltung, so müßten
demnach auch die ungleichartigen Teile eines Organismus sich gegenseitig

ihre Eigenart streitig machen. Das geschieht jedoch nicht. Hier
ist es vielmehr umgekehrt. Wie gerade der Ernährungsprozeß deutlich
zeigt, arbeiten im Organismus alle Teile, trotz ihrer Heterogeneität
darauf hin, einander nicht nur im Dasein zu erhalten, sondern durch
Zubereitung wie Zuführung des aufgenommenen Stoffes sogar zu
vervollkommnen.

2. Kausalität der Seele.

Fragen wir, wie das zu erklären ist, so wird uns der Naturwissenschaftler

antworten : hier muß ein neues Naturgesetz am Werke sein.

So ist es auch. Aber als Philosophen dürfen wir bei dieser Erklärung
nicht stehen bleiben. Ein Naturgesetz kann niemals den letzten und
tiefsten Grund für einen Vorgang abgeben ; es läßt zum mindesten
die eine Frage unbeantwortet, warum es nur für das Handeln dieser

Art von Dingen gilt und nicht auch für das aller übrigen. Gehen wir
deshalb weiter zurück. Das Naturgesetz selbst gibt uns einen Wink, wo
die letzte Erklärung wohl liegen wird. Jedes Naturgesetz muß offenbar
der Natur dessen entsprechen, für das es gelten soll. Die Natur eines

1 « Heterogen » und « homogen » beziehen sich in diesem Zusammenhang nur
auf die chemischen Beschaffenheiten und nicht etwa auf die Struktur der Teile.
Die lateinische Bezeichnung der Scholastiker für diese Teile ist partes dissimilares
und partes similares.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen l8l

Körpers aber wird bestimmt durch seine substantiale Form. Diese

wird daher auch das principium radicale eben des Tuns genannt, das

durch das Gesetz reguliert werden soll. 1 Wenn wir im Organismus
ein eigenes Gesetz beobachten, so muß demnach die philosophische
Erklärung dafür in der Eigenart seiner substantialen Form zu suchen sein.

Wir nannten die substantiale Form des Organismus schon wiederholt

Seele. Eine Seele unterscheidet sich von den übrigen Formen
dadurch, daß sie eine viel reichere Aufgabe erfüllt. In einem anorganischen

Körper macht die Homogeneität der Teile es möglich, daß

seine Form diese alle ganz gleich informiert. Denn die strukturellen
Verschiedenheiten, die auch da vorkommen, hindern nicht, daß die
Teile trotzdem überall die nämlichen qualitativen Beschaffenheiten
erhalten. In einem Organismus dagegen liegt die Sache anders. Da
verlangt die Verschiedenartigkeit der Teile, daß die substantiale Form
des Ganzen sich in ihnen gleichsam verzweige und verästele. Soll nämlich
deren Heterogeneität gewahrt bleiben, dann darf sie z. B. den Teil,
der Eiweiß sein soll, nicht so informieren wie das Stärkemehl, und
den, der Stärkemehl sein soll, nicht wie das Fett. Sie muß vielmehr
die einzelnen organischen Substanzen — in bezug auf ihre chemischen

und physischen Qualitäten •— genau den Formen entsprechend aktu-
ieren, die sie außerhalb des Organismus hätten. Wenn die Seele eine

so beherrschende Stellung einnimmt, daß sie keine andere substantiale
Form neben oder auch nur unter sich duldet, vielmehr selbst nicht
bloß das Ganze informiert, sondern zugleich alle Formen der in diesem
Ganzen enthaltenen, wenn auch noch so zahlreichen, verschiedenartigen
Teile in der angegebenen Weise zu ersetzen vermag, indem sie dabei
der Besonderheit der einzelnen folgt, nur dann ist es möglich, daß
der Organismus trotz der Ungleichheit seiner Teile doch eine
substantiale Seins-Einheit darstellt. So erscheint es dann auch natürlich,
daß eine stoffliche Verbindung wie Wasser im Organismus anderen
Gesetzen untersteht als außerhalb desselben, und zwar kommt das

daher, daß sie hier eine wesentlich andere substantiale Form hat als

dort. Denn die Seele informiert die verschiedenen organischen
Substanzen zwar so, daß diese die gleichen chemischen und physikalischen
Eigenschaften aufweisen wie außerhalb des Organismus. Aber eben

das beweist schon, daß sie selbst vollkommener sein muß als jede der

1 « Nihil agit, nisi secundum suam speciem, eo quod forma est principium
agendi in unoquoque. » Thomas, c. Gent. II 49.



I82 Die thomistische Philosophie

vielen von ihr vertretenen substantialen Formen. Steht aber die Seele

auf einer wesentlich höheren Stufe des Seins, dann ist es unmöglich,
daß sie jene Formen bloß ersetzt. Jedes Verursachen ist eine participatio
causae, eine Mitteilung der eigenen Seinsvollkommenheit an etwas
anderes. Das gilt schon von der Wirkursache. Man denke nur an die

philosophischen Sprichwörter : « Nemo dat, quod non habet » und
« Agere sequitur esse » ; oder an den Satz des hl. Thomas : « Nihil agit
nisi secundum quod est in actu ».1 Bei der Formalursache, um die
es sich .hier handelt, ist das noch viel leichter einzusehen. Denn im
Gegensatz zur Wirkursache ist diese ja unmittelbar durch ihr eigenes
Sein verursachend. 2 Zudem ist es unnatürlich, daß etwas Höheres
einfach eines Niederen wegen da ist. 3 Wenn nun die Seele niedere
Formen vertritt, dann kann sie es daher nur in der Weise tun, daß

sie deren Substanzen zugleich an der ihr eigenen Vollkommenheit
teilnehmen läßt und sie in den Dienst einer höheren, ihr selbst gestellten
Aufgabe mit hineinzieht : nämlich in den Dienst der Erhaltung und
Entfaltung des ganzen Individuums, sowie der Fortpflanzung der Art.
Das ist das neue Naturgesetz, unter das die stofflichen Verbindungen
damit gebracht werden.4 Wir können uns die Sache an der Art und
Weise klar machen, wie die höhere Seele die niedere in sich begreift.
Betrachten wir zunächst das Tier. Seine Seele ist formaliter eine
sensitive Seele. Aber- sie leitet nicht ausschließlich die Funktionen
des sinnlichen Lebens, sondern auch die des vegetativen. Steht nun
deshalb etwa das vegetative Leben des Tieres auf der gleichen Stufe

1 c. G. I 28.
2 Forma per seipsam facit rem esse in actu, cum per essentiam suam sit actus,

nec dat esse per aliquod medium. Thomas, I q. 76 a. 7.
3 Aliquid potest esse propter aliquid dupliciter : uno modo, quia ordinatur ad

ipsum sicut ad finem proprium et principalem, et sie inconveniens est dicere, quod
aliquid est propter vilius se, ut luna et stellae propter vespertiliones et noctuas, cum
finis potior sit his, quae sunt ad finem. Alio modo potest dici aliquid essepropter
aliud, cui ex ipso provenit aliqua utilitas, eo modo quo posset rex dici propter
rusticum, ex cujus regimine provenit ei pax. Thomas, 2. Dist. 15 q. 1 a. 1 ad 6.

4 « Sicut elementa sunt in via generationis respectu mixtorum, ita
etiam humores se habent ad membra ; et propter hoc, sicut elementa in partibus
universi habent formas determinatas, ratione quarum sunt in perfectione universi,
sicut corpora mixta : ita et humores sunt de perfectione corporis humani, sicut
et aliae partes, quamvis non perveniant ad totam perfectionem sicut afiae partes,
nec elementa habeant ita perfectas formas sicut mixta. Sicut autem partes omnes
universi perfectionem a Deo consequuntur non aequaliter, sed secundum suum
modum unumquodque : ita etiam humores aliquo modo perficiuntur ab anima
rationali, non tamen eodem modo sicut partes perfectiores. » Thomas, in IV.
Sent. Dist. 44 q. 1 a. 2 ; q. 3 ad 3.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 183

wie das der Pflanze In der Pflanze haben die Vorgänge der

Ernährung, des' Wachsens und der Fortpflanzung nicht die geringste
Hinordunng auf etwas Höheres als die Vervollkommnung des

vegetativen Lebens und die Erhaltung der Art. Beim Tier dagegen bringt
die sensitive Seele dieselben Vorgänge in eine wesentliche Beziehung

zum sinnlichen Leben, und daraus entstehen sofort ganz neue Gesetze.

Beim Menschen sind es seine übersinnlichen Erkenntnis- und Strebeakte,
die uns überzeugen, daß seine Seele ein Geist ist. 1 Also formaliter
weder eine vegetative noch eine sensitive Seele, sondern etwas weit
Vollkommeneres. Trotzdem beseelt sie den menschlichen Körper so,

daß diesem nichts Wesentliches von dem abgeht, was ihm eine
vegetative oder eine sensitive Seele geben könnte. 2 So hat der Mensch

die gleichen Sinne wie das Tier. Aber auch hier dieselbe Erscheinung :

während das Tier z. B. für das Schöne noch ganz unempfänglich ist,
nimmt es der Mensch nicht allein mit seinen geistigen Kräften wahr,
sondern auch schon mit den Sinnen, obgleich doch Auge und Ohr bei

ihm, rein physiologisch betrachtët, bei weitem nicht die besten sind.
Das beweist doch, daß auch die geistige Seele über das hinausgeht,
was die von ihr ersetzte sensitive leisten würde, und daß sie das Sinnliche
im Menschen unter ein höheres Gesetz stellt, als es die sensitive in
einem Tiere vermag. Daraus geht aber gleichzeitig auch hervor, daß

es lediglich der allgemeinen NaturOrdnung entspricht, wenn die
vegetative Seele die Formen der sogenannten organischen Substanzen in
einer gleichgearteten Weise vertritt.3

1 Thomas, I q. 75 a. 2.
2 Thomas, c. G. II 57 u. 58.
3 Der Aquinate erläutert das Verhältnis der niederen substantialen Formen

zu den höheren folgendermaßen : « Quomodo autem hoc contingat, de facili consi-
derari potest, si quis differentias specierum et formarum attendat. Inveniuntur
enim rerum species et iormae differre ab invicem secundum perfectius et minus
perfectum. Sicut in rerum ordine animata perfectiora sunt inanimatis, et animalia
plantis, et homines animalibus brutis ; et in singulis horum generum sunt gradus
diversi. Et ideo Arist. in 8. Metaph. assimilât species rerum numeris, qui
diflerunt specie secundum additionem, vel substractionem unitatis. Et in 2. de
Anima comparât diversas animas speciebus figurarum, quarum una continet aliam :

sicut pentagonum continet tetragonum et excedit. Sic igitur anima intellectiva
continet in sua virtute quidquid habet anima sensitiva brutorum, nutritiva
plantarum. Sicut ergo superficies, quae habet figuram pentagonam, non per aliam
figuram est tetragona, et per aliam pentagona ; quia superflueret figura tetragona,
ex quo in pentagona continetur : ita nec per aliam animam Socrates est homo,
et per aliam animal, sed per unam et eandem. » I q. 76 a. 3. — Ferner :

« Forma enim est similitudo agentis in materia. In virtutibus autem activis



184 Die thomistische Philosophie

3. Abhängigkeit der Seele vom Stoffe.

a) Ihre Anpassung im allgemeinen. So macht also die Seele aus
dem Stoffe etwas von allem Anorganischen wesentlich Verschiedenes.

Aber auch für sie selbst hat ihre Verbindimg mit dem Stoffe eine

große Bedeutung. Bei der Darlegung des Individuationsprinzips der

Körper hat sich gezeigt, daß die Form einer neu entstehenden Substanz
immer genau den Akzidentien angepaßt ist, die dieser im ersten Augenblick

ihres physischen Bestehens anhaften. Denn, sagten wir, nicht
jedes Akzidenz ist mit jeder substantialen Form verträglich.

Wenden wir das auf den Organismus an. Damit hier eine Ausnahme

von jenem Gesetze der Anpassung angenommen werden könnte, müßte
die Seele gegenüber jeder Disposition des Stoffes vollkommen indifferent
sein. Wie aber soll das möglich sein Haben wir doch eben gehört,
daß sie die Formen all der stofflichen Verbindungen vertritt, aus denen

der ganze Organismus zusammengesetzt ist. Für jede dieser vielen
Formen aber wäre, wenn sie nicht durch die Seele ersetzt würde, eine

der ersten Aufgaben die, den von ihr aktuierten Stoff zum Tragen
der Akzidentien zu befähigen, die ihm [mit ihr zusammen] auf Grund
der dispositiones praeviae zukommen müßten. Denn das läßt sich nun
einmal nicht leugnen, daß auch in einem Organismus jede einzelne
stoffliche Verbindung ihre ganz besonderen Eigentümlichkeiten und
spezifischen Tätigkeiten beibehält. Tritt also die Seele für deren Formen
ein, dann muß sie sich offenbar auch deren Abhängigkeit von der
Disposition des Stoffes fügen ; und es kann deshalb für sie unmöglich
gleichgültig sein, welche Formen sie vertreten muß, noch auch in
welchem Ausmaß deren Substanzen von den dispositiones praeviae
gefordert sind. Im Gegenteil, ihre Abhängigkeit vom Stoffe mit seinen

Dispositionen muß sogar, der Zahl der von ihr ersetzten Formen
entsprechend, in den meisten Fällen eine sehr vielfältige genannt werden.

et operativis hoc invenitur quod, quanto aliqua virtus est altior, tanto in se plura
comprehendit, non composite, sed unite, sicut secundum unam virtutem sensus
communis se extendit ad omnia sensibilia, quae secundum diversas potentias sensus
proprii apprehendunt. Perfectioris autem agentis est inducere perfectiorem
formam ; unde perfectior forma facit per unum omnia quae inferiores faciunt
per diversa, et adhuc amplius ; puta, si forma corporis inanimati dat materiae
esse, et esse corpus, et forma plantae dabit ei et hoc et insuper vivere ; anima
vero sensitiva et hoc, insuper et sensibile esse ; anima vero rationalis et hoc et
insuper rationale esse. Sic enim inveniuntur differre formae rerum naturalium
secundum perfectum et magis perfectum, ut patet intuenti. » De spiritualibus
creaturis, quaest. unica. a. 3.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 185

Stellen wir also die Formen der anorganischen Körper und die Seelen

der Organismen einander gegenüber, so sehen wir, daß in dieser Hinsicht
ihr Verhältnis zum Stoffe nur in bezug auf die Zahl der Gründe für
die Abhängigkeit verschieden ist.

Daraus aber ergibt sich, daß auch die Seele auf die gleiche Weise
wie die Formen der anorganischen Körper individuiert und mit einem

physischen Charakter ausgestattet werden muß. Auch für ihre
Individualität und ihren Charakter muß es entscheidend sein, wie der
Stoff in dem Augenblick seiner Vereinigung mit ihr disponiert ist —
mag es nun eine Seele sein, die aus dem Stoffe selbst eduziert wird,
oder die von Gott unmittelbar erschaffene menschliche Seele. Daß
diese letzte von Gott direkt hervorgebracht wird, hebt sie zwar weiter
als die übrigen physischen Formen über den Stoff hinaus, nimmt ihr
aber keineswegs alles Bezogensein auf diesen. Weil es nicht weniger
zu ihrem Wesen gehört als zu dem der Pflanzenseele und der Tierseele,
einen Stoff zu informieren, deshalb muß auch sie anders und anders

ausfallen, je nachdem der Stoff oder genauer die Stoffe der organischen
Substanzen, für die Gott sie bestimmt hat, so oder so für die Aufnahme
einer Form disponiert sind. 1

Doch man wendet ein : gestaltet sich denn die Seele nicht selbst
ihren Leib Ja und nein. Insofern sie den Stoff zu einem Organismus
macht und seine weitere Entwicklung leitet, läßt sich die Frage
bejahen. 2 Allein gerade das eben Dargelegte dürfte hinreichend beweisen,
daß eine Seele immer erst dann entstellt, wenn ihr der Stoff, wie der
Naturwissenschaftler sich ausdrücken würde, ganz affin geworden ist.
Das ist er aber nicht früher, als bis er kraft bestimmter Dispositionen
eine Beziehung erlangt hat zu Akzidentien, die nur mit dieser Seele

vereinbar sind. Also kann sich der Einfluß der Seele unmöglich schon

auf das erstrecken, was eine notwendige Folge dieser Hinordnung
des Stoffes auf die Akzidentien ist : nämlich das Aussehen der
Individuation und des physischen Charakters.

h) Die substantialen Verschiedenheiten spezifisch gleicher Seelen.

Wenn wir von einer Anpassung der Seele an die Dispositionen des Stoffes

1 « Ipsam dispositionem corporis sequitur dispositio animae rationalis, tum
quia anima rationalis accipit (suam dispositionem) a corpore, tum quia secundum
diversitatem materiae diversificantur et formae. Et ex hoc est, quod filii similantur
parentibus etiam in his, quae pertinent ad animam, non propter hoc, quod anima
ex anima traducatur. » Thomas, De potentia, q. 3 a. 9 ad 7.

2 Vgl. Thomas, I q. 76 a. 4 ad 1.



i86 Die thomistische Philosophie

hören, denken wir zunächst nur an die Art der Seele ; und wenn es

weiter heißt, daß es auch für die Dinge der nämlichen Species etwas
ausmache, ob der Stoff mehr oder weniger gut disponiert gewesen sei,

so schweben unserepi Geiste für gewöhnlich nur akzidentelle
Verschiedenheiten vor. Daß es innerhalb der gleichen Art auch rein
substantiate Ungleichheiten geben soll, scheint einem anfangs kaum

möglich zu sein —• wegen der Befürchtung, darunter könnte auch
die Gleichheit des Wesens leiden. Und doch ist es so. Der hl. Thomas
lehrt es ausdrücklich. «Je besser», schreibt er, «ein Körper disponiert
ist, eine um so bessere Seele erlangt er. Der Grund dafür ist,
daß Akt und Form im Stoffe aufgenommen werden entsprechend
seiner Aufnahmefähigkeit. So kommt es, daß deshalb, weil unter
den Menschen manche einen besser disponierten Körper haben, diese

auch eine Seele erhalten, die mit einer höheren Kraft des geistigen
Erkennens ausgerüstet ist » (sortiuntur animam majoris virtutis in
intelligendo). 1 Und als Antwort auf einen Einwand fügt der Aquinate
noch erklärend bei : « Eine Verschiedenheit der Form, die nur von einer
verschiedenen Disposition des Stoffes herrührt, bewirkt noch keine

spezifische Verschiedenheit, sondern nur eine numerische ; denn es

gibt in den einzelnen Individuen voneinander abweichende Formen,
die nur nach dem Stoffe verschieden sind. » 2 Cajetanus bezeichnet
in seinem Kommentar zu dieser Stelle eine derartige Besonderheit
der Seele als einen « modus substantiae, qui est secundum rem
substantia ».

Man könnte versucht sein, diese Lehre des hl. Thomas so zu
verstehen, als gebe die eine Seele dem Organismus ein höheres Substanz-
Sein als die andere. Eine solche Theorie widerspräche dem sonst in
der Scholastik allgemein anerkannten Satze des Aristoteles, daß unter
den ersten Substanzen nicht das eine in höherem Grade Substanz
sei als das andere, der einzelne Mensch nicht mehr als der einzelne

Stier. 3 Doch das steht hier nicht in Frage. Wenn der hl. Thomas
substantiale Verschiedenheiten der Seele annimmt, so will er damit

1 I 85 a. 7.
2 1. cit. ad 3. Die übrigen Belegstellen finden sich bei Rup. Klingseis, Eine

metaph. Frage zur different. Psychologie bei den mittelalt. Scholastikern. Festgabe

zu Cl. Baeumkers 70. Geburtstag. Münster i. W. 1923. S. 152. In dieser
Abhandlung wird auch eine Darstellung der m. a. theologisch orientierten
Problemauflassung gegeben, sowie der Einwände, die z. B. von Guil. Durandus
gegen die Annahme einer : substantialen Ungleichheit erhoben wurden.

8 oOiSv yip pt.aD.ov 6 xi; av9po>7r0; ouafa r, ô, xlç ßo-j;.. Kat, V 2 b 27.



and die Erkennbarkeit des Einzelmenschen

keineswegs der einen Seele einen höheren Grad von Substanz-Sein
zuschreiben als der andern, sondern nur sagen : obwohl in gleicher
Weise Substanz und Prinzip der einen species homo, stehen die
einzelnen Seelen doch nicht auf der gleichen Stufe des substantialen Seins.

Aber auch in dieser Fassung scheint die Lehre noch immer etwas

gewagt. Ehe wir uns auf sie berufen können, müssen wir daher erst
zusehen, ob sie wirklich begründet ist. Da sie von einer Verschiedenheit
substantieller Vollkommenheit spricht, gehen wir offenbar am besten

von dem aus, was eine Substanz mehr oder weniger vollkommen macht.

Jede physische Substanz und mit ihr jede substantial Form ist
wesentlich noch in Potenz, durch Akzidentien aktuiert zu werden.1
Diese Fähigkeit zu weiterer Ergänzung bedeutet zwar selbst noch
eine Unvollkommenheit ; aber vergleichen wir eine Möglichkeit mit
der anderen, so steht offenbar diejenige schon auf einer höheren Stufe
des Seins, die auf einen höheren Akt hingeordnet ist. Wenn wir das

auf unseren Fall anwenden, müssen wir zunächst sagen : die menschlichen

Seelen müssen dann als substantial verschieden angesehen

werden, wenn festgestellt wird, daß sie nicht alle in gleichem Grade

durch Akzidentien vervollkommnungsfähig sind.

Doch wie soll sich das überhaupt erkennen lassen Es gibt nur
einen Weg dahin. Und dieser geht wie immer, wenn es sich um das

Verstehen oder Verstandeserkennen einer Sache handelt, über das

Allgemeine. Das Allgemeine aber heißt hier Verhältnis der Substanz
und ihrer Form zu den Akzidentien überhaupt. Vor allem sind es

zwei Unterfragen, für die eine Antwort gesucht werden muß. Die
erste lautet : haben Substanzen und ihre Formen deshalb, weil sie

der gleichen Art angehören, notwendig auch gleich vollkommene
akzidentelle Sachverhalte Und die andere : hat der Grad akzidenteller

Vollkommenheit auch etwas für die substantiale zu bedeuten

a). Betrachten wir die anorganischen Körper, so scheint es, daß
auf die erste dieser beiden Fragen wirklich mit ja zu antworten ist.
Denn es ist wenigstens nicht einzusehen, wie z. B. eine Wassersubstanz

irgend etwas haben oder anzunehmen fähig sein soll, wozu nicht jede
andere derselben Spezies ebenso geeignet wäre. Wie aber steht es

mit den Organismen Hier müssen wir unterscheiden. Soweit .einzig
die Zusammensetzung ihrer organischen Substanzen in Frage kommt,
unterstehen sie denselben Gesetzen wie die Welt der anorganischen

1 Thomas, I q. 77 a: 6.



i88 Die thomistische Philosophie

Dinge. Daher kann zum Beispiel das Wasser eines Organismus nicht aus
anderen Grundstoffen bestehen und keine anderen physikalischen und
chemischen Eigenschaften haben als das Wasser außerhalb des
Organismus. Aber fragen wir weiter, in welchem Ausmaß denn dieses

Wasser vorhanden sein müsse, damit es zusammen mit anderen
stofflichen Verbindungen, wie Eiweiß, Stärkemehl, Fett usf., von einer
bestimmten Seele informiert werden kann, so läßt sich vielleicht eine

unterste und eine oberste Grenze finden, nicht aber ein Gesetz, das

gleich einer chemischen Formel jedes Schwanken des Verhältnisses
zu den übrigen Teilen ausschlösse oder doch für die einzelnen Fälle
festlegte. Da ist vielmehr, wie die Erfahrung lehrt, ein ziemlich weiter
Spielraum gelassen. Braucht doch selbst in dem nämlichen Individuum

die Proportion der verschiedenen Stoffverbindungen zueinander
nicht immer die gleiche zu bleiben. Aber ist es deshalb für die
Vollkommenheit eines Organismus etwa ganz gleich, welchen mit seinem

Fortbestehen vereinbaren Umfang eine bestimmte stoffliche Verbindung
nun tatsächlich in ihm einnimmt Wir haben bereits früher
dargetan, daß in einem Organismus jeder Teil seine ganz besondere Arbeit
zu leisten hat : das Wasser eine andere als das Eiweiß, dieses nicht
dieselbe wie das Fett ; daß aber die verschiedenartigen Arbeiten doch

eigentlich nur eine einzige Aufgabe erfüllen sollen, nämlich die
Erhaltung und Entfaltung des Ganzen. Es muß demnach in unserer
Frage alles davon abhängen, ob die einzelnen organischen Substanzen
ihren Teil zur Lösung dieser Aufgabe gleich gut beitragen können,
einerlei in welchem der möglichen Ausmaße sie actu vertreten sind.
Das ist nun durchaus nicht der Fall. Wie die vielen Krankheiten
beweisen, die nur auf einem Mangel oder umgekehrt auf einem Übermaß

an der einen oder andern organischen Substanz beruhen, kommt
hier auf den Umfang sogar sehr viel an. Sind aber einerseits für jede
organische Substanz verschiedene Umfänge möglich, und ist es andererseits

für die Vollkommenheit des Ganzen doch nicht gleichgültig, in
welcher Menge die einzelnen vorhanden sind, dann kann nicht mehr
daran gezweifelt werden, daß auch Substanzen der gleichen Art noch
sehr ungleichwertige akzidentelle Sachverhalte an sich tragen können.

ß) Schwieriger ist die zweite Frage. Wir können sie jetzt so
formulieren : greift diese vom Umfang der einzelnen Stoffverbindungen
abhängige akzidentelle Vollkommenheit des Organismus auch auf die
Substanz über, oder wird diese durch das alles in keiner Weise berührt
Diese Frage läßt sich nicht wie die erste aus dem Vorkommen von



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 189

Krankheiten beantworten. Deshalb müssen wir versuchen, in das

Verhältnis der Substanz und ihrer Form zu den Akzidentien tiefer
einzudringen. Porphyrius definiert das einer Substanz anhaftende
Akzidenz als etwas, das da ist, aber auch fehlen kann, ohne daß

deshalb sein Subjekt mit zugrunde gehen muß. 1 Diese

Begriffsbestimmung, sowie die Tatsache, daß Akzidentien einander wirklich
ablösen und verdrängen, legen die Vorstellung nahe, mit dem Worte
« Akzidenz » sei nur etwas der Substanz äußerlich Verbundenes gemeint.
Nehmen wir indes alle Akzidentien, die eine Substanz während der

ganzen Zeitdauer ihres Bestehens aufweist, zusammen, so müssen wir
sagen, daß sie sich ganz anders gegenüberstehen als z. B. das Grün
eines Baumblattes und das Blau des Firmamentes. Infolge ihrer
Subjektgemeinschaft ordnet sie eine wesentliche Beziehung innerlich derart
aufeinander hin, daß keines von ihnen jemals anderswo existieren

könnte, und handelte es sich auch nur um die Übertragung in eine

Substanz der nämlichen Art. Das Akzidenz ist nur insofern etwas
Äußerliches, als es nichts zur Konstituierung der Substanz beiträgt.
Aber selbst diese Behauptung bedarf noch einer Unterscheidung ;

denn sie ist nur richtig, wenn wir dabei an den faktischen Besitz des

Akzidenz denken, nicht aber in bezug auf die Möglichkeit es zu tragen.
Als Möglichkeiten, die früher oder später aktuiert werden können,
helfen auch die Akzidentien schon die Substanz ausmachen. Denn
wie es zum Wesen des Stoffes gehört, schon im Voraus der Anlage
nach alle die Formen zu enthalten, die jemals aus ihm herausgearbeitet
werden, so nimmt auch eine Substanz immer nur solche Akzidentien

an, zu denen sie gleich von Anfang an in Potenz war. 2 Als Beispiel

1 Xjafie[Vr,7-0ç 8é è<7Ttv 0 vivE-rai y.ai arco^'vErac Er.c {i7roy.£c{j.Évo'j <p0opaç.

Isag. c. 5 (Op. Arist. IV. 4, a. 24).
2 Circa formas corporales aliqui dixerunt, quod sunt totaliter ab intrinseco
aliqui vero, quod totaliter sunt ab extrinseco aliqui vero, quod partim

sint ab intrinseco, inquantum scilicet praeexistunt in materia in potentia ; et

partim ab extrinseco, inquantum scilicet reducuntur ad actum per agens. Ita
etiam circa scientias et virtutes alii alii alii vero dixerunt, quod
secundum aptitudinem scientiae, virtutes sunt in nobis a natura, non autem
secundum perfectionem, ut Philosophus dicit in 2. Ethicor., et hoc verius est.

Thomas, I-II q. 63 a. 1 c. — Schon diese eine Stelle zeigt offensichtlich, daß der
hl. Thomas sowohl die rein dynamische als auch die ganz mechanische Lebensund

Weltanschauung als zu einseitig angesehen, aber jeder der beiden Auffassungen
einen richtigen Gedanken zuerkannt hat : die Sûvapucç ist von der Natur gegeben
und überall vorausgesetzt ; damit sie jedoch durch die bm\iyua. vervollkommnet
werde, muß ihr von außen ein impulsus mechanicus zu Hilfe kommen. Es sei

hier nur an die aristotelisch-thomistische Lehre erinnert, nach der jede augmen-



190 Die thomistische Philosophie

können wieder die Kristalle dienen. Diese zeigen immer die gleichen
Figuren. Und doch ist die Figur auch bei den Kristallen nur ein
Akzidenz. Mag darum der tatsächliche Besitz der einzelnen Akzidentien
noch So unwesentlich sein, damit ist durchaus nicht gesagt, daß es

sich mit der Möglichkeit dieses Besitzes ebenso verhalten muß. Die
Unabhängigkeit der Substanz auch auf diese Möglichkeit ausdehnen

wollen, hieße soviel wie behaupten, es sei nicht in ihrer Natur begründet,
daß der faktische Besitz sie gleichwohl vervollkommne. Ist demnach
der oben von uns aufgestellte Satz, daß eine Potenz um so höher stehe,

je höher der ihr zugeordnete Akt ist, richtig — und daran läßt sich
wohl nicht zweifeln —- dann ist keines der Akzidentien, die einer
Substanz in irgend einem Zeitpunkt und unter was immer für Verhältnissen

zu eigen werden können, so unwichtig, daß diese nicht auch von
ihm innerlich abhängig wäre : insofern nämlich, als sie seiner bedarf,
um als ergänzungsfähige Potenz gerade so und so vollkommen zu sein.

Kehren wir nunmehr zu unserer Hauptfrage zurück. Sie lautet :

müssen Substanzen derselben Art, müssen insonderheit spezifisch
gleiche Seelen auch in gleichem Grade vervollkommnungs/Ä'g' sein

Wir haben bisher nur gesehen, daß es bei dieser Frage nicht auf den
tatsächlichen Besitz der Akzidentien ankommt, sondern einzig darauf,
welche Akzidentien einem bestimmten Subjekt anhaften können.
Deshalb wäre es noch immer denkbar, daß Substanzen derselben Art
trotz aller Unterschiede, die sie in bezug auf ihre tatsächlichen
Vollkommenheiten aufweisen, doch alle auf ein und derselben Stufe des

substantialen Seins stehen müssen. Vergessen wir indessen nicht,

tatio eine alteratio und jede alteratio einen motus localis voraussetzt und daher
der motus localis unter den physischen Bewegungen oder Veränderungen die
erste Stelle einnimmt. Die örtliche Bewegung aber kommt immer durch einen
mechanischen Anstoß zustande. 'Aßüvarov à P slvat àXXotùxrswç [J-i 7tpoü7rap-
-/_oùn-i]ç' ravira 8'äveu tpopä; où* èvêé/ETai iîrâpjreiv. Phys. VIII, 7 ; 269 a. 29 ;
b. 4. Motus localis est primus inter omnes motus, et tempore, quia solus potest
esse perpetuus et naturaliser, quia sine ipso non potest esse aliquis aliorum
motuum : non enim augmentatur aliquid, nisi praeexistente alteratione, per
quam quod prius erat dissimile, convertatur et fiat simile ; neque alteratio potest
esse nisi praeexistente loci mutatione. Thomas, c. Gent. Ill 82. — Fassen wir
« dynamisch » als Gegensatz zu « statisch », so beweist dieselbe Stelle, daß der
Aquinate nicht nur einen Blick hatte für das Statische im Seelenleben, sondern
auch für das Dynamische. Die Anlagen und Fähigkeiten sind nach ihm statisch,
die Ausbildung dieser Anlagen dagegen weist eine überaus reiche Dynamik auf.
So werden hier durch die grundlegende Unterscheidung des hl. Thomas von
Potenz und Akt nicht weniger als vier extreme Anschauungen in die Grenzen der
Wahrheit zurückgewiesen und so in einer einzigen Synthese zusammengefaßt.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 191

was wir eben gesehen haben, daß die spezifische Wesenheit eines

Organismus kein so genau festgelegtes Verhältnis der stofflichen
Verbindungen zueinander fordert wie der anorganische Körper für die
ihn konstituierenden chemischen Elemente, daß aber gleichwohl
die Leistungsfähigkeit der Verbindungen oder sogenannten organischen
Substanzen höher oder niedriger ist, je nachdem diese in einem mehr
oder weniger entsprechenden Ausmaß vertreten sind, dann muß schon

gleich zum mindesten die Widerspruchslosigkeit zugegeben werden, daß

auch Individuen mit sehr verschiedenen VeTvollkommnxmgsmöglichkeiten
ihres substantialen Seins in allem, was zu ihrem allgemeinen Wesen gehört
und sie der nämlichen Spezies unterordnet, durchaus übereinkommen.

Es bleibt demnach nur noch zu untersuchen, ob die der gleichen
Spezies angehörenden Substanzen auch wirklich verschieden aktuierbar
sind. Bei der Gegenüberstellung von organischen und anorganischen
Körpern haben wir gesehen, daß nur den Organismen die besondere

Tätigkeit zukommt, sich selbst zu vervollkommnen. «Besteht ja doch
der eigentliche Charakter des Lebens darin, daß das Lebewesen seine

Vervollkommnung und Veränderung nicht gänzlich den von außen

kommenden Einflüssen, sondern sich selber verdankt, also auf jenen
Grundcharakter des göttlichen Wesens hinweist, vermöge dessen Gott
alles, was er an Vollkommenheit besitzt, durch sich selber besitzt.»1
Nun ist aber offenbar jede weitere Vervollkommnung durch das bedingt,
was bereits erreicht ist. Wenden wir das auf den Organismus an,
und gehen wir immer weiter zurück, so kommen wir schließlich bei
seinem Entstehen an und gelangen zu dem Ergebnis, daß das Maß
der möglichen Selbstvervollkommnung davon abhängt, wie die
organischen Substanzen ihre für die Entwicklung des Ganzen notwendige
Arbeit beginnen können. Das aber hängt wieder wesentlich davon
ab, in welchem Umfang sie vertreten sind. Um im gleichen Grade

vervollkommnungs/äAfg zu sein, müßten also die Substanzen der
nämlichen Spezies alle zum wenigsten bei ihrem Entstehen in bezug
auf ihre aktuellen Vollkommenheiten ganz gleichwertig sein. Ist dem

wirklich so Wie wir früher gesehen haben, geben schon die dispo-
sitiones praeviae im Verein mit den alten Akzidentien der untergehenden
Substanzen den Ausschlag, in welcher Weise die neue zu existieren

anfängt. Demzufolge müßten, damit die Substanzen einer Spezies

wenigstens im Anfang gleich vollkommen sein könnten, auch alle

1 Tilm. Pesch, Die großen Welträtsel. Freiburg i. Br. 1907 3. II, S. 412.



192 Die thomistische Philosophie

die Organismen, aus deren Samen sie herstammen, im Augenblick
ihres Zeugungsaktes actu so weit gleich vollkommen sein, daß sie in
allen Fällen dem Stoffe, aus dem das neue Individuum entstehen soll,
dieselbe Beziehung zu den gleichen ersten Akzidentien geben. Nim
bleibt aber, wie die vielen Krankheiten beweisen, nicht einmal in dem
nämlichen Lebewesen das Verhältnis der organischen Substanzen
konstant. Daher erscheint es als unmöglich, daß sie alle gerade in dem

Akte, der wie kein anderer der Konstitution des Ganzen angepaßt
ist, ohne jede Abweichung zusammenbleiben.

So langen wir wieder bei der Lehre des hl. Thomas an, daß es

unter den Organismen auch innerhalb der nämlichen Spezies noch
substantiale Verschiedenheiten gebe. Der Grad der substantialen
Vollkommenheit aber ist, wie die Individualität und der physische
Charakter, bereits angeboren.

c) Die Verschiedenheit der menschlichen Seelen im besonderen. Von
dem zuletzt Gesagten macht selbst der Mensch keine Ausnahme. Denn
daß seine Seele nicht von denselben Ursachen hervorgebracht wird,
die den Stoff auf die ersten Akzidentien des neuen Menschen

hinordnen, ist kein Hindernis. Wenn die menschliche Seele wirklich,
wie oben gezeigt worden ist, die vielen substantialen Formen der
organischen Substanzen im menschlichen Organismus ersetzen soll,
dann muß auch Gott sie dem Stoffe in gleicher Weise anpassen wie
es geschöpfliche Ursachen täten, wenn sie eine geistige Substanz
verursachen könnten. 1

Trotzdem bleibt noch eine Schwierigkeit. Die menschliche Seele

ist zwar einfach, aber gleichwohl das Subjekt zweier wesentlich
verschiedener Gruppen von Akzidentien. Die der einen Gruppe teilt
sie als Subjekt mit dem Körper : zu ihr gehören alle Potenzen bis
hinauf zu den Sinnen und sinnlichen Strebevermögen einschließlich.
Die andere Klasse umfaßt nur den Verstand und den freien Willen.

1 Dicendum quod, licet corpus non sit de essentia animae, tarnen anima
secundum suam essentiam habet habitudinem ad corpus, in quantum hoc est ei
essentiale quod sit corporis forma ; et ideo in definitione animae ponitur corpus.
Sicut ergo de ratione animae est, quod sit forma corporis, ita de ratione hujus
animae, in quantum est haec anima, est, quod habeat habitudinem ad hoc corpus. »

Thomas, De spirit, créât, a. 9 ad 4. Derselbe : « Res creatae sunt a Deo in sua
naturali perfectione Anima autem non habet perfectionem suae naturae
extra corpus, cum non sit per se ipsam compléta species alicujus naturae, sed sit
pars humanae naturae ; alias oporteret, quod ex anima et corpore non fieret
unum nisi per accidens. Unde non fuit anima humana extra corpus creata. »

De potentia, q. 3 a. 10.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 193

Diese beiden letzten werden daher auch anorganische oder geistige
Vermögen genannt. Daß nun auch jene Potenzen, die die menschliche
Seele zusammen mit dem Körper trägt, nicht bei allen Menschen

gleich sind, wird nach dem Gesagten ohne weiteres einleuchten. Aber
wäre es nicht denkbar, daß die Seelen aller Menschen wenigstens in
bezug auf ihren Verstand und ihren freien Willen innerlich gleich
vollkommen sind, und daß sich diese beiden geistigen Fähigkeiten
wegen der Ungleichheit der Seelen hinsichtlich der untergeordneten
Vermögen nur nicht überall gleich frei auswirken können Die Lösung
dieser Schwierigkeit ergibt sich ebenfalls aus dem Verhältnis, in dem
•die substantiale Form zu den Akzidentien steht. Die Seele ist für
ihre Potenzen zunächst die entsprechende Materialursache ; darüber
hinaus aber auch insofern die Formalursache, als sie die Akzidentien
nicht wie die materia prima nur aufnimmt, sondern sie gleichzeitig
trägt und ihnen dadurch ihre Individuation mitteilt. Denn es ist
unmöglich, daß ein Akzidenz einerseits zum Existieren eine ganz
individuelle Substanz erfordert, und auf der andern Seite dennoch

von deren Individuation vollkommen unberührt bleibt. 1 Das aber
müßte der Fall sein, wenn alle Menschen von Natur einen gleich
vollkommenen Verstand und freien Willen hätten. Wir müssen deshalb
mit dem hl. Thomas die Lehre von der Verschiedenheit der menschlichen

Seelen selbst auf die rein geistigen Potenzen ausdehnen und

sagen, Gott erschaffe niemals zwei Seelen mit einer in allen Punkten
gleichen geistigen Begabung und Veranlagung. Abälard und der
hl. Bernhard, Kaiser Napoleon und Papst Pius VII. sind also nicht
erst durch ihre Entwicklung verschieden geworden ; sie waren es vom
ersten Augenblicke ihres Lebens.2 Alles was Erziehung und andere
äußere Einflüsse im Menschen noch weiter wirken können, muß der

Anlage nach dem Menschen bereits angeboren sein. Daran ändert
nicht einmal das übernatürliche Gnadenleben der Seele etwas. Denn

1 « Dicendum, quod licet, universale et particulare inveniantur in omnibus
generibus, tarnen speciali quodam modo individuum invenitur in genere sub-
stantiae. Substantia enim individuatur per se ipsam, sed accidentia individuantur
per subjectum, quod est substantia ; dicitur enim haec albedo, in quantum est
in hoc subjecto. » Thomas, I q. 29 a. 1. — « accidentia enim propria sunt cffectus
formarum substantialium et manifestant eas. » Ibid. ad 3.

2 Ist die jetzt von den christlichen Philosophen fast allgemein vertretene
Ansicht richtig, daß Gott die vernünftige Seele schon sehr bald nach dem
Zeugungsakte der Eltern erschafft, dann verstehen wir, daß es Menschen geben
kann, deren leibliche und geistige Entfaltung später in ein Mißverhältnis
zueinander gerät. Man denke z. B. an die Folgen, die eine Frühgeburt haben kann.

Divus Thomas. 13



194 Die thomistische Philosophie

gratia non destruit, sed perficit naturam.1 Was den Grad der rein
substantialen Vollkommenheit angeht, würde jede Änderung die numerische

Einheit zerstören. Da gilt der Satz aus der Prädikamentenlehre
ohne Einschränkung : substantia non admittit neque magis neque
minus. Selbst im Jenseits wird sich noch geltend machen, wie der
Mensch zu existieren angefangen hat. Denn gibt es, wie die
Offenbarung lehrt, eine Auferstehung von den Toten, und werden dann

1 Diese Angleichung des übernatürlichen Lebens an das natürliche geht so
weit, daß Menschen, die von Natur aus einen vorzüglichen Verstand haben, von
Gott besonders erleuchtet werden, andere dagegen, in denen das Willensleben
vorherrscht, vor allem die Gabe der Stärke erhalten, wieder andere, die mit einem
guten Gedächtnis ausgezeichnet sind, vielleicht die Gnade, einem großen Pflichtenkreis

bis ins einzelne getreu nachzukommen usw. Vgl. R. Garrigou-Lagrange,
Deux formes de l'examen. La vie spirit, torn. XIV. Avril 1926, p. 26. —
Indessen ist hier wohl zu beachten, daß unser übernatürliches Gnadenleben doch
an andere Voraussetzungen geknüpft ist als das natürliche. Die Theologen
unterscheiden im Menschen eine doppelte potentia passiva. Beide kommen darin überein,

daß sie von außen aktuiert werden müssen. Aber während die erste, wie schon
ihr Name « potentia naturalis » anzeigen soll, durch natürliche Ursachen aktuiert
werden kann, ist die zweite unmittelbar für Gott da und wesentlich nichts anderes
als die Eigentümlichkeit, daß unsere Natur sich von Gott zu Vollkommenheiten
erheben läßt, auf die sie nicht positiv hingeordnet ist, wie die physische Potenz
auf den sie ergänzenden Akt, und die ihr durch geschöpfliche Kräfte auch niemals
gegeben werden könnten. « Potentia obedientialis non dicit essentialem ordinem
ad illos actus naturae vim excedentes, sed solum meram non repugnantiam, ut
eos a Deo recipiat. Quare potentia obedientialis non est realiter distincta a
naturali, sed est ipsa entitas potentiae naturalis, ut comparata ad Deum, quatenus
non répugnât ipsi aliquid supra naturae ordinem ab eo recipere. » (Goudin, Philos.
P IV. Disp. I q. I a. IV.) — Vgl. S. Thomas, III q. i a. 3 ad 3 ; De potentia,
q. VI de miraculis a. i ad 18. — In dieser potentia obedientialis wurzelt unser ganzes
übernatürliches Leben. (Vgl. Zigliara, Propaedeut. ad S. Theologiam *, 1. II
cp. VII 3.) Jedoch nicht in der Weise, daß sie, wie die potentia naturalis,
zugleich auch eine Verschiedenheit der Menschen begründete. In bezug auf sie
sind wir vielmehr alle gleich. Doch wird sie in den Menschen verschieden
vollkommen aktuiert, und so kommen auch hier sehr große Unterschiede zustande.
« Posse habere fidem, sicut posse habere charitatem, naturae est hominum ; habere
autem fidem quemadmodum habere charitatem, gratiae est fidelium. Illa itaque
natura, in qua nobis data est possibilitas habendi fidem, non discernit ab homine
hominem ; ipsa vero fides discernit ab infideli fidelem. » (St. Augustinus, De prae-
destinatione Sanctorum, cp. V, n. 10.) Daher ist natürliche Beschränktheit mit
großer Heiligkeit ebenso gut vereinbar wie umgekehrt eine außergewöhnlich hohe
natürliche Begabung mit einem gänzlichen Mangel alles übernatürlichen Lebens.
Dennoch darf man nicht sagen, das übernatürliche Leben sei für das natürliche
ohne Bedeutung. Es kann die natürliche Veranlagung zwar nicht als solche
ändern, aber es aktuiert und entfaltet sie wenigstens. Denn auch die
übernatürlichen Akte des Erkennens und Liebens gehen ja aus den gleichen
Seelenvermögen hervor wie die natürlichen, nur daß bei ihnen eine besondere göttliche
Kraft mit wirksam ist. Vgl. Laur. Zeller, in : Pastor bonus 1925, S. 4 ff., und
Gall. Manser, a. a. O. in: « Divus Thomas» 1924, S. 218.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 195

die abgeschiedenen Seelen wieder mit einem Körper vereinigt, so wird
es sich gerade umgekehrt verhalten wie im Anfang. Bei ihrer Erschaffung
ist die Seele von Gott einem bestimmt disponierten Stoffe angepaßt
worden ; bei der Auferstehung der Toten dagegen wird eine Anpassung
des Stoffes an die bereits vorhandene und individualisierte Seele

stattfinden müssen, damit er durch Teilnahme an ihrer Individualität
zu einem Körper wird, der wenigstens auf Grund seiner Formalursache
mit dem früheren identisch ist.

So sehen wir also, daß weder die Geistigkeit noch die göttliche
Herkunft unserer Seele etwas an der kausalen Abhängigkeit des menschlichen

Charakters vom Stoffe ändert. Trotz ihres unmittelbaren
Ausganges aus Gott und aller Erhabenheit über den Stoff bleibt auch
sie sowohl in ihrem ersten Werden als in ihrer weiteren Geschichte
ununterbrochen innerlich wie äußerlich von dem Stoffe beeinflußt,
in den Gott sie hineinschafft. Hätten wir eine so vollkommene
Gotteserkenntnis, daß wir auf diesem Wege in das Innere der einzelnen Seelen

vorzudringen vermöchten, so würden wir gewiß nicht lange nach einem
anderen Mittel zur Erfassung der Einzelseele ausschauen. Das ist
uns indessen hier auf Erden nicht gegeben. Wie in anderen Dingen
soll uns auch in diesem Punkte das Vollkommenere für das Jenseits
vorbehalten bleiben. Gleichwohl liegt darin kein Beweis, daß uns
deshalb jeder Zugang zur Einzelseele verwehrt ist. Daß Gott sie,

ungeachtet seiner eigenen Schöpfertätigkeit, doch im vollen Sinne
kausal und wesentlich vom Stoffe abhängig sein läßt, der Stoff aber

von geschöpflichen Wirkursachen disponiert wird, zeigt uns noch
einen anderen Weg zu unserem Ziele. Wie weit wir auf diesem kommen,
läßt sich allerdings jetzt noch nicht genau sagen. Das hängt davon
ab, wie weit wir bei einem Einzelmenschen einen Einblick in die

Anpassung seiner Seele an körperliche Dispositionen gewinnen können,
mit anderen Worten, wie weit sich bei einem bestimmten Menschen
die ihm auf Grund körperlicher Dispositionen angeborenen
Charaktereigenschaften feststellen lassen. Doch das vermag erst eine genaue
Untersuchung der Wi>/eursachen zu zeigen, die diese körperlichen
Dispositionen schaffen. Soviel darf immerhin schon jetzt als sicher
bezeichnet werden : auch im individuellen Seelenleben gibt es charakteristische

Eigenschaften, die von Anfang an da sind und wegen ihrer
Unzerstörbarkeit sehr wohl den Gegenstand wahren Wissens bilden
können, wofern es uns nur gelingt, sie einwandfrei aufzudecken.

(Fortsetzung folgt.)


	Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen [Fortsetzung]

