
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

Autor: Mummynck, M. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'Hylémorphisme
dans la Pensée contemporaine.

Par le P. M. de MUNNYNCK O. P.

Professeur à l'Université de Fribourg.

La théorie traditionnelle de la « matière première » et de la « forme
substantielle » trouve toujours des défenseurs ardents. Elle est si

fortement ancrée dans la philosophie scolastique, elle a des retentissements

si nombreux dans toutes nos vues sur le monde et la vie,
qu'on ne la lâche pas volontiers. Mais on peut se demander si la
ténacité de ses défenseurs ne jaillit pas plutôt de la volonté de vivre

que d'une conviction paisible et assurée.

La fameuse doctrine se trouve manifestement sur la défensive et

prend parfois des allures de vaincu. Devant la marche conquérante
des sciences physiques, elle paraît se dissoudre en même temps que
la molécule et l'atome. En face des faits les plus récents et des

théories les plus autorisées, sa valeur explicative est nulle ; et l'on
se contente souvent de ce résultat médiocre : elle semble encore conci-
liable avec les phénomènes et n'est pas définitivement éliminée.

Pour une conception qui forme la base de toute la « philosophie
de la nature », pour une question qu'on a appelée « le » problème
cosmologique, c'est évidemment trop peu. Or, nous croyons que l'hylémor-
phisme est invincible ; nous y voyons un élément indispensable de

toute synthèse philosophique de la nature ; nous l'estimons métaphysi-
quement certain. Son apparence, un peu piteuse, nous paraît résulter
de l'attitude peu heureuse que trop souvent les cosmologues scolas-

tiques prennent sur ce terrain. Une modification dans le point de vue
s'impose, et nous croyons, d'ailleurs, retourner ainsi à une tradition.

Nous nous proposons d'établir que l'hylémorphisme est une théorie

purement métaphysique qui n'a que des rapports très lâches et
occasionnels avec les recherches expérimentales des sciences particulières.
Les physiciens l'ont attaqué par des considérations qui ne pouvaient
pas l'atteindre, et les philosophes ont cru devoir descendre sur un
terrain, où l'hylémorphisme ne pouvait pas être en cause et où ils



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 155

étaient battus d'avance. Il nous est arrivé d'être aussi naïf qu'eux.
Une réflexion plus mûre, basée sur une longue expérience, nous a fait
changer d'avis, et, très sincèrement, nous croyons être devenus plus

sages.
Dans cet essai, nous ne ferons pas d'histoire ; nous voulons simplement

souligner quelques idées. Il ne sera pas inutile de déblayer le

terrain en précisant les fonctions respectives du philosophe et du
naturaliste dans la considération de la nature. Ét après avoir établi
l'hylémorphisme métaphysique comme une intangible vérité, nous
noterons sa fécondité philosophique en signalant quelques-unes de ses

conséquences.

I.

Science et Philosophie.
Nous n'en sommes plus aux temps heureux d'Aristote où

l'intelligence individuelle pouvait embrasser la totalité du savoir humain.
Tout était « philosophie ». Les êtres de la Nature, comme les pierres,
les plantes et les animaux, les phénomènes de la Culture ou civilisation,
comme les arts et la politique, tout était le domaine du « philosophe »,

et les « [jura xà «maixd » venaient mettre une couronne fascinante à

l'édifice du savoir humain.
Le progrès même de la philosophie devait détruire cette conception.

Une minime partie de cet objet immense devait nécessairement
absorber les forces et la vie de l'explorateur individuel. Les sciences

particulières, par l'ampleur de leur objet, devaient graduellement se

détacher de la philosophie. Celle-ci en paraissait appauvrie d'autant ;

et Ribot croyait encore que, faute d'emploi, par épuisement complet,
elle finirait par disparaître.

A cette première raison s'ajoute une autre que trop souvent l'on
perd de vue : c'est la différence de méthode. Nous sommes bien

revenus du panlogisme à la manière de Leibniz ou de Hegel. Nous

savons, à n'en pouvoir douter, que les faits de la Nature ou de la
Culture ne s'acquièrent pas par la pure spéculation, qui dans certaines
branches du savoir joue un rôle prépondérant, pratiquement exclusif.
Or, si la méthode est l'instrument de l'esprit, celui-ci en reçoit
l'empreinte comme la main du sculpteur celle de son ciseau. Quand
une méthode particulière est devenue habituelle, elle façonne
l'intelligence à son image ; elle devient pour l'esprit qu'elle a perfectionné,
— et parfois déformé, — la méthode tout court, la méthode universelle.



156 L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

Tout ce qui ne tombe pas sous son empire est considéré comme
illusoire. C'est alors que l'âme n'existe pas, puisqu'un physiologiste
aussi habile que Broussais ne l'a jamais trouvée au bout de son
scalpel.

Le spécialiste s'isole dans sa spécialité. Son intelligence intégralement

humaine peut avoir des retours offensifs ; mais ses excursions

sur les domaines étrangers sont généralement malheureux parce qu'il
ne se doute pas des fondrières qui menacent de l'engloutir à chaque pas.

Différence de méthode et ampleur débordante de l'objet, voilà
ce qui produit le morcellement, très opportun d'ailleurs, du savoir
humain. Et immédiatement doit apparaître une distinction très nette
entre les sciences d'observation qui collectionnent les faits de la
Nature ou de la Culture, et celles qui emploient comme instrument
principal l'analyse intellectuelle, la spéculation.

Leur séparation, très naturelle en théorie, rencontre des obstacles
dans l'objet et dans la nature humaine. Elle n'est pas achevée ; il
est même peu désirable qu'elle le soit jamais. Mais ce chevauchement
nécessaire donne lieu à des méprises, à des confusions très fallacieuses ;

et il n'est pas inutile de préciser le rôle essentiel des « sciences » et de

la «philosophie» de la Nature.
Les « scientifiques », — cela va sans dire, — emploient l'observation

et l'expérience. En vertu de leur principe méthodique ils ne

peuvent affirmer que les faits constatés et ce qu'ils impliquent
nécessairement. Dès lors leur champ d'action est nettement limité. Ils
partent évidemment des données du sens commun. Le botaniste ne
saurait même commencer ses recherches, s'il ne possédait pas au
préalable la vague idée de «plante» que possède tout le monde. Il
y mêle même certaines notions banales, qui ont une allure métaphysique,

comme celle de « chose », peut-être celle de « substance ». Tout
cela lui paraît acquis, et il ne s'en préoccupe pas autrement. S'il veut
explorer ces notions, ce n'est certes pas sa méthode de botaniste qui
le guidera.

Les « choses » dont il s'occupe, qu'il veut connaître « scientifiquement

», sont caractérisées par le sens commun au moyen de certaines

propriétés actives, de certains « phénomènes », qui lui servent de point
d'appui et de point de départ. Puisqu'il veut être « empirique », son
rôle essentiel consiste à découvrir d'autres « phénomènes », ignorés du
sens commun. Il complète ainsi nos connaissances empiriques de

l'objet qu'explore sa spécialité.



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 157

Mais tout phénomène de la nature est « dynamique » : tel fait
étant donné, tel autre lui succède. La conjonction constante de deux
phénomènes suggère la catégorie de « causalité » ; mais il est manifeste

qu'il ne peut s'agir, en raison même de la méthode expérimentale,

que de « causalité empirique ». 1

De cause en cause, de phénomène en phénomène, le scientifique
établit des séries expérimentales toujours plus riches, toujours plus
longues, et amplifie ainsi les pauvres connaissances que nous fournit
l'observation banale. Où s'arrêtera-t-il — Nulle part — Le

premier — ou le dernier — phénomène constaté exige aussi sa « cause »,

et pour l'empirique, elle ne peut être qu'expérimentale. Si le savant
la découvre, elle deviendra à son tour le premier phénomène qui lance

la recherche Vers une cause expérimentale antérieure. Nulle part on
ne peut s'arrêter ; la série des phénomènes ne s'achève jamais ; et

l'empirique, par définition, ne sera jamais au bout de sa tâche. Tout,
dans l'objet de ses investigations, est relatif ; et l'on n'ignore pas que
certains philosophes confondant la science empirique avec la connaissance

humaine, en ont conclu que l'Absolu nous reste fatalement
inaccessible.

Mais pour se livrer à des recherches expérimentales, le savant ne
cesse pas d'être homme ; et l'intelligence humaine, dont l'empirique
fait un usage si sagace, tend nécessairement vers l'unité, qui implique
la « complétude ». Un inconnu, —• et l'inconnu est essentiel à toute
série empirique, — est toujours un tourment. Nous voulons rendre

complet ce qui, dans l'expérience, se donne comme essentiellement

1 II importe d'avoir toujours sous les yeux les glissements dialectiques qui
se produisent dans la genèse de la certitude expérimentale. Un groupe de
phénomènes est observé dans une union constante. On en fait une « chose »,

c'est-à dire que, mentalement, on passe de l'union à l'unité, ce qui, en toute rigueur,
ne serait légitime qu'à « l'infini », à une limite qui échappe à toute constatation
expérimentale. — D'autre part, la causalité métaphysique entraîne évidemment
la nécessité, et celle-ci implique la constance, la permanence du phénomène.
Expérimentalement, on ne constate que la permanence, — et encore une
permanence mesurée relativement à l'expérience possible. C'est cette permanence
expérimentale, épurée suivant tous les procédés inductifs, qui devient pour les
sciences particulières la causalité. — Il est clair que cette causalité expérimentale
se tient à une distance respectueuse de la « causalité métaphysique » qui ne peut
être, pour l'empirique, qu'un idéal inaccessible. — Ces deux glissements, de l'union
à l'unité et de la constance à la nécessité causale, caractérisent la certitude
physique. Pragmatiquement, elle est de tout repos ; idéalement, elle implique
toujours une certaine relativité.



158 L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

partiel. Aussi l'empirique, au delà de la série constatée, suppose un
phénomène antérieur, qu'aucun procédé de sa méthode n'atteint
actuellement. Ce premier genre d'hypothèse peut être très fécond :

elle devient souvent un moyen très efficace d'investigation ultérieure.
Mais il importe cependant de ne pas oublier qu'elle se trouve en

marge de la science expérimentale, et que son affirmation au nom
de la science est une méprise, une erreur qui détruit toutes les

exigences de la méthode empirique. Au nom de l'expérience, on
n'affirme que ce qui est expérimentalement constaté1. — Il y a
davantage. Les sciences de la Nature, même les plus restreintes, nous

placent rapidement devant un nombre si énorme de phénomènes
différents qu'ils menacent sans cesse de faire éclater la mémoire la
plus étendue. Pour les embrasser, il faut les unifier. La recherche

empirique est lancée sur la voie des causes; et c'est dans une cause

unique qu'on cherchera le lien entre les phénomènes multiples.
On construit alors une « hypothèse explicative », une « théorie »

scientifique. On nous propose l'atomisme, la théorie électro-magnétique
de la lumière, l'évolutionnisme et beaucoup d'autres belles choses. —
Evidemment, si pareille théorie pouvait faire l'objet d'une constatation
expérimentale, elle deviendrait un fait scientifique incontestable. Nous
n'en connaissons pas qui ait eu cette bonne fortune ; mais, en toute
rigueur, pareil événement n'est pas impossible. — Il reste vrai qu'aussi
longtemps que la théorie reste hypothétique, malgré tous ses avantages

psychologiques et heuristiques, l'hypothèse explicative ne peut
avoir aucune prétention à la vérité objective.2

1 On ajoute parfois : « et ce qui est nécessairement impliqué dans le
phénomène acquis ». Mais ce qui est rationnellement contenu dans un phénomène
n'est plus une hypothèse, mais une certitude expérimentale. Il est trop évident
que si je constate qu'un objet est jaune, je ne fais pas une hypothèse en affirmant
qu'il a une couleur.

2 On a contesté ce point en ces derniers temps, et nous ne connaissons rien
de mieux, à ce sujet, que le travail présenté par le R. P. Hoenen, S. J., au congrès
thomiste de 1925, à Rome. Le savant auteur affirme, à juste titre, que les physiciens,

dans la construction de leurs hypothèses, poursuivent la connaissance de
la vérité objective. Nous ne doutons pas un instant de cette louable intention,
bien que d'autres savants n'y voient qu'une heureuse illusion. Mais quand le
R. P. Hoenen estime que cette voie doit mener à une vérité au moins relative,
nous nous permettons d'être moins optimiste. Evidemment, les hypothèses
actuelles, celles qui dominent notre pensée, ont toujours à nos yeux un très grand
prestige. Il n'y a pas mieux ; les dernières découvertes s'y trouvent systématisées
et nous sommes fort enclins à y voir l'explication définitive parce qu'elle est la
plus parfaite pour nous. Mais l'histoire des sciences dissipe rapidement cette



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 159

Le véritable objet de la science empirique est le fait expérimentalement

constaté, pas autre chose. Ces laborieuses et méritoires
recherches augmentent sans cesse notre connaissance des phénomènes.

L'analyse, le raisonnement, l'hypothèse de recherche et l'hypothèse
explicative, sont des instruments rationnels de la recherche empirique ;

mais son but, ses conquêtes, qu'aucune banqueroute ne peut jamais
menacer, sont les faits constatés.

Et le philosophe? Lui aussi s'occupe de la Nature. Il doit
l'embrasser dans sa totalité. Ce grand concret est toujours le but
qu'il vise dans toutes ses abstractions. Mais vouloir embrasser, dans une
conception synthétique, tous les phénomènes particuliers de l'Univers
est évidemment un rêve, prétentieux au point de devenir un enfantillage.

— Quand les philosophes font de la « science », ils sont à peu
près aussi maladroits que les empiriques lorsqu'ils se. risquent à

philosopher. Leurs méprises sont à peu près aussi grossières que celles de

Hegel et des autres idéalistes post-kantiens, lorsque, pour réaliser
la « synthèse des sciences », ils prétendront embrasser la totalité du
savoir scientifique.

En réalité, quoi qu'en pensent Paulsen et certains néo-scolastiques,
ce n'est pas là leur tâche, ne fût-ce que par ce simple motif qu'elle

délicieuse confiance. Le R. P. Hoenen fait très judicieusement observer que de
prémisses fausses une conclusion vraie ne peut sortir que « par accident » ; mais
n'en résulte-t-il pas qu'une conclusion vraie ne garantit pas la Vérité des
prémisses. Ex vero nonnisi verum ; ex falso quodlibet. Ce qu'il y a de plus remarquable
dans ce très utile travail, c'est la distinction que l'auteur établit entre les
éléments vrais d'une théorie et ses éléments imaginaires qui peuvent être faux.
Il en conclut que les théories sont «analogiquement» vraies. Ne chicanons pas
sur le mot « analogique », Mais si l'on va au fond des choses, on constate que ce
sont précisément ces éléments imaginaires qui constituent l'hypothèse explicative,.
Le reste est composé : i° D'éléments rationnellement impliqués dans le fait, et
qui sont des faits acquis. Quand on considère, par exemple, les lois quantitatives
régissant les combinaisons chimiques, qui peut douter qu'une quantité,
déterminée est liée aux espèces chimiques, dans leur activité chimique Mais nous
n'avons pas encore la théorie atomique pour autant. 2° De l'idée générale de
« cause suffisante » des faits, ce qui nous donne exactement l'idée du fait lui-même.
C'est quand on commence à préciser, à déterminer, cette cause qu'on se lance
dans la voie de la « théorie ». Npus sommes bien loin de contester la légitimité
de ces hypothèses ; mais nous croyons que la garantie de leur vérité objective
est à peu près nulle. ' '

Nous ne voulons pas terminer ces observations sans faire remarquer qu'on
ne peut pas examiner ce problème sans tenir compte du travail du R. P. Hoenen.
Nulle part nous n'avons trouvé, sous une forme aussi concise, des considérations
aussi judicieuses.



l6o L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

est impossible. —• Le philosophe, comme l'empirique, part des notions
du sens commun. Tout son savoir, même l'idée prodigieusement
abstraite d'être, résulte de l'expérience. Mais au lieu de multiplier,
par l'observation et l'expérience, les phénomènes que lui livre le sens

commun, il s'y attache avant tout. Il les explore, il les analyse, il les

réduit à la notion suprême d'être, il les apprécie à la lumière des

principes quae consequuntur ens. Cet examen métaphysique lui permet
d'épurer bien des idées du sens commun, qui s'alourdissent d'une

gangue imaginative et mènent, par leurs naïves déformations, à des

erreurs funestes. — C'est ce qui faisait dire à Eucken que la première
tâche du philosophe est de mettre en question ce qui paraît évident
à tout le monde.

Sur ce terrain, les conflits entre les sciences de la Nature et de

philosophie ne sont pas à craindre. L'empirique suppose ces notions
comme tout le monde. Il ne songe ni à les mettre en question, ni à

les épurer. Et comme il s'en sert à chaque instant, le travail du

philosophe complète le sien et lui assure une base rationnelle. La
philosophie atteint ainsi, conformément à sa définition traditionnelle,
les raisons les plus profondes des choses. —• Il est vrai que certains
empiriques en rupture de ban font des excursions aventureuses sur
le domaine métaphysique. Ils s'efforcent d'éclaircir « empiriquement »

des concepts qui n'ont rien d'empirique. Nous savons avec quel succès

et les « néo-scolastiques » qui veulent les imiter n'ont évidemment

aucune idée de la tâche qui leur incombe, la seule qu'ils puissent
entreprendre efficacement.

Mais ce n'est là que la base de la philosophie. — Il est entendu

que toutes nos idées sont abstraites et universelles ; mais l'abstrait
n'est pas le but dernier du savoir humain. Ce qu'il nous importe de

connaître, c'est ce concret formidable qu'est l'Univers. Si nous
philosophons, c'est pour savoir ce qu'est le monde, c'est pour découvrir
son unité, son évolution, son origine et sa fin. Les sciences empiriques
se constituent par abstraction « précisive », par une séparation empirique
et parfois assez artificielle de leur objet. Elles fractionnent l'Univers ;

et, parce qu'elles sont « particulières », elles ne peuvent pas rétablir
son unité. — Une science « non-particulière », une science de la totalité,
la philosophie en un mot, doit donc réunir ces membra disjecta du monde
et considérer l'Univers comme une unité.

Ici encore, nous nous heurtons à une nouvelle illusion. On imagine
que la philosophie a la tâche de réduire à une synthèse cohérente les



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine l6l

résultats des sciences particulières. Wundt, — qui en réalité fait mieux

que cela, — n'était pas éloigné de cette idée ; et je crains bien que
certains néo-scolastiques, dans le désir anxieux de suivre les «philosophes

empiriques », ne se laissent fasciner par cet idéal illusoire.

Qu'ils étudient les spectres de l'hémoglobine et du pigment de la limace

rouge, le nombre des électrons de l'uranium et ces sauts mystérieux
mis en lumière par la théorie des « quanta », et qu'ils essaient de les

introduire avec les millions d'autres faits empiriques, dans une synthèse

philosophique de l'univers — Qu'on se rappelle l'irrémédiable « incom-

plétude » de toute série expérimentale, les points d'interrogation qui
se posent nécessairement aux deux bouts. — Qu'on n'oublie pas que
l'assemblage n'est pas encore une unité, —• à moins qu'on ne se

contente de l'unité du chaos. — Attendre l'unité de l'univers de la
réunion des faits expérimentaux est un rêve trompeur et dangereux.
Tout ce qu'on peut obtenir dans cette voie, c'est la conciliation de

certains résultats apparemment contradictoires qui se font jour parfois
dans des sciences voisines.

La tâche du philosophe est bien différente. Il considère le monde

comme un tout ; il tâche d'y découvrir une unité réelle, —• cette unité

que les sciences particulières doivent fatalement sacrifier. 11 l'envisage
au point de vue statique et dynamique. Il cherche sa cause efficiente et
sa fin. Et ce ne sont pas les conclusions des sciences particulières qui
lui serviront de fil conducteur dans ces spéculations, mais les résultats
de ses premières analyses, de ces recherches métaphysiques que nous

avons signalées tout à l'heure et qui donnent une base solide à tout
le savoir humain.

C'est ainsi qu'il fera œuvre de philosophe. C'est ainsi qu'il
justifiera son existence à côté du savant empirique. C'est ainsi qu'il
s'attribuera une spécialité inaliénable, nécessaire pour la science et
la vie : il posera le fondement solide de toute connaissance ; il révélera
le sens de cet Univers gigantesque, dans lequel nous devons donner

un sens à notre vie.
Dans cette tâche du philosophe se révèle le contact de la

philosophie avec les sciences de la Nature. Les philosophes « empiriques »

maugréent contre les scolastiques parce que leur philosophie passe
à côté des conquêtes de la science contemporaine. On veut échapper
à ce blâme, singulièrement compromettant dans l'état actuel des

idées ; et l'on s'efforce de faire comme eux : de la philosophie
empirique.

Divus Thomas. 11



IÔ2 L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

Cela démontre que certains « néo-scolastiques » ne sont pas arrivés
à une idée précise sur les rapports entre la philosophie et les « sciences ».1

Qu'on se rappelle la fonction du philosophe placé en face du
monde concret. Il doit établir son unité. L'affirmera-t-il a priori
malgré la diversité déconcertante des phénomènes Se contentera-t-il
de la continuité quantitative que lui révèle l'analyse métaphysique
de la quantité Il lui faut établir l'interdépendance des activités de
la Nature, les amorces des stades supérieurs indiqués dans les êtres
les plus humbles, les relations dynamiques qui unissent les grandes
catégories que nous établissons dans l'Univers, — relations qui constituent

sa véritable unité. Qui ou quoi lui fournira ces renseignements
essentiels, si ce n'est la science empirique Quand le cosmologue ne
reste pas en contact avec les sciences expérimentales) fatalement il
dira des sottises. Il doit savoir ce que les naturalistes ont découvert

pour spéculer à bon escient sur pareils problèmes ; et l'on comprend
l'indignation des savants devant les prétentions de certains philosophes,
qui n'ont jamais vu que «la chimie qui se passe dans leur soupe»,
et se trouvent déconcertés devant un objectif de microscope.

Est-ce à dire qu'on fera de la philosophie en travaillant dans un
laboratoire Assurément non Le philosophe a sa tâche qui n'est

pas celle de l'empirique. Mais il faut qu'il ait un peu «mis la main
à la pâte » pour comprendre la portée réelle de ce qu'affirment les

scientifiques. Il faut qu'il connaisse les résultats auxquels ceux-ci
aboutissent, pour autant qu'ils peuvent affecter les problèmes qui sont
de son ressort. Il ne sera pas un savant physicien ou un savant
biologiste pour autant ; mais, très honnêtement, il saura de quoi il
parle lorsqu'il prétendra faire la synthèse philosophique de l'Univers.

Il y a d'ailleurs une circonstance malheureuse qui oblige le

cosmologue à s'assimiler les résultats généraux des sciences expérimen-

1 Nous signalons un travail récent, publié dans les « Proceedings of the
third annual Meeting of the American Catholic philosophical association », par
R. G. Bandas : Science and Philosophy. On nous y rappelle qu'Aristote, philosophe,
a fait de la science, que les grands scolastiques ne les ont pas négligées, que leurs
successeurs se sont raccornis dans des idées scientifiques devenues absurdes, q l'on
a séparé la philosophie des sciences, et que maintenant les empiriques le reprochent
aux philosophes. Conclusion : il faut retourner aux sciences empiriques. Mais
tout le monde sait cela Ce qu'il importe de mettre en lumière, c'est la nature
des rapports qui unissent philosophie et sciences de la Nature. Sur ce point, les
empiriques ne se trompent pas moins que les philosophes qui se désintéressent
des sciences expérimentales.



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 163

taies : c'est que les empiriques ne s'interdisent pas du tout de

philosopher. C'est désolant, car ils le font d'une manière déplorable. Sans

sourciller, ils anéantissent l'unité essentielle des choses et lui substituent

des parties éparpillées, comme si des pièces anatomiques proprement

préparées faisaient un homme. Ils nous parlent avec aplomb,
-— je ne sais pas s'ils le pensent, — de forces sans causes et de

mouvement sans mobile. Tout cela est évidemment absurde pour le

philosophe métaphysicien. Mais le prestige des empiriques est très

grand. Ils exercent une influence énorme sur les esprits médiocres,
c'est-à-dire sur le grand nombre ; et le philosophe qui a souci de la
vie ne peut pas négliger ces écarts. Il devra donc les rectifier. Mais

que vaudront toutes ses considérations abstraites s'il ne peut pas se

placer sur le terrain où a germé l'erreur
Il n'est donc point douteux que le philosophe doit rester en

contact avec les sciences empiriques. Il établira sa métaphysique
fondamentale, et, au moyen de ses résultats, il s'efforcera de construire
sa synthèse philosophique de l'Univers. Il se heurtera à des problèmes
multiples, et chaque fois qu'il s'agit d'un fait expérimental, appartenant
à l'ordre des phénomènes, il aura le devoir de s'adresser aux sciences

expérimentales. Il n'incorporera pas pour autant les sciences empiriques

de la Nature dans sa philosophie ; — ce serait retourner à un
stade dépassé depuis le moyen âge, -— mais il se renseignera sur les

phénomènes, essentiels à sa construction philosophique, chez ceux
qui en savent plus long que lui. De cette manière, il ne fera pas de la
« paléo-scolastique » ou de la « néo-scolastique ». Instruit par l'évolution
des sciences et l'expérience des siècles, il fera de la « philosophie ».

II.

L'Hylémorphisme.

S'il est une réalité fondamentale, livrée par le sens commun, que
ni les sciences empiriques ni la philosophie de la nature ne pourront
jamais mettre en dou.te, c'est bien celle de « quantité ». Nous envisageons
ici la « quantité » pure, celle qui n'est que quantité. L'extension des

êtres est déjà une quantité «qualifiée». Elle implique la
«juxtaposition » ou « l'extraposition » des parties, alors que la quantité ne

notifie que leur pluralité, leur distinction. 1

1 Cette distinction entre la quantité et l'extension semble déconcerter
certains esprits, alors que le nombre abstrait pourrait déjà l'indiquer : 40,000 est



xô4 L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

La quantité implique évidemment la composition. Il s'agit de

parties, ce qui ne se conçoit même pas indépendamment du tout, qui,
d'une manière ou d'une autre, doit être un. La quantité est donc la
multiplicité d'une unité ; elle est, par une inversion de termes parfaitement

légitime, l'unité d'une multiplicité.
Il n'en faut pas davantage pour comprendre que, par définition,

la quantité implique autre chose qu'elle-même. La composition, la
multiplicité, l'unité de rien est inconcevable. On multiplie un réel

qui n'est pas la multiplicité, mais qui, quoique un, est multiple. La
quantité ne peut être que dans quelque chose qui n'est pas quantité,
qui est quantitatif. Si l'on conçoit la quantité comme un être, c'est

un signe manifeste qu'on ne conçoit pas la pure quantité. Les réalités
qui, de cette manière, impliquent autre chose qu'elles-mêmes sont
appelées des « accidents ». Le fondement impliqué, base indispensable
de leur existence, est la « substance ». La quantité, par définition, est

donc dans une substance ; et c'est cette substance quantitative qu'on
appelle un « corps ».

Tout est quantitatif dans la nature ; le monde expérimental tout
entier est composé de corps. Il n'est pas surprenant, dès lors, que le

corps ait fixé l'attention du philosophe, qui s'efforce d'embrasser
l'univers expérimental dans une synthèse rationnelle. Pour rendre compte
de sa nature intime, l'antiquité et le moyen âge ont formulé la théorie
de l'hylémorphisme. Tout le monde en connaît les grands traits :

tout corps est constitué par deux principes : la mystérieuse matière
première et la forme substantielle. La première est essentiellement
« en puissance »1 ; c'est la forme qui donne au corps sa nature et les

activités qui en résultent.

assurément une quantité qui n'a aucune extension, si ce n'est peut-être dans
l'image qu'elle suggère. Il est de toute évidence que les deux notions que nous
avons juxtaposées : « pluralité des parties » et « extraposition des parties », ne
sont pas identiques. Il n'en résulte évidemment qu'une distinction « de raison ».

Correspond-elle à une distinction réelle dans la Nature En philosophe, nous ne
voudrions ni l'affirmer, ni le nier. Pour l'esprit humain, le seul critère décisif de
la distinction réelle est l'opposition, contradictoire, contraire ou relative ; et la,

comparaison entre la quantité et l'extension ne semble en révéler aucune. Cela
ne nous permet pas de nier la distinction réelle ; mais nous n'avons pas le droit
de l'affirmer. Les théologiens ont évidemment d'autres ressources qui leur
permettent de trancher la question.

1 Tout le monde n'a pas conçu cette « puissance » de la même manière. Les
uns la considèrent comme une puissance pure, n'impliquant aucune espèce d'actualité.

D'autres, notamment les philosophes de l'école augustinienne, par réaction
surtout contre la « matière éternelle » d'Aristote, posent une matière première



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine i65

Il est certain que l'hylémorphisme ancien était basé avant tout
sur la « mutation substantielle » ; et c'est aussi sur ce terrain qu'il
est le plus violemment combattu. A envisager la situation des anciens,
rien de plüs naturel. Ils voyaient que les corps perdent parfois toutes
les propriétés qui les caractérisent expérimentalement. Ils savaient

cependant que c'étaient les « éléments » qui constituent ces « mixtes »

parfaits ; et comme les propriétés notifient la substance, celle-ci même

devait avoir changé. Or, c'est la forme substantielle qui donne au

corps sa nature et ses activités caractéristiques. Elle s'est donc
évanouie ; et comme il y a cependant un lien entre les composants
et les « mixtes », ils devaient avoir un principe commun, si ténu qu'on
le suppose, et qu'on appelle la «matière première». Celle-ci est

commune à tous les corps, puisque tout semble pouvoir se changer
en tout ; et comme, la quantité est le trait commun de tout l'ordre
corporel, très naturêllèment on était conduit à découvrir un rapport
entre la matière première et la quantité.

Nous répétons que cette position est très naturelle. Les changements

que les composants subissent dans les mixtes sont parfois
énormes. Dire qu'ils ^'subsistent néanmoins ne put paraître qu'un
intolérable paradoxe. ;-J)è la substance on ne juge que par les

propriétés ; et celles-ci sont^totalement différentes. Si l'on prouve que
les éléments subsistent dans le mixte, le problème reste entier ; et
l'on ^peut sincèrement--se demander si même les théories actuelles,
auxquelles nous souscrivons '^Volontiers, rendent compte de ce fait
impressionnant d'une manière' qui puisse mettre l'esprit au repos.

Mais revenons à la conception hylémorphique des anciens. Comme

la forme est simple, comme, elle ; constitue la nature du corps, on
concevait celui-ci comme homogène : tout dans l'eau était eau, tout dans

le bois éta|t bois. C'est sur cette assertion comprise expérimentalement,
dans le sens que toutes les parties^'unc substance corporelle exercent
des activités identiques, qu'ont ppcté les attaques les plus violentes
contre l'hylémorphisme. — Remarquons cependant que pareille
homogénéité ne suit pas de la conception! hylémorphique. Les anciens, au
moins ceux qui se rattachaient à l'école thomiste, reconnaissaient

suffisamment en atste pour être l'objet d'u&lacte créateur, pour lui permettre
d'exister même sans forme. Us introduisenfe d'ailleurs une espèce de « matière
première » dans lafcrajistitution des créatures spirituelles. Nous n'insistons pas pour
le moment sur, ce| divergences. Le débat sera tranché par nos considérations
ultérieures. V ; :



166 L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

l'unité substantielle de l'homme, et ne la croyaient nullement
compromise par la diversité des organes. Pourquoi le corps devrait-il
être homogène dans le sens d'une unification complète de ses parties
D'ailleurs S. Thomas, sans s'en expliquer davantage, admet que les

éléments subsistent dans le mixte « virtute ».

Un point mérite une attention particulière. La mutation substantielle

des hylémorphistes est parfois conçue d'une manière si grossière,
si matérielle, qu'elle en devient absurde. Matière et forme sont
représentées comme deux parties de la substance corporelle, comme deux
êtres qu'on a soin de déclarer partiels, mais qu'on n'en conçoit pas
moins comme deux êtres. Rien ne détruit plus radicalement la mutation
substantielle. De cette manière, en effet, ce n'est pas la forme qui est

changée ; elle est détruite, et une autre forme lui succède. Ce n'est pas
davantage la matière première, puisqu'elle subsiste sans différence à

travers toute l'évolution des êtres naturels. Rien n'est donc changé en autre
chose. Nous assistons simplement à une succession d'êtres différents.

Seuls ceux qui admettent une matière actuelle par elle-même

peuvent se rallier à cette conception déconcertante. N'oublions pas
que c'est la substance qui est. Si la substance est changée, c'est l'être,
tout ce qui est, qui subit cette mutation. Le changement n'implique
pas la persistance de quelque chose, et la destruction d'autre chose.

Sa notion pose deux termes, dont le second a une relation essentielle
de son être au premier. Le premier est devenu le second ; voilà à peu
près tout ce que le pauvre langage humain nous permet d'exprimer.
Il ne suppose pas un être commun inclus dans les deux termes. La
matière première n'est pas un être. 1

Voilà les traits essentiels de l'ancien hylémorphisme. Il est basé

sur la mutation substantielle. La matière première est conçue comme
la raison pour laquelle le corps est quantitatif, la forme étant simple

par soi. L'homogénéité des parties dans leur constitution et leurs

activités, la possibilité de transformer tout corps en tout autre, sont
»

1 Ici encore les théologiens ont un singulier avantage sur les simples
philosophes. Quel est l'élément permanent dans la transsubstantiation eucharistique

Est-ce la matière première du pain qui devient la matière première du
corps de Jésus-Christ Je ne sais si pareille absurdité ait jamais surgi dans un
esprit normal. Et cependant, c'est bien la substance du pain qui devient la
substance du corps immolé de Jésus. Où est l'élément commun des deux termes
Comme le dit très bien Cajetan, la transsubstantiation est le changement qui fait
que le pain est devenu le corps du Christ, sans qu'il y ait là à chercher un élément
persistant à travers le changement.



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 167

des conséquences nullement essentielles de la doctrine. La solution
de ces problèmes ne peut relever que de l'expérience ; et beaucoup
de scolastiques ont eu le tort de considérer ces compléments
hypothétiques comme parties intégrantes de l'hylémorphisme.

Et c'est précisément à ces hypothèses très contestables que se

sont attaqués les chimistes d'abord, et en ce moment les physiciens.
Dalton a restauré, — on sait avec quel succès, — l'atomisme

en chimie. Les lois quantitatives des réactions chimiques le suggère

d'une manière si pressante, que l'esprit a vraiment de la peine à s'y
soustraire. Toute l'évolution de la chimie l'a confirmé ; et bien des

faits absolument avérés semblent très nettement établir que les atomes

persistent dans la molécule composée. On a parlé, il est vrai, de

« solidarité fonctionnelle >> : certains atomes incorporés dans la molécule

se trouvent profondément modifiés dans leurs fonctions par le voisinage
des autres atomes. Les hylémorphistes se sont emparés de ces faits

pour affirmer à nouveau leur mutation substantielle. Mais cette
solidarité fonctionnelle n'a guère de sens si l'on ne suppose pas la

permanence de l'atome influencé au sein de la molécule. — Viennent
alors les physiciens avec leurs radiations nouvelles et leurs spectroscopes,

avec leurs études extrêmement ingénieuses des cristaux. Ils
font, en quelque sorte, défiler devant nos yeux les atomes distincts
dans la molécule. Il n'y a guère de doute possible : ils sont distincts ;

d'où la conclusion plus hasardeuse parce que nullement expérimentale :

ils n'ont subi aucune modification substantielle.
Bientôt l'atome lui-même s'est vu ravir sa solide unité. Le proton

ou les protons positifs maintenus dans un équilibre stupéfiant par
quelques électrons, voient leurs masses prodigieuses allégées par des

électrons planétaires, qui évoluent à des distances déterminées, et
assurent à l'atome un volume relativement énorme par les espaces qui
les séparent de leur noyau.1 — Que devient en tout cela le pauvre
hylémorphisme, avec son homogénéité illusoire de la molécule — Les

scolastiques ont pris l'habitude d'expliquer tout par les mutations
substantielles Ne disons rien des grotesques tautologies qui excitaient
la verve de Molière. Il est manifeste que leur doctrine est absolument

impuissante en face de ces surprenantes découvertes. Elle est com-

1 Un exposé net et simple se trouve dans l'excellent article de « Sir Bertram
Windle : Some notes on modern Ideas of « Matter », dans les Proceedings of the
third annual Meeting of the american catholic philosophical Association ». 1927.



i68 L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

plètement incapable d'en rendre compte ; elle doit se défendre sur un
terrain où chaque progrès des sciences expérimentales est pour elle

une défaite ; et l'on comprend que beaucoup d'esprits la considèrent
très sincèrement comme définitivement éliminée.

C'est parce qu'elle a été engagée dans une aventure qui ne la

regarde en aucune manière. Si la baleine ne se bat pas avec l'éléphant,
la métaphysique ne s'oppose pas à l'avance de l'expérimentation ; et
si la baleine s'aventure sur le terrain de l'éléphant, il est probable
qu'elle passera un mauvais quart d'heure.

L'hylémorphisme est une doctrine métaphysique. Son point de

départ est celui même de l'empirique : le quantitatif. En science

expérimentale, on peut le considérer simplement comme une « chose » douée
de quantité. Le métaphysicien le considère comme une substance.
C'est là que divergent les voies ; et cette séparation n'est pas plus
compromettante que celle de la botanique et de la zoologie à partir
de la biologie cellulaire.

Ce n'est certes pas la quantité que les empiriques pourront nier.
Or, le métaphysicien, spéculant sur la nature du corps, n'en demande

pas davantage.
La substance quantitative est bien surprenante. Qu'il s'agisse d'un

électron ou de la millième partie d'un électron, il est un être ; et cependant

cet être unique est composé : une partie de lui-même n'est pas
une autre partie de lui-même. Son unité n'est pas entière. Pour avoir
son être unique, il faut qu'il soit, en quelque sorte, multiple. Il y a

là un problème.
L'être et l'un sont singulièrement connexes. Unum et ens conver-

tuntur; et voilà un être qui n'est qu'imparfaitement un. N'est-il
qu'imparfaitement être On dira peut-être que cette opposition ne se

révèle qu'en rapprochant, et peut-être en confondant, deux ordres

distincts : celui de l'être et celui de la quantité. Observation utile qui
nous permet de préciser. L'unité quantitative n'est certes pas l'unité
transcendentale qui s'identifie avec l'être. Mais remarquons que la
substance quantitative implique, comme être, comme tel être, la
multiplicité. Son essence même la postule ; elle ne peut être qu'une, et

cependant multiple.
Dans l'exploration des propriétés transcendantales de l'être, on

néglige peut-être trop l'étude de l'unité. Elle est la première de toutes.
Elle est pure de toute relativité ; car elle n'implique qu'une relation
mentale de l'être à lui-même. La philosophie de la nature surtout



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 169

devrait y insister. Elle est, en effet, la mesure de la perfection d'être,
dans l'ordre dynamique comme dans l'ordre statique. A partir des

corps où tout est multiplicité et dispersion, nous passons aux vivants
où l'unité est incomparablement plus évidente et plus parfaite. — La
vie sensible unifie la multiplicité énorme des choses senties dans l'être
qui sent. 1 La vie intellectuelle se dégage de toute multiplicité de

temps et d'espace, et transcende les infinies variétés et les infinies

oppositions de l'univers.
Et dans l'ordre dynamique nous voyons croître l'immanence, et

s'atténuer ainsi la dualité d'agent et de patient, de sujet et d'objet.
Comme l'être du corps est multiplicité, ainsi son agir est dispersion.
Mais dans la vie purement organique déjà, malgré des dépendances

palpables vis-à-vis du milieu extérieur, l'activité organique du vivant
est appliquée au vivant lui-même : la dualité de l'agent et du patient
s'évanouit. La vie sensible nous place devant l'unité inviolable de la
conscience, que l'imagination souligne et accentue. Enfin nous voyons
l'intelligence, malgré sa passivité vis-à-vis de son objet, donner une
actualité idéale à son propre objet abstrait ; et parce qu'elle conçoit
tout sous la raison d'être, s'élever dans son ascension continue vers
l'Etre qui réellement, actuellement s'identifie avec l'Un.

L'unité et l'universelle aspiration à l'unité sont peut-être les idées
les plus fécondes dont nous disposions pour construire nos synthèses
métaphysiques de l'univers. L'unité est la mesure de l'être ; et le corps
l'exclut même de son essence. Il n'est donc pas exagéré de dire que le

corps n'est qu'une ombre d'être, un être qui, dans sa nature et son

activité, n'est qu'un être amorcé.

Cependant l'amorce y est ; et l'ombre indique très nettement la
réalité. Car dans le corps, comme dans tout être, la nature est simple,
dégagée par elle-même de la multiplicité des parties quantitatives.
La nature d'une réalité quelconque se trouve évidemment identique à

elle-même, dans la réalité tout entière. Si la nature du corps n'était

1 Pour éviter toute équivoque, nous tenons à noter que nous n'admettons
pas une species expressa dans les sensations ; nous croyons que les épistémologistes
qui la rejettent ont parfaitement raison. Mais leur négation nous paraît parfois
un peu brutale. Sur ce terrain, comme partout dans la Nature, il y a une
continuité que nos classifications dialectiques sacrifient trop Souvent. Même dans
la perception externe, nous trouvons, en quelque sorte, des amorces d'une
species expressa, qui s'accentuent dans l'imagination, pour se révéler, dans toute
sa perfection humaine, dans la connaissance intellectuelle. Mais c'est là un
problème qui ne peut pas nous arrêter.



170 L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

pas simple, elle ne pourrait pas être quantitative. Cette assertion

paraît paradoxale ; elle est certaine cependant. En effet, si elle était
autre dans les différentes parties, chacune des parties aurait une autre
nature, une nature différente ; et nous aurions plusieurs êtres, à essences

distinctes. —- La simplicité de la nature est donc une condition de la
quantité, c'est-à-dire de la multiplicité relative de l'être.

Nous répétons que la substance quantitative est bien étrange.
L'esprit humain se trouve davantage à l'aise parmi les êtres qui
dépassent la quantité. Mais cette mystérieuse substance quantitative
nous offre le début obligatoire de toutes nos connaissances. Nous

sommes contraints à y fixer toute notre attention.
Une nature simple ne peut pas par elle-même constituer un être

composé. Donc, — il n'y a pas à échapper à cette conclusion, — dans
le corps, dans l'essence même de la substance quantitative, il y a autre
chose que ce qui fait sa nature.

Une situation étrange en résulte. Comme les imperfections
qu'entraîne la quantité appartiennent indiscutablement à la nature du

corps, nous voyons que dans cette unique nature, simple par elle-même,
il y a une raison pour laquelle elle est en quelque sorte inférieure à

elle-même. Rien ne peut être inférieur à soi. Nécessairement donc,
la considération de la substance quantitative nous impose une espèce
de dualité. La nature du corps est simple, mais elle contient en elle-
même quelque chose, — disons plutôt une raison, — pour laquelle
elle déchoit de sa propre perfection.

Ne nous laissons pas emporter par l'imagination. Il ne s'agit
évidemment pas d'un être qui lui arrache une partie de sa réalité.
Pareille conception est évidemment absurde. Un être, ajouté au principe
qui donne au corps sa nature, ne pourrait que l'augmenter. — Il est

impossible, d'ailleurs, de concevoir une nature qui, restant nécessairement

elle-même, puisse être diminuée. La raison de l'imperfection se

trouve dans la nature elle-même. Elle est une, et manifeste en même

temps sa simplicité et sa composition.
Ne pensons pas davantage à une simple négation, comme lorsque

nous disons que le chien ou le cheval ne possèdent pas la raison. Nous

nous trouverions devant une nature inférieure, qui en elle-même se

poserait dans toufce son essence propre. Dans le corps, la nature
conserve sa simplicité essentielle, sans laquelle on ne peut même pas la
concevoir. Et elle est composée

Il ne s'agit donc pas d'une négation. Le simple ne peut pas être



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 171

composé. Hormis ce simple, il y a « autre chose » qui n'est pas le

simple lui-même, qui n'est pas le néant, qui n'est pas un être, et qui
appartient à l'unique nature de la substance quantitative. Tout corps
implique une dualité. Il contient un principe d'unité, de détermination
essentielle et d'activité. C'est là l'origine de toute sa perfection. Mais

il comprend essentiellement, dans l'unité de sa nature, « autre chose »,

que nous appellerons, en harmonie avec toute la tradition, la « matière
première ». Celle-ci est commune à tous les corps, puisque tous portent
la marque de l'imperfection quantitative.

Reconnaissons que cette « matière première » est bien mystérieuse,
et que sa conception exige un sérieux effort intellectuel. Elle n'est pas
la « forme substantielle », qui manifeste toute son inaliénable simplicité ;

et cependant elle ne constitue avec elle qu'une seule nature. Elle n'est

pas le néant ; car le néant ne se caractérise par aucun prédicat, et la
matière première impose à la forme l'imperfection quantitative. Elle
n'est assurément pas un être, puisque, unie à la forme, elle ne se révèle

que par des restrictions. Elle doit donc être conçue comme quelque
chose d'intermédiaire entre l'être et le non-être. Par analogie avec
le « devenir » qui, lui aussi, est une réalité qui n'est pas encore, la
matière première est appelée une puissance. Ce concept de « puissance
réelle » régit ainsi l'ordre statique et l'ordre dynamique. Mais à la
différence des autres « puissances » la matière première n'a par elle-
même aucune espèce de détermination ; sans être une simple possibilité,
qui n'appartient pas à l'ordre actuel, elle n'est rien de tout ce qui offre

une prise à un concept intellectuel direct. C'est pourquoi elle est la
puissance « pure ».

On voit par là qu'il est inexact de dire que la forme substantielle,
étant le principe de l'être et de l'agir, la matière première est le

« principe de la quantité ». Elle n'est le principe d'aucune réalité
positive ; et qui peut douter que la quantité soit une propriété réelle

et agissante Elle est simplement impliquée dans l'imperfection de

tout être quantitatif.
Voilà l'idée que nous devons nous faire de la matière première.

Comment on peut parler d'une matière première existante par elle-

même, sans forme, ou d'une matière première des réalités spirituelles
nous échappe totalement. Nous sommes bien enclins à croire que
pareilles idées ne peuvent résulter que d'une équivoque.

Telles sont les lignes maîtresses du fameux hylémorphisme, et
telle est sa base métaphysique. Tout ce qu'on y a rattaché au cours



172 L'Hylémorphisme dans la Pensée Contemporaine

des siècles n'est que le résultat de l'usage plus ou moins légitime qu'on
a fait de la doctrine. Bien que celle-ci ait été suggérée par la mutation
substantielle, même si l'on arrivait à prouver que rien de pareil ne
se passe dans la nature, l'hylémorphisme resterait intact comme
explication métaphysique de la substance quantitative.

Comment dès lors lui opposer les théories nouvelles sur la constitution

de la matière Les recherches sagaces des empiriques ont
merveilleusement augmenté nos connaissances au sujet des phénomènes.

On en a déduit une structure de l'atome qui détruit toutes lès

anciennes images que nous nous en faisions. Son homogénéité a disparu
comme celle de la molécule. La matière se morcelle, et menace de

s'évanouir dans un immense torrent d'énergie. Peut-être ne se fait-on
pas une idée bien précise de ce dernier saut périlleux ; mais supposons
même qu'on le réalise sans catastrophe, aura-t-on pour autant
supprimé la quantité Et, aussi longtemps que la quantité subsistera,
il y aura des substances quantitatives dont l'analyse métaphysique
mènera à l'hylémorphisme.

Des philosophes scolastiques se sont donné la tâche de défendre
l'unité substantielle de l'atome, malgré la pulvérisation surprenante
qu'il subit entre les mains des physiciens. Ils ont dit des choses fort
intéressantes à ce sujet. 1 Nous sommes fort enclins à admettre toutes
leurs ingénieuses considérations. Mais qu'on n'imagine pas que le sort
de l'hylémorphisme dépend du succès de ces tentatives. Pour le
problème qui nous occupe, l'unité substantielle ou la multiplicité de

l'atome des chimistes nous sont assez indifférentes. L'hylémorphisme
ne postule qu'un seul fait empirique : il y a de la quantité dans le monde.
Ce ne sont pas les sciences particulières de la Nature qui le contesteront.

Qu'on n'en conclue pas que la théorie scolastique de la nature
corporelle n'a aucune attache avec toutes les belles choses mises en
lumière au cours de ces dernières années. Nous croyons, au contraire,
qu'elle peut fournir un très utile complément aux théories actuelles

et mettre un frein nécessaire aux précipitations dialectiques de certains
théoriciens. Voici quelques points qui nous semblent mériter une
certaine attention.

Lorsqu'on parcourt l'histoire des idées fondamentales qu'on s'est

faites de la matière depuis un siècle, on constate que le corps a subi un

1 Nous signalons, à ce propos, les travaux du R. P. Gredt, notamment le
bon article qu'il a publié dans le Divus Thomas, mars 1928.



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 173

fractionnement progressif ; on est arrivé à des éléments de plus en

plus petits. Les premières particules n'étaient guère que des molécules,

qu'il a fallu diviser en atomes ; et ceux-ci, à leur tour, se fractionnent
en protons et électrons. C'est évidemment très bien ; toutes ces

assertions, sans constituer des faits constatés empiriquement, s'ancrent
très solidement dans l'expérience. | Mais n'a-t-on pas perdu de vue
certaines « unités » non moins importantes L'atome peut se modifier,
soit que des électrons se perdent, soit qu'ils changent leur orbite autour
du proton. Mais les sauts brusques d'une orbite à une autre, les

fameux « quanta » que de rigoureuses observations nous imposent,
sont déjà bien suggestifs. Ce qui l'est davantage, c'est l'éternelle
récurrence, le retour perpétuel des mêmes atomes dans la nature. Il
y a là un fait énorme qu'il serait intéressant d'examiner. Il révèle

une stabilité qui ne doit pas être sans cause.., Que l'atome constitue

une unité, une réalité de la nature, toute la chimie le proclame. Est-il
étonnant,que les hylémorphistes recourent à leurs «formes» qui sont
précisément des principes d'unité Nous ne prétendons pas du tout
que ce soit là une explication pour les empiriques : la forme n'est pas
objet d'observation. Mais nous craignons bien, que, pour eux, l'unité
de l'atome ne reste une énigme, et que leurs explications par des

« attractions » ou autres mystères semblables ne soient aussi tautolo-
giques que la vertu dormitive du pavot.

Nous pourrions en dire autant de la molécule composée, qui, elle

aussi, manifeste une".unité prodigieuse, et une «récurrence» dans la
nature qu'il serait arbitraire de négliger. A ce titre, l'hylémorphisiùe,
non comme théorie scientifique, mais comme conception de philosophe,
se greffe très opportunément sur les idées actuelles.

Signalons, en «litre, que lorsque les\ théoriciens empiriques Se

risquent sur le terrain de la philosophie, en opposant leurs conceptions
à l'hylémorphisme, ils courent grand risque de commettre un flagrant
sophisme. Ils constatent, —• supposons-le, —• des parties très nettement

distinctes dans la molécule et l'atome; et ^ls en concluent que
l'hylémorphisme est détruit. Cette conclusion est évidemment fausse,

nous venons de le constater.! Mais il y a davantage. Personne ne

niera que les corps subissent \ les modifications^,les plus profondes,
notamment dans les réactions chimiques. Une mutation substantielle,
sainement comprise, en rend parfaitement compte. Pouvons-nous en

dire autant des structures ingénieuses que nous présentent les physiciens

Il est permis d'en douter. Elles représentent merveilleusement



174 L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

certains phénomènes ; mais ne négligent-elles pas les plus gros
N'oublions pas que la base même de toute recherche scientifique est
fournie par les données du sens commun. Ne nous livre-t-on pas une
conception de la matière, impuissante à représenter ce qui doit fournir
le point de départ de toutes les découvertes ultérieures Devant
cette conception, on soupçonne une étincelle de vérité dans les critiques
déconcertantes que le comte de Balfour, le vieux fidéiste, oppose à

la « vérité scientifique ». Tout ce que les conceptions actuelles nous
imposent, c'est que nous ne pouvons pas conclure à l'hylémorphisme
d'une homogénéité illusoire de la molécule ou de l'atome. Et si l'on
veut embrasser tous les faits, l'hylémorphisme s'ajoute, sans aucune
opposition, aux ingénieuses conquêtes des physiciens.

Enfin, rien et personne n'arrivera jamais à éliminer la mutation
substantielle des phénomènes vitaux. Nous n'insistons pas sur ce point
qui, à plusieurs reprises, a été mis en lumière. Mais constatons que
l'hylémorphisme apporte sur ce terrain le plus précieux complément
aux données merveilleuses de la science empirique.

III.
Quelques conséquences.

i. Le point que nous venons de signaler met en pleine lumière
la fécondité surprenante de la théorie hylémorphique. L'étude de la
vie met souvent aux prises philosophes et biologistes. Hans Driesch
et quelques autres ont jeté dans le débat quelques faits expérimentaux
qui ont troublé la paix des « mécanistes ». Ces faits n'ont pas été

expliqués « mécaniquement » ; mais nous constatons néanmoins que
la grande majorité des biologistes restent fidèles au mécanisme. C'est

qu'ils ne peuvent guère faire autrement. Expliquer les phénomènes
vitaux par un « principe vital » n'avance pas beaucoup les sciences

empiriques, même quand ce principe vital a reçu le beau nom
d'entéléchie. Toute la méthode de la biologie oblige les biologistes
à demander leur inspiration au mécanisme. Celui-ci est pour eux un
postulat, un « principe méthodique ». Ils doivent expliquer les phénomènes

qu'ils observent dans les êtres vivants. Or, « expliquer » n'est
guère autre chose, dans ce cas comme dans une foule d'autres, que
rattacher les faits biologiques à des phénomènes plus généraux. Fatalement,

ce seront des lois chimiques et physiques ; et tout fait restera
inexpliqué jusqu'à ce qu'il ait subi cette réduction.



L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 175

Le tort des biologistes n'est pas d'agir en mécanistes, mais de

prendre le « principe méthodique », qui guide nécessairement leurs
recherches, pour un principe objectif, doctrinal. D'autre part, Driesch
semble encore trop engagé dans les idées de l'ancien vitalisme, celui
de Bichat. Il semble maintenir un corps, agencé, vivifié par une
entéléchie, et ce dualisme restera toujours une pierre d'achoppement

pour le néo-vitalisme et un scandale pour les biologistes.
Dans le vivant, c'est bien le corps même qui vit. Une réalité

surajoutée ne pourrait plus être corporelle : et elle ne se révèle que

par des activités corporelles C'est là, évidemment, une position
intenable. Le vivant est un. Ce qui le caractérise fondamentalement
c'est son unité ultra-moléculaire. C'est ce qui lui permet d'assimiler
et de désassimiler des êtres dont l'unité substantielle s'arrête à la
molécule. Qu'on essaie de rendre compte de ce fait significatif, qui
établit une étape dans la marche ascendante de la nature vers l'unité,
sans une mutation substantielle, sans l'hylémorphisme A ce titre,
cette vieille doctrine possède un pouvoir synthétique merveilleux.
La pulvérisation des êtres matériels, que les sciences empiriques accentuent

sans cesse, ne peut pas nous faire oublier les unités essentielles.
Elles se manifestent toujours croissantes dans les électrons et les

protons, dans l'atome des chimistes, dans la molécule, dans l'unité
ultra-moléculaire du vivant qui offre une base à l'unification supérieure
de la conscience.

2. Passons sur ce dernier point. Considérons le sommet, le dernier
terme des efforts de la nature, les problèmes qui s'agitent autour de

l'homme.
Comment établir la connexion entre l'ordre matériel, avec ses

activités transitives, et le psychique humain, immatériel, enfermé dans

une impénétrable conscience « Parallélistes » et « interactionnistes »

se disputent avec obstination et n'arrivent à aucun résultat décisif.

Que les êtres matériels aient une action puissante sur le cours de nos

perceptions, de nos images et de nos idées, qui peut le nier sans se

rendre incapable d'établir une relation quelconque de causalité empirique

Et les parallélistes se trouvent finalement acculés à un panpsy-
chisme arbitraire et fantastique. Mais que les corps puissent agir
sur un esprit, voilà ce qui n'est pas moins mystérieux et inintelligible.

Tout s'éclaircit dans l'hylémorphisme. L'homme est essentiellement

un, une seule substance, un seul être. Il n'est composé d'un

corps et d'une âme qu'au point de vue, légitime d'ailleurs, de l'obser-



176 L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

vation immédiate. L'homme est un corps ; et les êtres matériels

peuvent agir sur lui comme sur tous les corps du monde. Mais la
réaction de tout être, affecté par une action extérieure, est proportionnée

à la nature de l'être qui subit l'action. On n'obtient pas le

même effet lorsqu'un marteau s'abat sur un caillou, sur une enclume

ou sur la nitroglycérine. Le corps humain répondra donc à sa manière
à l'action des êtres corporels. Or, ce corps, même comme corps, est
constitué par une forme substantielle qui est l'âme humaine, avec
toutes ses fonctions psychiques. Il n'en faut pas davantage pour
comprendre l'interaction et pour écarter toutes les fantaisies parallé-
listes. En dehors de cette conception, l'action mutuelle du physique
et du psychique est une énigme insoluble. Il n'est pas exagéré de dire
qu'une foule de phénomènes psychologiques, normaux ou pathologiques,
ne reçoivent une interprétation suffisante que dans l'hylémorphisme.

3. Fixons d'ailleurs un instant notre attention sur le corps lui-
même, sur ce qui constitue tout l'univers sensible. On sait l'embarras
qu'il occasionne à Bergson. Pour échapper à un dualisme intolérable,
il est obligé de voir dans la matière un déchet du réel fondamental,
essentiellement psychique, de la vie en évolution créatrice dont il
pense tant de choses intéressantes. On peut se demander comment
la vie est assez maladroite pour laisser échapper dans son élan cette
malheureuse matière qui ne tardera pas à lui causer d'innombrables
difficultés. Ce qu'il est intéressant de retenir, c'est que la matière est

un déchet de la réalité, un être diminué et en quelque sorte incomplet.
Cette idée surprenante a quelque analogie avec celle que nous

présente l'hylémorphisme. Le corps est un être impliquant une
puissance. Sa pleine nature semble entravée dans son déploiement et dans

son activité. Il se présente comme une nature diminuée par la matière
première, aspirant à un état, dont rien ne permet de nous faire une
idée positive, mais qui semble comporter plus d'acte, plus d'unité,
plus d'être. Le corps n'est pas un déchet, mais un commencement.
L'ascension de la matière vers la vie, vers la conscience, apparaît
comme le commencement d'une trajectoire dont nous n'apercevons pas
la fin. Et quand on se rappelle l'assertion si suggestive de S. Thomas,
affirmant que l'univers entier a un but intellectuel, des perspectives
nouvelles s'ouvrent devant le regard de l'intelligence, grandioses mais

un peu effrayantes ; et l'on se réjouit de pouvoir se raccrocher à la parole
de l'Ecriture nous promettant « un ciel nouveau et une terre nouvelle ».


	L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

