Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine
Autor: Mummynck, M. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762660

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’Hylémorphisme
dans la Pensée contemporaine.

Par le P. M. de MUNNYNCK O. P.
Professeur a I'Université de Fribourg. .

- La théorie traditionnelle de la « matiére premiére » et de la « forme
substantielle » trouve toujours des défenseurs ardents. Elle est si
fortement ancrée dans la philosophie scolastique, elle a des retentis-
sements si nombreux dans toutes nos vues sur le monde et la vie,
qu'on ne la lache pas volontiers. Mais on peut se demander si la
ténacité de ses défenseurs ne jaillit pas plutét de la volonté de vivre
que d'une conviction paisible et assurée.

La fameuse doctrine se trouve manifestement sur la défensive et
prend parfois des allures de vaincu. Devant la marche conquérante
des sciences physiques, elle parait se dissoudre en méme temps que
la molécule et I'atome. En face des faits les plus récents et des
théories les plus autorisées, sa valeur explicative est nulle; et l'on
se contente souvent de ce résultat médiocre : elle semble encore conci-
liable avec les phénomeénes et n’est pas définitivement éliminée.

Pour une conception qui forme la base de toute la « philosophie
de la nature », pour une question qu’on a appelée «le » probléme cosmo-
logique, c’est évidemment trop peu. Or, nous croyons que ’hylémor-
phisme est invincible ; nous y voyons un élément indispensable de
toute synthése philosophique de la nature ; nous l’estimons métaphysi-
quement certain. Son apparence, un peu piteuse, nous parait résulter
de l'attitude peu heureuse que trop souvent les cosmologues scolas-
tiques prennent sur ce terrain. Une modification dans le point de vue
s'impose, et nous croyons, d’ailleurs, retourner ainsi a une tradition.

Nous nous proposons d’établir que ’hylémorphisme est une théorie
purement métaphysique qui n’a que des rapports trés laches et
occasionnels avec les recherches expérimentales des sciences particuliéres.
Les physiciens 1'ont attaqué par des considérations qui ne pouvaient
pas l'atteindre, et les philosophes ont cru devoir descendre sur un
terrain, ol I'hylémorphisme ne pouvait pas étre en cause et ol ils



L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 155

étaient battus d’avance. Il nous est arrivé d’étre aussi naif qu’eux.
Une réflexion plus mire, basée sur une longue expérience, nous a fait
changer d’avis, et, trés sincérement, nous croyons étre devenus plus
sages.

Dans cet essai, nous ne ferons pas d’histoire ; nous voulons simple-
ment souligner quelques idées. Il ne sera pas inutile de déblayer le
terrain en précisant les fonctions respectives du philosophe et du
naturaliste dans la considération de la nature. Et aprés avoir établi
I'hylémorphisme métaphysique comme une intangible vérité, nous
noterons sa fécondité philosophique en signalant quelques-unes de ses
conséquences.

Science et Philosophie.

Nous n’en sommes plus aux temps heureux d’Aristote ol l'intel-
ligence individuelle pouvait embrasser la totalité du savoir humain.
Tout était « philosophie ». Les étres de la Nature, comme les pierres,
les plantes et les animaux, les phénoménes de la Culture ou civilisation,
comme les arts et la politique, tout était le domaine du « philosophe »,
et les « mera 7o gusixa » venaient mettre une couronne fascinante a
T’édifice du savoir humain.

Le progrés méme de la philosophie devait détruire cette conception.
Une minime partie de cet objet immense devait nécessairement ab-
sorber les forces et la vie de l'explorateur individuel. Les sciences
particuliéres, par l'ampleur de leur objet, devaient graduellement se
détacher de la philosophie. Celle-ci en paraissait appauvrie d’autant ;
et Ribot croyait encore que, faute d’emploi, par épuisement complet,
elle finirait par disparaitre.

A cette premiére raison s’ajoute une autre que trop souvent 'on
perd de vue: c’est la différence de meéthode. Nous sommes bien
revenus du panlogisme a la maniére de Leibniz ou de Hegel. Nous
savons, a n'en pouvoir douter, que les faits de la Nature ou de la
Culture ne s’acquiérent pas par la pure spéculation, qui dans certaines
branches du savoir joue un roéle prépondérant, pratiquement exclusif.
Or, si la méthode est l'instrument de l'esprit, celui-ci en regoit
I'empreinte comme la main du sculpteur celle de son ciseau. Quand
une méthode particuliére est devenue habituelle, elle faconne I'intel-
ligence a son image ; elle devient pour l'esprit qu’elle a perfectionné,
— et parfois déformé, — la méthode tout court, la méthode universelle.



156 L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

Tout ce qui ne tombe pas sous son empire est considéré comme
illusoire. C’est alors que I’ame n’existe pas, puisqu'un physiologiste
aussi habile que Broussais ne 1'a jamais trouvée au bout de son
scalpel.

Le spécialiste s’isole dans sa spécialité. Son intelligence intégra-
lement humaine peut avoir des retours offensifs ; mais ses excursions
sur les domaines étrangers sont généralement malheureux parce qu'il
ne se doute pas des fondriéres qui menacent de I'engloutir a chaque pas.

Différence de méthode et ampleur débordante de l'objet, voila
ce qui produit le morcellement, trés opportun d’ailleurs, du savoir
humain. Et immédiatement doit apparaitre une distinction trés nette
entre les sciences d’observation qui collectionnent les faits de la
Nature ou de la Culture, et celles qui emploient comme instrument
principal I'analyse intellectuelle, la spéculation.

Leur séparation, trés naturelle en théorie, rencontre des obstacles
dans l'objet et dans la nature humaine. Elle n’est pas achevée ; il
est méme peu désirable qu’elle le soit jamais. Mais ce chevauchement
nécessaire donne lieu a des méprises, a des confusions trés fallacieuses ;
et il n’est pas inutile de préciser le role essentiel des «sciences» et de
la « philosophie » de la Nature.

Les «scientifiques », — cela va sans dire, — emploient !'obser-
vation et I'expérience. En vertu de leur principe méthodique ils ne
peuvent affirmer que les faits constatés et ce qu’ils impliquent néces-
sairement. Deés lors leur champ d’action est nettement limité. Ils
partent évidemment des données du sens commun. Le botaniste ne
saurait méme commencer ses recherches, s’il ne possédait pas au
préalable la vague idée de « plante» que posséde tout le monde. Il
y méle méme certaines notions banales, qui ont une allure métaphy-
sique, comme celle de «chose », peut-étre celle de «substance». Tout
cela lui parait acquis, et il ne s’en préoccupe pas autrement. S'il veut
explorer ces notions, ce n’est certes pas sa méthode de botaniste qui
le guidera.

Les «choses » dont il s’occupe, qu’il veut connaitre «scientifique-
ment », sont caractérisées par le sens commun au moyen de certaines
propriétés actives, de certains « phénomeénes », qui lui servent de point
d’appui et de point de départ. Puisqu’il veut étre «empirique », son
role essentiel consiste a découvrir d’autres « phénomeénes », ignorés du
sens commun. Il compléte ainsi nos connaissances empiriques de
I'objet qu’explore sa spécialité.



L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 157

Mais tout phénoméne de la nature est «dynamique»: tel fait
¢tant donné, tel autre lui succéde. La conjonction constante de deux
phénomeénes suggére la catégorie de « causalité » ; mais il est manifeste
qu’il ne peut s’agir, en raison méme de la méthode expérimentale,
que de «causalité empirique ». 1

De cause en cause, de phénoméne en phénoméne, le scientifique
établit des séries expérimentales toujours ‘plus riches, toujours plus
longues, et amplifie ainsi les pauvres connaissances que nous fournit
I'observation banale. Ou s’arrétera-t-il? — Nulle part! — Le
premier — ou le dernier — phénomeéne constaté exige aussi sa « cause »,
et pour 'empirique, elle ne peut étre qu’expérimentale. Si le savant
la découvre, elle deviendra a son tour le premier phénomeéne qui lance
la recherche vers une cause expérimentale antérieure. Nulle part on
ne peut s’arréter ; la série des phénoménes ne s’achéve jamais; et
I’empirique, par définition, ne sera jamais au bout de sa tache. Tout,
dans 'objet de ses investigations, est relatif ; et 'on n’ignore pas que
certains philosophes confondant la science empirique avec la connais-
sance humaine, en ont conclu que I’Absolu nous reste fatalement
inaccessible.

Mais pour se livrer a des recherches expérimentales, le savant ne
cesse pas d’étre homme ; et l'intelligence humaine, dont I’empirique
fait un usage si sagace, tend nécessairement vers 1'unité, qui implique
la «complétude ». Un inconnu, — et l'inconnu est essentiel a toute
série empirique, — est toujours un tourment. Nous voulons rendre
complet ce qui, dans l'expérience, se donne comme essentiellement

1 11 importe d’avoir toujours sous les yeux les glissements dialectiques qui
se produisent dans la genése de la certitude expérimentale. Un groupe de
phénoménes est observé dans une union constante. On en fait une «chose »,
c’est-a dire que, mentalement, on passe de I'union a I'unité, ce qui, en toute rigueur,
ne serait légitime qu’a «linfini», & une limite qui échappe & toute constatation
expérimentale. — D’autre part, la causalité métaphysique entraine évidemment
la nécessité, et celle-ci implique la constance, la permanence du phénomeéne.
Expérimentalement, on ne constate que la permanence, — et encore une per-
manence mesurée relativement a l'expérience possible. C’est cette permanence
expérimentale, épurée suivant tous les procédés inductifs, qui devient pour les
sciences particuliéres la causalité. — Il est clair que cette causalité expérimentale
se tient 4 une distance respectueuse de la « causalité métaphysique » qui ne peut
étre, pour I'empirique, qu’un idéal inaccessible. — Ces deux glissements, de I'union
a l'unité et de la constance a la nécessité causale, caractérisent la certitude
physique. Pragmatiquement, elle est de tout repos; idéalement, elle implique
toujours une certaine relativité.



158 L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

partiel. Aussi-I’empirique, au dela de la série constatée, suppose un
phénomeéne antérieur, qu’aucun procédé de sa méthode n’atteint
actuellement. Ce premier genre d’hypothése peut étre tres fécond :
elle devient souvent un moyen trés efficace d’investigation ultérieure.
Mais il importe cependant de ne pas oublier qu’elle se trouve en
marge de la science expérimentale, et que son affirmation au nom
de la science est une méprise, une erreur qui détruit toutes les
exigences de la méthode empirique. Au nom de I’expérience, on
n’'affirme que ce qui est expérimentalement constaté!. — Il y a
davantage. Les sciences de la Nature, méme les plus restreintes, nous
placent rapidement devant un nombre si énorme de phénomeénes
différents qu’ils menacent sans cesse de faire éclater la mémoire la
plus étendue. Pour les embrasser, il faut les unifier. La recherche
empirique est lancée sur la voie des causes; et c’est dans une cause
unique qu’on cherchera le lien entre les phénoménes multiples.

On construit alors une «hypothése explicative », une « théorie »
scientifique. On nous propose 1'atomisme, la théorie électro-magnétique
de la lumiére, I’évolutionnisme et beaucoup d’autres belles choses. —
Evidemment, si pareille théorie pouvait faire I'objet d'une constatation
expérimentale, elle deviendrait un fait scientifique incontestable. Nous
n’en connaissons pas qui ait eu cette bonne fortune ; mais, en toute
rigueur, pareil événement n’est pas impossible. — Il reste vrai qu’aussi
longtemps que la théorie reste hypothétique, malgré tous ses avan-
tages psychologiques et heuristiques, I’hypothése explicative ne peut
avoir aucune prétention a la vérité objective. 2

1 On ajoute parfois: «et ce qui est nécessairement impliqué dans le
phénomeéne acquis ». Mais ce qui est rationnellement contenu dans un phénoméne
n’est plus une hypothése mais une certitude expérimentale. Il est trop évident
que si je constate qu'un objet est jaune, je ne fais pas une hypothése en affirmant
qu’il a une couleur.

2 On a contesté ce point en ces derniers temps, et nous ne connaissons rien
de mieux, & ce sujet, que le travail présenté par le.R. P. Hoenen, S. J., au congrés
thomiste de 1925, a Rome. Le savant auteur affirme, a juste titre, que les physi-
ciens, dans la construction de leurs hypothéses, poursuivent la connaissance de
la vérité objective. Nous ne doutons pas un instant de cette louable intention,
bien que d’autres savants n'y voient qu’une heureuse illusion. Mais quand le
R. P. Hoenen estime que cette voie doit mener & une vérité au moins relative,
nous nous permettons d’étre moins optimiste. Evidemment, les hypothéses
actuelles, celles qui dominent #ofre pensée, ont toujours & nos yeux un trés grand
prestige. Il n’y a pas mieux ; les derniéres découvertes s'y trouvent systématisées
et nous sommes fort enclins 4 y voir Pexplication définitive parce qu’elle est la
plus parfaite pour nous. Mais I'histoire des sciences dissipe rapidement cette



L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 159

Le véritable objet de la science empirique est le fait expérimenta-
lement constaté, pas autre chose. Ces laborieuses et méritoires
recherches augmentent sans cesse notre connaissance des phénomenes.
L’analyse, le raisonnement, I'hypothése de recherche et I'hypothése
explicative, sont des instruments rationnels de la recherche empirique ;
mais son but, ses conquétes, qu’aucune banqueroute ne peut jamais
menacer, sont les faits constatés.

Et le philosophe ? Lui aussi s’occupe de la Nature. I1 doit
I'embrasser dans sa totalité. Ce grand concret est toujours le but
qu’il vise dans toutes ses abstractions. Mais vouloir embrasser, dans une
conception synthétique, tous les phénomenes particuliers de 1'Univers
est évidemment un réve, prétentieux au point de devenir un enfantil-
lage. — Quand les philosophes font de la «science», ils sont a4 peu
prés aussi maladroits que les empiriques lorsqu’ils se risquent a philo-
sopher. Leurs méprises sont a peu prés aussi grossiéres que celles de
Hegel et des autres idéalistes post-kantiens, lorsque, pour réaliser
la «synthése des sciences», ils pretendront embrasser la totalité du
savoir scientifique.

En réalité, quoi qu’en pensent Paulsen et certains néo-scolastiques,
ce n'est pas la leur tache, ne flt-ce que par ce simple motif qu’elle

délicieuse confiance. Le R. P. Hoenen fait trés judicieusement observer que de
prémisses fausses une conclusion vraie ne peut sortir que « par accident » ; mais
n’en résulte-t-il pas qu’une conclusion vraie ne garantit pas la ‘vérité des pré-
misses. Ex vero nonnisi verum ; ex falso quodlibet. Ce qu’il y a de plus remarquable
dans ce trés utile travail, c’est la distinction que l'auteur établit entre les
éléments vrais d’une théorie et ses éléments imaginaires qui peuvent étre faux.
11 en conclut que les théories sont « analogiquement » vraies. Ne chicanons pas
sur le mot « analogique ». Mais si 'on va au fond des choses, on constate que ce
sont précisément ces éléments imaginaires qui constituent I'hypothése explicative.
Le reste est composé : 10 D’éléments rationnellement impliqués dans le fait, et
qui sont des faits acquis. Quand on considére, par exemple, les lois quantitatives
régissant les combinaisons chimiques, qui peut douter qu’une quantité déter-
minée est liée aux espéces chimiques, dans leur activité chimique ? Mais nous
n'avons pas encore la théorie atomique pour autant. 2° De I'idée générale de
« cause suffisante » des faits, ce qui nous donne exactement I'idée du fait lui-méme.
C’est quand on commence & préciser, a déterminer. cette cause qu’on se lance
dans la voie de la « théorie». Nous sommes bien loin de contester la légitimité
de ces hypothéses ; mais nous croyons que la garantxe de leur verlte objective
est a peu prés nulle, '

Nous ne voulons pas terminer ces observations sans faire remarquer qu’on
ne peut pas examiner ce probléme sans tenir compte du travail du. R. P. Hoenen.
Nulle part nous n’avons trouvé, sous une forme aussi concise, des con51derat10ns
aussi ]udlmeuses .



160 L’Hylémorphisme dans la Pensée contem poraine

est impossible. — Le philosophe, comme l'’empirique, part des notions
du sens commun. Tout son savoir, méme l'idée prodigieusement
abstraite d’étre, résulte de l'expérience. Mais au lieu de multiplier,
par 'observation et l'expérience, les phénoménes que lui livre le sens
commun, il s’y attache avant tout. Il les explore, il les analyse, il les
réduit a la notion supréme d’étre, il les apprécie a la lumiére des
principes quae consequuntur ens. Cet examen métaphysique lui permet
d’épurer bien des idées du sens commun, qui s’alourdissent d’une
gangue imaginative et meénent, par leurs naives déformations, a des
erreurs funestes. — C’est ce qui faisait dire a Eucken que la premiére
tache du philosophe est de mettre en question ce qui parait évident
a tout le monde.

Sur ce terrain, les conflits entre les sciences de la Nature et de
philosophie ne sont pas a craindre. L’empirique suppose ces notions
comme tout le monde. Il ne songe ni a les mettre en question, ni a
les épurer. Et comme il s’en sert a chaque instant, le travail du
philosophe compléte le sien et lui assure une base rationnelle. La
philosophie atteint ainsi, conformément a sa définition traditionnelle,
les raisons les plus profondes des choses. — Il est vrai que certains
empiriques en rupture de ban font des excursions aventureuses sur
le domaine métaphysique. Ils s’efforcent d’éclaircir « empiriquement »
des concepts qui n’ont rien d’empirique. Nous savons avec quel succés !
et les «néo-scolastiques» qui veulent les imiter n'ont évidemment
aucune idée de la tiche qui leur incombe, la seule qu’ils puissent
entreprendre efficacement.

Mais ce n’est la que la base de la philosophie. — II est entendu
que toutes nos idées sont abstraites et universelles; mais l’abstrait
n’est pas le but dernier du savoir humain. Ce qu’il nous importe de
connaitre, c’est ce concret formidable qu’est 1'Univers. Si nous philo-
sophons, c’est pour savoir ce qu'est le monde, c’est pour découvrir
son unité, son évolution, son origine et sa fin. Les sciences empiriques
se constituent par abstraction « précisive », par une séparation empirique
et parfois assez artificielle de leur objet. Elles fractionnent I'Univers ;
et, parce qu'elles sont «particuliéres », elles ne peuvent pas rétablir
son unité. — Une science « non-particuliére », une science de la totalité,
la philosophie en un mot, doit donc réunir ces membra disjecta du monde
et considérer I'Univers comme une unité.

Ici encore, nous nous heurtons a une nouvelle illusion. On imagine
que la philosophie a la tAche de réduire a une synthése cohérente les



L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 161

résultats des sciences particulieres. Wundt, — qui en réalité fait mieux
que cela, — n’était pas éloigné de cette idée; et je crains bien que
certains néo-scolastiques, dans le désir anxieux de suivre les « philo-
sophes empiriques », ne se laissent fasciner par cet idéal illusoire.
Qu’ils étudient les spectres de I'hémoglobine et du pigment de la limace
rouge, le nombre des électrons de I'uranium et ces sauts mystérieux
mis en lumieére par la théorie des «quanta», et qu’ils essaient de les
introduire avec les millions d’autres faits empiriques, dans une synthese
philosophique de 'univers ! — Qu’on se rappelle l'irrémédiable « incom-
plétude » de toute série expérimentale, les points d’interrogation qui
se posent nécessairement aux deux bouts. — Qu’on n’oublie pas que
I'assemblage n’est pas encore une unité, — a moins qu’on ne se
contente de l'unité du chaos. — Attendre 1'unité de l'univers de la
réunion des faits expérimentaux est un réve trompeur et dangereux.
Tout ce qu'on peut obtenir dans cette voie, c’est la conciliation de
certains résultats apparemment contradictoires qui se font jour parfois
dans des sciences voisines.

La tache du philosophe est bien différente. Il considére le monde
comme un tout ; il tiche d’'y découvrir une unité réelle, — cette unité
que les sciences particuliéres doivent fatalement sacrifier. 11 I’envisage
au point de vue statique et dynamique. Il cherche sa cause efficiente et
sa fin. Et ce ne sont pas les conclusions des sciences particuliéres qui
lui serviront de fil conducteur dans ces spéculations, mais les résultats
de ses premiéres analyses, de ces recherches métaphysiques que nous
avons signalées tout a 1'heure et qui donnent une base solide & tout
le savoir humain.

C’est ainsi qu’il fera ceuvre de philosophe. C’est ainsi qu’il
justifiera son existence a c6té du savant empirique. C’est ainsi qu’il
s’attribuera une spécialité inaliénable, nécessaire pour la science et
la vie : il posera le fondement solide de toute connaissance ; il révélera
le sens de cet Univers gigantesque, dans lequel nous devons donner
un sens a notre vie.

Dans cette tache du philosophe se révéle le contact de la philo-
sophie avec les sciences de la Nature. Les philosophes « empiriques »
maugréent contre les scolastiques parce que leur philosophie passe
4 coté des conquétes de la science contemporaine. On veut échapper
a ce blame, singuliérement compromettant dans I'état actuel des
idées; et l'on s’efforce de faire comme eux: de la philosophie
empirique.

Divus Thomas, 11



162 L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

Cela démontre que certains « néo-scolastiques » ne sont pas arrivés
a une idée précise sur les rapports entre la philosophie et les « sciences ». 1

Ou’on se rappelle la fonction du philosophe placé en face du
monde concret. Il doit établir son unité. L’affirmera-t-il a priors
malgré la diversité déconcertante des phénomeénes ? Se contentera-t-il
de la continuité quantitative que lui révele I’analyse métaphysique
de la quantité ? Il lui faut établir I'interdépendance des activités de
la Nature, les amorces des stades supérieurs indiqués dans les étres
les plus humbles, les relations dynamiques qui unissent les grandes
catégories que nous établissons dans I'Univers, — relations qui consti-
tuent sa véritable unité. Qui ou quoi lui fournira ces renseignements
essentiels, si ce n’est la science empirique ? Quand le cosmologue ne
reste pas en contact avec les sciences expérimentales, fatalement il
dira des sottises. Il doit savoir ce que les naturalistes ont découvert
pour spéculer a bon escient sur pareils problémes ; et 'on comprend
I'indignation des savants devant les prétentions de certains philosophes,
qui n’ont jamais vu que «la chimie qui se passe dans leur soupe »,
et se trouvent déconcertés devant un objectif de microscope.

Est-ce 4 dire qu’'on fera de la philosophie en travaillant dans un
laboratoire ? Assurément non! Le philosophe a sa tiache qui n’est
pas celle de I'empirique. Mais il faut qu'il ait un peu «mis la main
a la pate» pour comprendre la portée réelle de ce qu’affirment les
scientifiques. Il faut qu'il connaisse les résultats auxquels ceux-ci
aboutissent, pour autant qu’ils peuvent affecter les problémes qui sont
de son vessort. Il ne sera pas un savant physicien ou un savant
biologiste pour autant; mais, trés honnétement, il saura de quoi il
parle lorsqu’il prétendra faire la synthése philosophique de I'Univers.

Il y a d’ailleurs une circonstance malheureuse qui oblige le cos-
mologue a s’assimiler les résultats généraux des sciences expérimen-

1 Nous signalons un travail récent, publié dans les « Proceedings of the
third annual Meeting of the American Catholic philosophical association », par
R.G.BaxDAas: Science and Philosophy. On nous y rappelle qu’Aristote, philosophe,
a fait de la science, que les grands scolastiques ne les ont pas négligées, que leurs
successeurs se sont raccornis dans des idées scientifiques devenues absurdes, g 1’on
a séparé la philosophie des sciences, et que maintenant les empiriques le reprochent
aux philosophes. Conclusion : il faut retourner aux sciences empiriques. Mais
tout le monde sait cela! Ce qu’il importe de mettre en lumiére, c’est la nature
des rapports qui unissent philosophie et sciences de la Nature. Sur ce point, les
empiriques ne se trompent pas moins que les philosophes qui se désintéressent
des sciences expérimentales.



L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 163

tales : c’est que les empiriques ne s’interdisent pas du tout de philo-
sopher. C’est.désolant, car ils le font d’'une maniére déplorable. Sans
sourciller, ils anéantissent 1'unité essentielle des choses et lui substi-
tuent des parties éparpillées, comme si des piéces anatomiques propre-
ment préparées faisaient un homme. Ils nous parlent avec aplomb,
— je ne sais pas s’ils le pensent, — de forces sans causes et de
mouvement sans mobile. Tout cela est évidemment absurde pour le
philosophe métaphysicien. Mais le prestige des empiriques est trés
grand. Ils exercent une influence énorme sur les esprits médiocres,
c’est-a-dire sur le grand nombre ; et le philosophe qui a souci de la
vie ne peut pas négliger ces écarts. Il devra donc les rectifier. Mais
que vaudront toutes ses considérations abstraites s’il ne peut pas se
placer sur le terrain oit a germé I'erreur ?

Il n’est donc point douteux que le philosophe doit rester en
contact avec les sciences empiriques. Il établira sa métaphysique
fondamentale, et, au moyen de ses résultats, il s’efforcera de construire
sa synthése philosophique de 1'Univers. Il se heurtera 4 des problémes
multiples, et chaque fois qu’il s’agit d’un fait expérimental, appartenant
a l'ordre des phénomeénes, il aura le devoir de s’adresser aux sciences
expérimentales. Il n’incorporera pas pour autant les sciences empiri-
ques de la Nature dans sa philosophie ; — ce serait retourner a un
stade dépassé depuis le moyen age, — mais il se rehseignera sur les
phénomeénes, essentiels a sa construction philosophique, chez ceux
qui en savent plus long que lui. De cette maniére, il ne fera pas de la
« paléo-scolastique » ou de la « néo-scolastique ». Instruit par I'évolution
des sciences et l'expérience des siécles, il fera de la «philosophie ».

1.
L’Hylémorphisme.

S’il est une réalité fondamentale, livrée par le sens commun, que
ni les sciences empiriques ni la philosophie de la nature ne pourront
jamais mettre en doute, c’est bien celle de « quantité ». Nous envisageons
ici J]a «quantité » pure, celle qui n’est que quantité. L’extension des
étres est déja une quantité «qualifiée». Elle implique la «juxta-
position » ou «l’extraposition » des parties, alors que la quantité ne
notifie que leur pluralité, leur distinction. !

1 Cette distinction entre la quantité et l'’extension semble déconcerter
certains esprits, alors que le nombre abstrait pourrait déja 'indiquer : 40,000 est



104 L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

La quantité implique évidemment la composition. Il s’agit de
parties, ce qui ne se cong¢oit méme pas indépendamment du tout, qui,
d’'une maniére ou d’une autre, doit étre un. La quantité est donc la
multiplicité d’une unité ; elle est, par une inversion de termes parfaite-
ment légitime, I'unité d’une multiplicité.

Il n'en faut pas davantage pour comprendre que, par définition,
la quantité implique autre chose qu'elle-méme. La composition, la
multiplicité, I'unité de rien est inconcevable. On multiplie un réel
qui n’est pas la multiplicité, mais qui, quoique un, est multiple. La
quantité ne peut étre que dans quelque chose qui n’est pas quantité,
qui est quantitatif. Si l'on congoit la quantité comme un étre, c’est
un signe manifeste qu’on ne congoit pas la pure quantité. Les réalités
qui, de cette maniére, impliquent autre chose qu’elles-mémes sont
appelées des «accidents ». Le fondement impliqué, base indispensable
de leur existence, est la «substance ». La quantité, par définition, est
donc dans une substance ; et c’est cette substance quantitative qu’'on
appelle un «corps ».

Tout est quantitatif dans la nature ; le monde expérimental tout
entier est composé de corps. Il n’est pas surprenant, dés lors, que le
corps ait fixé l'attention du philosophe, qui s’efforce d’embrasser
I'univers expérimental dans une synthese rationnelle. Pour rendre compte
de sa nature intime, I’antiquité et le moyen age ont formulé la théorie
de l'hylémorphisme. Tout le monde en connait les grands traits:
tout corps est constitué par deux principes: la mystérieuse matiére
premieére et la forme substantielle. La premiére est essentiellement
«en puissance »!; c’est la forme qui donne au corps sa nature et les
activités qui en résultent.

assurément une quantité qui n’a aucune extension, si ce n’est peut-étre dans
I'image qu’elle suggére. Il est de toute évidence que les deux notions que nous
avons juxtaposées: «pluralité des parties» et «extraposition des parties», ne
sont pas identiques. Il n’en résulte évidemment qu’'une distinction « de raison ».
Correspond-elle 4 une distinction réelle dans la Nature ? En philosophe, nous ne
voudrions ni 'affirmer, ni le nier. Pour l'esprit humain, le seul critére décisif de
la distinction réelle est I'opposition, contradictoire, contraire ou relative; et la
comparaison entre la quantité et I'extension ne semble en révéler aucune. Cela
ne nous permet pas de nier la distinction réelle ; mais nous n’avons pas le droit
de Taffirmer. Les théologiens ont évidemment d’autres ressources qui leur
permettent de trancher la question.

1 Tout le monde n’a pas congu cette « puissance » de la méme maniére. Les
uns la considérent comme une puissance pure, n'impliquant aucune espéce d’actua-
lité. D’autres, notamment les philosophes de I'école augustinienne, par réaction
surtout contre la « matiére éternelle » d’Aristote, posent une matiére premiere



L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 165

Il est certain que I’hylémorphisme ancien était basé avant tout
sur la gmutation substantielle »; et c’est aussl sur ce terrain qu’il
est le plus violemment combattu. A envisager la situation des anciens,
rien de plus naturel. Ils voyaient que les corps perdent parfois toutes
les propriétés qui les caractérisent expérimentalement. Ils savaient
cependant‘que c’étaient les « éléments» qui constituent ces «mixtes »
parfaits ; et comme les propriétés notifient la substance, celle-ci méme
devait avoir changé. Or, c’est la forme substantielle qui donne au
corps sa nature et ses activités caractéristiques. Elle s’est donc
évanouie ; et comme il y a cependant un lien entre les composants
et les « mixtes », ils devaient avoir un principe commun, si ténu qu’on
le suppose, et qu'on appelle la «matiére premiére». Celle-ci est
commune a tous les corps, puisque tout semble pouvoir se changer
en tout; et comme, la quantité est le trait commun de tout l'ordre
corporel, trés naturél_lement on était conduit a découvrir un rapport
entre la matiére. prémiére et la quantité.

Nous répétons que cette position est trés naturelle. Les change-
ments que les composants subissent dans les mixtes sont parfois
énormes. Dire qu’ils y subsistent néanmoins ne put paraitre qu'un
intolérable paradoxe. 'De: la substance on ne juge que par les
propriétés ; et celles-ci sont ‘totalement différentes. Si I'on prouve que
les éléments subsistent dan$ le mixte, le probléme reste entier; et
I'on’; peut smcerement se démander si méme les théories actuelles,
auxquelles nous souscrivons wolontw#s rendent compte de ce fait
impressionnant d'une maniere’ qui puisse mettre I'esprit au repos.

Mais revenons a la conception hylémorphique des anciens. Comme
la forme est simple, comme elle constitue la nature du corps, on con-
cevait celui-ci comme homogene : tout dans I'eau était eau, tout dans
le bois était bois. C’est sur cette assertlon comprise expérimentalement,
dans le sens que toutes les partles,d une substance corporelle exercent
des act1v1t1é§ identiques, qu’ont pbrte les attaques les plus violentes
contre lhylémorphlsrne — Remarquons cependant que pareille homo-
généité ne suit pas de la conception:hylémorphique. Les anciens, au
moins ceux qui se rattachaient a I’école thomiste, reconnaissaient

suffisamment en acte pour étre I'objet d’un acte créateur, pour lui permettre
d’exister méme sang forme. Ils mtrodulsent d’ailleurs une espéce de « matiére
premiére » dans la onstxtunon des créatures spintue]les Nous n’insistons pas pour
le moment sur c; divergences. Le débat sera tranché par nos considérations
ultérieures. ‘ ‘



166 L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

I'unité substantielle de 1'homme, et ne la croyaient nullement com-
promise par la diversité des organes. Pourquoi le corps devrait-il
étre homogeéne dans le sens d’une unification compléte de ses parties ?
D’ailleurs S. Thomas, sans s’en expliquer davantage, admet que les
éléments subsistent dans le mixte «virtute ».

Un point mérite une attention particuliére. La mutation substan-
tielle des hylémorphistes est parfois congue d’'une maniére si grossiére,
si matérielle, qu’elle en devient absurde. Matiére et forme sont repré-
sentées comme deux parties de la substance corporelle, comme deux
étres qu’'on a soin de déclarer partiels, mais qu'on n’en congoit pas
moins comme deux éfres. Rien ne détruit plus radicalement la mutation
substantielle. De cette maniére, en effet, ce n'est pas la forme qui est
changée ; elle est détruite, et une autre forme lui succéde. Ce n’est pas
davantage la matiére premiére, puisqu’elle subsiste sans différence a tra-
vers toute I'évolution des étres naturels. Rien n’est donc changé en autre
chose. Nous assistons simplement a une succession d’étres différents.

Seuls ceux qui admettent une matiére actuelle par elle-méme
peuvent se rallier a cette conception déconcertante. N’oublions pas
que c’est la substance qui es¢. Si la substance est changée, c’est I'étre,
tout ce qui est, qui subit cette mutation. Le changement n’implique
pas la persistance de quelque chose, et la destruction d’autre chose.
Sa notion pose deux termes, dont le second a une relation essentielle
de son étre au premier. Le premier est devenu le second ; voila 4 peu
prés tout ce que le pauvre langage humain nous permet d’exprimer.
Il ne suppose pas un étre commun inclus dans les deux termes. La
matiére premiére n’est pas un éfre. !

Voila les traits essentiels de I'ancien hylémorphisme. Il est basé
sur la mutation substantielle. La matiére premiére est congue comme
la raison pour laquelle le corps est quantitatif, la forme étant simple
par soi. L’homogénéité des parties dans leur constitution et leurs
activités, la possibilité de transformer tout corps en tout autre, sont

»

1 Ici encore les théologiens ont un singulier avantage sur les simples
philosophes. Quel est I'élément permanent dans la transsubstantiation eucharisti-
que ? Est-ce la matiére premiére du pain qui devient la matiére premiére du
corps de Jésus-Christ ? Je ne sais si pareille absurdité ait jamais surgi dans un
esprit normal. Et cependant, c’est bien la substance du pain qui devient la subs-
tance du corps immolé de Jésus. Ou est I'élément commun des deux termes ?
Comme le dit trés bien Cajetan, la transsubstantiation est le changement qui fait
que le pain est devenu le corps du Christ, sans qu’il y ait la & chercher un élément
persistant a travers le changement.



L’'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 167

des conséquences nullement essentielles de la doctrine. La solution
de ces problémes ne peut relever que de l'expérience ; et beaucoup
de scolastiques ont eu le tort de considérer ces compléments hypo-
thétiques comme parties intégrantes de I’hylémorphisme.

Et c’est précisément a ces hypothéses trés contestables que se
sont attaqués les chimistes d’abord, et en ce moment les physiciens.

Dalton a restauré, — on sait avec quel succes, — l'atomisme
en chimie. Les lois quantitatives des réactions chimiques le suggére
d’une maniére si pressante, que I'esprit a vraiment de la peine a s’y
soustraire. Toute I’évolution de la chimie 1'a confirmé ; et bien des
faits absolument avérés semblent trés nettement établir que les atomes
persistent dans la molécule composée. On a parlé, il est vrai, de
« solidarité fonctionnelle » : certains atomes incorporés dans la molécule
se trouvent profondément modifiés dans leurs fonctions par le voisinage
des autres atomes. Les hylémorphistes se sont emparés de ces faits
pour affirmer & nouveau leur mutation substantielle. Mais cette soli-
darité fonctionnelle n’a gueére de sens si l'on ne suppose pas la
permanence de I'atome influencé au sein de la molécule. — Viennent
alors les physiciens avec leurs radiations nouvelles et leurs spectros-
copes, avec leurs études extrémement ingénieuses des cristaux. Ils
font, en quelque sorte, défiler devant nos yeux les atomes distincts
dans la molécule. Il n'y a guére de doute possible : ils sont distincts ;
d’out la conclusion plus hasardeuse parce que nullement expérimentale :
ils n’ont subi aucune modification substantielle.

Bient6t I'atome lui-méme s’est vu ravir sa solide unité. Le proton
ou les protons positifs maintenus dans un équilibre stupéfiant par
quelques électrons, voient leurs masses prodigieuses allégées par des
électrons planétaires, qui évoluent a des distances déterminées, et
assurent A l'atome un volume relativement énorme par les espaces qui
les séparent de leur noyau.! — Que devient en tout cela le pauvre
hylémorphisme, avec son homogénéité illusoire de la molécule ? — Les
scolastiques ont pris I'habitude d’expliquer tout par les mutations
substantielles ! Ne disons rien des grotesques tautologies qui excitaient
la verve de Moliére. Il est manifeste que leur doctrine est absolument
impuissante en face de ces surprenantes découvertes. Elle est com-

1 Un exposé net et simple se trouve dans I'excellent article de « SIR BERTRAM
‘WINDLE : Some notes on modern Ideas of « Matter », dans les Proceedings of the
third annual Meeting of the american catholic philosophical Association ». 1927.



168 L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

plétement incapable d’en rendre compte ; elle doit se défendre sur un
terrain ol chaque progrés des sciences expérimentales est pour elle
une défaite ; et I'on comprend que beaucoup d’esprits la considérent
trés sincérement comme définitivement éliminée.

C’est parce qu’'elle a été engagée dans une aventure qui ne la
regarde en aucune maniere. Si la baleine ne se bat pas avec I’éléphant,
la métaphysique ne s’oppose pas a l'avance de l'expérimentation ; et
si la baleine s’aventure sur le terrain de 1'éléphant, il est probable
qu’elle passera un mauvais quart d’heure.

L’hylémorphisme est une doctrine métaphysique. Son point de
départ est celui méme de 'empirique : le quantitatif. En science expéri-
mentale, on peut le considérer simplement comme une « chose » douée
de quantité. Le métaphysicien le considére comme une substance.
C’est la que divergent les voies; et cette séparation n’est pas plus
compromettante que celle de la botanique et de la zoologie a partir
de la biologie cellulaire.

Ce n’est certes pas la quantité que les empiriques pourront nier.
Or, le métaphysicien, spéculant sur la nature du corps, n’en demande
pas davantage.

La substance quantitative est bien surprenante. Qu’il s’agisse d’un
électron ou de la milliéme partie d’'un électron, il est un étre ; et cepen-
dant cet étre unique est composé : une partie de lui-méme n’est pas
une autre partie de lui-méme. Son unité n’est pas entiére. Pour avoir
son étre unique, il faut qu’il soit, en quelque sorte, multiple. Il y a
la un probléme.

L’étre et I'un sont singuliérement connexes. Unwmn et ens conver-
tuntur; et voila un étre qui n’est qu'imparfaitement un. N’est-il
qu’imparfaitement étre ? On dira peut-étre que cette opposition ne se
réveéle qu’en rapprochant, et peut-étre en confondant, deux ordres
distincts : celui de 1’étre et celui de la quantité. Observation utile qui
nous permet de préciser. L’unité quantitative n’est certes pas l'unité
transcendentale qui s’identifie avec 1’étre. Mais remarquons que la
substance quantitative implique, comme étre, comme tel étre, la multi-
plicité. Son essence méme la postule; elle ne peut étre qu’une, et
cependant multiple.

Dans l'exploration des propriétés transcendantales de I’étre, on
néglige peut-étre trop 1'étude de I'unité. Elle est la premiére de toutes.
Elle est pure de toute relativité ; car elle n’implique qu’'une relation
mentale de 1'étre & lui-méme. La philosophie de la nature surtout



L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 169

devrait y insister. Elle est, en effet, la mesure de la perfection d’étre,
dans l'ordre dynamique comme dans l'ordre statique. A partir des
corps ot tout est multiplicité et dispersion, nous passons aux vivants
ou l'unité est incomparablement plus évidente et plus parfaite. — La
vie sensible unifie la multiplicité énorme des choses senties dans 1'étre
qui sent.! La vie intellectuelle se dégage de toute multiplicité de
temps et d’espace, et transcende les infinies variétés et les infinies
oppositions de l'univers.

Et dans l'ordre dynamique nous voyons croitre 'immanence, et
s’atténuer ainsi la dualité d’agent et de patient, de sujet et d’objet.
Comme I'étre du corps est multiplicité, ainsi son agir est dispersion.
Mais dans la vie purement organique déja, malgré des dépendances
palpables vis-a-vis du milieu extérieur, I'activité organique du vivant
est appliquée au vivant lui-méme : la dualité de I'agent et du patient
s’évanouit. La vie sensible nous place devant l'unité inviolable de la
conscience, que 'imagination souligne et accentue. Enfin nous voyons
I'intelligence, malgré sa passivité vis-a-vis de son objet, donner une
actualité idéale a son propre objet abstrait; et parce qu’elle congoit
tout sous la raison d’éfre, s’élever dans son ascension continue vers
IEtre qui réellement, actuellement s’identifie avec 1’Un.

L’unité et I'universelle aspiration a 'unité sont peut-étre les idées
les plus fécondes dont nous disposions pour construire nos synthéses
métaphysiques de I'univers. L’unité est la mesure de I'étre ; et le corps
I’exclut méme de son essence. Il n’est donc pas exagéré de dire que le
corps n'est qu'une ombre d’étre, un étre qui, dans sa nature et son
activité, n’est qu'un étre amorcé.

Cependant I'amorce y est; et I'ombre indique trés nettement la
réalité. Car dans le corps, comme dans tout étre, la nature est simple,
dégagée par elle-méme de la multiplicité des parties quantitatives.
La nature d’une réalité quelconque se trouve évidemment identique a
elle-méme, dans la réalité tout entiére. Si la nature du corps n’était

s

1 Pour éviter toute équivoque, nous tenons 4 noter que nous n’admettons
pas une species expressa dans les sensations ; nous croyons que les épistémologistes
qui la rejettent ont parfaitement raison. Mais leur négation nous parait parfois
un peu brutale. Sur ce terrain, comme partout dans la Nature, il y a-une con-
tinuité que nos classifications dialectiques sacrifient trop Souvent. Méme dans
la perception externe, nous trouvons, en quelque sorte, des amorces d’une
species expressa, qui s’accentuent dans 'imagination, pour se révéler, dans toute
sa perfection Aumaine, dans la connaissance intellectuelle. Mais c’est la un
probléme qui ne peut pas nous arréter.



I70 L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

pas simple, elle ne pourrait pas étre quantitative. Cette assertion
parait paradoxale ; elle est certaine cependant. En effet, si elle était
autre dans les différentes parties, chacune des parties aurait une autre
nature, une nature différente ; et nous aurions plusieurs étres, a essences
distinctes, — La simplicité de la nature est donc une condition de la
quantité, c’est-a-dire de la multiplicité relative de 1’étre.

Nous répétons que la substance quantitative est bien étrange.
L’esprit humain se trouve davantage a l'aise parmi les étres qui
dépassent la quantité. Mais cette mystérieuse substance quantitative
nous offre le début obligatoire de toutes nos connaissances. Nous
sommes -contraints a y fixer toute notre attention.

Une nature simple ne peut pas par elle-méme constituer un étre
composé. Donc, — il n’y a pas a échapper a cette conclusion, — dans
le corps, dans I'essence méme de la substance quantitative, il y a autre
chose que ce qui fait sa nature.

Une situation étrange en résulte. Comme les imperfections
qu’entraine la quantité appartiennent indiscutablement a la nature du
corps, nous voyons que dans cette unique nature, simple par elle-méme,
il y a une raison pour laquelle elle est en quelque sorte inférieure a
elle-méme. Rien ne peut étre inférieur a soi. Nécessairement donc,
la considération de la substance quantitative nous impose une espéce
de dualité. La nature du corps est simple, mais elle contient en elle-
méme quelque chose, — disons plutét une raison, — pour laquelle
elle déchoit de sa propre perfection.

Ne nous laissons pas emporter par l'imagination. Il ne s’agit
évidemment pas d'un étre qui lui arrache une partie de sa réalité.
Pareille conception est évidemment absurde. Un étre, ajouté au principe
qui donne au corps sa nature, ne pourrait que 'augmenter. — Il est
impossible, d’ailleurs, de concevoir une nature qui, restant nécessaire-
ment elle-méme, puisse étre diminuée. La raison de l'imperfection se
trouve dans la nature elle-méme. Elle est une, et manifeste en méme
temps sa simplicité et sa composition.

Ne pensons pas davantage a une simple négation, comme lorsque
nous disons que le chien ou le cheval ne possédent pas la raison. Nous
nous trouverions devant une nature inférieure, qui en elle-méme se
poserait dans touse son essence propre. Dans le corps, la nature
conserve sa simplicité essentielle, sans laquelle on ne peut méme pas la
concevoir. Et elle est composée !

Il ne s’agit donc pas d’'une négation. Le simple ne peut pas étre



L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 171

composé. Hormis ce simple, il y a «autre chose» qui n’est pas le
simple lui-méme, qui n’est pas le néant, qui n’est pas un étre, et qui
appartient a I'unique nature de la substance quantitative. Tout corps
implique une dualité. Il contient un principe d’unité, de détermination
essentielle et d’activité. C’est la l'origine de toute sa perfection. Mais
il comprend essentiellement, dans 1'unité de sa nature, « autre chose »,
que nous appellerons, en harmonie avec toute la tradition, la « matiére
premiére ». Celle-ci est commune a tous les corps, puisque tous portent
la marque de I'imperfection quantitative.

Reconnaissons que cette « matiére premiére » est bien mystérieuse,
et que sa conception exige un sérieux effort intellectuel. Elle n’est pas
la « forme substantielle », qui manifeste toute son inaliénable simplicité ;
et cependant elle ne constitue avec elle qu'une seule nature. Elle n’est
pas le néant ; car le néant ne se caractérise par aucun prédicat, et la
matiére premiére impose a la forme lI'imperfection quantitative. Elle
n’est assurément pas un étre, puisque, unie a la forme, elle ne se révéle
que par des restrictions. Elle doit donc étre congue comme quelque
chose d’'intermédiaire entre 1'étre et le non-étre. Par analogie avec
le «devenir» qui, lui aussi, est une réalité qui n’est pas encore, la
matiére premiére est appelée une puissance. Ce concept de « puissance
réelle » régit ainsi l'ordre statique et l'ordre dynamique. Mais & la
différence des autres «puissances» la matiére premiére n’a par elle-
méme aucune espéce de détermination ; sans étre une simple possibilité,
qui n’appartient pas a 'ordre actuel, elle n’est rien de tout ce qui offre
une prise a un concept intellectuel direct. C’est pourquoi elle est la
puissance « pure ».

On voit par la qu’il est inexact de dire que la forme substantielle,
étant le principe de l'étre et de l'agir, la matiére premiére est le
« principe de la quantité». Elle n’est le principe d’aucune réalité
positive ; et qui peut douter que la quantité soit une propriété réelle
et agissante ? Elle est simplement impliquée dans l'imperfection de
tout étre quantitatif.

Voila I'idée que nous devons nous faire de la matiére premiere.
Comment on peut parler d’'une matiére premiére existante par elle-
méme, sans forme, ou d'une matiére premiere des réalités spirituelles
nous échappe totalement. Nous sommes bien enclins a croire que
pareilles idées ne peuvent résulter que d'une équivoque.

Telles sont les lignes maitresses du fameux hylémorphisme, et
telle est sa base métaphysique. Tout ce qu’'on y a rattaché au cours



172 L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

des siécles n’est que le résultat de 'usage plus ou moins légitime qu’on
a fait de la doctrine. Bien que celle-ci ait été suggérée par la mutation
substantielle, méme si 'on arrivait a prouver que rien de pareil ne
se passe dans la nature, 'hylémorphisme resterait intact comme expli-
cation métaphysique de la substance quantitative.

' Comment dés lors lui opposer les théories nouvelles sur la consti-
tution de la matiére ? Les recherches sagaces des empiriques ont
merveilleusement augmenté nos connaissances au sujet des phéno-
ménes. On en a déduit une structure de 1’atome qui détruit toutes les
anciennes images que nous nous en faisions. Son homogénéité a disparu
comme celle de la molécule. La matiére se morcelle, et menace de
s’évanouir dans un immense torrent d’énergie. Peut-étre ne se fait-on
pas une idée bien précise de ce dernier saut périlleux ; mais supposons
méme qu’on le réalise sans catastrophe, aura-t-on pour autant sup-
primé la quantité ? Et, aussi longtemps que la quantité subsistera,
il y aura des substances quantitatives dont l’analyse métaphysique
meénera a 1’hylémorphisme.

Des philosophes scolastiques se sont donné la tiche de défendre
I'unité substantielle de 1’atome, malgré la pulvérisation surprenante
qu'il subit entre les mains des physiciens. Ils ont dit des choses fort
intéressantes a ce sujet. 1 Nous sommes fort enclins & admettre toutes
leurs ingénieuses considérations. Mais qu’on n’imagine pas que le sort
de T’hylémorphisme dépend du succes de ces tentatives. Pour le
probléme qui nous occupe, 'unité substantielle ou la multiplicité de
I'atome des chimistes nous sont assez indifférentes. L’hylémorphisme
. ne postule qu’un seul fait empirique :il ya de la quantité dans le monde.
Ce ne sont pas les sciences particuliéres de la Nature qui le contesteront.

Qu’on n’en conclue pas que la théorie scolastique de la nature
corporelle n’a aucune attache avec toutes les belles choses mises en
lumiére au cours de ces derniéres années. Nous croyons, au contraire,
qu’elle peut fournir un trés utile complément aux théories actuelles
et mettre un frein nécessaire aux précipitations dialectiques de certains
théoriciens. Voici quelques points qui nous semblent mériter une
certaine attention. A

Lorsqu’on parcourt I'histoire des idées fondamentales qu’on s’est
faites de la matiere depuis un siécle, on constate que le corps a subi un

~

1 Nous signalons, & ce propos, les travaux du R. P. Gredt, notamment le
bon article qu’il a publié dans le Divus Thomas, mars 1928.



L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine I73

fractionnement progressif ; on est arrivé a des éléments de plus en
plus petits. Les premiéres particules n’étaient guére que des molécules,
qu’il a fallu diviser en atomes : et ceux-ci, 4 leur tour, se fractionnent
en protons et électrons. C’est. évidemment trés bien; toutes ces
assertions, sans constituer des faits constatés empiriquement, s’ancrent
trés solidement dans l'expérience.’ Mais n’a-t-on pas perdu de vue
certaines « unités » non moins importantes ? L’atome peut se modifier,
soit que des électrons se perdent, soit qu'ils changent leur orbite autour
du proton. Mais les sauts brusques d'une orbite 4 une autre, les
fameux «quanta» que de rigoureuses observations nous imposent,
sont - déja bien suggestifs. Ce qui l'est davantage, c’est 1'éternelle
récurrence, le retour perpétuel des mémes atomes dans la nature. Il
y a la un fait énorme qu’il serait intéressant d’examiner. Il révéle
une stabilité qui ne doit pas étre sans cause. Que l'atome constitue
une unité, une réalité de la nature, toute la chimie le proclame. Est-il
étonnant. que les hylémorphistes recourent & leurs « formes » qui sont
précisément des principes d'unité ? Nous ne prétendons pas du tout
que ce soit']la une explication pour les empiriques : la forme n’est pas
objet d’observation. Mais nous craignons bien que, pour eux, l'unité
de l'atome ne reste une énigme, et que leurs explications par des
«attractions » ou autres mysteéres semblables ne soient aussi tautolo-
giques que la vertu dormitive du pavot.

Nous pournons en dire autant de la molécule composée, qu1 elle
aussi, manifeste une unité prodigieuse, et une «récurrence » dans:la
nature qu’il serait arbitraire de négliger. A ce titre, I'hylémorphisme,
non comme théorie scientifique, mais comme conception de philosophe,
se greffe trés opportunément sur les 1dées actuelles.

Signalons, en outre, que lorsque les'. théoriciens empiriques se
risquent sur le terrain de la philosophie, en opposant leurs conceptions
a I’hylémorphisme, ils courent grand risque de commettre un flagrant
sophisme. Ils constatent, — supposons-le, — des parties trés ‘nette-
ment distinctes dans la molécule et 'atome ; et 'ils en concluent: que
T'hylémorphisme est détruit. Cette conclusion est_ﬁ'évidemment fausse,
nous venons de le constater. Mais il y a dav_éntage. Personne ne
niera que les corps subissent ‘les modifications ‘les plus profondes,
notamment dans les réactions chimiques. Une mutation substantielle,
sainement comprise, en rend parfaitement compte. Pouvons-nous en
dire autant des structures ingénieﬁ‘ges que nous présentent les physi-
ciens ? Il est permis d’en douter. Elles représentent merveilleusement



I74 L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

certains phénoménes; mais ne négligent-elles pas les plus gros ?
N’oublions pas que la base méme de toute recherche scientifique est
fournie par les données du sens commun. Ne nous livre-t-on pas une
conception de la matiére, impuissante a représenter ce qui doit fournir
le point de départ de toutes les découvertes ultérieures ? Devant
cette conception, on soupgonne une étincelle de vérité dans les critiques
déconcertantes que le comte de Balfour, le vieux fidéiste, oppose a
la «vérité scientifique ». Tout ce que les conceptions actuelles nous
imposent, c’est que nous ne pouvons pas conclure a ’hylémorphisme
d'une homogénéité illusoire de la molécule ou de l'atome. Et si l'on
veut embrasser tous les faits, I’hylémorphisme s’ajoute, sans aucune
opposition, aux ingénieuses conquétes des physiciens.

Enfin, rien et personne n’arrivera jamais a éliminer la mutation
substantielle des phénoménes vitaux. Nous n’insistons pas sur ce point
qui, 4 plusieurs reprises, a été mis en lumiére. Mais constatons que
I’hylémorphisme apporte sur ce terrain le plus précieux complément
aux données merveilleuses de la science empirique.

I11.
Quelques conséquences.

1. Le point que nous venons de signaler met en pleine lumiére
la fécondité surprenante de la théorie hylémorphique. L’étude de la
vie met souvent aux prises philosophes et biologistes. Hans Driesch
et quelques autres ont jeté dans le débat quelques faits expérimentaux
qui ont troublé la paix des « mécanistes». Ces faits n’ont pas été
expliqués « mécaniquement » ; mais nous constatons néanmoins que
la grande majorité des biologistes restent fidéles au mécanisme. C’est
qu’ils ne peuvent guére faire autrement. Expliquer les phénoménes
vitaux par un «principe vital » n’avance pas beaucoup les sciences
empiriques, méme quand ce principe vital a recu le beau nom
d’entéléchie. Toute la méthode de la biologie oblige les biologistes
a demander leur inspiration au mécanisme. Celui-ci est pour eux un
postulat, un « principe méthodique ». Ils doivent expliquer les phéno-
meénes qu’ils observent dans les étres vivants. Or, «expliquer » n’est
guére autre chose, dans ce cas comme dans une foule d’autres, que
rattacher les faits biologiques a des phénomeénes plus généraux. Fatale-
ment, ce seront des lois chimiques et physiques ; et tout fait restera
inexpliqué jusqu’a ce qu’il ait subi cette réduction.



L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine 175

Le tort des biologistes n’est pas d’agir en mécanistes, mais de
prendre le «principe méthodique», qui guide nécessairement leurs
recherches, pour un principe objectif, doctrinal. D’autre part, Driesch
semble encore trop engagé dans les idées de l'ancien vitalisme, celui
de Bichat. Il semble maintenir un corps, agencé, vivifié par une
entéléchie, et ce dualisme restera toujours une pierre d’achoppement
pour le néo-vitalisme et un scandale pour les biologistes.

Dans le vivant, c’est bien le corps méme qui vit. Une réalité
surajoutée ne pourrait plus étre corporelle : et elle ne se révele que
par des activités corporelles! C’est la, évidemment, une position
intenable. Le vivant est un. Ce qui le caractérise fondamentalement
c’est son unité ultra-moléculaire. C’est ce qui lui permet d’assimiler
et de désassimiler des étres dont l'unité substantielle s’arréte a la
molécule. Qu’on essaie de rendre compte de ce fait significatif, qui
établit une étape dans la marche ascendante de la nature vers 'unité,
sans une mutation substantielle, sans I'’hylémorphisme! A ce titre,
cette vieille doctrine posséde un pouvoir synthétique merveilleux.
La pulvérisation des étres matériels, que les sciences empiriques accen-
tuent sans cesse, ne peut pas nous faire oublier les unités essentielles.
Elles se manifestent toujours croissantes dans les électrons et les
protons, dans l’atome des chimistes, dans la molécule, dans l'unité
ultra-moléculaire du vivant qui offre une base a I'unification supérieure
de la conscience.

2. Passons sur ce dernier point. Considérons le sommet, le dernier
terme des efforts de la nature, les problémes qui s’agitent autour de
I’homme. _

Comment établir la connexion entre l'ordre -matériel, avec ses
activités transitives, et le psychique humain, immatériel, enfermé dans
une impénétrable conscience ? « Parallélistes » et «interactionnistes »
se disputent avec obstination et n’arrivent a aucun résultat décisif.
Que les étres matériels aient une action puissante sur le cours de nos
perceptions, de nos images'et de nos idées, qui peut le nier sans se
rendre incapable d’établir une relation quelconque de causalité empiri-
que ? Et les parallélistes se trouvent finalement acculés & un panpsy-
chisme arbitraire et fantastique. Mais que les corps puissent agir
sur un esprit, voila ce qui n’est pas moins mystérieux et inintelligible.

Tout s’éclaircit dans I’hylémorphisme. L’homme est essentielle-
ment un, une seule substance, un seul étre. Il n’est composé¢ d'un
corps et d'une ame qu’au point de vue, légitime d’ailleurs, de 1'obser-



176 L’Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

vation immédiate. L’homme est un corps; et les étres matériels
peuvent agir sur lui comme sur tous les corps du monde. Mais la
réaction de tout étre, affecté par une action extérieure, est propor-
tionnée a la nature de l'étre qui subit I'action. On n’obtient pas le
méme effet lorsqu'un marteau s’abat sur un caillou, sur une enclume
ou sur la nitroglycérine. Le corps humain répondra donc a sa maniére
a laction des. étres corporels. Or, ce corps, méme comme corps, est
constitué par une forme substantielle qui est ’Ame humaine, avec
toutes ses fonctions psychiques. Il n’en faut pas davantage pour
comprendre l'interaction et pour écarter toutes les fantaisies parallé-
listes. En dehors de cette conception, l'action mutuelle du physique
et du psychique est une énigme insoluble. Il n’est pas exagéré de dire
qu’une foule de phénomeénes psychologiques, normaux ou pathologiques,
ne recoivent une interprétation suffisante que dans 1I’hylémorphisme.

3. Fixons d’ailleurs un instant notre attention sur le corps lui-
méme, sur ce qui constitue tout l'univers sensible. On sait I'embarras
qu’il occasionne a Bergson. Pour échapper a un dualisme intolérable,
il est obligé de voir dans la matiére un déchet du réel fondamental,
essentiellement psychique, de la vie en évolution créatrice dont il
pense tant de choses intéressantes. On peut se demander comment
la vie est assez maladroite pour laisser échapper dans son élan cette
malheureuse matiére qui ne tardera pas a lui causer d’innombrables
difficultés. Ce qu’il est intéressant de retenir, c’est que la matiére est
un déchet de la réalité, un étre diminué et en quelque sorte incomplet.

Cette idée surprenante a quelque analogie avec celle que nous
présente 'hylémorphisme. Le corps est un étre impliquant une puis-
sance. Sa pleine nature semble entravée dans son déploiement et dans
son activité. Il se présente comme une nature diminuée par la matiere
premiére, aspirant a un état, dont rien ne permet de nous faire une
idée positive, mais qui semble comporter plus d’acte, plus d’unité,
plus d’étre. Le corps n'est pas un déchet, mais un commencement.
L’ascension de la matiére vers la vie, vers la conscience, apparait
comme le commencement d'une trajectoire dont nous n’apercevons pas
la fin. Et quand on se rappelle I'assertion si suggestive de S. Thomas,
affirmant que l'univers entier a un but intellectuel, des perspectives
nouvelles s’ouvrent devant le regard de l'intelligence, grandioses mais
un peu effrayantes ; et I'on se réjouit de pouvoir se raccrocher a la parole
de I’Ecriture nous promettant « un ciel nouveau et une terre nouvelle ».



	L'Hylémorphisme dans la Pensée contemporaine

