Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Der Begriff des Erkennens und die Bewusstseinsjenseitigkeit des
Erkenntnisgegenstandes

Autor: Winrath, Petrus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Begriff des Erkennens
und die BewuBtseinsjenseitigkeit des
Erkenntnisgegenstandes.

Von P. Petrus WINTRATH O. S. B,, Maria Laach.

Bei der Frage, ob unser Erkennen bewufBtseinsjenseitige und
selbst physische Gegenstinde erreicht, spielt die Auffassung, die man
vom Wesen des Erkennens hat, eine groBe Rolle. Nicht als ob der
Erweis der BewuBtseinsjenseitigkeit unserer Erkenntnisgegenstiande
mit dieser Auffassung stinde und fiele — der Erweis, daB3 wir die Dinge
der physischen und metaphysischen Welt in ihrem Ansich erkennen, wird
von den strengen Realisten auf anderm Wege erbracht 1. Aber wenn die
Auffassung, die man von der Natur des Erkennens hat, mit derjenigen
im Einklang steht, die man vom gegenstdndlichen Wert unserer Erkennt-
nisse besitzt, dann erblickt man darin — und wenn erstere richtig
ist, auch mit Recht — eine nicht zu verachtende Bestitigung der
Richtigkeit der andern, wie man umgekehrt in dem Umstand, daB
erstere nicht. mit der zweiten in Ubereinstimmung zu bringen ist,
eine Bestatigung fur die Unhaltbarkeit der letzteren sieht. So suchen
die Gegner des strengen (verniinftig-kritischen, natiirlichen) Realismus
zugunsten ihrer Theorie darzutun, daBl das Erkennen, so wie es nun
einmal beschaffen sei, die Erfassung eines schlechthin bewuBtseins-
jenseitigen, insbesondere eines physischen Gegenstandes in seinem
Ansich nicht zulasse.” Und umgekehrt besitzen die strengen Realisten
eine Wesensbestimmung des Erkennens, die ihrer Lehre durchaus
gerecht wird, daBl es bewuBtseinsjenseitige, ja selbst physische Gegen-
stinde sind, die unsere Erkenntnisfihigkeiten erreichen.

Im folgenden soll die Auffassung, die die strengen Realisten
von der Natur des Erkennens haben, derjenigen ihrer Gegner gegeniiber-

1 Vergl. Jos. Gredt O. S. B., Elementa Philosophiae, vol. II 4. Friburgi B.
1926, n. 686 sqq. — De cognitione sensuum externorum. Romae 1924 2, n. 73 sqq.
— Unsere AuBenwelt. Innsbruck 1921, S. 193 ff.

Divus Thomas. 9



130 Der Begriff des Erkennens

gestellt und gezeigt werden, wie diese Auffassung mit der Ansicht
von der BewuBtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes in
vollem Einklang steht, wie die Gegner aber mit Unrecht die Natur
des Erkennens zum Einwand gegen den strengen Realismus machen.

Unter die Gegner des letztern seien diejenigen gerechnet, die
annehmen, daB- das, was unsere Erkenntnmfahlgkelten namentlich
unsere Sinne, unmittelbar erreichen, nicht phy31sche der bewuBt-
seinsjenseitigen Kérperwelt angehorige Beschaffenheiten, sondern vom
erkennenden Subjekt entweder hervorgebrachte oder doch wenigstens
mitbedingte, psychische oder psychisch-physische Gebilde sind. Anhénger
des strengen Realismus sind dementsprechend diejenigen, die eine
vom erkennenden Subjekt, auch von den Sinnen und ihrer Empfin-
dung, unabhingige AuBenwelt unmittelbaren Gegenstand des Er-
kennens sein lassen.

I.

I. Die Gegner des strengen Realismus betrachten das Erkennen,
obgleich sie seinen psychischen Charakter keineswegs leugnen, doch
als einen Vorgang, der mit denen auf derselben Linie steht, die auch
sonst in der physischen Welt beobachtet werden, und lassen es auch
denselben Gesetzen wie diese unterworfen sein. Denen, die eine bewuBt-
seinsjenseitige Reizursache annelmen, ist das Erkennen, d. h. die
Sinnesempfindung, eine naturgesetzliche Reaktion auf einen &dulBern
EinfluB hin. (Nur in groBen Strichen soll ihre Theorie dargestellt,
von den verschiedenen Variationen aber abgesehen werden.) Irgend
eine physische Beschaffenheit wirkt auf unsere Sinne ein. Das Organ
nimmt den Reiz auf und leitet ihn weiter. Die Wirkung (das Bewirkte)
ist die Tatigkeit der Psyche, das Bewuflthaben eines Gelb, eines Rot,
des Tones c usw. Gelb, rot, Ton c¢ sind keine empfindungsunabhingigen
Korperbeschaffenheiten, sondern mit der. Empfindung Produkte von
Subjekt und Objekt. Sie sind psychischer Natur wie der Akt. Oder
auch, man faBt die Psyche und das von ihr belebte Organ als eine
leiblich-seelische Einheit und die Empfindung mit ihrem Inhalt als
etwas Physisch-Psychisches auf. Der Gegenstand ist in dieser Auf-
fassung physisch-psychischer Natur.

Der ganze ProzeB vollzieht sich streng nach den Gesetzen der
Wirkursdchlichkeit, der causa efficiens. Wirkursichlich ist der EinfluB
des Reizes. Die Reaktion der Psyche, der Akt und sein Inhalt, sind
die Wirkung (effectus) dieser Ursachlichkeit. Unmittelbarer Gegenstand,



und die Bewubtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 131

der erkannt (empfunden) wird, ist nicht das physische Etwas, von
dem der Reiz ausgeht, sondern der im Akt sich findende Inhalt.
Ersteres wird nur mittelbar erkannt, insofern es in dem psychischen
Inhalt vertreten ist. Dieser ist sein Symbol, als seine Wirkung auf
es bezogen. Wie eine Wirkung tut er die Ursache kund. Er ist aber
auch Wirkung des erkennenden Subjektes, und trigt darum auch
dessen Ziige an sich. Nur dadurch, daB der Gegenstand, der erkannt
wird, auf diese Weise in das Erkennen hineingestellt, ja vom Erkennen
selbst hergeleitet wird, 1aB3t sich die Immanenz des Erkenntnisaktes
aufrecht erhalten. Der Akt, der im Erkennenden sich abspielt, langt
nicht aus sich heraus nach einem physischen Gegenstand, sein Ter-
minus kann nur ein psychischer (psychisch-physischer) Gegenstand sein.

2. Es liegt auf der Hand, dall diese Auffassung vom Erkennen
der BewuBtseinsjenseitigkeit des unmittelbaren Erkenntnisgegenstandes
nicht das Wort redet. Die Beschaffenheit, von der der Reiz ausgeht,
die der AuBenwelt angehoérige Ursache, bleibt uns in ihrem Ansich
unbekannt. Denn das, was erkannt wird, das subjektiv-objektive
Gebilde, weist nur auf eine bewutseinsjenseitige Aullenwelt hin. Wenn
man auch seine Abhdngigkeit von der bewuBtseinsjenseitigen Ursache
experimentell feststellen und genau in Zahlen angeben zu kénnen
glaubt, der direkte Weg zu dieser Ursache bleibt dennoch fiir uns
versperrt, da ihr Produkt, der im Akt befindliche Inhalt, im Wege steht.

Aber auch die Auffassung, die die Gegner hier von der Natur
des Erkennens offenbaren, scheint keine von Grund auf erarbeitete
Wesensbestimmung, sondern eher eine aus der bereits vorhandenen
Ansicht von der Bewultseinsdiesseitigkeit unserer Erkenntnisgegen-
stinde hergeleitete Zweckbestimmung desselben zu sein : Durch die
Naturwissenschaften belehrt — als ob es deren Aufgabe sei, tiber die
philosophische (erkenntniskritische) Frage der Natur unserer Erkenntnis-
gegenstiande zu entscheiden — oder auch auf, wie man meint, berech-
tigte erkenntniskritische Griinde hin besitzt man bereits die Auffassung
von der ganzen oder teilweisen BewuBtseinsdiesseitigkeit der Erkenntnis-
gegenstdande, und stellt nun einen Begriff des Erkennens auf, der dieser
Auffassung entspricht und spielt dann diesen Begriff gegen die
Bewulltseinsjenseitigkeit unserer Erkenntnisgegenstinde aus.

Sodann fillt in der gegnerischen Auffassung die direkte Uber-
tragung der Wirkursichlichkeit aus der physischen Ordnung in die
psychische auf, durch die Erkennen und Gegenstand einfach zum
Produkt einer physischen, genauer einer physischen (der Reizursache)



132 : Der Begriff des Erkennens

und einer psychischen Ursache (des erkennenden Subjektes) gemacht
werden. Jedem BewuBtsein offenbaren sich diese beiden Ordnungen
als wesentlich voneinander verschiedene Welten, die ja gewil mit den-
selben allgemeingiiltigen Gesetzen der logischen und der ontologischen
Ordnung gemessen werden miissen, auf die aber keineswegs die dem
einen Bereich eigentiimlichen GesetzmaBigkeiten in eindeutiger Weise
anwendbar sind. Sprechen ja die Gegner selber den psychischen Phino-
menen vielfach die Eigenschaften und Sachverhalte, die sie denen der
physischen Welt positiv zuschreiben, ab oder doch in anderer Weise zu.

Aber auch die Art und Weise, wie die beiden Faktoren, die Reiz-
ursache und das Subjekt, ihre Wirkursichlichkeit ausiiben, ob beide
gleichwertig nebeneinander liegende Ursachen sind, oder ob die eine
und welche Hauptursache, welche untergeordnete Ursache ist, und
wie sie es ist — all das diirfte sich vom Standpunkt der Gegner aus
nicht leicht dartun lassen. Darum ist die grole Frage die, ob sich
das Wesen des Erkennens nicht doch noch auf andere Weise
bestimmen 1aBt.

11,

Die strengen Realisten sind der Uberzeugung, daB dies geschehen
kann. Was zundchst die Naturwissenschaften hinsichtlich der kérper-
lichen Bedingtheit des Erkenntnisvorganges als gesicherte Ergebnisse
hinstellen und beweisen, nehmen sie wie ihre Gegner an. Sie haben
keinen Grund, es abzulehnen, noch auch Schwierigkeiten, es ihrem Lehr-
gebiude einzufiigen. Im Gegenteil, gerade in das ihrige lassen sich
die Feststellungen der Naturwissenschaften, vorausgesetzt, dal es
wirklich naturwissenschaftliche Feststellungen und nicht bereits ein-
seitig orientierte spekulative Verarbeitungen naturwissenschaftlicher
Tatsachen sind, harmonisch einbauen. Philosophisch aber gehen die
strengen Realisten ganz anders zu Werk. Fiir so einfach und an der
Oberfliche liegend, wie ihre Gegner, halten sie das Problem der Natur
des Erkennens nicht. 1 Sie steigen vielmehr im AnschluBl an Aristoteles
und Thomas von Aquin tief in den Schacht der Metaphysik hinab
und geben von hier aus in freilich nicht wenig miithsamen und sublimen

1 In der Tat findet man auf gegnerischer Seite im Gegensatz zu den den
natiirlichen Realismus vertretenden Scholastikern nirgends eine griindliche Theorie
der Natur des Erkennens. Nur der gegenstindliche Wert und wiederum der
gegenstindliche Wert des Erkennens steht im Mittelpunkt der Betrachtung.



und die Bewubtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 133

Gedankengingen die befriedigende Losung.! Es ist ja vielfach so,
daB Begriffe, die, konfus erfaflt, von allen stindig gebraucht werden,
dem Denken ernste Schwierigkeiten bereiten, wenn ein deutliches
und wissenschaftliches Erfassen derselben angestrebt wird. Wer sich
freilich auf diesen, d. h. in unserm Falle, zum Teil wenigstens meta-
physischen Standpunkt der strengen Realisten nicht stellen will, dem
wird deren ganze Erorterung iiber das Wesen des Erkennens nicht
zusagen. Dasselbe wird der Fall sein bei denjenigen, die den strengen
Realisten das Recht bestreiten, die vorliegende Frage vom Stand-
punkt des gesunden Menschenverstandes aus zu behandeln, in der vor-
gefa3ten Meinung, man konne auch das Problem des Erkennens nicht
ohne einen festgelegten erkenntniskritischen Standpunkt in Angriff
nehmen. So wichtig auch die Erkenntniskritik und ihre Probleme
als Wissenschaft sind, so ist es doch nicht so, daB diese zuerst
erortert sein miilten, ehe man tiberhaupt ein anderes Problem angreifen
konnte. Miissen doch die so wichtigen erkenntniskritischen Probleme
selber vom Standpunkt des einfachen, gesunden Menschenverstandes
aus angegangen werden, da man fiiglich nicht bereits erkenntniskritisch
im Sattel sitzen kann, wenn man durch die Erkenntniskritik erst in
diesen Sattel hineinzukommen trachtet. Das beweist zur Geniige,
daB3 wir ohne den Standpunkt des gesunden Menschenverstandes auch
in der Philosophie nicht auskommen.

Die Auffassung des gesunden Menschenverstandes ist aber der
natiirliche Realismus. Der Mensch ist im vorkritischen Stadium nicht,
wie manche meinen, erkenntnistheoretisch neutral, weder Realist
noch Idealist, sondern praktisch und spontan Realist. Aber er hat
von seinem Realismus nur eine konfuse, keine deutliche und ausdriick-
liche Kenntnis. Letztere wird er durch die Erkenntniskritik, voraus-
gesetzt, daBl sie verniinftig und unvoreingenommen betrieben wird,
erreichen. Wie mit dem gesunden Menschenverstand, so operieren
darum auch mit dern natiirlichen Realismus dessen Freunde und Feinde,
nur mit dem Unterschied, dal erstere dies wahr haben, wihrend die
letzteren wihnen, voraussetzungslos bezw. in bewuBt kritischer Haltung
vorzugehen. Erstere bleiben sich konsequent, letztere nicht.

1 Das soll nicht heifen, daB die Bestimmung der Natur des Erkennens Sache
der Metaphysik wire. Sie ist Aufgabe der Naturphilosophie, niherhin der Seelen-
lehre. Aber sie bedient sich einer Reihe von Begriffen, die in der Metaphysik
gewonnen werden oder doch hier ihre letzte Vertiefung erfahren. Dahin gehéren
z. B. die Begriffe Akt und Potenz, Materialitit und Immaterialitit, Stoff und Form.



I34 Der Begriff des Erkennens

Es ist darum auch nicht eine petitio principii oder ein circulus
vitiosus, wenn der vom Standpunkt des Realismus aus gewonnene
Begriff des Erkennens zur Bestdtigung der streng realistischen Auf-
fassung des Erkenntnisgegenstandes herangezogen wird. Es geht
eben nicht anders. Der Realismus kann nicht von einem nicht-
realistischen Standpunkt aus dargetan und verteidigt werden, wie aber
auch umgekehrt selbst die Idealisten ihre Ansicht von keinem anderen
als dem realistischen Standpunkt aus anfassen und durchfithren kénnen.
Darum widerlegen sie sich auch selber, wenn das Ergebnis ihrer Unter-
suchung die Leugnung des Realismus ist. Zur Rechtfertigung der
Realisten sei aber obendrein darauf hingewiesen, dall die Logik
auller dem circulus uniformis oder vitiosus auch noch den circulus
difformis seu non vitiosus kennt: die unter der Voraussetzung des
konfus erkannten Realismus gewonnene Einsicht in die Natur des
Erkennens dient zur Bestitigung desselben, jetzt aber auf Grund
besondern  Erweises deutlich erkannten und ausdriicklich bejahten
Realismus.

Das Mittel endlich — um das noch kurz zu erwihnen — oder
das Werkzeug, mit dem der harte Boden unseres Problems beackert
werden mul, ist das genaue und umsichtige Zuriickdenken auf den
Erkenntnisvorgang selbst, so wie er sich dem BewuBtsein kundgibt,
das sorgfiltige Analysieren dieses BewuBtseins und das Vergleichen
des Erkennenden mit dem Nichterkennenden, d. h. das die ersten
logischen und ontologischen Prinzipien, den Satz vom Widerspruch,
das Gesetz der Kausalitit und andere beriicksichtigende Abwigen
der in der psychischen Ordnung sich offenbarenden GesetzmiBig-
keiten gegen jene, die in der physischen Ordnung allgemein anerkannt
sind. Ist es also auch kein direktes und unmittelbares Erkennen,
das uns in das Reich des Erkennens selber fiithrt, sondern ein indirektes,
reflexes und analoges, da es sich um unkérperliche, psychische Seins-
heiten handelt, so ist doch auch dieses Erkennen geeignet, uns sichere
Wissenschaft zu vermitteln.

I. Fir die strengen Realisten ist, wie fiir Aristoteles und Thomas
von Aquin, Erkennen ein Awfnehmen und Besitzen von Formen. Die
Gegenstinde, die erkannt werden, sind die Formen, die vom Erken-
nenden aufgenommen werden. Schon der gewdhnliche Sprachgebrauch
hat den Ausdruck: sich iiber etwas informicren, was nichts anderes
heiit, als das ins BewuBtsein als Form aufnehmen, was man genau,
so wie es in Wirklichkeit ist, kennen zu lernen sucht.



und die BewuBtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 135

Der Vorgang der Formenaufnahme ist aus der. Natur bekannt.
Der Marmor nimmt unter dem Mei3el des Kiinstlers die Gestalt oder
Form einer berithmten Personlichkeit an. Das Wachs nimmt das
Wappenzeichen des Siegelringes als Form an, sagt Aristoteles. Philo-
sophisch gesprochen heifit das: eine materia secunda (ein fertiger
Korper) nimmt eine bestimmte akzidentelle Form an. Auch die
materia prima, der potenzielle Substanzteil des Korpers, nimmt die
substanzielle Form auf, mit ihr das substanzielle Wesen des Korpers
bildend. '

Die Form hat im Vergleich zu dem Aufnehmenden eine gewille
Aktualitit, sie aktuiert und determiniert ihren Untergrund. Die
materia prima, an sich reine Potenz, erhilt durch die substanzielle
Form ihren ersten substanziellen Akt. Die materia secunda besitzt
bereits diesen substanziellen Akt, ist aber noch in der Moglichkeit
zu den verschiedenen akzidentellen Akten, die ihr durch die akzi-
dentellen Formen gegeben werden.

Auch die Formen, die das Erkennende aufnimmt, sind Aktuali-
titen, entia actu. Es sind die Bestimmtheiten oder Merkmale, die
ein Ding besitzt, seien sie physische Korperbeschaffenheiten oder
abstrakte Seinsheiten (physische oder metaphysische Erkenntnis-
gegenstinde). Das rein Potenzielle, das Unbestimmte, noch nicht
Fertige (wie z. B. die materia prima) wird als solches, isoliert, von uns
nicht erkannt. Es wird nur mittelbar erkannt durch das Aktuelle,
Fertige, auf das es hingeordnet ist. Die Bestimmtheiten aktuieren
ihre eigenen, je nachdem physischen Triger und sind Formen fiir
das Erkennende. i

Die Form gehort zu den vier Ursachen (causae), von denen etwas
im Sein abhingig ist. Wie die andern Ursachen hat auch die Formal-
ursache eine nur ihr eigene Wirksamkeit. Sie wirkt durch sich selber.
Sie bringt nicht, wie die Wirkursache, eine von sich verschiedene
‘Wirkung, einen effectus hervor, sondern sich selber schenkend gibt sie
dem Aufnehmenden ein neues aktuelles Sein. Das Wachs bekommt
durch die Aufnahme der Siegelform ein neues Sein, es ist jetzt so und
so gesiegeltes Wachs.! Ebenso ist es mit der substanziellen Form.

1 Das Wachs bekommt genau gesprochen durch den wirkursdchlichen Ein-
druck des Wappenzeichens des Siegelringes eine akzidentelle Gestalt, ein
bestimmtes Geprige. Dieses Geprige, das dem Wachs angehort, ist die in Rede’
stehende Form. Das Wappenzeichen des Siegelringes geht natiirlich nicht auf
das Wachs iber, sondern bleibt akzidentelles Geprige (Form) des Siegelringes..



136 Der Begriff des Erkennens

Auch sie geht als solche auf die materia prima iiber und teilt dieser
ihre eigene Aktualitit mit.

Wenn der Gegenstand fiir das Erkennende Formalursache ist,
mull er natiirlich auch auf dieses iibergehen. Derselbe Gegenstand,
der auferhalb des Bewuftseins ist, mufl im Bewupftsein stehen.' Das
gilt auch von dem Gegenstand der duBeren Sinne, der, wie die strengen
Realisten behaupten, physische Korperbeschaffenheit ist. Auch er
muB in die Empfindung eingehen. Ist das aber der Fall, dann ist es
auch, wie wir jetzt schon sagen konnen, der auferhalb des Bewupiseins
befindliche (und auf dieses iibergehende) Gegenstand selber, der unmittel-
bar in seinem Ansich erkannt wird. Denn dann ist es durchaus zweck-
los — und dazu unméglich — daB unter dem wirkursdichlichen Einflul
des Gegenstandes im Erkennenden ein Symbol oder ein sonstwie
geartetes Surrogat entstehe und dieses dann eigentlicher Gegenstand
des Erkenntnisaktes sei. Es wird sich also hier die ganze Tragweite
der anders gearteten Auffassung der strengen Realisten kundtun.

2. Nun darf man freilich nicht erwarten, daB3 die Form auf das
Erkennende genau in derselben Weise iibergehe, wie sie auf das Nicht-
erkennende iibergeht. Das hiee ebenso die Formalursichlichkeit von
der physischen Ordnung ohne weiteres auf die Erkenntnis- oder psy-
chische Ordnung iibertragen wie die Gegner die Wirkursachlichkeit
iibertragen. Vielmehr mull gerade in der besonderen Art und Weise,
in der die Form oder der Gegenstand sowohl seinsmaBig als auch
genetisch auf das Erkennende iibergeht, und dieses die Form aufnimmt
und besitzt, der ganze Unterschied zwischen beiden Ordnungen und
die Eigentiimlichkeit des Erkenntnisvorganges offenbar werden.

Das Zuriickdenken iiber den Erkenntnisvorgang und der Vergleich
des Erkennenden mit dem Nichterkennenden lehren uns, sowohl
beziiglich der Tatsache als auch der Art und Weise der Formenaufnahme,
von Seiten des Erkennenden folgendes. Das Nichterkennende macht
die Form, die es aufnimmt, zur eigenen, sie wird seine Form, mit der
es ein Zusammengesetztes, ein Drittes bildet. Und darum bleibt sie

In der physischen Ordnung geht eben nicht, wie in der psychischen (siehe unten),
die Form des einen Trigers auf den andern iiber, sondern unter dem wirk-
ursichlichen Einflu der Form des einen Trigers entsteht in dem andern Triger
eine gleiche Form.

1 Im BewuBtsein stehen hei8t hier im Erkennenden stehen, nicht actu
im BewuBtsein, also actu bewuBt sein. Unter dem Erkennenden ist sowohl das
Erkennende in potentia, das Erkenntnisvermogen, als auch das Erkennende in
actu, der Erkenntnisakt, das Erkennen selber zu verstehen.,



und die Bewuftseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 137

fir das Aufnehmende unerkennbar. Das Erkennende dagegen besitzt
die fremde Form als fremde. Es bildet mit ihr kein Drittes. Und das
heiB3t, es erkennt sie.

Das Wachs (das Nichterkennende) z. B. macht die Form, die es
unter dem Eindruck des Siegelringes bekommt, zur Wachsform. Es
existiert jetzt unter dieser Form und ist ein mit diesem bestimmten
Wappenzeichen versehenes Wachssiegel. Die Hand, die vom Ofen
her erwiarmt wird, nimmt die unter dem EinfluB des geheizten Ofens
bezw. der heiflen Luft in ihr entstehende Wirme als Eigenwarme auf.
Sie ist durch diese in ihr entstandene Wirme selber warm ; es ist ein
Drittes da : die erwirmte Hand. Auch die materia prima macht die
substanzielle Form zur eigenen und bildet mit ihr ein Drittes, die aus
Materie und Form zusammengesetzte Koérperwesenheit.

Nicht so ist es beim Erkennenden. Das Auge, das die Siegelform
(das Wappenzeichen) am Ring oder am Wachs sieht — oder das Sehen
selber —, wird dadurch, daBl es die Form aufnimmt, nicht gesiegelt,
es macht sich die Form nicht zu eigen. Und wenn der Ring oder das
Wappenzeichen von Gold, das Wachs rot oder gelb ist, wird das Sehen
nicht golden, rot oder gelb. Sondern es besitzt die Siegelform, das Gold,
das Rot oder Gelb als das, was sie sind. Als Anderes, Fremdes, stehen
sie thm gegeniiber. Es besitzt diese Bestimmtheiten gegenstandlich.
Und der Temperatursinn der Hand, durch den letztere die Eigenwarme
empfindet, wird nicht selber warm ; die Warme, die er aufnimmt und
besitzt, ist nicht Temperatursinnwirme, sondern schwebt ihm als
Handwirme, als Wirme eines andern vor.

Wihrend also in der physischen Ordnung die Form, die aufge-
nommen wird, immer Eigenform des Aufnehmenden wird und ein
Anderssein ausschlieft, behilt die Form, die auf das Erkennende
iibergeht, ihr Anderssein unangetastet bei. Dieselbe Form, die auBBerhalb
des BewuBtseins ist, ist als sie selber, nicht als BewulBltseinsform im
BewuBtsein. Und, wenn wir die oben genannten Beispiele beachten,
nicht nur die Form, die in der physischen Ordnung von einer andern
verursacht und als Eigenform von ihrer Unterlage aufgenommen
wird, geht als fremde auf das Erkennende iiber, sondern auch jene
Form, die sich in der physischen Ordnung eben nur vermittelst dieser
Verursachung der erstern Form, nicht aber dadurch, daf} sie selber
iiberginge, mitteilen kann, wird in der psychischen Ordnung ohne
weiteres als sie selber aufgenommen. Nicht nur die von der Siegelring-
form im Wachs verursachte, sondern auch die Siegelringform, das



138 ‘  Der Begriff des Erkennens

Wappenzeichen des Siegelringes selber- geht als Wachs- bezw. Siegel-
ringform auf das Erkennende iiber. Und nicht nur die von der Ofen-
oder Luftwirme verursachte Handwirme, sondern auch die ver-
ursachende Ofen- und Luftwidrme selber geht als Hand- bezw. Ofen-
und Luftwiarme auf das BewuBtsein iiber, erstere auf den Temperatur-
sinn (die Empfindung), letztere auf- die Wahrnehmung.! Andere
Beispiele lassen sich in beliebiger Zahl anreihen. Was also in der
physischen Ordnung unméoglich ist,  tut sich unserm BewuBtsein in
der psychischen Ordnung als unumstéBliche Tatsache kund. In der
physischen Ordnung kann eine Form nicht von einem Tréiger auf den
andern iibergehen noch auch als fremde aufgenommen werden. Das
Erkennende dagegen besitzt fremde Formen als fremde. Und als
etwas Fremdes, als Nicht-Erkennen, als Nicht-Ich werden sie von
ihm erkannt. Denn das Auge sieht die Siegelform (das Wappen-
zeichen) des Ringes wie des Wachses, sieht das Gold, Gelb und Rot,
und nicht sich selber, nicht sein Sehen. Und der Temperatursinn
empfindet die Handwirme und nicht diese seine Empfindung. Sondern
durch die Empfindung erreicht der duflere Sinn von sich selbst und
von der Empfindung Verschiedenes. Sich selbst erkennt die Empfin-
dung nur dunkel und nebenbei. Und so sieht sie den Fremdgegenstand
unabhingig von sich selbst sich gegeniiberstehen. Gleiches gilt von
den Akten der andern Erkenntnisvermogen. _

Diese Tatsache, dal dem Erkennenden das, was es erreicht, gegen-
standlich gegeben ist, dall es Anderes als Anderes besitzt, kann nicht
genug hervorgehoben werden. Si¢ macht das Erkennende zum
Erkennenden. Sie ist denn auch den strengen Realisten der Ansatz
zum Erweis der BewuBtseinsjenseitigkeit des Gegenstandes. Wenn
der Erkenntnisakt seiner Natur nach von sich Verschiedenes erreicht,
ist auch der bewuBtseinsjenseitige und selbst der physische Gegenstand
fir ihn kein unerreichbares Ziel. Auch der physische Gegenstand
steht in dem Akt, der ihn erkennt, wenn auch nicht, wie gleich gezeigt
wird, in physischer Weise. Er kann darum selber trotz der Immanenz
des Aktes sehr wohl dessen Terminus sein.

Man kann zum Unterschied von der physischen Information,

1 Der Akt des duBern Sinnes oder die Empfindung erkennt den das
betreffende Organ unmittelbar affizierenden Gegenstand, die Empfindung des
Temperatursinnes, z. B. die Wiarme' der von diesem Sinn informierten Nerven-
endigungen — den Gegenstand drinmen —, wihrend die Wahrnehmung, eine
Kombination von duBern und innern Sinnen, den Gegenstand draufen, die Wirme
des Ofens, der Luft, die die Handwirme erzeugen, erkennt.



und die BewufBitseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes I39.

die sich in der physischen Ordnung beim Nichterkennenden vollzieht,
die Information in der psychischen Ordnung als objektive, gegenstand-
liche Information bezeichnen : die Form, die vom Erkennenden auf-
genommen wird, ist gegenstindlich in ihm.

3. Die Form, die gegenstindlich in dem sie Aufnehmenden ist,
kann nicht in derselben Seinsweise in ihm sein, wie die Form, die nicht
gegenstiandlich besessen wird, auch wenn sie wie diese eine physische
ist. Die Form, die auf das Nichterkennende iibergeht, geht in der
ihr eigenen Seinsweise auf dieses iiber. In dieser Seinsweise aktuiert
und determiniert sie ihre Unterlage und bildet mit ihr ein physisches
Drittes. Ginge die Form ebenso auf das Erkennende iiber, dann
konnte sie nicht erkannt werden, sie wiirde ihre Gegenstindlichkeit
einbiiBen. Wie das Erkennende nicht in physischer Weise Wasser
und Luft, Feuer und Erde zu sein braucht, um diese Dinge zu erkennen
— eine Ansicht, die, wie bekannt, Empedokles im Altertum vertrat —,
so braucht die physische Form auch nicht in physischer Weise auf
das Erkennende iiberzugehen. Das Bewultsein sagt uns auch, daB
einen Gegenstand erkennen nicht heifit : den Gegenstand physisch
besitzen, so wie man etwa ein Geldstiick in der Hand hélt. Wir sprechen
vielmehr von einem geistigen, immateriellen, idealen Besitz dessen,
was wir erkennen. Der Sprachgebrauch stiitzt sich aber auf das BewuBt-
sein. Die Form hat im Erkennenden eine Seinsweise, die” der Natur
des Erkennenden entspricht, eine erkenntnisméfige, intentionale Seins-
weise. Das Erkennende, das den Gegenstand sich verinnerlicht, gibt
diesem in sich ein Erkanntsein. In diesem intentionalen Erkanntsein
besitzt und erfaflt es den Gegenstand auBerhalb des Bewuftseins.
Dieser hat also ein doppeltes Sein, eines in sich und eines im
Erkennenden, und i dem Sein und durch das Sein im Erkennenden
wird er in seinem In-sich- oder An-sich-Sein erfafit.

Durch die intentionale Seinsweise im Erkennenden wird also die
Form in ihrer Gegenstindlichkeit nicht nur nicht beeintrichtigt, ver-
subjektiviert, sondern im Gegenteil, sie wird uns dadurch in ihrem
objektiven Ansich gewihrleistet. Wir sind nicht Gott, daBl wir die
Vollkommenheiten der Dinge physisch in uns triigen und unser
Erkennen = Sein und unser Sein = Erkennen wire. Wir sind auf unsere
individuellen Vollkommenheiten eingeengte Wesen und haben die Féhig-
keit, erkennend die Dinge in intentionaler Weise uns anzueignen. Diese
Art, die Vollkommenheiten «des ganzen Weltalls» (St. Thomas) zu
besitzen, muB uns geniigen.



I40 Der Begriff des Erkennens

Die intentionale Seinsweise, oder die Form insofern sie die inten-
tionale Seinsweise im Erkennenden hat, ist iibrigens auch nicht Gegen-
stand des direkten Erkenntnisaktes. Sie geht erst dem Zuriickdenken
und Uberlegen auf. Der direkte Erkenntnisakt, sowohl der der Sinne
als auch der des Verstandes, zielt an und fiir sich nur auf das Ding,
nicht auf seine Seinsweise im Erkennenden. Er erfaBt die Form nur
als Fremdgegenstand, und zwar als physischen, wenn sie physische,
als metaphysischen, wenn sie metaphysische Form ist. Sie steht zwar
im Erkennenden (und im Erkennen) sowohl als Gegenstand als
auch in der intentionalen Seinsweise, im Erkanntsein. Da aber der
direkte Erkenntnisakt als direkter kein Reflektieren ist, so geht er
auf die Form insofern sie gegenstandlich in ihm ist, nicht aber insofern
sie in ihm eine intentionale Seinsweise hat. Wohl kommen unserm
Verstande zuriickdenkende Akte zu, den Sinnen aber nicht. Denn
diese besitzen nicht die zum Reflektieren notwendige Freiheit von
der Korperlichkeit. Und wenn auch jedem direkten Erkenntnisakt
eine dunkle und nebenher laufende Erkenntnis seiner selbst zuge-
schrieben wird, so bezieht sich diese doch nur auf ihn, insofern er
direktes Hinzielen auf den Gegenstand, nicht insofern der Gegenstand
intentionaliter in ihm ist. ! Diejenigen also, die behaupten, der Gegen-
stand préasentiere sich sofort” in seiner subjektiv-psychischen Seins-
weise und koénne darum als physischer Gegenstand nicht erkannt
werden, analysieren ihr BewufBitsein nicht. Sie legen in den ersten
und direkten Erkenntnisakt hinein, was sie dem Zuriickdenken und
Uberlegen verdanken, und ziehen den irrtiimlichen SchluB, daB nur
ein psychischer Gegenstand Terminus des psychischen Erkenntnisaktes
sein konne. Nein, der physische Gegenstand steht in der intentionalen
Seinsweise ungeschmailert als physischer Gegenstand im Erkennen
und wird als physischer Gegenstand erkannt. Das heit, das eine ist
das andere. Wie es Tatsache ist, daB das Erkennende Anderes als
Amnderes in sich trigt und wie es Tatsache ist, daBl dieses Andere oder
der Gegenstand eine dem Erkemnenden entsprechende Seinsweise haben

1 TLetzteres wird zwar ausdriicklich im Verstandesurteil erkannt, in dem
sich die logische Wahrheit befindet, aber auch nur vermittelst einer reflexio
propria. — Dem Gesagten steht nicht entgegen, daf der direkte Verstandesakt
auf den von ihm erarbeiteten Gegenstand geht. Er geht nicht ausdriicklich auf
ihn, insofern er verarbeitet ist, insofern er ein esse intentionale bekommen hat.
Der Gegenstand der duBeren Sinne ist nicht verarbeitet, sondern tritt ihnen voll
und ganz von aullen entgegen (siehe unten).



und die Bewubtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes I4I

muB, so ist es auch Tatsache, daB das Erkennende in dieser Seinsweise
den Gegenstand als das, was er an sich ist, als Anderes, erreicht.
Oder vielmehr, die Tatsache ist nur eine: das Erkennende erreicht
von sich Verschiedenes dadurch, dal es dem von sich Verschiedenen
in sich ein intentionales Sein gibt. Denn das heilt Erkennen. Dem-
jenigen, das erkannt wird, wird ein Erkanntsein gegeben, das ist eine
propositio per se nota. Der Gegenstand im Erkennen 1st also der
Gegenstand auflerhalb des Erkennens, der Gegenstand tm Bewuftsein ist
der bewuftseinsjenseitige Gegenstand. Das wollen nun freilich die Gegner
nicht wahr haben. Sie sagen : der Gegenstand im Erkennen ist keines-
wegs der Gegenstand auBerhalb des Erkennens, sondern ein Drittes,
das erst im Erkennen und durch das Erkennen gesetzt wird und das
allenfalls ‘auf den «Gegenstand » auBlerhalb des Erkennens hindeutet,
weil es auch von ihm verursacht ist. Jedenfalls aber ist dieses Dritte,
der «Inhalt» des Empfindungsaktes, das, was formell erkannt wird.

Nun, hier zeigt sich eben der gegensitzliche Standpunkt in seiner
ganzen Deutlichkeit. Die strengen Realisten denken (bei Bestimmung
des Erkenntnisvorganges) natiirlich-realistisch, die Gegner sind bereits
auf ihren «kritisch-realistischen », richtiger idealistischen, Standpunkt
festgelegt. Nach den erstern vollzieht sich das Erkennen nach Art
der Formursichlichkeit ; die letztern iibertragen die Wirkursdchlichkeit
auf dasselbe. Darum koénnen diese nicht fassen, dall das Erkennende
den bewuBtseinsjenseitigen Gegenstand, ja selbst die physische Kérper-
beschaffenheit in der intentionalen Seinsweise gegenstindlich besitzt.

Mit Hilfe der Bestimmung des Erkennens sind zwar die Gegner
nicht zu widerlegen. Ihre subjektivistische Auffassung vom Gegen-
stand des Erkennens mul} in der Erkenntniskritik widerlegt werden.
Aber das ist sicher und zeigt sich hier deutlich: einer organischen
Entwicklung des Wesens des Erkennens entstammt ihre Auffassung
desselben nicht. Und das Zeugnis des Bewulltseins haben sie nicht
fiir sich. Jeder, der unvoreingenommen ist, fallit das Erkennen auf als
ein Sich-verinnerlichen dessen, das ihm worliegt, das ihm gegeben ist.?!
Nach den Gegnern ist Erkennen weiter nichts als ein Hervorbringen
und Setzen eines durchaus Neuen. Dieses Neue wird dadurch erkannt,
dall es gesetzt wird und dadurch gesetzt, dal es erkannt wird. Damit
ist die Funktion des Erkennens erledigt. Wie das eigentliche Erkennen

1 Selbst im Gedankending stellt unser Verstand Elemente zusammen oder
trennt sie, die ihm einzeln gegeben sind.



I42 . Der Begriff des Erkennens

sich nun vollzieht, d. h. auf welche Weise das Erkennende des selbst-
geschaffenen Gegenstandes inne wird, davon hoért man nichts. Die
materiell-physische Auffassung vom Erkennen versperrt den Gegnern
den Weg zum Verstindnis seiner Struktur als der eines psychischen
Verinnerlichungsprozesses. Wenn irgendwelche von unsern Erkenntnis-
vermogen, dann sind es gerade unsere dullern Sinne, die nicht
schopferisch sind beziiglich ihres Gegenstandes, noch auch ihn irgend-
wie verarbeiten. Sie nehmen ihn so auf und verinnerlichen sich ihn
so, wie er ihnen vorliegt. Sie bringen nicht einmal, wie der Verstand
und die innern Sinne, eine species expressa, ein ausgeprigtes Erkenntnis-
bild hervor, und wverhalten sich deshalb hinsichtlich ihres Formal-
gegenstandes, des an sich Sinnfilligen, des sensibile per se proprium,
rein aufnehmend. Aber wenn auch der Verstand sich seinen Gegen-
stand durch mannigfaches Abstrahieren, Vergleichen und Beziehen,
Zusammensetzen und Trennen erarbeitet, so tut er es doch in der
Weise, dal er — zufilliger Irrtum kann natiirlich unterlaufen — genau
weill und unterscheiden kann, was er vorgefunden, was er hinzugefiigt
oder weggelassen hat. Vergleiche die Losung des Universalienproblems
durch den gemiBigten Realismus. Ein subjektiv-objektives, « subjekt-
bezogenes » Gebilde schafft auch er nicht.

4. Da die Form vom Erkennenden aufgenommen wird und von
ihm eine ihm entsprechende Seinsweise bekommt, ist sie in einem
gewissen Sinn doch auch wieder Form des Erkennenden. Obgleich sie
fremde Form bleibt, wird sie dem Erkennenden zu eigen. Dieses besitzt
die Form als fremde und als eigene, ja es besitzt sie in ganz eigen- und
einzigartiger Weise als seine eigene: es wird die Form, die es auf-
nimmt, cognoscens fit cognitum. In der physischen Ordnung wird aus
der Form und dem Aufnehmenden ein Drittes, in der psychischen
Ordnung werden Form und Aufnehmendes eins. Das Sehende wird
die Siegelform, wird das Gelb, das Rot. Denn das Auge sieht die
Siegelform, das Gelb, das Rot und nicht ein gesiegeltes, gelbes oder
rotes Sehendes. Und der Temperatursinn wird die Handwiarme. Denn
diese empfindet er und nicht einen warmen Temperatursinn. Das
sind die Tatsachen, die sich uns in ihrer Selbstverstindlichkeit
unabweislich aufdringen. Es kann aber unsere Aufgabe nicht sein,
die Tatsachen zu leugnen, sondern wir miissen sie zu deuten und
auszuwerten suchen.

Gerade diese Identitit des Erkennenden mit seinem Gegenstand
biirgt dafiir, daB letzterer in seinem Ansich erkannt wird. Was soll



und die BewuBtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 143

denn das Erkennende von der Erfassung des Gegenstandes trennen,
wenn es mit ihm dasselbe ist ? Darum ist auch mit dem Gegenstand
objektiv und intentionaliter identisch sein wund thn in seinem Ansich
erkennen dasselbe. ,

Dieses Sich-identifizieren mit seinem Gegenstand zeigt aber auch,
wenn man so sagen soll, die ganze Selbstlosigkeit des Erkennenden
bei seiner Vereinigung mit dem Gegenstand. Obgleich es bleibt, was es
ist und sich nicht an seinen Gegenstand verliert, nicht in ihn
umgegossen wird, tritt es doch in seinem Selbst derart zuriick, daB3
der Gegenstand in seiner ganzen Gegenstandlichkeit sich in ihm geltend
machen kann. Es modifiziert den Gegenstand nicht, nimmt ihn nicht
subjektiv auf, wie die Gegner meinen, sondern 1laf3t ihri, wie er ist.
Darum wird auch kein subjektbezogener Gegenstand erkannt, auch
kein Produkt von Subjekt und Objekt. Denn durch die gegen-
stindliche Aufnahme der Form entsteht kein Produkt und keine
Versubjektivierung. Sie geht eben selber ins BewuBtsein iiber. Deut-
lich und ausdriicklich hebt das Erkennende den Gegenstand von sich
und vom Erkennen ab und erkennt ihn nicht als etwas mit sich und
durch sich selbst Verquicktes. Seine Aufgabe ist es, den Gegenstand
wahr-zunehmen. Dazu kann es ihn unmoéglich in seinen eigenen
Schatten stellen.

Auf diese Weise entsteht im Erkennenden eine Synthese, die
durchaus  befriedigt. Subjekt und Objekt vereinigen sich in der
Erkenntnisordnung miteinander in einer Weise, wie sich in der
physischen Ordnung niemals zwei Dinge oder Teile, selbst nicht Materie
und Form, miteinander vereinigen koénnen. Denn das Subjekt wird
das Objekt. Die in der physischen Wirklichkeit real voneinander
verschieden sind, sind im Erkennen identisch. Subjektiv (jedes fiir
sich genommen) sind sie zwei, objektiv und intentionaliter eins und
dasselbe. Die reale Verschiedenheit in der physischen Ordnung wird
durch die objektive und intentionale Identitit in der psychischen
Ordnung iiberwunden. Der erkannte Gegenstand ist das aktuelle
Erkennen : sensibile in actu est sensus in actu; und intelligibile in
actu est intellectus in actu. Und umgekehrt.

Dem Gesagten zufolge ist die Immanenz des Erkenntnisaktes,
auf die die Gegner mit Recht hinweisen, vollauf gewahrt, auch bei
dem Empfindungsakt, der unmittelbar auf den physischen Gegenstand
geht. Aber diese Immanenz schlieBt die 77anszendenz nicht aus, denn
der Erkenntnisakt erreicht in sich den von sich verschiedenen physischen



144 Der Begriff des Erkennens

Gegenstand. Dieser ist, wie die bisherige Untersuchung ergeben hat,
objektiv und intentionaliter im Erkennenden, objektiv und intentio-
naliter identisch mit ihm und mit dem Erkennen. Sind auch beide
Weisen, die objektive und die intentionale, sachlich dasselbe, fiir das
genaue Verstindnis, wie beim Erkennen Immanenz und Transzendenz
gewahrt sind und harmonisch zusammengehen, werden sie doch besser
unterschieden. Sagt man, der Gegenstand oder die Form ist objektiv
im Erkennenden, so betont man mehr ihre Gegenstindlichkeit, die
Identitit der Form im Bewuftsein mit der Form auBlerhalb des
Bewuflitseins. Sagt man dagegen, die Form ist intentionaliter im
Erkennen, so betont man mehr die Identitit des Erkennenden mit
dem Gegenstand, also mehr ihre subjektive Seite, ihr Erkanntsein von
Seiten des Erkennenden.

Aber auch der Erkenntnisakt kann unter einem doppelten Gesichts-
punkt betrachtet werden, insofern er Hinzielen auf den Gegenstand
und insofern er intentionaliter der Gegenstand ist. Auch hier ist
sachlich das eine das andere. Und nun geht, wie gben schon angedeutet
wurde, der direkte Erkenntnisakt unter dem ersten Gesichtspunkt
betrachtet auf die Form, insofern sie gegenstindlich im Erkennenden
ist und erreicht in und mit ihr den physischen Gegenstand auBer-
halb des BewubBtseins: Transzendenz des Erkenntnisakies und des
Erkenntnisgegenstandes. Denn der Gegenstand im Erkennen ist der
Gegenstand auBerhalb des Erkennens. Unter dem zweiten Gesichts-
punkt dagegen ist der Erkenntnisakt dasselbe, was nach dem eben
Gesagten der Gegenstand oder die Form unter dem zweiten Gesichts-
punkt betrachtet ist, die Form nach ihrem intentionalen Erkanntsein :
Immanenz, d. h. Identitdit des Erkenminisaktes und des Erkenninis-
gegenstandes : Sensibile in actu est sensus in actu (Aristoteles).

Der Gegenstarid, der unmittelbar und formell erkannt wird, steht
also auch nach der Auffassung der strengen Realisten im Erkennen —
und insofern lehren sie dasselbe wie ihre Gegner. Aber sie sind im Gegen-
satz zu ihren Gegnern davon tiberzeugt, dall der Gegenstand im Erkennen
der Gegenstand auBlerhalb des Erkennens ist. Denn dieser geht als
Formalursache, nicht als Wirkursache, also sich selber schenkend
und nicht in einem von sich verschiedenen Bewirkten auf das
Erkennende iiber.

Dadurch, daB die Form selber in das Erkennende hineingestellt
ist, ist der Unterscheidung, die in der modernen Philosophie zwischen
dem Gegenstand des Erkenntnisaktes und seinem Inhalt als zwischen



und die Bewubtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes I45

zwei geradezu disparaten, wenn auch aufeinander bezogenen Dingen
gemacht wird, der Boden entzogen. Wo Identitit ist zwischen dem
Gegenstand (auBerhalb des Erkennens) einerseits und dem Erkennen
und seinem Inhalt (dem Gegenstand im Erkennen) andererseits, da
erreicht der Erkenntnisakt, der dem Inhalt erreichi, ipso facto dem
Gegenstand.

Insofern der Gegenstand im Erkennenden ist, ist er causa formalis
intrinseca und spezifiziert das Erkennende innerlich. Insofern er
auBerhalb des Erkennenden ist, ist er causa formalis extrinseca und
specificativum extrinsecum.

5. Was ist der tiefere Grund dafiir, daB das Erkennende auf
besagte Weise fremde Formen aufnimmt und besitzt 7 Woher hat
es jenes Freisein von sich selber, daB es die Form nicht wie das
Nichterkennende subjektiv aufnimmt, sondern so, daB diese ihre
ganze Gegenstindlichkeit in ihm zur Auswirkung bringen kann ? Diese
Frage stellt sich jetzt von selber ein. Nachdem Zuriickdenken und
Uberlegen uns die Tatsache kundgetan haben, méchten wir auch die
Begriindung wissen. Die Antwort haben bereits Aristoteles und
Thomas von Aquin gegeben : Grund der eigentiimlichen Formenauf-
nahme des Erkennenden ist seine Erhabenheit iiber die Materialitit
und Potenzialitit, seine Immaterialitdt.

Halten wir uns gegenwirtig : Das Nichterkennende ist auf seine
Form beschrinkt, und die Formen, die es aufnimmt, macht es sich
zu eigen. Das Erkennende dagegen besitzt auller der Form, durch
die es das ist, was es ist, andere Formen als andere. Es ist also nicht
nur das, was es an sich ist, es ist auch objektiv Anderes. Die Voll-
kommenheiten, die es entitativ nicht hat, weil es auf seinen Anteil
am Sein beschrinkt ist, kann es sich im Gegensatz zum Nichterkennenden
in intentionaler Weise aneignen. Seine Beschrinkung ist also keine
ausschlieBliche, es kann sich auf anderes ausdehnen, anderes, alles
andere werden. Es besitzt eine Erhabenheit iiber die Beschrinkung
auf sich selbst, die dem Nichterkennenden nicht zukommt.

Nun ist aber der Grund fiir die Beschrankung allenthalben die
Potenzialitit bezw. Materialitit. Die materia prima, an der sich
diese Tatsache am deutlichsten zeigt, ist an sich reine Materialitit
und Potenzialitit, ohne jedwede Aktualitit und Immaterialitit. Sie
ist, wenn auch erste oder unterste substanzielle Realitit, doch jeder
Aktualitit bar. Darum klammert sie sich auch an die substanzielle
Form, die ihr die erste Aktualitit gibt, an und macht sie sich restlos

Divus Thomas. 10



146 : Der. Begriff des Erkennens

zu eigen. Ahnliches gilt von jeder materia secunda, die akzidentelle
Formen aufnimmt. Auch sie ist zu ihnen in der Potenz und wird
durch sie aktuiert. Sie nimmt sie darum materialiter auf und versub-
jektiviert sie. :

Wenn also das Erkennende die Formen anders, gegenstindlich
aufnimmt, wenn ihm im Gegensatz zum Nichterkennenden eine gewisse
Erhabenheit iiber die Beschrinkung zukommt, dann ist der ent-
sprechende Grund dafiir eine gewisse Erhabenhert iiber die Potenzialitit
und Materialitit, eine gewisse Immaterialitit. Das Erkennende ist
seiner Natur nach etwas Immaterielles und nimmt immateriell Formen
auf. Es leuchtet ein, wie Immaterialitit hier zu nehmen ist. Es
bedeutet nicht absolute, sondern nur relative Erhabenheit iiber die
Materialitat und Potenzialitit. Auch die Sinne bei Mensch und Tier
erkennen. Und doch sind sie als organische Vermoégen an den Koérper
gebunden, schlechthin materiell und nur in einer gewissen Hinsicht
(secundum quid) immateriell. Und andererseits besitzt auch der hichste
geschaffene Geist noch Potenzialitit.

Immaterialitdt ist also auch kein eindeutiger Begriff. Sein Inhalt
kommt ‘den verschiedenen Erkenntnisstufen in verschiedenem Mafe
zu. Auch ist er kein rein negativer Begriff, denn sein Gehalt ist ein
durchaus positiver Vollkommenheitsgrad -des Seins, den wir gemal
unserer korperlich-geistigen Veranlagung negativ-positiv begreifen und
ausdriicken. :

Die Immaterialitit des Erkennenden und die dadurch gegebene
Immaterialitit der Aufnahme bewirkt also, daB die erkannte Form
als andere auf das Erkennende iibergeht und in intentionaler Weise
von ihm beseéssen wird. Immaterialitit bedeutet aber Aktualitdt.
Folglich nimmt das Erkennende als Akt die Form auf, der Akt besitzt
die Formrund nicht die Potenz, der Akt besitzt den Akt. Und so versinkt
die Form nicht in .der’ Potenzialitit des sie Aufnehmenden, sondern
behilt ihre Gegenstindlichkeit bei. In der Potenzialitit des Nicht-
erkennenden aber wird die Gegenstindlichkeit der Form ausgeléscht.
Das Freisein von sich selber — und fiir den Gegenstand, das dem
Erkennenden eigen ist, kommt also von seiner Aktualitit. Wer die
entsprechende Aktualitit durch sich selber besitzt, kann auf die
Aktualisierung durch ein anderes verzichten. Damit ist das Erkennen
im tiefsten Grumde der. Metaphysik verankert.

“‘Nach dem Gesagten erweist sich das Erkennen als ein Vorgang,
‘durch den immateriell Formen aufgenommen und besessen werden.



und die Bewubtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes I47

Dieser Vorgang, durch den das Erkennende als Akt Formen aufnimmt,
ist selber Betdtigung, actio, aber eine Betdtigung, die im Erkennenden
bleibt und dieses vervollkommnet, ohne eine Wirkung nach auBlen
hervorzubringen (actio immanens, nicht transiens). Darum wird das
Erkennen definiert als metaphysische Betatigung, durch die immate-
riell Formen aufgenommen und besessen werden.

Die Immaterialitit, so wurde gesagt, ist ein relativer Begriff. In
hoherem Grade kommt sein Inhalt dem Verstand zu als den Sinnen,
den Engeln als den Menschenseelen. Und nach dem héheren Grade
der Immaterialitit des Wesens richtet sich auch. die immaterielle
Aufnahme und das immaterielle. Besitzen der Form. In demselben
MaBe nédhert sich aber auch das Gegenstand-Erkennen dem Gegenstand-
Sein, bis beide in Gott, dem Ens immaterialissmum, absolut identisch
sind und die psychische Ordnung mit der physischen zusammenfillt.
Da der hohere Grad der Immaterialitit eine geringere Teilnahme an
der Potenzialitat und-Materialitit besagt, so besagt.der niedere Grad
der Immaterialitit naturgemill eine groBere Anteilnahme an der
Potenzialitit und Materialitit. Dementsprechend wird auch bei den
Sinnen die Form als Akt von einem Akt mit groBerer Potenzialitit
aufgenommen als dies beim Verstand der Fall ist. Und da die Form
in ihrer Aktualitit sich nach der Aktualitit des Aufnehmenden richtet,
so besitzt auch die Form, die die Sinne aufnehmen, eine geringere
Aktualitdt als die des Verstandes. Darumist das Objekt der Sinne,
die wesentlich an den Korper gebunden sind, die konkrete Korper-
beschaffenheit, insofern sie durch. die - Aufnahme . in das . sinnliche
Erkenntnisvermogen .an der Immaterialitit desselben teilhat. Das
Objekt des Verstandes aber, der zwar ein anorganisches Vermogen ist,
der geistigen Seele aber, insofern sie Koérperform ist, anhaftet, ist die
abstrakte Korperwesenheit. - e

Wo aber die Form oder der Akt iiberhaupt nlcht von einem andern
Akt aufgenommen wird, wo die Form aller Kérperlichkeit, wenn auch
noch nicht aller Potenzialitat bar -ist, da subsistiert der Akt oder dJ,e
Form, da ist sie eine fiir sich seiende, forma irrecepta.

+Wo der Akt von einem andern Akt aufgenommen wird, ist immer
noch intentionale ' Identitit, da hat das' Gegenstand-Erkennen das
Gegenstand-Sein noch nicht erreicht. Wo aber ‘der- Akt subsistiert,
die Form also immateriell sich selber hat, da ist Gegenstand-Erkennen
= Gegenstand-Sein, da ist substangielle Selbsterkenntnis, da. ist der
Unterschied zwischen psychischer. und physischer Ordnung auf-



148 Der Begriff des Erkennens

gehoben. So ist es bei Gott im hochsten Mafle. Hier hat sich die Form
oder der Akt selber auf die immateriellste Weise. Hier ist intelligere
suiipsius immaterialissimum = esse subsistens in actu primo und in
actu secundo.

Eine solche absolute Identitit in der entitativen Ordnung findet
bei unserem Erkennen nicht statt. Selbst dann nicht, wenn wir uns
selbst erkennen. ! Unsere geistige Seele ist zwar, vom Leibe getrennt,
eine fiir sich seiende Form in actu primo, eine fiir sich seiende
substanzielle Wesenheit, zu der das Dasein als Akt zur Potenz
hinzukommen muBl und dementsprechend auch wurzelhafte sub-
stanzielle Selbsterkenntnis. In diesem Leben ist aber unsere Seele
nicht forma simpliciter subsistens, sondern forma recepta, Koérperform.
Und Selbsterkenntnis kommt ihr nur in gewisser Hinsicht zu. Im
ibrigen aber betitigt sich unser Erkennen nur mit Bezug auf Fremd-
gegenstinde. Und mit diesen sind wir identisch nicht in der physischen,
sondern in der psychischen Ordnung und nicht substantialiter, sondern
accidentaliter, durch unsere Erkenntnisvermégen und Erkenntnisakte,
die Akzidenzien sind. Und so erkennen wir sie in der uns ent-
sprechenden Weise, in intentionaler Identitdt, auch wenn sie physische
Gegenstinde sind.

Der Vergleich unseres Erkennens mit dem go6ttlichen Erkennen
zeigt uns, in welcher Weise wir im Gegensatz zu Gott die Dinge sind,
die wir erkennen. Gott ist das entitativ, was er erkennt, sei es er
selber — und in seiner Selbsterkenntnis ist absolute und formale
Identitit in der entitativen Ordnung —, seien es die auBergéttlichen
Dinge — und mit diesen ist er identisch identitate eminentiali causali,
wiederum in der entitativen Ordnung. Darum sind auch die Dinge so,
wie er sie erkennt. Die Dinge richten sich nach seiner Erkenntnis,
er ist dasMaB der Dinge. Wir sind mit unseren Erkenntnisgegenstinden
im Erkennen nicht identisch in der entitativen Ordnung, sondern in
der intentionalen. Wir sind von den Dingen abhingig, sie sind das
MaB unseres Erkennens. Wie unser eigenes Sein mit dem go6ttlichen
Sein verglichen nur ein analoges ist, so ist auch unser Gegenstand-
Erkennen im Vergleich zu dem gottlichen nur ein analoges Gegenstand-
Sein. Darum verlangen auch diejenigen von unserm Erkennen zuviel,
die ihm deswegen den physischen Gegenstand absprechen, weil wir

1 Siehe, auch zum folgenden, meinen Aufsatz von der Subjektbezogenheit
des Gegenstandes unserer Erkenntnis, in dieser Zeitschrift IIT (1925), S. 156 {., 168.



und die Bewufitseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes I49

erkennend der physische Gegenstand nicht physisch sind. Was nur
Gottes Sache ist, soll sich der Mensch nicht anmalen.

Es 148t sich nicht verkennen, daB der Begriff der Immaterialitit
in geradezu genialer und doch wieder so naheliegender Weise das
Problem des Erkennens 16st. Die Schwierigkeit, die die Tafsache der
gegenstandlichen Formenaufnahme unserm Nachdenken macht, ver-
schwindet, sobald wir erkannt haben, da3 das Erkennende die Form
immateriell und als Akt aufnimmt. Denn wo der Form eine solch
lichte Aufnahme zuteil wird, kann sie nicht in der Dunkelheit ver-
verschwinden, da steht sie selber im Licht und wird als Gegenstand
erkannt.

Aber auch in die schwierigsten Probleme der Gottheit trigt dieser
vom geschopflichen Erkennen her gewonnene Begriff der Immaterialitit
sein Licht, sodaB mit ihm, wie eben angedeutet wurde, selbst jene
Gleichung dem menschlichen Verstehen nahegebracht wird, in der
das metaphysische Wesen des Actus purus seinen adiquaten Aus-
druck findet : esse subsistens immaterialissimum = intelligere suiipsius
actualissimum. Gott, der sich in der unabhingigsten Weise selber hat,
besitzt sich in der vollkommensten Weise gegenstdndlich.

6. Die Dinge, die wir erkennend nur intentionaliter und acciden-
taliter sind, sind wir offenbar nicht stindig und von Natur aus. Auf
welche Weise werden wir also gemefisch diese Dinge ? Diese Frage
gilt es noch zu beantworten.

Wenn "bisher gesagt wurde, daBl der Gegenstand oder die Form
im Erkennenden sei, so hiel} das in erster Linie, daB3 das Erkennende
in actu secundo, beim tatsichlichen Erkennen, den Gegenstand inten-
tionaliter besitze. Die Form, die im Erkennenden in actu secundo
ist, muBl aber — so verlangt es das Kausalititsgesetz — bereits in
actu primo in ihm sein. Das geschopfliche Erkennende geht vom Stand
der Moglichkeit zur Wirklichkeit, von der Potenz zum Akt iber. In
der Potenz verhilt es sich indifferent, d. h. es ist in der Moglichkeit,
diesen oder jenen Gegenstand zu erkennen. Damit es nun in actu
secundo, also tatsdchlich, diesen bestimmten Gegenstand erkenne, mufl
unmittelbar vor dem tatsichlichen Erkennen die Indifferenz des
Erkenntnisvermégens aufgehoben, mull diesem der Gegenstand keim-
haft in objektiver Weise mitgeteilt werden.

Nun wurde oben schon gesagt, daB das Erkennende die Form
in ihrer physischen Seinsweise (wenn es sich um eine physische Form
handelt) nicht aufnimmt. Die physische Form kann als beschrinkte



150 - - Der Begriff des Erkennens

und unvollkommene auch nicht in ihrem physischen Sein auf dieses
iibergehen und es informieren. Ihre physische Formalursiachlichkeit ist
damit erschopft, daB sie ihren physischen Triager informiert. Dem
Erkennenden kann sie unmittelbar durch sich selber keine Deter-
minierung geben. Wodurch wird dieses also instand gesetzt, den
bestimmten Gegenstand tatsichlich zu erkennen ? Im Erkennenden
entsteht entsprechend der qualitativen Seinsheit des Erkenntnisaktes,
durch die es der Gegenstand intentionaliter in actu secundo ist, eine
dahnliche qualitative Seinsheit, durch die es derselbe Gegenstand in
actu primo ist und die von den Scholastikern species impressa, ein-
geprigtes Erkenntnisbild genannt wird. Das deutsche Wort « Erkennt-
nishild » ist allerdings, obgleich es vielfach angewandt wird, irrefithrend.
Denn es handelt sich bei der species impressa nicht um ein Bild des
zu erkennenden Gegenstandes, das dem Erkenntnisvermoégen vermittelt
werden soll, sondern dieser selbst wird ihm keimhaft mitgeteilt. Wie
der Erkenntnisakt die Form in ihrer Gegenstindlichkeit nicht antastet,
so laBt auch die species impressa die Form unverdndert. Sie ist fiir
das Erkennende ein rein subjektives Mittel, durch das es in den
Besitz der Form gelangt.

Die Form, die das Erkennende aufnimmt, geht also zundchst
durch die species impressa in das Erkenntnis-vermogen iiber. Dieses
ist durch die species der Gegenstand intentionaliter. Und erst durch
die species impressa gelangt die Form in den Erkenntnisakt, d. h.
dadurch, dall der Erkenntnisakt aus dem durch die species vervoll-
kommneten und applizierten Erkenntnisprinzip hervorgeht, ist in ihm
der Gegenstand intentionaliter in actu secundo. Denn die species ist
es, die die Indifferenz des Erkenntnisprinzips aufhebt. Und der
Erkenntnisakt oder der actus secundus ist die organische Entwicklung
und Vollendung dessen, was das Erkenntnisprinzip in actu primo ist.

Die species impressa informiert das Erkenntnisvermoégen in
doppelter Weise, entitativ oder physisch, insofern sie eine akzidentale
Seinsheit ist und intentionaliter oder gegenstindlich, erkenntnismaiBig,
insofern sie der Gegenstand intentionaliter ist.

Als akzidentelle Seinsheit bestimmt die species als physische
Form, d. h. in physischer Weise den Sinn bezw. das betreffende
Erkenntnisvermégen und bildet mit ihm das wirkursichliche Prinzip
des Erkenntnisaktes, der als dieser bestimmte Akt aus einem deter-
minierten Erkenntnisprinzip hervorgehen muf.

Als akzidentelle Seinsheit (sie gehort als habitus operativus minus



und die Bewubtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes I5I

stricte dictus, wie der Erkenntnisakt, zur ersten Art der qualitas)
entsteht auch die species impressa der dulern Sinne, deren Gegenstand
uns in erster Linie interessiert, in wirkursdchlicher Abhangigkeit von
dem physischen Gegenstand. Denn indem dieser auf das korperliche
Organ einwirkt und es physisch determiniert, entsteht in dem das
Organ informierenden Erkenntnisvermogen, das durch diese Deter-
mination nicht selber schon bestimmt und eingestellt ist, die ent-
sprechende entitativ-psychische Determination : die species impressa.

Zum Zustandekommen der species impressa des Verstandes wirkt
dessen Gegenstand, die durch die Phantasie vorgestellte Korper-
wesenheit, insofern mit, als das Phantasma werkzeugliche Wirkursache
ist. Hauptursache ist der tiatige Verstand.

Dadurch aber, daBl die species impressa in actu primo intentio-
naliter der Gegenstand ist, wird das Erkenntnisprinzip selber, in dem
sie entsteht, intentionaliter der Gegenstand, d. h. die species informiert
das Erkenntnisprinzip gegenstindlich. Es entsteht also auch durch
die Einschaltung der Erkenntnisspezies, die, soll die Reihenfolge der
Ursachen keine Liicke aufweisen, unbedingt gefordert ist, im Erkennen-
den kein Drittes : intentionaliter hingt die species nicht wirkursiachlich
von dem Gegenstand ab. Sondern dieser ist als Form selber in ihr.
Wie dies vom actus secundus das Zeugnis des Bewultseins sagt, so
verlangt dasselbe vom actus primus das Kausalititsgesetz: was im
actus secundus vorhanden ist, mul} keimhaft schon im actus primus sein.

Wegen dieses Verhiltnisses zum Gegenstand ist die species impressa
auch ihrerseits dem aus dem determinierten Erkenntnisvermégen
entquillenden Akt gegeniiber Formalursache. Der Gegenstand, der
als auBere Formalursache den Erkenntnisakt spezifizieren mul3, bedient
sich ihrer als seines Werkzeuges. Dem Werkzeug der Wirkursache
entsprechend ist sie also sozusagen werkzeugliche Formalursache.
Denn der Gegenstand spezifiziert das Erkennende nur vermittelst der
species impressa, weil er durch diese intentionaliter in actu primo im
Erkenntnisvermogen ist. Infolgedessen ist dieses imstande, den Akt
hervorzubringen, der seinerseits auf den betreffenden Gegenstand geht
oder, was dasselbe ist, den betreffenden Gegenstand intentionaliter in
actu secundo besitzt, das heilt, von dem erkannten Gegenstand
spezifiziert ist. _

Vermittelst der species impressa ist also der Gegenstand innerliches
specificativum, wihrend er an sich den Erkenntnisakt &duBerlich
spezifiziert.



I52 Der Begriff des Erkennens

Dem Gesagten zufolge hat die Erkenntnisspezies in der inten-
tionalen Ordnung eine doppelte Formalwirkung. Die erste ist die
erkenntnismafBige. Determinierung des Erkenntnisprinzips und die
zweite, der ersten folgend, die Spezifikation des Erkenntnisaktes.
Beide Wirkungen setzt sie in aktueller Abhingigkeit vom Gegenstand.
In demselben Augenblick, in dem dieser, d. h. die physische Korper-
beschaffenheit wirkursichlich das Sinnesorgan beeinflult, determiniert
er erkenntnismafBig (das Erkennende, natiirlich nicht beschrinkend,
sondern iiber sich selbst hinausfithrend) als Form durch die species
das Sinnesvermégen und spezifiziert durch dieselbe species den Erkennt-
nisakt. Und so ist das Erkennende in actu primo proximo und in
actu secundo intentionaliter der Gegenstand. Und da die physische
Korperbeschaffenheit, die auf das Organ einwirkt, identisch ist mit
der physischen Ursache, von der, im Sinne der Gegner gesprochen,
der physische Reiz ausgeht — die an die Nervenendigungen des
Sinnesorgans unmittelbar anstofende Korperbeschaffenheit verdndert
dieses in physischer Weise —, so ist es auch die physische Korper-
beschaffenheit, von der der physische Reiz ausgeht, die formell und
unmittelbar erkannt wird.

7. Wenn wir die bisher gefiihrte Untersuchung iiber die Natur
des Erkennens iiberschauen, miissen wir feststellen, daf3 die Auffassung,
die die strengen Realisten von ihr haben, nicht nur Hand in Hand
geht mit ihrer Lehre von der BewubBtseinsjenseitigkeit unserer
Erkenntnisgegenstinde und diese bekraftigt, sondern daB sie auch alle
Anspriiche erfiillt, die die Gegner berechtigter Weise an das Erkennen
stellen moégen. Darum haben sie keinen Grund, von dieser Seite her
den strengen Realismus anzugreifen. Vor allem ist die Immanenz des
Erkenntnisaktes gewahrt und doch die Briicke selbst zu den physischen
Korperbeschaffenheiten (den sogenannten sekundiren Sinnesqualititen)
geschlagen. Die Reihe der Ursachen ist trotz ihrer Ubertragung auf
die psychische Ordnung liickenlos geschlossen und auch der Wirk-
ursidchlichkeit des Erkenntnisgegenstandes Rechnung getragen.

Das einzige Sonderbare, wenn man so sagen kann, das uns begegnet
ist, war der Umstand, daBl das Erkennende in nicht-subjektiver Weise
von sich Verschiedenes aufnimmt und erreicht. Aber diese Tatsache
steht bereits auf der Schwelle des ganzen Problems und stellt sich
darum dem Idealisten nicht minder in den Weg, wie dem Realisten.
Auch fir den Idealisten erhebt sich die Frage: wie geht das
Erkennende auf anderes, das Ich auf ein Nicht-Ich ? Denn selbst



und die Bewubtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes I53

wenn der Gegenstand erstmalig aus dem SchoB des Erkennens auf-
steigen und nicht, wie die strengen Realisten behaupten, von auflen
her empfangen wiirde, wire die Frage doch die : wie kann das Erkennen
dieses Neue sich als Gegenstand gegeniiberstellen ? Diese Frage kann
aber nicht anders beantwortet werden, als dadurch, daBl man sagt:
es ist die Eigentiimlichkeit des Erkennenden, dies zu tun. Durch sie
unterscheidet sich das Erkennende vom Nichterkennenden. Hat man
sich aber einmal mit dieser Tatsache ausgeschnt, dann macht die
BewuBtseinsjenseitigkeit des Gegenstandes keine uniibersteiglichen
Schwierigkeiten mehr. Beriicksichtigt man, wie es oben geschehen ist,
die Tatsache, daB3 unser geschopfliches Erkennen die Eigenschaften des
gottlichen nicht haben kann, dann lafit sich auf Grund der durchaus
berechtigten und beweisbaren Annahme, dafl der Gegenstand als Form
auf das Erkennende iibergeht, sehr wohl der Weg zum physischen
Gegenstand finden.

Diejenigen, die zwar die BewuBtseinsjenseitigkeit des Gegenstandes
der Sinne leugnen, die des Vesrtandesgegenstandes aber bejahen,
stofen hinsichtlich der BewuBtseinsunabhingigkeit des letztern auf
dieselben, wenn nicht auf noch gréBere Schwierigkeiten, als die strengen
Realisten. Denn diesen erleichtert gerade die Uberzeugung von der
BewuBtseinsjenseitigkeit des Sinnesgegenstandes den Erweis der BewuB3t-
seinsjenseitigkeit des Verstandesgegenstandes.

Wenn jene aber auch den Verstandesgegenstand so «subjekt-
bezogen » sein lassen, dafl er in seinem subjektunabhingigen Ansich
nicht erfaBt werden kann, dann trennt sie von den reinen Idealisten
und Subjektivisten eigentlich nur mehr die Inkonsequenz, mit der sie
trotzdem die Existenz eines Dinges an sich behaupten. Denn es fehlt
ihnen das Mittel, diese in objektiver Weise festzustellen.




	Der Begriff des Erkennens und die Bewusstseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes

