
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Der Begriff des Erkennens und die Bewusstseinsjenseitigkeit des
Erkenntnisgegenstandes

Autor: Winrath, Petrus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Begriff des Erkennens

und die Bewußtseinsjenseitigkeit des

Erkenntnisgegenstandes.

Von P. Petrus WINTRATH O. S. B„ Maria Laach.

Bei der Frage, ob unser Erkennen bewußtseinsjenseitige und
selbst physische Gegenstände erreicht, spielt die Auffassung, die man
vom Wesen des Erkennens hat, eine große Rolle. Nicht als ob der
Erweis der Bewußtseinsjenseitigkeit unserer Erkenntnisgegenstände
mit dieser Auffassung stände und fiele — der Erweis, daß wir die Dinge
der physischen und metaphysischen Welt in ihrem Ansich erkennen, wird
von den strengen Realisten auf anderm Wege erbracht1. Aber wenn die

Auffassung, die man von der Natur des Erkennens hat, mit derjenigen
im Einklang steht, die man vom gegenständlichen Wert unserer Erkenntnisse

besitzt, dann erblickt man darin — und wenn erstere richtig
ist, auch mit Recht — eine nicht zu verachtende Bestätigung der

Richtigkeit der andern, wie man umgekehrt in dem Umstand, daß

erstere nicht mit der zweiten in Übereinstimmung zu bringen ist,
eine Bestätigung für die Unhaltbarkeit der letzteren sieht. So suchen

die Gegner des strengen (vernünftig-kritischen, natürlichen) Realismus

zugunsten ihrer Theorie darzutun, daß das Erkennen, so wie es nun
einmal beschaffen sei, die Erfassung eines schlechthin bewußtseinsjenseitigen,

insbesondere eines physischen Gegenstandes in seinem

Ansich nicht zulasse. Und umgekehrt besitzen die strengen Realisten
eine Wesensbestimmung des Erkennens, die ihrer Lehre durchaus

gerecht wird, daß es bewußtseinsjenseitige, ja selbst physische Gegenstände

sind, die unsere Erkenntnisfähigkeiten erreichen.

Im folgenden soll die Auffassung, die die strengen Realisten

von der Natur des Erkennens haben, derjenigen ihrer Gegner gegenüber-

1 Vergl. Jos. Gvedt O. S. B., Elementa Philosophiae, vol. II 4. Friburgi B.
1926, n. 686 sqq. — De cognitione sensuum externorum. Romae 1924 2, n. 73 sqq.
— Unsere Außenwelt. Innsbruck 1921, S. 193 fi.

Dii'us Thomas. 9



130 Der Begriff des Erkennens

gestellt und gezeigt werden, wie diese Auffassung mit der Ansicht
von der Bewußtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes in
vollem Einklang sieht, wie die Gegner aber mit Unrecht die Natur
des Erkennens zum Einwand gegen den strengen Realismus machen.

Unter die Gegner des letztern seien diejenigen gerechnet, die
annehmen, daß das, was unsere Erkenntnisfähigkeiten, namentlich

• *

unsere Sinne, unmittelbar erreichen, nicht physische, der
bewußtseinsjenseitigen Körperwelt angehörige Beschaffenheiten, sondern vom
erkennenden Subjekt entweder hervorgebrachte oder doch wenigstens
mitbedingte, psychische oder psychisch-physische Gebilde sind. Anhänger
des strengen Realismus sind dementsprechend diejenigen, die eine

vom erkennenden Subjekt, auch von den Sinnen und ihrer Empfindung,

unabhängige Außenwelt unmittelbaren Gegenstand des

Erkennens sein lassen.

I.

i. Die Gegner des strengen Realismus betrachten das Erkennen,
obgleich sie seinen psychischen Charakter keineswegs leugnen, doch
als einen Vorgang, der mit denen auf derselben Linie steht, die auch
sonst in der physischen Welt beobachtet werden, und lassen es auch
denselben Gesetzen wie diese unterworfen sein. Denen, die eine

bewußtseinsjenseitige Reizursache annehmen, ist das Erkennen, d. h. die
Sinnesempfindung, eine naturgesetzliche Reaktion auf einen äußern
Einfluß hin. (Nur in großen Strichen soll ihre Theorie dargestellt,
von den verschiedenen Variationen aber abgesehen werden.) Irgend
eine physische Beschaffenheit wirkt auf unsere Sinne ein. Das Organ
nimmt den Reiz auf und leitet ihn weiter. Die Wirkung (das Bewirkte)
ist die Tätigkeit der Psyche, das Bewußthaben eines Gelb, eines Rot,
des Tones c usw. Gelb, rot, Ton c sind keine empfindungsunabhängigen
Körperbeschaffenheiten, sondern mit der Empfindung Produkte von
Subjekt und Objekt. Sie sind psychischer Natur wie der Akt. Oder
auch, man faßt die Psyche und das von ihr belebte Organ als eine

leiblich-seelische Einheit und die Empfindung mit ihrem Inhalt als
etwas Physisch-Psychisches auf. Der Gegenstand ist in dieser

Auffassung physisch-psychischer Natur.
Der ganze Prozeß vollzieht sich streng nach den Gesetzen der

Wirkursächlichkeit, der causa efhciens. Wirkursächlich ist der Einfluß
des Reizes. Die Reaktion der Psyche, der Akt und sein Inhalt, sind
die Wirkung (effectus) dieser Ursächlichkeit. Unmittelbarer Gegenstand,



und die Bewußtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes "131

der erkannt (empfunden) wird, ist nicht das physische Etwas, von
dem der Reiz ausgeht, sondern der im Akt sich findende Inhalt.
Ersteres wird nur mittelbar erkannt, insofern es in dem psychischen
Inhalt vertreten ist. Dieser ist sein Symbol, als seine Wirkung auf
es bezogen. Wie eine Wirkung tut er die Ursache kund. Er ist aber
auch Wirkung des erkennenden Subjektes, und trägt darum auch
dessen Züge an sich. Nur dadurch, daß der Gegenstand, der erkannt
wird, auf diese Weise in das Erkennen hineingestellt, ja vom Erkennen
selbst hergeleitet wird, läßt sich die Immanenz des Erkenntnisaktes
aufrecht erhalten. Der Akt, der im Erkennenden sich abspielt, langt
nicht aus sich heraus nach einem physischen Gegenstand, sein
Terminus kann nur ein psychischer (psychisch-physischer) Gegenstand sein.

2. Es liegt auf der Hand, daß diese Auffassung vom Erkennen
der Bewußtseinsjenseitigkeit des unmittelbaren Erkenntnisgegenstandes
nicht das Wort redet. Die Beschaffenheit, von der der Reiz ausgeht,
die der Außenwelt angehörige Ursache, bleibt uns in ihrem Ansich
unbekannt. Denn das, was erkannt wird, das subjektiv-objektive
Gebilde, weist nur auf eine bewußtseinsjenseitige Außenwelt hin. Wenn

man auch seine Abhängigkeit von der bewußtseinsjenseitigen Ursache

experimentell feststellen und genau in Zahlen angeben zu können

glaubt, der direkte Weg zu dieser Ursache bleibt dennoch für uns
versperrt, da ihr Produkt, der im Akt befindliche Inhalt, im Wege steht.

Aber auch die Auffassung, die die Gegner hier von der Natur
des Erkennens offenbaren, scheint keine von Grund auf erarbeitete
Wesensbestimmung, sondern eher eine aus der bereits vorhandenen
Ansicht von der Bewußtseinsdiesseitigkeit unserer Erkenntnisgegenstände

hergeleitete Zweckbestimmung desselben zu sein : Durch die
Naturwissenschaften belehrt — als ob es deren Aufgabe sei, über die
philosophische (erkenntniskritische) Frage der Natur unserer
Erkenntnisgegenstände zu entscheiden •— oder auch auf, wie man meint, berechtigte

erkenntniskritische Gründe hin besitzt man bereits die Auffassung
von der ganzen oder teilweisen Bewußtseinsdiesseitigkeit der
Erkenntnisgegenstände, und stellt nun einen Begriff des Erkennens auf, der dieser

Auffassung entspricht und spielt dann diesen Begriff gegen die

Bewußtseinsjenseitigkeit unserer Erkenntnisgegenstände aus.
Sodann fällt in der gegnerischen Auffassung die direkte

Übertragung der Wirkursächlichkeit aus der physischen Ordnung in die

psychische auf, durch die Erkennen und Gegenstand einfach zum
Produkt einer physischen, genauer einer physischen (der Reizursache)



132 Der Begriff des Erkennens

und einer psychischen Ursache (des erkennenden Subjektes) gemacht
werden. Jedem Bewußtsein offenbaren sich diese beiden Ordnungen
als wesentlich voneinander verschiedene Welten, die ja gewiß mit
denselben allgemeingültigen Gesetzen der logischen und der ontologischen
Ordnung gemessen werden müssen, auf die aber keineswegs die dem
einen Bereich eigentümlichen Gesetzmäßigkeiten in eindeutiger Weise
anwendbar sind. Sprechen ja die Gegner selber den psychischen Phänomenen

vielfach die Eigenschaften und Sachverhalte, die sie denen der
physischen Welt positiv zuschreiben, ab oder doch in anderer Weise zu.

Aber auch die Art und Weise, wie die beiden Faktoren, die
Reizursache und das Subjekt, ihre Wirkursächlichkeit ausüben, ob beide

gleichwertig nebeneinander liegende Ursachen sind, oder ob die eine

und welche Hauptursache, welche untergeordnete Ursache ist, und
wie sie es ist— all das dürfte sich vom Standpunkt der Gegner aus
nicht leicht dartun lassen. Darum ist die große Frage die, ob sich
das Wesen des Erkennens nicht doch noch auf andere Weise
bestimmen läßt.

II.

Die strengen Realisten sind der Überzeugung, daß dies geschehen
kann. Was zunächst die Naturwissenschaften hinsichtlich der körperlichen

Bedingtheit des Erkenntnisvorganges als gesicherte Ergebnisse
hinstellen und beweisen, nehmen sie wie ihre Gegner an. Sie haben
keinen Grund, es abzulehnen, noch auch Schwierigkeiten, es ihrem
Lehrgebäude einzufügen. Im Gegenteil, gerade in das ihrige lassen sich

die Feststellungen der Naturwissenschaften, vorausgesetzt, daß es

wirklich naturwissenschaftliche Feststellungen und nicht bereits
einseitig orientierte spekulative Verarbeitungen naturwissenschaftlicher
Tatsachen sind, harmonisch einbauen. Philosophisch aber gehen die

strengen Realisten ganz anders zu Werk. Für so einfach und an der
Oberfläche liegend, wie ihre Gegner, halten sie das Problem der Natur
des Erkennens nicht.1 Sie steigen vielmehr im Anschluß an Aristoteles
und Thomas von Aquin tief in den Schacht der Metaphysik hinab
und geben von hier aus in freilich nicht wenig mühsamen und sublimen

1 In der Tat findet man auf gegnerischer Seite im Gegensatz zu den den
natürlichen Realismus vertretenden Scholastikern nirgends eine gründliche Theorie
der Natur des Erkennens. Nur der gegenständliche Wert und wiederum der
gegenständliche Wert des Erkennens steht im Mittelpunkt der Betrachtung.



und die Bewußtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 133

Gedankengängen die befriedigende Lösung. 1 Es ist ja vielfach so,
daß Begriffe, die, konfus erfaßt, von allen ständig gebraucht werden,
dem Denken ernste Schwierigkeiten bereiten, wenn ein deutliches
und wissenschaftliches Erfassen derselben angestrebt wird. Wer sich

freilich auf diesen, d. h. in unserm Falle, zum Teil wenigstens
metaphysischen Standpunkt der strengen Realisten nicht stellen will, dem

wird deren ganze Erörterung über das Wesen des Erkennens nicht

zusagen. Dasselbe wird der Fall sein bei denjenigen, die den strengen
Realisten das Recht bestreiten, die vorliegende Frage vom Standpunkt

des gesunden Menschenverstandes aus zu behandeln, in der

vorgefaßten Meinung, man könne auch das Problem des Erkennens nicht
ohne einen festgelegten erkenntniskritischen Standpunkt in Angriff
nehmen. So wichtig auch die Erkenntniskritik und ihre Probleme
als Wissenschaft sind, so ist es doch nicht so, daß diese zuerst
erörtert sein müßten, ehe man überhaupt ein anderes Problem angreifen
könnte. Müssen doch die so wichtigen erkenntniskritischen Probleme
selber vom Standpunkt des einfachen, gesunden Menschenverstandes

aus angegangen werden, da man füglich nicht bereits erkenntniskritisch
im Sattel sitzen kann, wenn man durch die Erkenntniskritik erst in
diesen Sattel hineinzukommen trachtet. Das beweist zur Genüge,
daß wir ohne den Standpunkt des gesunden Menschenverstandes auch
in der Philosophie nicht auskommen.

Die Auffassung des gesunden Menschenverstandes ist aber der
natürliche Realismus. Der Mensch ist im vorkritischen Stadium nicht,
wie manche meinen, erkenntnistheoretisch neutral, weder Realist
noch Idealist, sondern praktisch und spontan Realist. Aber er hat
von seinem Realismus nur eine konfuse, keine deutliche und ausdrückliche

Kenntnis. Letztere wird er durch die Erkenntniskritik,
vorausgesetzt, daß sie vernünftig und unvoreingenommen betrieben wird,
erreichen. Wie mit dem gesunden Menschenverstand, so operieren
darum auch mit dem natürlichen Realismus dessen Freunde und Feinde,
nur mit dem Unterschied, daß erstere dies wahr haben, während die
letzteren wähnen, voraussetzungslos bezw. in bewußt kritischer Haltung
vorzugehen. Erstere bleiben sich konsequent, letztere nicht.

1 Das soll nicht heißen, daß die Bestimmung der Natur des Erkennens Sache
der Metaphysik wäre. Sie ist Aufgabe der Naturphilosophie, näherhin der Seelenlehre.

Aber sie bedient sich einer Reihe von Begriffen, die in der Metaphysik
gewonnen werden oder doch hier ihre letzte Vertiefung erfahren. Dahin gehören
z. B. die Begriffe Akt und Potenz, Materialität und Immaterialität, Stoff und Form.



134 Der Begriff des Erkennens

Es ist darum auch nicht eine petitio principii oder ein circulus
vitiosus, wenn der vom Standpunkt des Realismus aus gewonnene
Begriff des Erkennens zur Bestätigung der streng realistischen
Auffassung des Erkenntnisgegenstandes herangezogen wird. Es geht
eben nicht anders. Der Realismus kann nicht von einem
nichtrealistischen Standpunkt aus dargetan und verteidigt werden, wie aber
auch umgekehrt selbst die Idealisten ihre Ansicht von keinem anderen
als dem realistischen Standpunkt aus anfassen und durchführen können.
Darum widerlegen sie sich auch selber, wenn das Ergebnis ihrer
Untersuchung die Leugnung des Realismus ist. Zur Rechtfertigung der
Realisten sei aber obendrein darauf hingewiesen, daß die Logik
außer dem circulus uniformis oder vitiosus auch noch den circulus
difformis seu non vitiosus kennt : die unter der Voraussetzung des

konfus erkannten Realismus gewonnene Einsicht in die Natur des

Erkennens dient zur Bestätigung desselben, jetzt aber auf Grund
besondern Erweises deutlich erkannten und ausdrücklich bejahten
Realismus.

Das Mittel endlich — um das noch kurz zu erwähnen — oder
das Werkzeug, mit dem der harte Boden unseres Problems beackert
werden muß, ist das genaue und umsichtige Zurückdenken auf den

Erkenntnisvorgang selbst, so wie er sich dem Bewußtsein kundgibt,
das sorgfältige Analysieren dieses Bewußtseins und das Vergleichen
des Erkennenden mit dem Nichterkennenden, d. h. das die ersten

logischen und ontologischen Prinzipien, den Satz vom Widerspruch,
das Gesetz der Kausalität und andere berücksichtigende Abwägen
der in der psychischen Ordnung sich offenbarenden Gesetzmäßigkeiten

gegen jene, die in der physischen Ordnung allgemein anerkannt
sind. Ist es also auch kein direktes und unmittelbares Erkennen,
das uns in das Reich des Erkennens selber führt, sondern ein indirektes,
reflexes und analoges, da es sich um unkörperliche, psychische Seins-

heiten handelt, so ist doch auch dieses Erkennen geeignet, uns sichere

Wissenschaft zu vermitteln.
i. Für die strengen Realisten ist, wie für Aristoteles und Thomas

von Aquin, Erkennen ein Aufnehmen und Besitzen von Formen. Die
Gegenstände, die erkannt werden, sind die Formen, die vom
Erkennenden aufgenommen werden. Schon der gewöhnliche Sprachgebrauch
hat den Ausdruck : sich über etwas informieren, was nichts anderes

heißt, als das ins Bewußtsein als Form aufnehmen, was man genau,
so wie es in Wirklichkeit ist, kennen zu lernen sucht.



und die BewuStseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 135 -

Der Vorgang der Formenaufnähme ist aus der Natur bekannt.
Der Marmor nimmt unter dem Meißel des Künstlers die Gestalt oder
Form einer berühmten Persönlichkeit an. Das Wachs nimmt das

Wappenzeichen des Siegelringes als Form an, sagt Aristoteles.
Philosophisch gesprochen heißt das : eine materia secunda (ein fertiger
Körper) nimmt eine bestimmte akzidentelle Form an. Auch die
materia prima, der potenzielle Substanzteil des Körpers, nimmt die
substanzielle Form auf, mit ihr das substanzielle Wesen des Körpers
bildend.

Die Form hat im Vergleich zu dem Aufnehmenden eine gewiße

Aktualität, sie aktuiert und determiniert ihren Untergrund. Die
materia prima, an sich reine Potenz, erhält durch die substanzielle
Form ihren ersten substanziellen Akt. Die materia secunda besitzt
bereits diesen substanziellen Akt, ist aber noch in der Möglichkeit
zu den verschiedenen akzidentellen Akten, die ihr durch die
akzidentellen Formen gegeben werden.

Auch die Formen, die das Erkennende aufnimmt, sind Aktualitäten,

entia actu. Es sind die Bestimmtheiten oder Merkmale, die
ein Ding besitzt, seien sie physische Körperbeschaffenheiten oder
abstrakte Seinsheiten (physische oder metaphysische
Erkenntnisgegenstände). Das rein Potenzielle, das Unbestimmte, noch nicht
Fertige (wie z. B. die materia prima) wird als solches, isoliert, von uns
nicht erkannt. Es wird nur mittelbar erkannt durch das Aktuelle,
Fertige, auf das es hingeordnet ist. Die Bestimmtheiten aktuieren
ihre eigenen, je nachdem physischen Träger und sind Formen für
das Erkennende. ;

Die Form gehört zu den vier Ursachen (causae), von denen etwas
im Sein abhängig ist. Wie die andern Ursachen hat auch die Formalursache

eine nur ihr eigene Wirksamkeit. Sie wirkt durch sich selber.

Sie bringt nicht, wie die Wirkursache, eine von sich verschiedene

"Wirkung, einen effectus hervor, sondern sich selber schenkend gibt sie

dem Aufnehmenden ein neues aktuelles Sein. Das Wachs bekommt
durch die Aufnahme der Siegelform ein neues Sein, es ist jetzt so und
so gesiegeltes Wachs.1 Ebenso ist es mit der substanziellen Form.

1 Das Wachs bekommt genau gesprochen durch den wirkursächlichen
Eindruck des Wappenzeichens des Siegelringes eine akzidentelle Gestalt, ein
bestimmtes Gepräge. Dieses Gepräge, das dem Wachs angehört, ist die in Rede
stehende Form. Das Wappenzeichen des Siegelringes geht natürlich nicht auf
das Wachs über, sondern bleibt akzidentelles Gepräge (Form) des Siegelringes. ;



136 Der Begriff des Erkennens

Auch sie geht als solche auf die materia prima über und teilt dieser
ihre eigene Aktualität mit.

Wenn der Gegenstand für das Erkennende Formalursache ist,
muß er natürlich auch auf dieses übergehen. Derselbe Gegenstand,
der außerhalb des Bewußtseins ist, muß im Bewußtsein stehen.1 Das

gilt auch von dem Gegenstand der äußeren Sinne, der, wie die strengen
Realisten behaupten, physische Körperbeschaffenheit ist. Auch er
muß in die Empfindung eingehen. Ist das aber der Fall, dann ist es

auch, wie wir jetzt schon sagen können, der außerhalb des Bewußtseins

befindliche (und auf dieses übergehende) Gegenstand selber, der unmittelbar

in seinem Ansich erkannt wird. Denn dann ist es durchaus zwecklos

— und dazu unmöglich — daß unter dem wirkursächlichen Einfluß
des Gegenstandes im Erkennenden ein Symbol oder ein sonstwie

geartetes Surrogat entstehe und dieses dann eigentlicher Gegenstand
des Erkenntnisaktes sei. Es wird sich also hier die ganze Tragweite
der anders gearteten Auffassung der strengen Realisten kundtun.

2. Nun darf man freilich nicht erwarten, daß die Form auf das

Erkennende genau in derselben Weise übergehe, wie sie auf das Nicht-
erkennende übergeht. Das hieße ebenso die Formalursächlichkeit von
der physischen Ordnung ohne weiteres auf die Erkenntnis- oder
psychische Ordnung übertragen wie die Gegner die Wirkursächlichkeit
übertragen. Vielmehr muß gerade in der besonderen Art und Weise,
in der die Form oder der Gegenstand sowohl seinsmäßig als auch

genetisch auf das Erkennende übergeht, und dieses die Form aufnimmt
und besitzt, der ganze Unterschied zwischen beiden Ordnungen und
die Eigentümlichkeit des Erkenntnisvorganges offenbar werden.

Das Zurückdenken über den Erkenntnisvorgang und der Vergleich
des Erkennenden mit dem Nichterkennenden lehren uns, sowohl

bezüglich der Tatsache als auch der Art und Weise der Formenaufnahme,
von Seiten des Erkennenden folgendes. Das Nichterkennende macht
die Form, die es aufnimmt, zur eigenen, sie wird seine Form, mit der
es ein Zusammengesetztes, ein Drittes bildet. Und darum bleibt sie

In der physischen Ordnung geht eben nicht, wie in der psychischen (siehe unten),
die Form des einen Trägers auf den andern über, sondern unter dem
wirkursächlichen Einfluß der Form des einen Trägers entsteht in dem andern Träger
eine gleiche Form.

1 Im Bewußtsein stehen heißt hier im Erkennenden stehen, nicht actu
im Bewußtsein, also actu bewußt sein. Unter dem Erkennenden ist sowohl das
Erkennende in potentia, das Erkenntnisvermögen, als auch das Erkennende in
actu, der Erkenntnisakt, das Erkennen selber zu verstehen.



und die BewuÊtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 137

für das Aufnehmende unerkennbar. Das Erkennende dagegen besitzt
die fremde Form als fremde. Es bildet mit ihr kein Drittes. Und das

heißt, es erkennt sie.

Das Wachs (das Nichterkennende) z. B. macht die Form, die es

unter dem Eindruck des Siegelringes bekommt, zur Wachsform. Es
existiert jetzt unter dieser Form und ist ein mit diesem bestimmten

Wappenzeichen versehenes Wachssiegel. Die Hand, die vom Ofen

her erwärmt wird, nimmt die unter dem Einfluß des geheizten Ofens

bezw. der heißen Luft in ihr entstehende Wärme als Eigenwärme auf.
Sie ist durch diese in ihr entstandene Wärme selber warm ; es ist ein

Drittes da : die erwärmte Hand. Auch die materia prima macht die
substanzielle Form zur eigenen und bildet mit ihr ein Drittes, die aus
Materie und Form zusammengesetzte Körperwesenheit.

Nicht so ist es beim Erkennenden. Das Auge, das die Siegelform
(das Wappenzeichen) am Ring oder am Wachs sieht — oder das Sehen

selber —, wird dadurch, daß es die Form aufnimmt, nicht gesiegelt,
es macht sich die Form nicht zu eigen. Und wenn der Ring oder das

Wappenzeichen von Gold, das Wachs rot oder gelb ist, wird das Sehen

nicht golden, rot oder gelb. Sondern es besitzt die Siegelform, das Gold,
das Rot oder Gelb als das, was sie sind. Als Anderes, Fremdes, stehen
sie ihm gegenüber. Es besitzt diese Bestimmtheiten gegenständlich.
Und der Temperatursinn der Hand, durch den letztere die Eigenwärme
empfindet, wird nicht selber warm ; die Wärme, die er aufnimmt und
besitzt, ist nicht Temperatursinnwärme, sondern schwebt ihm als

Handwärme, als Wärme eines andern vor.
Während also in der physischen Ordnung die Form, die

aufgenommen wird, immer Eigenform des Aufnehmenden wird und ein
Anderssein ausschließt, behält die Form, die auf das Erkennende

übergeht, ihr Anderssein unangetastet bei. Dieselbe Form, die außerhalb
des Bewußtseins ist, ist als sie selber, nicht als Bewußtseinsform im
Bewußtsein. Und, wenn wir die oben genannten Beispiele beachten,
nicht nur die Form, die in der physischen Ordnung von einer andern
verursacht und als Eigenform von ihrer Unterlage aufgenommen
wird, geht als fremde auf das Erkennende über, sondern auch jene
Form, die sich in der physischen Ordnung eben nur vermittelst dieser

Verursachung der erstem Form, nicht aber dadurch, daß sie selber

überginge, mitteilen kann, wird in der psychischen Ordnung ohne

weiteres als sie selber aufgenommen. Nicht nur die von der Siegelringform

im Wachs verursachte, sondern auch die Siegelringform, das



138 Der Begriff des Erkennens

Wappenzeichen des Siegelringes selber geht als Wachs- bezw.

Siegelringform auf das Erkennende über. Und nicht nur die von der Ofenoder

Luftwärme verursachte Handwärme, sondern auch die
verursachende Ofen- und Luftwärme selber geht als Hand- bezw. Ofen-
und Luftwärme auf das Bewußtsein über, erstere auf den Temperatursinn

(die Empfindung), letztere auf die Wahrnehmung.1 Andere

Beispiele lassen sich in beliebiger Zahl anreihen. Was also in der

physischen Ordnung unmöglich ist, tut sich unserm Bewußtsein in
der psychischen Ordnung als unumstößliche Tatsache kund. In der

physischen Ordnung kann eine Form nicht von einem Träger auf den

andern übergehen noch auch als fremde aufgenommen werden. Das

Erkennende dagegen besitzt fremde Formen als fremde. Und als

etwas Fremdes, als Nicht-Erkennen, als Nicht-Ich werden sie von
ihm erkannt. Denn das Auge sieht die Siegelform (das Wappenzeichen)

des Ringes wie des Wachses, sieht das Gold, Gelb und Rot,
und nicht sich selber, nicht sein Sehen. Und der Temperatursinn
empfindet die Handwärme und nicht diese seine Empfindung. Sondern
durch die Empfindung erreicht der äußere Sinn von sich selbst und
von der Empfindung Verschiedenes. Sich selbst erkennt die Empfindung

nur dunkel ünd nebenbei. Und so sieht sie den Fremdgegenstand
unabhängig von sich selbst sich gegenüberstehen. Gleiches gilt von
den Akten der andern Erkenntnisvermögen.

Diese Tatsache, daß dem Erkennenden das, was es erreicht,
gegenständlich gegeben ist, daß es Anderes als Anderes besitzt, kann nicht
genug hervorgehoben werden. Sie macht das Erkennende zum
Erkennenden. Sie ist denn auch den strengen Realisten der Ansatz
zum Erweis der Bewußtseins]'enseitigkeit des Gegenstandes. Wenn
der Erkenntnisakt seiner Natur nach von sich Verschiedenes erreicht,
ist auch der bewußtseinsjenseitige und selbst der physische Gegenstand
für ihn kein unerreichbares Ziel. Auch der physische Gegenstand
steht in dem Akt, der ihn erkennt, wenn auch nicht, wie gleich gezeigt
wird, in physischer Weise. Er kann darum selber trotz der Immanenz
des Aktes sehr wohl dessen Terminus sein.

Man kann zum Unterschied von der physischen Information,
1 Der Akt des äußern Sinnes oder die Empfindung erkennt den das

betreffende Organ unmittelbar affizierenden Gegenstand, die Empfindung des

Temperatursinnes, z. B. die Wärme der von diesem Sinn informierten
Nervenendigungen — den Gegenstand drinnen —, während die Wahrnehmung, eine
Kombination von äußern und innern Sinnen, den Gegenstand draußen, die Wärme
des Oferis, der Luft, die die Handwärme erzeugen, erkennt.



und die Bewufitseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 139

die sich in der physischen Ordnung beim Nichterkennenden vollzieht,
die Information in der psychischen Ordnung als objektive, gegenständliche

Information bezeichnen : die Form, die vom Erkennenden

aufgenommen wird, ist gegenständlich in ihm.

3. Die Form, die gegenständlich in dem sie Aufnehmenden ist,
kann nicht in derselben Seinsweise in ihm sein, wie die Form, die nicht
gegenständlich besessen wird, auch wenn sie wie diese eine physische
ist. Die Form, die auf das Nichterkennende übergeht, geht in der

ihr eigenen Seinsweise auf dieses über. In dieser Seinsweise aktuiert
und determiniert sie ihre Unterlage und bildet mit ihr ein physisches
Drittes. Ginge die Form ebenso auf das Erkennende über, dann

könnte sie nicht erkannt werden, sie würde ihre Gegenständlichkeit
einbüßen. Wie das Erkennende nicht in physischer Weise Wasser

und Luft, Feuer und Erde zu sein braucht, um diese Dinge zu erkennen

— eine Ansicht, die, wie bekannt, Empedokles im Altertum vertrat —-,

so braucht die physische Form auch nicht in physischer Weise auf
das Erkennende überzugehen. Das Bewußtsein sagt uns auch, daß

einen Gegenstand erkennen nicht heißt : den Gegenstand physisch
besitzen, so wie man etwa ein Geldstück in der Hand hält. Wir sprechen
vielmehr von einem geistigen, immateriellen, idealen Besitz dessen,

was wir erkennen. Der Sprachgebrauch stützt sich aber auf das Bewußtsein.

Die Form hat im Erkennenden eine Seinsweise, die" der Natur
des Erkennenden entspricht, eine erkenntnismäßige, intentionale
Seinsweise. Das Erkennende, das den Gegenstand sich verinnerlicht, gibt
diesem in sich ein Erkanntsein. In diesem intentionalen Erkanntsein
besitzt und erfaßt es den Gegenstand außerhalb des Bewußtseins.
Dieser hat also ein doppeltes Sein, eines in sich und eines im
Erkennenden, und in dem Sein und durch das Sein im Erkennenden

wird er in seinem In-sich- oder An-sich-Sein erfaßt.
Durch die intentionale Seinsweise im Erkennenden wird also die

Form in ihrer Gegenständlichkeit nicht nur nicht beeinträchtigt, ver-
subjektiviert, sondern im Gegenteil, sie wird uns dadurch in ihrem

objektiven Ansich gewährleistet. Wir sind nicht Gott, daß wir die
Vollkommenheiten der Dinge physisch in uns trügen und unser
Erkennen Sein und unser Sein Erkennen wäre. Wir sind auf unsere
individuellen Vollkommenheiten eingeengte Wesen und haben die Fähigkeit,

erkennend die Dinge in intentionaler Weise uns anzueignen. Diese

Art, die Vollkommenheiten « des ganzen Weltalls » (St. Thomas) zu
besitzen, muß uns genügen.



140 Der Begriff des Erkennens

Die intentionale Seinsweise, oder die Form insofern sie die inten-
tionale Seinsweise im Erkennenden hat, ist übrigens auch nicht Gegenstand

des direkten Erkenntnisaktes. Sie geht erst dem Zurückdenken
und Überlegen auf. Der direkte Erkenntnisakt, sowohl der der Sinne
als auch der des Verstandes, zielt an und für sich nur auf das Ding,
nicht auf seine Seinsweise im Erkennenden. Er erfaßt die Form nur
als Fremdgegenstand, und zwar als physischen, wenn sie physische,
als metaphysischen, wenn sie metaphysische Form ist. Sie steht zwar
im Erkennenden (und im Erkennen) sowohl als Gegenstand als
auch in der intentionalen Seinsweise, im Erkanntsein. Da aber der
direkte Erkenntnisakt als direkter kein Reflektieren ist, so geht er
auf die Form insofern sie gegenständlich in ihm ist, nicht aber insofern
sie in ihm eine intentionale Seinsweise hat. Wohl kommen unserm
Verstände zurückdenkende Akte zu, den Sinnen aber nicht. Denn
diese besitzen nicht die zum Reflektieren notwendige Freiheit von
der Körperlichkeit. Und wenn auch jedem direkten Erkenntnisakt
eine dunkle und nebenher laufende Erkenntnis seiner selbst
zugeschrieben wird, so bezieht sich diese doch nur auf ihn, insofern er
direktes Hinzielen auf den Gegenstand, nicht insofern der Gegenstand
intentionaliter in ihm ist.1 Diejenigen also, die behaupten, der Gegenstand

präsentiere sich sofort in seiner subjektiv-psychischen Seinsweise

und könne darum als physischer Gegenstand nicht erkannt
werden, analysieren ihr Bewußtsein nicht. Sie legen in den ersten
und direkten Erkenntnisakt hinein, was sie dem Zurückdenken und
Überlegen verdanken, und ziehen den irrtümlichen Schluß, daß nur
ein psychischer Gegenstand Terminus des psychischen Erkenntnisaktes
sein könne. Nein, der physische Gegenstand steht in der intentionalen
Seinsweise ungeschmälert als physischer Gegenstand im Erkennen
und wird als physischer Gegenstand erkannt. Das heißt, das eine ist
das andere. Wie es Tatsache ist, daß das Erkennende Anderes als
Anderes in sich trägt und wie es Tatsache ist, daß dieses Andere oder
der Gegenstand eine dem Erkennenden entsprechende Seinsweise haben

1 Letzteres wird zwar ausdrücklich im Verstandesurteil erkannt, in dem
sich die logische Wahrheit befindet, aber auch nur vermittelst einer reflexio
propria. — Dem Gesagten steht nicht entgegen, daß der direkte Verstandesakt
auf den von ihm erarbeiteten Gegenstand geht. Er geht nicht ausdrücklich auf
ihn, insofern er verarbeitet ist, insofern er ein esse intentionale bekommen hat.
Der Gegenstand der äußeren Sinne ist nicht verarbeitet, sondern tritt ihnen voll
und ganz von außen entgegen (siehe unten).



und die Bewufitseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes I41

muß, so ist es auch Tatsache, daß das Erkennende in dieser Seinsweise

den Gegenstand als das, was er an sich ist, als Anderes, erreicht.
Oder vielmehr, die Tatsache ist nur eine : das Erkennende erreicht
von sich Verschiedenes dadurch, daß es dem von sich Verschiedenen
in sich ein intentionales Sein gibt. Denn das heißt Erkennen.
Demjenigen, das erkannt wird, wird ein Erkanntsein gegeben, das ist eine

propositio per se nota. Der Gegenstand im Erkennen ist also der

Gegenstand außerhalb des Erkennens, der Gegenstand im Bewußtsein ist
der bewußtseinsjenseitige Gegenstand. Das wollen nun freilich die Gegner
nicht wahr haben. Sie sagen : der Gegenstand im Erkennen ist keineswegs

der Gegenstand außerhalb des Erkennens, sondern ein Drittes,
das erst im Erkennen und durch das Erkennen gesetzt wird und das

allenfalls auf den « Gegenstand » außerhalb des Erkennens hindeutet,
weil es auch von ihm verursacht ist. Jedenfalls aber ist dieses Dritte,
der « Inhalt » des Empfindungsaktes, das, was formell erkannt wird.

Nun, hier zeigt sich eben der gegensätzliche Standpunkt in seiner

ganzen Deutlichkeit. Die strengen Realisten denken (bei Bestimmung
des Erkenntnisvorganges) natürlich-realistisch, die Gegner sind bereits
auf ihren « kritisch-realistischen », richtiger idealistischen, Standpunkt
festgelegt. Nach den erstem vollzieht sich das Erkennen nach Art
der Formursächlichkeit ; die letztem übertragen die Wirkursächlichkeit
auf dasselbe. Darum können diese nicht fassen, daß das Erkennende
den bewußtseinsjenseitigen Gegenstand, ja selbst die physische
Körperbeschaffenheit in der intentionalen Seinsweise gegenständlich besitzt.

Mit Hilfe der Bestimmung des Erkennens sind zwar die Gegner
nicht zu widerlegen. Ihre subjektivistische Auffassung vom Gegenstand

des Erkennens muß in der Erkenntniskritik widerlegt werden.

Aber das ist sicher und zeigt sich hier deutlich : einer organischen

Entwicklung des Wesens des Erkennens entstammt ihre Auffassung
desselben nicht. Und das Zeugnis des Bewußtseins haben sie nicht
für sich. Jeder, der unvoreingenommen ist, faßt das Erkennen auf als

ein Sich-verinnerlichen dessen, das ihm vorliegt, das ihm gegeben ist. 1

Nach den Gegnern ist Erkennen weiter nichts als ein Hervorbringen
und Setzen eines durchaus Neuen. Dieses Neue wird dadurch erkannt,
daß es gesetzt wird und dadurch gesetzt, daß es erkannt wird. Damit
ist die Funktion des Erkennens erledigt. Wie das eigentliche Erkennen

1 Selbst im Gedankending stellt unser Verstand Elemente zusammen oder
trennt sie, die ihm einzeln gegeben sind.



142 Der Begriff des Erkennens

sich nun vollzieht, d. h. auf welche Weise das Erkennende des

selbstgeschaffenen Gegenstandes inne wird, davon hört man nichts. Die
materiell-physische Auffassung vom Erkennen versperrt den Gegnern
den Weg zum Verständnis seiner Struktur als der eines psychischen
Verinnerlichungsprozesses. Wenn irgendwelche von unsern Erkenntnisvermögen,

dann sind es gerade unsere äußern Sinne, die nicht
schöpferisch sind bezüglich ihres Gegenstandes, noch auch ihn irgendwie

verarbeiten. Sie nehmen ihn so auf und verinnerlichen sich ihn
so, wie er ihnen vorliegt. Sie bringen nicht einmal, wie der Verstand
und die innern Sinne, eine species expressa, ein ausgeprägtes Erkenntnisbild

hervor, und verhalten sich deshalb hinsichtlich ihres
Formalgegenstandes, des an sich Sinnfälligen, des sensibile per se proprium,
rein aufnehmend. Aber wenn auch der Verstand sich seinen Gegenstand

durch mannigfaches Abstrahieren, Vergleichen und Beziehen,
Zusammensetzen und Trennen erarbeitet, so tut er es doch in der
Weise, daß er — zufälliger Irrtum kann natürlich unterlaufen — genau
weiß und unterscheiden kann, was er vorgefunden, was er hinzugefügt
oder weggelassen hat. Vergleiche die Lösung des Universalienproblems
durch den gemäßigten Realismus. Ein subjektiv-objektives, «

subjektbezogenes » Gebilde schafft auch er nicht.
4. Da die Form vom Erkennenden aufgenommen wird und von

ihm eine ihm entsprechende Seinsweise bekommt, ist sie in einem

gewissen Sinn doch auch wieder Form des Erkennenden. Obgleich sie
fremde Form bleibt, wird sie dem Erkennenden zu eigen. Dieses besitzt
die Form als fremde und als eigene, ja es besitzt sie in ganz eigen- und
einzigartiger Weise als seine eigene : es wird die Form, die es

aufnimmt, cognoscens fit cognitum. In der physischen Ordnung wird aus
der Form und dem Aufnehmenden ein Drittes, in der psychischen
Ordnung werden Form und Aufnehmendes eins. Das Sehende wird
die Siegelform, wird das Gelb, das Rot. Denn das Auge sieht die

Siegelform, das Gelb, das Rot und nicht ein gesiegeltes, gelbes oder
rotes Sehendes. Und der Temperatursinn wird die Handwärme. Denn
diese empfindet er und nicht einen warmen Temperatursinn. Das
sind die Tatsachen, die sich uns in ihrer Selbstverständlichkeit
unabweislich aufdrängen. Es kann aber unsere Aufgabe nicht sein,
die Tatsachen zu leugnen, sondern wir müssen sie zu deuten und
auszuwerten suchen.

Gerade diese Identität des Erkennenden mit seinem Gegenstand

bürgt dafür, daß letzterer in seinem Ansich erkannt wird. Was soll



und die Bewußtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 143

denn das Erkennende von der Erfassung des Gegenstandes trennen,
wenn es mit ihm dasselbe ist Darum ist auch mit dem Gegenstand

objektiv und intentionaliter identisch sein und ihn in seinem Ansich
erkennen dasselbe. c

Dieses Sich-identifizieren mit seinem Gegenstand zeigt aber auch,
wenn man so sagen soll, die ganze Selbstlosigkeit des Erkennenden
bei seiner Vereinigung mit dem Gegenstand. Obgleich es bleibt, was es

ist und sich nicht an seinen Gegenstand verliert, nicht in ihn
umgegossen wird, tritt es doch in seinem Selbst derart zurück, daß

der Gegenstand in seiner ganzen Gegenständlichkeit sich in ihm geltend
machen kann. Es modifiziert den Gegenstand nicht, nimmt ihn nicht
subjektiv auf, wie die Gegner meinen, sondern läßt ihn, wie er ist.
Darum wird auch kein subjektbezogener Gegenstand erkannt, auch
kein Produkt von Subjekt und Objekt. Denn durch die
gegenständliche Aufnahme der Form entsteht kein Produkt und keine

Versubjektivierung. Sie geht eben selber ins Bewußtsein über. Deutlich

und ausdrücklich hebt das Erkennende den Gegenstand von sich
und vom Erkennen ab und erkennt ihn nicht als etwas mit sich und
durch sich selbst Verquicktes. Seine Aufgabe ist es, den Gegenstand
wa/w-zunehmen. Dazu kann es ihn unmöglich in seinen eigenen
Schatten stellen.

Auf diese Weise entsteht im Erkennenden eine Synthese, die
durchaus befriedigt. Subjekt und Objekt vereinigen sich in der
Erkenntnisordnung miteinander in einer Weise, wie sich in der
physischen Ordnung niemals zwei Dinge oder Teile, selbst nicht Materie
und Form, miteinander vereinigen können. Denn das Subjekt wird
das Objekt. Die in der physischen Wirklichkeit real voneinander
verschieden sind, sind im Erkennen identisch. Subjektiv (jedes für
sich genommen) sind sie zwei, objektiv und intentionaliter eins und
dasselbe. Die reale Verschiedenheit in der physischen Ordnung wird
durch die objektive und intentionale Identität in der psychischen
Ordnung überwunden. Der erkannte Gegenstand ist das aktuelle
Erkennen : sensibile in actu est sensus in actu ; und intelligibile in
actu est intellectus in actu. Und umgekehrt.

Dem Gesagten zufolge ist die Immanenz des Erkenntnisaktes,
auf die die Gegner mit Recht hinweisen, vollauf gewahrt3 auch bei
dem Empfindungsakt, der unmittelbar auf den physischen Gegenstand
geht. Aber diese Immanenz schließt die Transzendenz nicht aus, denn
der Erkenntnisakt erreicht in sich den von sich verschiedenen physischen



144 Der Begriff des Erkennens

Gegenstand. Dieser ist, wie die bisherige Untersuchung ergeben hat,
objektiv und intentionaliter im Erkennenden, objektiv und intentio-
naliter identisch mit ihm und mit dem Erkennen. Sind auch beide

Weisen, die objektive und die intentionale, sachlich dasselbe, für das

genaue Verständnis, wie beim Erkennen Immanenz und Transzendenz

gewahrt sind und harmonisch zusammengehen, werden sie doch besser

unterschieden. Sagt man, der Gegenstand oder die Form ist objektiv
im Erkennenden, so betont man mehr ihre Gegenständlichkeit, die

Identität der Form im Bewußtsein mit der Form außerhalb des

Bewußtseins. Sagt man dagegen, die Form ist intentionaliter im
Erkennen, so betont man mehr die Identität des Erkennenden mit
dem Gegenstand, also mehr ihre subjektive Seite, ihr Erkanntsein von
Seiten des Erkennenden.

Aber auch der Erkenntnisakt kann unter einem doppelten Gesichtspunkt

betrachtet werden, insofern er Hinzielen auf den Gegenstand
und insofern er intentionaliter der Gegenstand ist. Auch hier ist
sachlich das eine das andere. Und nun geht, wie oben schon angedeutet
wurde, der direkte Erkenntnisakt unter dem ersten Gesichtspunkt
betrachtet auf die Form, insofern sie gegenständlich im Erkennenden
ist und erreicht in und mit ihr den physischen Gegenstand außerhalb

des Bewußtseins : Transzendenz des Erkenntnisaktes und des

Erkenntnisgegenstandes. Denn der Gegenstand im Erkennen ist der

Gegenstand außerhalb des Erkennens. Unter dem zweiten Gesichtspunkt

dagegen ist der Erkenntnisakt dasselbe, was nach dem eben

Gesagten der Gegenstand oder die Form unter dem zweiten Gesichtspunkt

betrachtet ist, die Form nach ihrem intentionalen Erkanntsein :

Immanenz, d. h. Identität des Erkenntnisaktes und des

Erkenntnisgegenstandes : Sensibile in actu est sensus in actu (Aristoteles).
Der Gegenstand, der unmittelbar und formell erkannt wird, steht

also auch nach der Auffassung der strengen Realisten im Erkennen —•

und insofern lehren sie dasselbe wie ihre Gegner. Aber sie sind im Gegensatz

zu ihren Gegnern davon überzeugt, daß der Gegenstand im Erkennen
der Gegenstand außerhalb des Erkennens ist. Denn dieser geht als

Formalursache, nicht als Wirkursache, also sich selber schenkend
und nicht in einem von sich verschiedenen Bewirkten auf das

Erkennende über.

Dadurch, daß die Form selber in das Erkennende hineingestellt
ist, ist der Unterscheidung, die in der modernen Philosophie zwischen
dem Gegenstand des Erkenntnisaktes und seinem Inhalt als zwischen



und die BewuStseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 145

zwei geradezu disparaten, wenn auch aufeinander bezogenen Dingen
gemacht wird, der Boden entzogen. Wo Identität ist zwischen dem

Gegenstand (außerhalb des Erkennens) einerseits und dem Erkennen
und seinem Inhalt (dem Gegenstand im Erkennen) andererseits, da
erreicht der Erkenntnisakt, der den Inhalt erreicht, ipso facto den

Gegenstand.
Insofern der Gegenstand im Erkennenden ist, ist er causa formalis

intrinseca und spezifiziert das Erkennende innerlich. Insofern er
außerhalb des Erkennenden ist, ist er causa formalis extrinseca und
specificativum extrinsecum.

5. Was ist der tiefere Grund dafür, daß das Erkennende auf
besagte Weise fremde Formen aufnimmt und besitzt Woher hat
es jenes Freisein von sich selber, daß es die Form nicht wie das

Nichterkennende subjektiv aufnimmt, sondern so, daß diese ihre

ganze Gegenständlichkeit in ihm zur Auswirkung bringen kann Diese

Frage stellt sich jetzt von selber ein. Nachdem Zurückdenken und
Überlegen uns die Tatsache kundgetan haben, möchten wir auch die

Begründung wissen. Die Antwort haben bereits Aristoteles und
Thomas von Aquin gegeben : Grund der eigentümlichen Formenauf-
nahme des Erkennenden ist seine Erhabenheit über die Materialität
und Potenzialität, seine Immaterialität.

Halten wir uns gegenwärtig : Das Nichterkennende ist auf seine

Form beschränkt, und die Formen, die es aufnimmt, macht es sich

zu eigen. Das Erkennende dagegen besitzt außer der Form, durch
die es das ist, was es ist, andere Formen als andere. Es ist also nicht
nur das, was es an sich ist, es ist auch objektiv Anderes. Die
Vollkommenheiten, die es entitativ nicht hat, weil es auf seinen Anteil
am Sein beschränkt ist, kann es sich im Gegensatz zumNichterkennenden
in intentionaler Weise aneignen. Seine Beschränkung ist also keine

ausschließliche, es kann sich auf anderes ausdehnen, anderes, alles
andere werden. Es besitzt eine Erhabenheit über die Beschränkung
auf sich selbst, die dem Nichterkennenden nicht zukommt.

Nun ist aber der Grund für die Beschränkung allenthalben die

Potenzialität bezw. Materialität. Die materia prima, an der sich
diese Tatsache am deutlichsten zeigt, ist an sich reine Materialität
und Potenzialität, ohne jedwede Aktualität und Immaterialität. Sie

ist, wenn auch erste oder unterste substanzielle Realität, doch jeder
Aktualität bar. Darum klammert sie sich auch an die substanzielle
Form, die ihr die erste Aktualität gibt, an und macht sie sich restlos

Divus Thomas. 10



146 Der Begriff des Erkennens

zu eigen. Ähnliches gilt von jeder materia secunda, die akzidentelle
Formen aufnimmt. Auch sie ist zu ihnen in der Potenz und wird
durch sie aktuiert. Sie nimmt sie darum materialiter auf und versub-

jektiviert sie.

Wenn also das Erkennende die Formen anders, gegenständlich
aufnimmt, wenn ihm im Gegensatz zum Nichterkennenden eine gewisse
Erhabenheit über die Beschränkung zukommt, dann ist der
entsprechende Grund dafür eine gewisse Erhabenheit über die Potenzialität
und Materialität, eine gewisse Immaterialität. Das Erkennende ist
seiner Natur nach etwas Immaterielles und nimmt immateriell Formen

auf. Es leuchtet ein, wie Immaterialität hier zu nehmen ist. Es
bedeutet nicht absolute, sondern nur relative Erhabenheit über die
Materialität und Potenzialität. Auch die Sinne bei Mensch und Tier
erkennen. Und doch sind sie als organische Vermögen an den Körper
gebunden, schlechthin materiell und nur in einer gewissen Hinsicht
(secundum quid) immateriell. Und andererseits besitzt auch der höchste
geschaffene Geist noch Potenzialität.

Immaterialität ist also auch kein eindeutiger Begriff. Sein Inhalt
kommt den verschiedenen Erkenntnisstufen in verschiedenem Maße

zu. Auch ist êr kein rein negativer Begriff, denn sein Gehalt ist ein
durchaus positiver Vollkommenheitsgrad des Seins, den wir gemäß
unserer körperlich-geistigen Veranlagung negativ-positiv begreifen und
ausdrücken.

Die Immaterialität des Erkennenden und die dadurch gegebene
Immaterialität der Aufnahme bewirkt also, daß die erkannte Form
als andere auf das Erkennende übergeht und in intentionaler Weise

von ihm besèssen wird. Immaterialität bedeutet aber Aktualität..

Folglich nirrimt das Erkennende als Akt die Form auf, der Akt besitzt
die Form-und nicht die Potenz, der Akt besitzt den Akt. Und so versinkt
die Form nicht in der Potenzialität des sie Aufnehmenden, sondern
behält ihre Gegenständlichkeit bei. In der Potenzialität des

Nichterkennenden aber wird die Gegenständlichkeit der Form ausgelöscht.
Das Freisein von sich selber —- und für den Gegenstand, das dem
Erkennenden eigen ist, kommt also von seiner Aktualität. Wer die

entsprechende Aktualität durch sich selber besitzt, kann auf die

Aktualisierung durch ein anderes verzichten. Damit ist das Erkennen
im tiéfsten Grunde der. Metaphysik verankert.

Nach dem Gesagten erweist sich das Erkennen als ein Vorgang,
durch den immateriell Formen aufgenommen und besessen werden.



und die Bewu&tseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 147

Dieser Vorgang, durch den das Erkennende als Akt Formen aufnimmt,
ist selber Betätigung, actio, aber eine Betätigung, die im Erkennenden
bleibt und dieses vervollkommnet, ohne eine Wirkung nach außen

hervorzubringen (actio immanens, nicht transiens). Darum wird das

Erkennen definiert als metaphysische Betätigung, durch die immateriell

Formen aufgenommen und besessen werden.
Die Immaterialität, so wurde gesagt, ist ein relativer Begriff. In

höherem Grade kommt sein Inhalt dem Verstand zu als den Sinnen,
den Engeln als den Menschenseelen. Und nach dem höheren Grade

der Immaterialität des Wesens richtet sich auch, die immaterielle
Aufnahme und das immaterielle Besitzen der Form. In demselben
Maße nähert sich aber auch das Gegenstand-Erkennen dem Gegenstand-
Sein, bis beide in Gott, dem Ens immaterialissmum, absolut identisch
sind und die psychische Ordnung mit der physischen zusammenfällt.
Da der höhere Grad der Immaterialität eine geringere Teilnahme an
der Potenzialität und Materialität besagt, so besagt der niedere Grad
der Immaterialität naturgemäß eine größere Anteilnahme an der
Potenzialität und Materialität. Dementsprechend wird auch bei den
Sinnen die Form als Akt von einem Akt mit größerer Potenzialität
aufgenommen als dies beim Verstand der Fall ist. Und da die Form
in ihrer Aktualität sich nach der Aktualität des Aufnehmenden richtet,
so besitzt auch die Form, die die Sinne aufnehmen, eine geringere
Aktualität als die des Verstandes. Darum ist das Objekt der Sinne,
die wesentlich an den Körper gebunden sind, die konkrete
Körperbeschaffenheit, insofern sie durch die Aufnahme in das sinnliche

Erkenntnisvermögen an der Immaterialität desselben teilhat. Das

Objekt des Verstandes aber, der zwar ein anorganisches Vermögen ist,
der geistigen Seele aber, insofern sie Körperform ist, anhaftet, ist die
abstrakte Körperwesenheit.

Wo aber die Form oder der Akt überhaupt nicht von einem andern
Akt aufgenommen wird, wo die Form aller Körperlichkeit, wenn auch
noch nicht aller Potenzialität bar ist, da subsistiert der Akt oder die
Form, da ist sie eine für sich seiende, forma irrecepta.

• Wo der Akt von einem andern Akt aufgenommen wird, ist immer
noch intentionale Identität, da hat das Gegenstand-Erkennen das

Gegenstand-Sein nöch nicht erreicht. Wo aber der Akt subsistiert,
die Form also immateriell sich selber hat, da ist Gegenstand-Erkennen

Gegenstand-Sein, da ist substanzielle Selbsterkenntnis, da. ist der

Unterschied zwischen psychischer und physischer Ordnung auf-



148 Der Begriff' des Erkennens

gehoben. So ist es bei Gott im höchsten Maße. Hier hat sich die Form
oder der Akt selber auf die immateriellste Weise. Hier ist intelligere
suiipsius immaterialissimum esse subsistens in actu primo und in
actu secundo.

Eine solche absolute Identität in der entitativen Ordnung findet
bei unserem Erkennen nicht statt. Selbst dann nicht, wenn wir uns
selbst erkennen.1 Unsere geistige Seele ist zwar, vom Leibe getrennt,
eine für sich seiende Form in actu primo, eine für sich seiende

substanzielle Wesenheit, zu der das Dasein als Akt zur Potenz
hinzukommen muß und dementsprechend auch wurzelhafte
substanzielle Selbsterkenntnis. In diesem Leben ist aber unsere Seele

nicht forma simpliciter subsistens, sondern forma recepta, Körperform.
Und Selbsterkenntnis kommt ihr nur in gewisser Hinsicht zu. Im
übrigen aber betätigt sich unser Erkennen nur mit Bezug auf
Fremdgegenstände. Und mit diesen sind wir identisch nicht in der physischen,
sondern in der psychischen Ordnung und nicht substantialiter, sondern

accidentaliter, durch unsere Erkenntnisvermögen und Erkenntnisakte,
die Akzidenzien sind. Und so erkennen wir sie in der uns
entsprechenden Weise, in intentionaler Identität, auch wenn sie physische
Gegenstände sind.

Der Vergleich unseres Erkennens mit dem göttlichen Erkennen
zeigt uns, in welcher Weise wir im Gegensatz zu Gott die Dinge sind,
die wir erkennen. Gott ist das entitativ, was er erkennt, sei es er
selber —• und in seiner Selbsterkenntnis ist absolute und formale
Identität in der entitativen Ordnung —, seien es die außergöttlichen
Dinge — und mit diesen ist er identisch identitate eminentiali causali,
wiederum in der entitativen Ordnung. Darum sind auch die Dinge so,
wie er sie erkennt. Die Dinge richten sich nach seiner Erkenntnis,
er ist das Maß der Dinge. Wir sind mit unseren Erkenntnisgegenständen
im Erkennen nicht identisch in der entitativen Ordnung, sondern in
der intentionalen. Wir sind von den Dingen abhängig, sie sind das
Maß unseres Erkennens. Wie unser eigenes Sein mit dem göttlichen
Sein verglichen nur ein analoges ist, so ist auch unser Gegenstand-
Erkennen im Vergleich zu dem göttlichen nur ein analoges Gegenstand-
Sein. Darum verlangen auch diejenigen von unserm Erkennen zuviel,
die ihm deswegen den physischen Gegenstand absprechen, weil wir

1 Siehe, auch zum folgenden, meinen Aufsatz von der Subjektbezogenheit
des Gegenstandes unserer Erkenntnis, in dieser Zeitschrift III (1925), S. 156 f., 168.



und die BewuÊtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 149

erkennend der physische Gegenstand nicht physisch sind. Was nur
Gottes Sache ist, soll sich der Mensch nicht anmaßen.

Es läßt sich nicht verkennen, daß der Begriff der Immaterialität
in geradezu genialer und doch wieder so naheliegender Weise das

Problem des Erkennens löst. Die Schwierigkeit, die die Tatsache der
gegenständlichen Formenaufnahme unserm Nachdenken macht,
verschwindet, sobald wir erkannt haben, daß das Erkennende die Form
immateriell und als Akt aufnimmt. Denn wo der Form eine solch

lichte Aufnahme zuteil wird, kann sie nicht in der Dunkelheit
ververschwinden, da steht sie selber im Licht und wird als Gegenstand
erkannt.

Aber auch in die schwierigsten Probleme der Gottheit trägt dieser

vom geschöpflichen Erkennen her gewonnene Begriff der Immaterialität
sein Licht, sodaß mit ihm, wie eben angedeutet wurde, selbst jene
Gleichung dem menschlichen Verstehen nahegebracht wird, in der
das metaphysische Wesen des Actus purus seinen adäquaten
Ausdruck findet : esse subsistens immaterialissimum intelligere suiipsius
actualissimum. Gott, der sich in der unabhängigsten Weise selber hat,
besitzt sich in der vollkommensten Weise gegenständlich.

6. Die Dinge, die wir erkennend nur intentionaliter und acciden-
taliter sind, sind wir offenbar nicht ständig und von Natur aus. Auf
welche Weise werden wir also genetisch diese Dinge Diese Frage
gilt es noch zu beantworten.

Wenn bisher gesagt wurde, daß der Gegenstand oder die Form
im Erkennenden sei, so hieß das in erster Linie, daß das Erkennende
in actu secundo, beim tatsächlichen Erkennen, den Gegenstand
intentionaliter besitze. Die Form, die im Erkennenden in actu secundo

ist, muß aber — so verlangt es das Kausalitätsgesetz — bereits in
actu primo in ihm sein. Das geschöpfliche Erkennende geht vom Stand
der Möglichkeit zur Wirklichkeit, von der Potenz zum Akt über. In
der Potenz verhält es sich indifferent, d. h. es ist in der Möglichkeit,
diesen oder jenen Gegenstand zu erkennen. Damit es nun in actu
secundo, also tatsächlich, diesen bestimmten Gegenstand erkenne, muß
unmittelbar vor dem tatsächlichen Erkennen die Indifferenz des

Erkenntnisvermögens aufgehoben, muß diesem der Gegenstand keimhaft

in objektiver Weise mitgeteilt werden.
Nun wurde oben schon gesagt, daß das Erkennende die Form

in ihrer physischen Seinsweise (wenn es sich um eine physische Form
handelt) nicht aufnimmt. Die physische Form kann als beschränkte



Der Begriff des Erkennens

und unvollkommene auch nicht in ihrem physischen Sein auf dieses

übergehen und es informieren. Ihre physische Formalursächlichkeit ist
damit erschöpft, daß sie ihren physischen Träger informiert. Dem
Erkennenden kann sie unmittelbar durch sich selber keine
Determinierung geben. Wodurch wird dieses also instand gesetzt, den

bestimmten Gegenstand tatsächlich zu erkennen Im Erkennenden
entsteht entsprechend der qualitativen Seinsheit des Erkenntnisaktes,
durch die es der Gegenstand intentionaliter in actu secundo ist, eine

ähnliche qualitative Seinsheit, durch die es derselbe Gegenstand in
actu primo ist und die von den Scholastikern species impressa,
eingeprägtes Erkenntnisbild genannt wird. Das deutsche Wort « Erkennt-
nisbild » ist allerdings, obgleich es vielfach angewandt wird, irreführend.
Denn es handelt sich bei der species impressa nicht um ein Bild des

zu erkennenden Gegenstandes, das dem Erkenntnisvermögen vermittelt
werden soll, sondern dieser selbst wird ihm keimhaft mitgeteilt. Wie
der Erkenntnisakt die Form in ihrer Gegenständlichkeit nicht antastet,
so läßt auch die species impressa die Form unverändert. Sie ist für
das Erkennende ein rein subjektives Mittel, durch das es in den
Besitz der Form gelangt.

Die Form, die das Erkennende aufnimmt, geht also zunächst
durch die species impressa in das Erkenntnis-rmwögc« über. Dieses

ist durch die species der Gegenstand intentionaliter. Und erst durch
die species impressa gelangt die Form in den Erkenntnisakt, d. h.

dadurch, daß der Erkenntnisakt aus dem durch die species
vervollkommneten und applizierten Erkenntnisprinzip hervorgeht, ist in ihm
der Gegenstand intentionaliter in actu secundo. Denn die species ist
es, die die Indifferenz des Erkenntnisprinzips aufhebt. Und der
Erkenntnisakt oder der actus secundus ist die organische Entwicklung
und Vollendung dessen, was das Erkenntnisprinzip in actu primo ist.

Die species impressa informiert das Erkenntnisvermögen in
doppelter Weise, entitativ oder physisch, insofern sie eine akzidentale
Seinsheit ist und intentionaliter oder gegenständlich, erkenntnismäßig,
insofern sie der Gegenstand intentionaliter ist.

Als akzidentelle Seinsheit bestimmt die species als physische
Form, d. h. in physischer Weise den Sinn bezw. das betreffende

Erkenntnisvermögen und bildet mit ihm das wirkursächliche Prinzip
des Erkenntnisaktes, der als dieser bestimmte Akt aus einem
determinierten Erkenntnisprinzip hervorgehen muß.

Als akzidentelle Seinsheit (sie gehört als habitus operativus minus



und die Bewufitseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 151

stricte dictus, wie der Erkenntnisakt, zur ersten Art der qualitas)
entsteht auch die species impressa der äußern Sinne, deren Gegenstand

uns in erster Linie interessiert, in wirkursächlicher Abhängigkeit von
dem physischen Gegenstand. Denn indem dieser auf das körperliche
Organ einwirkt und es physisch determiniert, entsteht in dem das

Organ informierenden Erkenntnisvermögen, das durch diese
Determination nicht selber schon bestimmt und eingestellt ist, die

entsprechende entitativ-psychische Determination : die species impressa.
Zum Zustandekommen der species impressa des Verstandes wirkt

dessen Gegenstand, die durch die Phantasie vorgestellte
Körperwesenheit, insofern mit, als das Phantasma werkzeugliche Wirkursache
ist. Hauptursache ist der tätige Verstand.

Dadurch aber, daß die species impressa in actu primo intentionaliter

der Gegenstand ist, wird das Erkenntnisprinzip selber, in dem
sie entsteht, intentionaliter der Gegenstand, d. h. die species informiert
das Erkenntnisprinzip gegenständlich. Es entsteht also auch durch
die Einschaltung der Erkenntnisspezies, die, soll die Reihenfolge der
Ursachen keine Lücke aufweisen, unbedingt gefordert ist, im Erkennenden

kein Drittes : intentionaliter hängt die species nicht wirkursächlich
von dem Gegenstand ab. Sondern dieser ist als Form selber in ihr.
Wie dies vom actus secundus das Zeugnis des Bewußtseins sagt, so

verlangt dasselbe vom actus primus das Kausalitätsgesetz : was im
actus secundus vorhanden ist, muß keimhaft schon im actus primus sein.

Wegen dieses Verhältnisses zum Gegenstand ist die species impressa
auch ihrerseits dem aus dem determinierten Erkenntnisvermögen
entquillenden Akt gegenüber Formalursache. Der Gegenstand, der
als äußere Formalursache den Erkenntnisakt spezifizieren muß, bedient
sich ihrer als seines Werkzeuges. Dem Werkzeug der Wirkursache
entsprechend ist sie also sozusagen werkzeugliche Formalursache.
Denn der Gegenstand spezifiziert das Erkennende nur vermittelst der

species impressa, weil er durch diese intentionaliter in actu primo im
Erkenntnisvermögen ist. Infolgedessen ist dieses imstande, den Akt
hervorzubringen, der seinerseits auf den betreffenden Gegenstand geht
oder, was dasselbe ist, den betreffenden Gegenstand intentionaliter in
actu secundo besitzt, das heißt, von dem erkannten Gegenstand
spezifiziert ist.

Vermittelst der species impressa ist also der Gegenstand innerliches

specificativum, während er an sich den Erkenntnisakt äußerlich
spezifiziert.



152 Der Begriff des Erkennens

Dem Gesagten zufolge hat die Erkenntnisspezies in der inten-
tionalen Ordnung eine doppelte Formalwirkung. Die erste ist die
erkenntnismäßige Determinierung des Erkenntnisprinzips und die-

zweite, der ersten folgend, die Spezifikation des Erkenntnisaktes.
Beide Wirkungen setzt sie in aktueller Abhängigkeit vom Gegenstand.
In demselben Augenblick, in dem dieser, d. h. die physische
Körperbeschaffenheit wirkursächlich das Sinnesorgan beeinflußt, determiniert
er erkenntnismäßig (das Erkennende, natürlich nicht beschränkend,
sondern über sich selbst hinausführend) als Form durch die species
das Sinnesvermögen und spezifiziert durch dieselbe species den Erkenntnisakt.

Und so ist das Erkennende in actu primo proximo und in
actu secundo intentionaliter der Gegenstand. Und da die physische
Körperbeschaffenheit, die auf das Organ einwirkt, identisch ist mit
der physischen Ursache, von der, im Sinne der Gegner gesprochen,
der physische Reiz ausgeht — die an die Nervenendigungen des

Sinnesorgans unmittelbar anstoßende Körperbeschaffenheit verändert
dieses in physischer Weise —, so ist es auch die physische
Körperbeschaffenheit, von der der physische Reiz ausgeht, die formell und
unmittelbar erkannt wird.

7. Wenn wir die bisher geführte Untersuchung über die Natur
des Erkennens überschauen, müssen wir feststellen, daß die Auffassung,
die die strengen Realisten von ihr haben, nicht nur Hand in Hand
geht mit ihrer Lehre von der Bewußtseins] enseitigkeit unserer
Erkenntnisgegenstände und diese bekräftigt, sondern daß sie auch alle
Ansprüche erfüllt, die die Gegner berechtigter Weise an das Erkennen
stellen mögen. Darum haben sie keinen Grund, von dieser Seite her
den strengen Realismus anzugreifen. Vor allem ist die Immanenz des

Erkenntnisaktes gewahrt und doch die Brücke selbst zu den physischen
Körperbeschaffenheiten (den sogenannten sekundären Sinnesqualitäten)
geschlagen. Die Reihe der Ursachen ist trotz ihrer Übertragung auf
die psychische Ordnung lückenlos geschlossen und auch der Wirk-
ursächlichkeit des Erkenntnisgegenstandes Rechnung getragen.

Das einzige Sonderbare, wenn man so sagen kann, das uns begegnet
ist, war der Umstand, daß das Erkennende in nicht-subjektiver Weise

von sich Verschiedenes aufnimmt und erreicht. Aber diese Tatsache
steht bereits auf der Schwelle des ganzen Problems und stellt sich
darum dem Idealisten nicht minder in den Weg, wie dem Realisten.
Auch für den Idealisten erhebt sich die Frage : wie geht das
Erkennende auf anderes, das Ich auf ein Nicht-Ich Denn selbst



und die Bewußtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes 153

wenn der Gegenstand erstmalig aus dem Schoß des Erkennens
aufsteigen und nicht, wie die strengen Realisten behaupten, von außen

her empfangen würde, wäre die Frage doch die : wie kann das Erkennen
dieses Neue sich als Gegenstand gegenüberstellen Diese Frage kann
aber nicht anders beantwortet werden, als dadurch, daß man sagt :

es ist die Eigentümlichkeit des Erkennenden, dies zu tun. Durch sie

unterscheidet sich das Erkennende vom Nichterkennenden. Hat man
sich aber einmal mit dieser Tatsache ausgesöhnt, dann macht die

Bewußtseinsjenseitigkeit des Gegenstandes keine unübersteiglichen
Schwierigkeiten mehr. Berücksichtigt man, wie es oben geschehen ist,
die Tatsache, daß unser geschöpfliches Erkennen die Eigenschaften des

göttlichen nicht haben kann, dann läßt sich auf Grund der durchaus

berechtigten und beweisbaren Annahme, daß der Gegenstand als Form
auf das Erkennende übergeht, sehr wohl der Weg zum physischen
Gegenstand finden.

Diejenigen, die zwar die Bewußtseinsjenseitigkeit des Gegenstandes
der Sinne leugnen, die des Vesrtandesgegenstandes aber bejahen,
stoßen hinsichtlich der Bewußtseinsunabhängigkeit des letztern auf
dieselben, wenn nicht auf noch größere Schwierigkeiten, als die strengen
Realisten. Denn diesen erleichtert gerade die Überzeugung von der

Bewußtseinsjenseitigkeit des Sinnesgegenstandes den Erweis der
Bewußtseinsjenseitigkeit des Verstandesgegenstandes.

Wenn jene aber auch den Verstandesgegenstand so « subjektbezogen

» sein lassen, daß er in seinem subjektunabhängigen Ansich
nicht erfaßt werden kann, dann trennt sie von den reinen Idealisten
und Subjektivisten eigentlich nur mehr die Inkonsequenz, mit der sie

trotzdem die Existenz eines Dinges an sich behaupten. Denn es fehlt
ihnen das Mittel, diese in objektiver Weise festzustellen.


	Der Begriff des Erkennens und die Bewusstseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes

