Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 6 (1928)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Naturphilosophie.

H. André: Uber kiinstliche Blatt- und Bliitenmetamorphosen bei der
‘Schneebeere (Symph. rac. Michx). Nebst Versuch einer charakterologischen
Analyse pflanzlicher Lebensfunktionen. Berlin (Borntraeger), 1927 (vir und
125 pag.)

Die Schrift enthilt zwei Teile: einen theoretischen (Versuch einer
charakterologischen Analyse pflanzlicher Lebensfunktionen) und einen
experimentellen (iiber kiinstliche Blatt- und Bliitenmetamorphosen bei der
Schneebeere). Dem zweiten Teile, der im Titel als Hauptteil hervor-
gehoben ist, sind zwei Farbtafeln, 59 Figuren und 7 graphische Darstellungen
beigegeben.

Der erste Teil, der unmittelbar den Philosophen angeht, legt das
Eigentiimliche der pflanzlichen Lebenstatigkeit dar im Gegensatze zur
Tatigkeitsweise der Mineralien und der Sinneswesen. — Sowohl die
lebendigen wie auch die nicht lebendigen, rein chemischen Stoffverbindungen
bilden neue, einheitliche Substanzen, deren Eigenschaften sich nicht ein-
fachhin aus der summenhaften Zusammenfassung der Eigenschaften ihrer
Teile erkliaren lassen. « Wir vermdégen nicht aus der Zahl, der Art und der
Lage der im Wassermolekiil vorhandenen Atome seinen Gefrierpunkt,
seine Dichte, seine Leitfdhigkeit, seine Losungsfihigkeit, die Form der
Schneekristalle und tausend andere Eigenschaften und Reaktionsfihig-
keiten zu begriinden » (pag. 4). Ebenso haben die Teile einer lebendigen
Stoffverbindung « keine selbstidndige Existenz mehr wie die stofflichen
Komponenten einer Mischung, sondern verhalten sich vielmehr wie Atome,
die zu einem Molekiil zusammengetreten sind » (pag. 5). Es besteht aber
zwischen den lebendigen und den chemischen Stoffverbindungen ein wesent-
licher Unterschied. « Den chemischen Verbindungen fehlt das Vermégen
der Aggeneration, d. h. die Fahigkeit, ihre Mikrostruktur, die sie als Ganzes
besitzen, durch Verarbeitung fremden Materials ihren Komponenten mit-
zuteilen. Dagegen vermag die lebendige Stoffverbindung lebensfremde
oder artfremde Stoffe zu assimilieren, und zwar so, da3 die zu ihrer Erhaltung
notwendige Stoffzubereitung, die Mikroorganisation, sowohl im Ganzen ist,
wie auch den Teilen mitgegeben wird. Die lebendige Verbindung vermag
also sich selbst von Grund aus zusammenzusetzen und aufzubauen
(Epiplastie im Sinne Reinkes). Ihre Tatigkeit geht nicht bloB aus ihr
selbst hervor, sondern geschieht auch fiir sie selbst. Sie tragt den
Charakter einer actio immanens» (pag. 5 f.). Drei Verhaltungsstufen des
Lebens sind zu unterscheiden «je nachdem sich die Tatigkeit durch
Verinnerlichung iiber das Physische erhebt » : « Die nur in der Ausfiihrung

. selbstandige Verhaltungsform » der Pflanze, «die in der Ausfithrung
und Handlung selbstindige Form » des Tieres, dem jedoch die vollstindig
auf sich selbst zuriickgehende Tatigkeit der « Selbstreflexion » fehlt, die



88 Literarische Besprechungen

nur dem Menschen eignet (pag. 6 ff.). Dementsprechend gibt André
(pag. 11 f.) folgende Charakteristik der Pflanze : « Die Pflanze ist die nur
in der Ausfithrung (nicht in der_Handlung) selbstindige Verhaltungs-
form des ILebens. Sensible Grenzflichen fehlen ihr, dagegen spielen
dynamische Grenzflichen bei ihren Lebensfunktionen eine wichtige Rolle.
Rechts und vorn sind kein Prinzip, von wo aus eine Lebensfahigkeit der
Pflanze beginnt. Dagegen kommt ihr absolut ein Oben und Unten durch
den verschiedenartigen Anfang der Erndhrung zu (Polaritit). Die Grund-
funktionen der Pflanze sind Erndhrung (Stoff- und Energiewechsel),
Wachstum, inkl. Entwicklung und Fortpflanzung. Die Tropismen sind
Wachstumsphinomene, die sich von den normalen Wachstumsphinomenen
prinzipiell vermutlich gar nicht unterscheiden. Die pflanzliche Assimilations-
kraft erhdlt durch das ihr eigentiimliche Aggenerationsvermogen die
Kontinuitdt der lebenden Substanz und ihrer Mikroorganisation durch alle
Generationen hindurch. Alle Lebensfunktionen der Pflanze vollziehen sich
dadurch, daBl die Eigenschaften der duBeren Korper in gewisser Weise
auch ihre Eigenschaften werden, d. h. durch Vermittlung der chemischen
und physikalischen Krifte. Die Formbildung der Pflanze verauBert in
der Bliiten- und Fruchtbildung im Dienste eines an und fiir sich fremden
Zweckes. Die Pflanzen sind ausgesprochene Gattungswesen. Darin, wie
auch in der Eignung der Pflanze als Nahrung fiir die Tiere, tritt ihr
werkzeuglicher Charakter deutlich hervor» (pag. 11 f.). Diese Charakte-
ristik rechtfertigt André nach den heutigen Forschungsergebnissen der
Biologie. Er zeigt erstens das in der Ausfilhrung selbstindige Verhalten
im Stoffwechsel der .Pflanze (pag. 12-17), zweitens das nur in der Aus-
fithrung selbstindige Verhalten bei den Reizbewegungen der Pflanze
(pag. 17-40), drittens das nur in der Ausfithrung selbstindige Verhalten
im Formwechsel (in der Metamorphose) der Pflanze (pag. 40-59). — André
kommt mit seiner Ausfithrung auf die Grundgedanken der aristotelisch-
thomistischen Biologie zuriick : Leben ist Selbstbewegung ; und die Stufen
des Lebens sind zu bestimmen nach der vollkommeneren oder weniger
vollkommenen Selbstbewegung. Die Pflanzen bewegen sich selbst; aber
das Prinzip der Selbstbewegung ist ihnen von Natur eingegeben ; sie fithren
die Selbstbewegung nur aus (movent se ipsa .... solum quantum ad
executionem motus. S. Thomas, S. theol. I 18, 3). Die Tiere erwerben
sich selbsttdtig auch das Prinzip ihrer Selbstbewegung durch die Sinnes-
erkenntnis, das Ziel aber geben sie sich nicht selbst. Dies eignet nur der
hochsten Lebensstufe durch das reflektierende Verstandeserkennen (Vgl.
S. Thomas, a. a. O.). — Sowohl Biologen als Philosophen schulden dem
Dr. André Dank fiir seine Arbeit: die Biologen, weil er sie zuriickruft
von einer einseitigen, rein analytischen Auffassung des Lebenden, die
den lebenden Stoff als eine bloBe Mischung, ein bloBes Aggregat auffal3t,
das aus der Lagerung seiner materiellen Teilchen restlos erklirbar wire ;
die Philosophen, weil er ihnen zeigt, wie die Grundsitze der aristotelisch-
thomistischen Philosophie auf die neuesten Ergebnisse der experimentellen
Biologie angewandt und durch sie bestitigt werden.

Der zweite Teil der Schrift untersucht die Abhdngigkeit der Laub-



Literarische Besprechungen 89

-

blattbildung und der Bliitenbildung von der Zusammensetzung des
Nahrungssaftes. Wenn man im Friithjahr den jungen Bliitentrieben der
Schneebeere (Symph. rac.) die Laubblatter wegnimmt, sodaB die organischen
Nahrungssifte, die in diesen Blattern durch die Assimilation gebildet
werden, fehlen, dann vergrimen die Bliten, d. h. sie entwickeln unter
dem Einflu des mehr mineralischen Nahrungssaftes laubblattartige Kelch-
blatter, farblose Kronblétter, beziehungsweise sie werden in der Entfaltung
der iibrigen Bliitenteile gehemmt. Albertus Magnus hat bereits diese
Abhédngigkeit der Blatt- und Bliitenbildung von der Zusammensetzung
des Nahrungssaftes erkannt, indem er annimmt, daB der Nahrungssaft
von Knoten zu Knoten gelautert wird und daraus die Verschiedenheit
der Blitter sich erklirt.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt 0. 5. B.

Erkenntnistheorie.

P. Gény S.J, : Critica de cognitionis humanae valore disquisitio.
Editio nova nonnullis ipsius auctoris notis et emendationibus adornata.
Romae, apud aedes Universitatis Gregorianae. 1927 (XIX u. 4I5 pag.)

Wie das Vorwort des Herausgebers sagt, war das Buch schon 1914
zum Privatgebrauch der Hoérer der Gregorianischen Universitit in Rom
gedruckt worden, aber bald vergriffen. Der Ordensbruder Génys, Karl
Boyer, macht es jetzt, nachdem der Verfasser selber 1925 auf tragische
Weise ums Leben gekommen ist, der Offentlichkeit zuginglich. Abgesehen
von einigen beigefiigten Zusitzen, die Gény selbst in seinem Handexemplar
vermerkt hatte, ist das vorliegende Werk ein unverinderter Abdruck des
1914 herausgegebenen.

Der Verfasser bezeichnet seine erkenntniskritischen Untersuchungen
als den zweiten Teil der Logik und stellt sie als logica critica der logica
dialectica an die Seite. Sie zerfillt in zwei Hauptteile, in die critica
generalis und die critica specialis. Erstere behandelt die beiden Fragen :
1. ist der Mensch fahig, GewiBheit zu besitzen : quaestio sceptica; 2. ist
der Gegenstand unserer GewiBheit vom Erkennen abhingig oder nicht:
quaestio idealistica. Dementsprechend enthalt der liber primus eine Ab-
handlung iiber die logische Wahrheit (ihre Natur und ihre Eigenschaften)
und tiber die GewiBheit (ihr Vorhandensein und ihre verschiedenen
Abstufungen). Im liber secundus wird der gegenstindliche Wert der
inneren, der duBeren Erfahrung und die Allgemeinbegriffe untersucht.
Die critica specialis, die die Wege aufweist, die sowohl im allgemeinen
als auch in den einzelnen Wissenschaften zur GewiBBheit fithren, behandelt
im liber primus die inductio, die deductio und die Autoritit, und im liber
secundus in groBlen Umrissen die Methodenlehre der Naturwissenschaft,
der Mathematik, der Philosophie und der Geschichtswissenschaft. Eine
Ubersicht iiber die geschichtliche Entwicklung der irrigen Systeme bildet
den AbschluB.

Der Verfasser hat in seinem Buch einen reichen Stoff untergebracht,
In durchsichtiger Weise gegliedert und mit piddagogischem Geschick in



90 Literarische Besprechungen

verstandlicher Sprache zur Darstellung gebracht. Die Form ist nicht so
streng eingehalten, wie man es sonst bei den lateinischen Lehrbiichern
gewohnt ist. Giinstig ist die psychologische Erfahrung und Behandlung
der Probleme. Die Autorititen fiir und wider die einzelnen Lehrpunkte
sind in geniigender Zahl angefiihrt (namentlich die franzosisch schreibenden)
und kommen in kleineren Zitaten verschiedentlich selbst zu Wort. Den
einzelnen Thesen sind Objektionen in der bei den Schuldisputationen
iiblichen Kettenform hinzugefiigt, deren Ldsungen die in den. Thesen selbst
gegebenen Lehren vertiefen.

Der Druck kénnte iibersichtlicher, das, was hervorzuheben ist, besser
und abwechslungsreicher hervorgehoben sein. Da es sich um ein Schul-
buch handelt, aus dem der Schiiler sich manches einprigen soll, ist auch
dieser Umstand nicht gering zu achten. Auch den Index alphabeticus,
den man heutzutage nicht mehr missen mag, sucht man vergebens. Das
ist um so miBlicher als es des 6ftern heiBt: ut supra diximus, ohne daB
die Seitenzahl oder die Nummer der gemeinten Stelle angegeben ist.

Wie der Herausgeber sagt und die vorliegende Arbeit selbst es
bestatigt, ist der Verfasser Anhanger des hl. Thomas und der thomistischen
Schule. Er verteidigt den strengen Sinnenrealismus, sowie in der Univer-
salienlehre den sogenannten gemiBigten Realismus. Mit St. Thomas halt
er gegen Suarez und dessen Schule daran fest, daBl die duBeren Sinne
keine species expressa hervorbringen, sondern ihiren Gegenstand unmittelbar,
ohne medium in quo erkennen, daB also auch das Wesen des Erkennens
nicht die Hervorbringung eines Terminus ist (n. 40). Er bezeichnet als
den unmittelbaren Formalgegenstand der duBeren Sinne jene physischen
Beschaffenheiten, die direkt auf das Sinnesorgan einwirken und ihren Sitz
innerhalb des empfindenden Kérpers haben, sei es in einem vom Sinnes-
organ getrennten Substrat, sei es in dem vom eigentlichen empfindenden
Sinnesorgan, d. h. der Nervensubstanz verschiedenen Teil des Organs.
So hat z. B. der Gesichtssinn als Formalgegenstand das farbige Aus-
gedehnte des im Auge befindlichen auf die Netzhaut unmittelbar ein-
wirkenden Athers (n. 297), der Gehorsinn den an dem Teil des Ohres
hervorgebrachten Ton, der mit dem Gehorsnerv in Kontakt ist [an der
Basilarmembrane] (n. 295). Nur dem Tastsinn scheint der Verfasser auch
eine auBerhalb des eigenen Korpers befindliche Beschaffenheit als unmittel-
baren Gegenstand zuzuschreiben (n. 293 f.). Aber wie der Herausgeber
im Vorwort sagt, hat Gény spater diese Ansicht gedndert und in richtiger
Weise auch dem Tastsinn als unmittelbaren einen intrasomatischen Gegen-
stand zugewiesen. Die Bemerkung 1, die auf S. 224 iiber P. Gredt gemacht
wird, ist, um das hier schon zu sagen, veraltet, da sie sich auf die erste
1913 erschienene Auflage der Schrift des letztern : De cognitione sensuum
externorum bezieht. Spater hat sich P. Gredt verschiedentlich, namentlich
in der zweiten Auflage eben genannter Schrift (Romae 1924) iiber den
unmittelbaren Gegenstand der duBeren Sinne deutlicher ausgedriickt. Er
hat die grundlegende Unterscheidung zwischen Gegenstand drauBen und
Gegenstand drinnen gemacht (bei Gény ist die Terminologie noch nicht
so vollkommen), und als letztern, d. h. also als den unmittelbar an sich



Literarische Besprechungen 91

sinnfédlligen Gegenstand der duBeren Sinne, ganz im Einklang mit P. Gény,
jene korperliche Beschaffenheit bezeichnet, die im Sinnesorgan sich
befindet, aber nicht den Nervenendigungen selber anhaftet, wohl aber auf
diese unmitt: lbar einwirkt. Auch noch an anderen Stellen des Buches
glaubt man dem Herausgeber gern, wenn er schreibt, da Gény selber,
wenn es ihm vergénnt gewesen ware, die Neuauflage zu besorgen, sicher
Verbesserungen und Zusitze angebracht hitte.

Jedenfalls aber ist es freudig zu begriien, daB in diesem Buche wieder
einmal der natiirliche (verniinftig kritische) Realismus offen vertreten und
eingehend verteidigt wird. Alle Welt ruft nach dem gesunden Realismus.
Und doch ist die Zahl derer, die sich mutig zu ihm durchringen und
folgerichtig selbst bis zur Annahme der BewufBtseinsjenseitigkeit der so-
genannten sekundaren Sinneéqualitéiten zu ihm bekennen, nicht gerade
gro3. Die Gefahr, dal man hier zu weit gehe, ist keineswegs vorhanden.
Man halte sich nur an die bewidhrten Prinzipien der thomistischen
Philosophie. Weil sie auf der harmonischen Verbindung von Induktion
und Deduktion, von,a posteriori und a priori fuBen, bewahren gerade sie
den philosophischen Forscher vor Aufstellungen, die sich vor den erwiesenen
Tatsachen der Naturwissenschaften nicht rechtfertigen lieBen.

Zu dem Buche Génys noch einige kritische Bemerkungen. Man wird
dem Verfasser nicht viel entgegenhalten kénnen, wenn er seine Erkenntnis-
kritik logica critica nennt, da er S. 1, Anmerkung, selbst « gerne gesteht »,
dall «die Kritik zur Metaphysik gehort» und praktische Griinde ihn
bestimmt haben, sie an den Anfang der Philosophie zu setzen. Zudem
behandelt er in ihr Fragen, die tatsidchlich sowohl der Logik als auch
der Metaphysik angehéren. Auch dariiber sei nicht mit ihm gestritten,
ob der -ganze AufriB des Buches nicht von noch tiefer erfaBten und
wesentlicheren Gesichtspunkten aus hatte gemacht werden konnen. — In
n. 48 und auch sonst vertritt Gény beziiglich des Urteiles die Ansicht,
daB die Zustimmung (affirmatio, assensus), also der eigentliche Urteilsakt
von der Erkenntnis der Ubereinstimmung (bezw. Nichtiibereinstimmung)
des Priadikates mit dem Subjekt verschieden ist. Ebenso 148t er an
verschiedenen Stellen gelten, dal mit jedem Erkenntnisakt, auch dem
der duBeren Sinne, ein begleitendes BewufBltsein (conscientia concomitans)
in actu exercito verbunden ist. Nach dem Herausgeber hat der Verfasser
in spiatern Verdffentlichungen die gegenteilige Ansicht ausgesprochen.
Da mir diese Verdffentlichungen nicht zuginglich waren, konnte ich die
Griinde, die ihn dazu bestimmt haben, nicht nachpriifen. Was das den
Erkenntnisakt begleitende BewuBtsein angeht, so darf dieses nicht urgiert
werden. Es will nur besagen, daB das Erkennende seinen Gegenstand
nicht aufnimmt und kundtut wie etwa die photographische Platte das
Bild oder der Spiegel das Antlitz eines Menschen, nur materiell, physisch
und tot, sondern, wie es seiner Natur entspricht, in vitaler, erkenntnis-
méiBiger Weise, indem der Akt den Gegenstand von sich, dem Erkennenden,
als ein anderes abhebt und darstellt. Damit konnotiert dieser sich aber
selber und folglich ist damit ipso facto auch ein, den Erkenntnisakt
begleitendes, in diesem selbst liegendes BewuBtsein gegeben. '



92 Literarische Besprechungen

Den Urteilsakt aber, der mit dem hl. Thomas hier noch von der
Wahrnehmung (der simplex apprehensio connotativa) der Ubereinstimmung
des Priadikates mit dem Subjekt unterschieden wird, scheint Gény im vor-
liegenden Buch etwas zu einseitig aufzufassen und zu einem Akte omnino
sui generis zu machen. Er antwortet namlich in n. 48 auf den Einwand,
daB, wenn der Urteilsakt keine apprehensio, dann auch kein Erkenntnis-
akt sei, mit folgender Unterscheidung : FaBt man den Erkenntnisakt
(der Urteilsakt sein soll) als Akt, durch den etwas Neues erkannt wird,
dann ist das Urteil kein formaler Erkenntnisakt, sondern folgt auf die
Erkenntnis. FaBt man ihn aber als Akt, der aus der Erkenntnisfihigkeit
hervorgeht, dann ist er einer. Man mochte fast meinen, er mache ihn hier
zu einem Mittelding zwischen Erkenntnis- und Willensakt, wenigstens was
seine Funktion angeht, wenn er sich auch gegen die Auffassung des
Cartesius wehrt, der das Urteil dem Willen zuweist. — Indessen, der
Urteilsakt ist ein wirklicher Erkenntnisakt, da er sowohl aus der Erkennt-
nisfahigkeit, dem Verstand, hervorgeht, als auch etwas Neues erkennt.
Er ist ein eigener reflexer Verstandesakt, der seine subjektive Uberein-
stimmung mit dem objektiven Sachverhalt, der objektiven Zugehorigkeit
des Pradikates zum Subjekt, -erkennt. Und diese erkennend, bringt er
auch, wie die einfache Verstandeswahrnehmung, eine diesbeziigliche
species expressa hervor. Er braucht also keineswegs, um wirklicher
Erkenntnisakt zu sein, mit der Wahrnehmung der Ubereinstimmung des
Priadikates mit dem Subjekt identifiziert zu werden. Weil er aber nicht
allein den objektiven Sachverhalt erkennt, sondern auch seine eigene
Ubereinstimmung mit demselben, was bei der simplex apprehensio con-
notativa nicht der Fall ist, darum ist er auch nicht nur, wie letztere, ein
einfaches Erkennen, sondern ein An-erkennen, ein zustimmendes Stellung-
nehmen zu seinem Gegenstand, eine affirmatio, ein assensus. Er affirmiert
seine Ubereinstimmung mit dem Sachverhalt und zugleich diesen selbst.
So wird die Praedicabilitas zur Praedicatio. Und darin besteht der Unter-
schied zwischen dem Urteilsakt, dem judicium und der einfachen Wahr-
nehmung, auch der komparativen. Und gerade deswegen ist in ihm allein
auch die logische Wahrheit, die erkannte Ubereinstimmung des Verstandes
mit dem Gegenstand enthalten.

Nur kurz behandelt der Verfasser die Frage, welches auf Seiten des
urteilenden Verstandes prizis der terminus a quo der Beziehung sei,
die logische Wahrheit genannt wird, ob der conceptus formalis oder der
conceptus objectivus. Und er entscheidet sich fiir den cénceptus formalis.
Mit P. Jos. Gredt halte ich aber dafiir, daB die logische Wahrheit in der
Ubereinstimmung des conceptus objectivus mit dem Gegenstand besteht.
Das Erkennende stimmt ndmlich insofern mit dem Gegenstand iiberein,
als es der Gegenstand wird : cognoscens fit cognitum. Der Gegenstand,
der auBerhalb des Erkennenden, wie St. Thomas sagt, ein esse naturale
(physicum oder metaphysicum) hat, erhilt im Erkennenden ein esse cog-
nitum, intentionale. Diese intentionale Identitit mit dem Gegenstand ist
das, was das Erkennende als seinen Hohepunkt und sein Ziel anstrebt
und erreicht. Bringt es, wie der Verstand, eine species expressa hervor,



Literarische Besprechungen 93

dann ist auch diese auf dieses Ziel hingeordnet: das Erkennende ist
intentionaliter durch (den Akt und) die Species der Gegenstand. Nun ist
aber der conceptus objectivus nichts anderes als der Verstand, insofern
er erkennend der Gegenstand secundum esse intentionale ist. Indem also
der Verstand im Urteil sich selbst, d. h. dieses esse intentionale, das er
dem Gegenstand in sich gegeben hat, mit dem esse naturale desselben
vergleicht und die Identitdt beider feststellt, erkennt und spricht er die
Identitdt des conceptus objectivus mit dem Gegenstand aus. Die logische
Wabhrheit besteht also formaliter in der erkennten Ubereinstimmung des
conceptus objectivus mit dem Gegenstand. Aus dem Gesagten ergibt sich
von selber, daB mit dieser Ubereinstimmung auch die Ubereinstimmung
der species expressa, das ist des conceptus formalis, mit dem Gegenstand
gegeben ist. Aber erstere ist die Hauptsache, letztere nur die Vorbedingung.
Gény sagt, zwischen dem conceptus objectivus und dem Gegenstand sei
keine conformitas (wie die logische Wahrheit sie verlange), sondern « plena
identitas ». Darauf ist zu antworten, dal die logische Wahrheit eben in
jener Ubereinstimmung des Verstandes mit dem Gegenstand besteht, die
identitas aber eine Identitas intentionalis ist. Und es ist wichtig, gerade
diese Identitas zwischen Erkennendem und Gegenstand festzuhalten, damit
man nicht in den suaresianischen Irrtum verfalle, nach dem das Erkennende
mit dem Gegenstand nur eine Ahnlichkeit, similitudo, eingeht. Ist letzteres
der Fall, vorausgesetzt, daB man bei dieser Annahme iiberhaupt noch
imstande ist, dies nachzuweisen, dann wird auch nur eine similitudo des
Gegenstandes erkannt. Nur wenn das Erkennende bis zur Identitdt mit
dem Gegenstand iibereinstimmt, ist die Erkenntnis des Gegenstandes in
seinem Ansich gewdhrleistet und im Urteil die logische Wahrheit enthalten.
Dadurch aber, daBl gesagt wird, die Identitit sei eine intentionale, wird
genugsam angedeutet, dal sie keine absolute in der entitativen Ordnung
und folglich auch die logische Wahrheit keine relatio absolutae identitatis,
sondern conformitatis, adaequationis ist. Wenn es aber bei den Scholasti-
kern manchmal heit, der conceptus objectivus sei das, was erkannt wird
— um den Unterschied zwischen conceptus formalis und objectivus anzu-
geben, wird dies gesagt —, so ist das richtig zu verstehen : nicht die species
expressa (der conceptus formalis) wird formaliter erkannt, sondern der
Gegenstand, dessen esse naturale identisch ist mit dem esse intentionale.
Die species expressa ist nur subjektives Erkenntnismittel, das sich nicht
direkt, sondern nur dem Zuriickdenken kundtut. Indem der Gegenstand
aber erkannt wird, erhilt er ipso facto ein esse intentionale im Erkennenden.

Die thesis XIII, daB die certitudo formalis, selbst die vollkommene,
mitunter einen unmittelbaren EinfluB des Willens zulasse — und doch
noch certitudo formalis perfecta bleibe —, hat mich trotz mehrmaligem
Durchdenken nicht iiberzeugt. Was die GlaubensgewiBheit angeht, so ist
ohne Zweifel alles das zuzugeben, was der Verfasser sagt. Einzig fir die
GlaubensgewiBheit spricht auch die Stelle, die er aus St. Thomas anfiihrt.
Bei der GlaubensgewiBheit bleibt die Wahrheit, die geglaubt wird, dunkel
oder ist nicht unmittelbar von dem glaubenden Subjekt erfahren. Und
wenn der Verstand ihr zustimmt, so tut er dies nur unter dem unmittel-



04 Literarische Besprechungen

baren EinfluB des Willens. Dieser Einflufl ist vom Verstand zugelassen,
weil er erkennt, daBl der Zeuge oder die Autoritit glaubwiirdig ist und
daB es infolgedessen unverniinftig ware, nicht zu glauben. Diese Einsicht
des Verstandes, an sich den Verstand nicht zwingend, ist fiir den Willen
ein partikuldres Gut, das er frei anstrebt, indem er den durch die Einsicht
disponierten Verstand zur Zustimmung bewegt. Aber der Verfasser méchte
die These auch auf « andere Fille » ausdehnen. Das aber ist ihm meines
Erachtens nicht gelungen. Auch die Beispiele, die er bringt, berechtigen
ihn nicht dazu. Der Wille kann die GewiBheit, die durch die Einsicht
des Verstandes erzeugt ist, unterstiitzen, unterhalten und verstirken.
Sobald er aber als unmittelbarer Miterzeuger neben die Verstandeseinsicht
tritt, handelt es sich nicht mehr um die Wahrheits-, sondern nur um die
Glaubensgewi3heit. Der Verfasser hiatte gut getan, von vornherein diese
beiden Gewillheiten als die beiden Glieder einer geradezu wesentlichen
Unterscheidung streng auseinander zu halten. Oder aber es ist iiberhaupt
keine GewiBheit, sondern eine mehr oder weniger feste Meinung vorhanden.
Jedenfalls kann, wenn der Verstand nicht selber durch eigene Uberzeugung
die entgegenstehenden Bedenken iiberwindet, sondern erst durch den Willen
dazu gebracht wird, von einer WahrheitsgewiBheit nicht die Rede sein.

Der Priifung iiber den gegenstindlichen Wert unserer Erkenntnis
ware mit Nutzen eine grundlegende These iiber die Tatsache und den
Umfang der Wahrbeitsbefihigung unserer Erkenntnisse im allgemeinen
vorausgegangen. Bei dieser und jener Gelegenheit hat der Verfasser
freilich -das Notige gesagt. Wenn auch die Feststellung der Objektivitiat
unseres Erkennens natiirlich nicht allein durch strenge Beweisfithrung
a priori geschehen kann, so ist doch -auch hier ein grundsitzliches, syste-
matisches und positiv aufbauendes Vorangehen durchaus am Platz. Der
Verfasser argumentiert mehr ad hominem, so besonders da, wo er die
Berechtigung des perceptionismus integralis dartut, der Ansicht, daB die
duBeren Sinne unmittelbar die physischen Korperbeschaffenheiten erkennen.
Er sucht hier hauptsichlich die einzelnen Einwinde, die gemacht werden,
zu entkraftigen. Dagegen hat er die Tatsache, daB die Erkenntnis der
auBeren Sinne unmittelbare Anschauung des nach Form, Gegenwart und
Inhalt vorliegenden Gegenstandes unter Ausschluf jedweden subjektiven
Erkenntnismittels ist, nicht geniigend ausgewertet.

Wenn auch so an der vorliegenden Arbeit das eine oder andere noch
zu vervollkommnen waire, so kann man doch dem Herausgeber danken,
daB er sie einem groBeren Leserkreis zuginglich gemacht hat. Die
Schrift verdient weiteste Verbreitung.

Maria ILaach. S P. Petrus Wintrath O. S. B.

M. Honecker : Das Denken, Versuch einer gemeinverstindlichen
Gesamtdarstellung. Berlin und Bonn (F. Diimmler) 1925 (149 S.).

Streng erfahrungsmafBig aus der Beobachtung des Innenlebens sucht
der Verfasser das Dasein der gedanklichen Elemente, deren Beschaffenheit
und Artverschiedenheit, ebenso wie die Entwicklung des Denkens darzu-



Literarische Besprechungen 95

legen. Er unterscheidet «das meinende Denken» («als einfaches und
bestimmendes Meinen ») und « das schaffende Denken » als trennendes und
verkniipfendes Denken (S. 38 ff.). Als ganz « besonderer Fall des einfachen
Meinens » gilt das begriffliche Denken (S. 47). Das Urteil ist « eine Art
des bestimmenden Meinens». Denn «es gibt auch ein bestimmendes
Meinen, das nur auf den Gehalt eines Sachverhaltes geht und nichts iiber
seinen Bestand besagt» (S. 48). Dieses letztere entspriache der simplex
apprehensio complexa der Scholastiker, die mehreres zusammenfa(t,
jedoch iiber das Gelten dieser Zusammenfassung nichts aussagt. Die
Scholastiker unterschieden wohl diese einfache Zusammenfassung vom
Urteil, das das Gelten der Zusammenfassung behauptet oder leugnet,
also iiber den Bestand des Sachverhaltes etwas aussagt. Es ist somit die
«alte Lehre», von der der Verfasser S. 53 spricht, «die im Urteil eine
Vorstellungsverbindung sah », jedenfalls nicht die Lehre der Scholastik.

Es ist gewill eine lobenswerte Aufgabe gegeniiber der noch vielfach
im Sensismus steckenden neueren Psychologie, die gedanklichen Elemente
unseres Bewufltseinslebens durch genaue Innenbeobachtung klarzulegen.
Allein Honecker tut in etwa des Guten zu viel, indem er auch dort ein
Denken zu finden glaubt, wo nur rein sinnliches Erkennen vorhanden ist.
Wahrnehmung und Vorstellung sind an sich rein sinnlich, und es gibt
auch eine rein sinnliche Erinnerung. I‘reilich sind diese Tatigkeiten beim
erwachsenen Menschen meistens vom Denken begleitet. Aber iibertrieben
ist es jedenfalls, zu behaupten, «die Vorstellung ist in der Tat ohne ein
begleitendes Denken ein Unding » (S. 75). Diese Ubertreibung riihrt bei
Honecker daher, dal bei ihm das Gedankliche, « Unanschauliche» von
den sinnlichen «anschaulichen» BewuBtseinselementen nicht geniigend
unterschieden ist. Das begriffliche Denken ist nicht nur ein « besonderer
Fall des einfachen Meinens », sondern alles Denken ist begrifflich : Erfassen
des Wesens in Allgemeinbegriffen. Nur so 1iBt sich das Denken vom
sinnlichen Wahrnehmen und Vorstellen unterscheiden. Das konkrete,
sinnfillige Einzelding fallt unter das Denken nur unter dem Gesichts-
punkte des allgemeinen Wesens als etwas zum allgemeinen Wesen
Gehorendes, als dessen Subjekt, in dem es verwirklicht ist. Anders
verflieBen die Unterschiede zwischen dem Sinnlichen und Gedanklichen,
und Honecker miiBte folgerichtig in den von ihm bekdampiten Sensismus
zuriickfallen.

Rom (S. Anselm). P, Jos. Gredl ©O. 5. B:

Jos. Geyser : Auf dem Kampffelde der Logik. — Logisch-erkenntnis-
theoretische Untersuchungen. Freiburg im Breisgau (Herder) 1926 (1x und
288 pag.).

N\

Geyser richtet sich zuerst gegen Kant. Kant’s Lehre von der trans-
zendentalen Begriindung der Axiome ist treffend dargestellt und vorziiglich
widerlegt durch den Hinweis auf die von unserem Erkennen unabhéingige
AuBlenwelt, die wir durch die Wahrnehmung erfassen. Dann wendet sich
Geyser gegen die Entwicklung, die die kantianische Transzendental-



90 Literarische Besprechungen

philosophie durch Bruno Bauch erfahren hat. Geyser gibt eine genaue,
ins einzelne gehende Darstellung dieses Kant mit Hegel verbindenden
Lehrgebaudes. Mit Recht betont Geyser, sowohl Kant als auch dem
Neukantianismus Bauchs gegeniiber, die gegebene Wirklichkeit des
Besondern, aus der wir unsere Begriffe durch Abstraktion gewinnen.
Leider miBkennt er dabei die Realitit und Bedeutung des dem Wirklichsein
vorhergehenden Moglichseins der reinen Wesenheiten. Es ist ihm ein
bloBes Gedankending (ens rationis) (vgl. S. 16 f., 137 f., 147, 228). Die
Moglichkeit und Unmoéglichkeit der Dinge will er aus deren Dasein herleiten
(S. 148) ; und die Notwendigkeit des naturgesetzlichen Wirkens wird nach
ihm den Dingen von aullen auferlegt durch den Urheber der Natur (S. 155).
Allein die Notwendigkeit des bestimmten naturgesetzlichen Wirkens flieBt
doch aus dem Wesen der Naturdinge selbst, ebenso wie deren Méglichkeit
in ihrem Wesen begriindet ist. Es gibt eine Welt der reinen Wesenheiten, die
durch Gottes Denken von Ewigkeit her verursacht ist. Gott ist zwar
nicht deren Wirkursache, wohl aber deren vorbildliche Ursache.  Diese
reinen Wesenheiten sind die ewigen Vorbilder, nach denen das Wirkliche
geformt wird.

Mit dem fiinftepn Kapitel (S. 156) beginnt der zweite Teil des Buches,
der von der logischen Evidenz handelt. Diese Darlegungen sind im Sinne
der aristotelisch-thomistischen Erkenntnislehre gehalten und im ganzen
vorziiglich. Die Kritik, die Geyser im siebenten Kapitel insbesondere an
Nicolai Hartmanns « Grundziigen einer Metaphysik der Erkenntnis » (zweite
Auflage, 1925) iibt, ist zutreffend. Griindlicher wére sie allerdings aus-
gefallen, wenn Geyser dabei auf die thomistischen Lehren von der
intentionellen Identitit des Erkennenden mit dem Erkannten und vom
Ausschluf3 des ausgeprigten Erkenntnisbildes bei der &uBeren .Sinnes-
erkenntnis sich gestiitzt hatte.

Bei Besprechung der augustinischen Erkenntnislehre zieht Geyser in
Zweifel, ob die substantielle Kérperwesenheit zu dem unmittelbar erkannten
Gegenstand des menschlichen Verstandes gehore, weil wir diese Wesen-
heiten «indirekt bestimmen miissen : nimlich als dasjenige uns in sich
selbst ungegebene Etwas, das den inneren Grund und Tréiger der und der
es kennzeichnenden Akzidentien und Relationen bildet » (S. 195). Allein
wie das Wesen der Akzidentien, so erkennen wir auch das der Substanz
durch einfache Abstraktion aus dem Konkreten, sinnlich Gegebenen.
Vielmehr ist das Wesen des der sinnlichen Erfahrung gegebenen Akzidens
gar nicht faBbar, ohne dafl zugleich auch die Substanz erfaBt wird, da
Substanz und Akzidens korrelativ sind.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt O.S. B.

Geyser J.: Max Schelers Phidnomenologie der Religion, Freiburg,
Herder, 1924.

Dr. Geyser verteidigt Max Schelers Phidnomenologie der Religion
gegeniiber dem Standpunkt der katholischen Philosophie. Er hat es nicht
auf ein Widerlegen abgesehen. Es ist ihm um die Wahrheit zu tun. Darum



Literarische Besprechungen 97

bleibt er in der Sache immer gerecht, im Ton immer vornehm, obgleich
er von einem Verwischen der Trennungsstriche nichts wissen will. Auf
diese feine Weise sollten alle wissenschaftlichen Kampfe ausgefochten
werden. Es gehort zur Eigenart Geysers, den Fragen, mit denen er sich
beschaftigt, auf den Grund zu gehen. Jede Seite vorliegender Schrift
spricht von Geysers Griindlichkeit.

Die zwei Fragen, die ich hier an Herrn Geyser stelle, sollen meiner
wohlwollenden Kritik dem Ganzen gegeniiber keinen Eintrag bedeuten.

1. Seite g sagt Geyser : « An die Stelle der Wesensschau, wie sie Plato
sich dachte, setzte der peripatetische Philosoph das wichtige Axiom :
« Intellectus nihil intelligit, quod non prius fuerit in sensu.» Ich wére
Herrn Geyser sehr dankbar, wenn er mir sagen wollte, wo Aristoteles
bezw. Thomas von Aquin dieses Axiom ausspricht. Ich habe bei Thomas
von Aquin wohl 6fters den Satz gelesen : « omnis cognitio nostra incipit
a sensibilibus ». Es ist mir aber unmoglich, diese beiden Sitze bezw. Axiome
zur Deckung zu bringen. :

2. Seite 11 sagt Geyser : « Bei dem einen (Plato) die Annahme eines
vom Sinnlichen innerlich unabhdngigen unmittelbaren Schauens dieser
Erkenntriisgegenstéi,nde durch unseren Geist, bei dem anderen (Aristoteles)
Ablehnung dieses Gedankens und Annahme der Abstraktion dieser Objekte
aus dem einzigen Schauen, das wir tatsdchlich besitzen, dem sinnlichen
Wahrnehmen. » In diesem Satze stoBt mich die Behauptung, die in den
letzten Worten liegt : unser einziges Schauen ist die sinnliche Wahrnehmung.
Thomas nennt doch das intelligere sehr hiufig ein videre und die ersten
Grundsitze des Verstandes principia per se visa. Also gibt es nach Thomas
neben dem sinnlichen Anschauen auch ein geistiges Anschauen. Allerdings
ist das geistige Anschauen nie vom sinnlichen Anschauen getrennt. Aber
es behalt innerhalb der sinnlichen Anschauung doch seinen spezifischen
Charakter als geistige Anschauung. Frage: Ist der Unterschied zwischen
Plato und Aristoteles so zu verstehen, daB Plato eine geistige Wesens-
schau annimmt, wahrend Aristoteles jede geistige Wesensschau ablehnt,
oder ist die Differenz der beiden Denker so zu nehmen, da Plato eine
von der sinnlichen Wahrnehmung uhabhé’mgige, Aristoteles dagegen nur
eine mit der Sinneserkenntnis zusammenhdngende Wesensschau zugibt ?
Ich brauche wohl nicht darauf hinzuweisen, daB nach Thomas von Aquin
eine Erkenntnis sehr wohl auf Abstraktion beruhen und trotzdém Intuition
sein kann.

Freiburg. P. Antonius Rohner O. P.
Apologetik.
R. Garrigou-Lagrange O.P.: De Revelatione per Ecclesiam catholicam
proposita. 32 ed. Romae (F. Ferrari), 1925. (659 pag.).

Wir haben heute eine schéne Anzahl von Lehrbiichern der ‘Apologetik,
die auf der Hohe der Zeit stehen und ihre Aufgabe, die christliche
Offenbarung und die katholische Kirche gegen all die verschiedenen
Richtungen des Irr- und Unglaubens zu verteidigen, in einer Weise erfiillen,

Divus Thomas. 7



08 " Literarische Besprechungen

daf3 alle gerechten Anspriiche befriedigt werden. Einen hervorragenden
Platz nimmt unter ihnen die Apologetik ein, die in den letzten Jahren
zwei Dominikaner, Professoren am Collegium Angelicum in Rom, uns
geschenkt haben : P. Schultes schrieb den Traktat De Ecclesia Christi,
den diese Zeitschrift, Jahrgang 1926, S. 366 ff., zur Anzeige brachte ;
P. Garrigou-Lagrange lieferte den Traktat De Revelatione, den wir hier
vor uns haben.

Die Form, in der dieses Werk uns in seiner heutigen dritten Auflage
geboten wird, ist nicht ganz die urspriingliche. Die zweite Auflage umfaBte
zwei Bande und behandelte, wenigstens in Kiirze, auch die apologetische
Lehre von der Kirche. Diese ist in der gegenwéirtigen Ausgabe mit
Riicksicht auf das Werk P. Schultes’ ganz weggelassen. Dementsprechend
ware wohl auch der Untertitel : « per Ecclesiam catholicam proposita »
richtiger weggeblieben. Weggelassen sind auch die Ausfilhrungen in den
Prolegomena iiber Begriff, Aufgabe und Methode der Theologie, ferner
viele dogmengeschichtliche Belege bei wichtigen Fragen, sowie eine Anzahl
von Einwiirfen samt deren Beantwortung. Man vermilt diese weg-
gelassenen Stiicke nicht gern, wenngleich zuzugeben ist, da die Geschlossen-
heit der Darstellung und Beweisfithrung durch die Kiirzung nicht gelitten
hat.

Der Inhalt des Werkes gliedert sich naturgemalBl in zwei Teile, von
denen der erste die Theorie der Offenbarung, der zweite deren Tatsdchlich-
keit behandelt. Vorausgeschickt sind wertvolle Prolegomena iiber die
Natur und Methode der Apologetik.

I. Pyolegomena. Durch Eschweilers Schrift iiber die « Zwei Wege »
in der Theologie und die daran anschlieBende Diskussion ist von neuem
das Interesse wach geworden fiir die Frage nach der Natur der Apologetik
und ihrer Stellung im System der theologischen Wissenschaft. Ist sie
eine theologische oder eine philosophische Disziplin oder eine Mischung
beider, ein Mittelding eigener Art? Schon lange sind diese Fragen
verschieden beantwortet worden ; die Auffassung P. Garrigou’s scheint
uns weitans die bestbegriindete zu sein und allen in Frage kommenden
Gesichtspunkten gerecht zu werden. Er bestimmt zunédchst (S. 14 ff.)
das Objekt der Apologetik. Obiectum formale gquod ist die gottliche
Offenbarung unter dem besondern Gesichtspunkt ihrer evidenten Glaub-
wiirdigkeit ;" das obiectum guo aber ist das natiirliche Licht der Vernunft,
das sich zur verniinftigen Verteidigung des Glaubens der Leitung durch
den Glauben unterstellt. DaB die Verstandestitigkeit des Apologeten
sich der Leitung des Glaubens unterziehe, ist notwendig, damit er in seiner
Verteidigung sowohl das wirklich zu verteidigende Ziel richtig erfasse,
als auch die richtigen Mittel fiir seine Verteidigung anwende. Der Apologet
soll ja die verniinftige Glaubwiirdigkeit der gottlichen Offenbarung nach-
weisen. Dazu ist aber durchaus erfordert, daB er die richtigen Begriffe
vom Glauben, von der Offenbarung, von der iibernatiirlichen Ordnung
habe. Diese richtigen Begriffe aber bietet weder die bloBe gesunde
Vernunft noch die Philosophie, sondern allein die Offenbarung. Aus ihr
also muB der Apologet sie entnehmen, und so setzt die Apologetik den



Literarische Besprechungen 99

Glauben voraus, nicht im Hérer oder Gegner, wohlgemerkt, sondern im
Apologeten selbst. Auch beziiglich der Verteidigungs- oder Beweismittel
fiir die Offenbarung hat der Apologet nicht a priori festzustellen, wie
Gott seine Offenbarung beglaubigen miisse, sondern Gott selbst hat seine
Zeichen auserwéhlt und seiner Offenbarung als Insiegel ihres géttlichen
Ursprungs aufgedriickt. Der Apologet hat sie entgegenzunehmen, wie sie
sind, und hat nur die Aufgabe, sie der aufrichtig suchenden Vernunft aus
ihvem eigenen Lichte einleuchtend zu machen. So hat der Apologet eine
Mittelstellung zwischen dem Theologen und dem Philosophen : der Theologe
schopft seine Beweise aus der Offenbarung, der Philosoph aus der natiir-
lichen Vernunft unter blo8 negativer Fithrung des Glaubens, der Apologet
beweist aus der natiirlichen Vernunft, aber unter positiver Anleitung
durch den Glauben.

Daraus ergibt sich nun von selbst die Stellung der Apologetik im
System der Wissenschaften : sie ist nicht eine rein philosophische Disziplin,
die vom Glauben absieht und rein auf sich gestellt, die Wahrheit sucht:
das machte wohl einen Wahrheitssucher, aber keinen Apologeten. Der
Apologet hat die Wahrheit schon von oben, sucht sie aber dem noch
Unkundigen auf dessen Standpunkt, von unten, aus der Vernunft zur
Einsicht zu bringen. Durch diese Beschrinkung der Beweismittel auf
das Gebiet der natiirlichen Vernunft unterscheidet sich die Apologetik
auch von der Theologie, doch handelt es sich hier nur um einen unwesent-
lichen Unterschied. Schlechthin gesprochen, ist die Apologetik, wegen
ihrer Leitung durch den Glauben in bezug auf Ziel und Mittel ihrer
Beweisfiihrung, ein integraler Teil der Theologie, und zwar ihr erster Teil,
der die Grundlagen dev Theologie aus der vom Glauben geleiteten Vernunft
darlegt und verteidigt, ahnlich wie die Metaphysik in ihrem kritischen Teil
ihre Grundlagen darlegt und verteidigt. « Apologetica est rationale munus
Sacrae Theologiae, non vero scientia ordinis inferioris specifice distincta »
(S. 22). Diese Stellung der Apologetik ergibt sich sowohl aus dem Wesen
der Theologie und der Apologetik, als auch aus der althergebrachten
Praxis der Kirchenlehrer (S. 22-28). Die Ausfiihrungen des Auktors sind
so griindlich und iiberzeugend und praktisch vorteilhaft, daB man ihnen
allgemeine Zustimmung im Interesse der katholischen Wissenschaft
wiinschen mochte.

Zu den Prolegomena gehért auch noch die Abhandlung iiber die
Methode der Apologetik (S. 30-51), iiber die ja auch bis in die neueste Zeit
groBe Meinungsverschiedenheiten zu Tage getreten sind. Traditionelle
Apologetik auf Grund eines metaphysischen Systems und duBlern Tastachen,
wie Wunder, Weissagungen, oder moderne Apologetik, auf Grund innerer
Bediirfnisse und Erfahrungen (darum Immanenzapologetik), das waren
die Hauptrichtungen, die sich entgegenstanden. Nach unserem Auktor
wird die Methode der Apologetik in letzter Linie bestimmt durch die
Ubernatiirlichkeit des Offenbarungsinhaltes. Der Rationalismus der ver-
schiedenén Schattierungen leugnet die eigentlichen Geheimnisse ; deswegen
sieht er in der Offenbarung nicht eine Mitteilung gottlicher Wahrheiten
iibernatiirlicher Ordnung an die Menschen, sondern nur einen BewuBt-



I00 Literarische Besprechungen

seinsvorgang, ein aus dem UnterbewuBtsein hervorquellendes Erlebnis des
religiosen Sinnes. Wahrheitskriterium dieser Offenbarung ist nicht ein
gottliches Zeichen, das ihr von auBen aufgeprigt wire, sondern ihre
Ubereinstimmung mit dem religiésen Bediirfnis ; der Glaube ist identisch
mit dem religiosen Gefithl und die ganze Religion bleibt vollig auf dem
Boden der Natur stehen. Fiir die katholische Apologetik aber ist der
Kern der Offenbarungswahrheit das Geheimnis, eine alle geschopfliche
natiirliche Erkenntniskraft tiibersteigende Wahrheit, die also nicht aus
dem Menschengeist quellen kann, sondern von aullen, von Gott mitgeteilt
wird und von ihm durch goéttliche Zeichen glaubwiirdig gemacht werden
muB, um vom Menschen auf Gottes Auktoritdt hin durch den verniinftigen,
aber iibernatiirlichen Glaubensakt angenommen werden zu koénnen. So
muB also die katholische Apologetik in erster Linie die duBeren Kriterien,
die Wunder und Weissagungen zur Beweisfithrung verwenden, wenngleich
in zweiter Linie auch die inneren Kriterien in ihrer richtigen Anwendung
nicht vernachlassigt werden sollen.

II. Die Theorvie der Offenbavung. Im ersten, theoretischen Buch
wird gehandelt uber Begriff, Moglichkeit, Notwendigkeit und Evkennbarkeit
der Offenbarung. Der Begriff derselben wird sehr sorgfiltig dargelegt und
gegeniiber den Verkehrungen der Gegner begriindet. Weil aber der
Offenbarungsbegriff nicht richtig gefaf8t werden kann ohne eine richtige
Auffassung der Begriffe des Geheimnisses, des Dogmas und des Uber-
natiirlichen, so erfahren auch diese Begriffe eine klare, tiefgehende Dar-
stellung und Abgrenzung gegeniiber anders gearteten Anschauungen (S. 53-98).

Sehr griindlich ist die Frage der Moglichkeit einer goéttlichen Offen-
barung behandelt. Zunichst werden die Grundanschauungen dargelegt,
welche zur Gegnerschaft gegen die Offenbarung gefiihrt haben: der
Naturalismus im allgemeinen, sodann im besondern, der pantheistische
Evolutionismus in seiner materialistischen wie in seiner idealistischen
Form und der empirische und kritische Agnostizismus. Dieser Teil ist
besonders lehrreich ; er ist eine vortreffliche Zusammenfassung und griind-
liche Widerlegung aller philosophischen Irrtiimer iiber die Offenbarung,
die das Quellgebiet des ganzen modernen Rationalismus darstellen.

Es folgt darauf der positive Beweis fiir die Moglichkeit der Offen-
barung sowohl natiirlicher Wahrheiten als iibernatiirlicher Geheimnisse,
sowohl von seiten des Objektes als des offenbarenden Gottes und des die
Offenbarung empfangenden Menschen. Von hohem Interesse ist dabei
der (negative) Beweis aus der Vernunft fiir die Existenz einer iibernatiir-
lichen Ordnung im allgemeinen (S. 170 ff.), und mehr noch die Aus-
fithrungen iiber die Moglichkeit einer Offenbarung dieser iibernatiirlichen
Ordnung von Seite Gottes an die Menschen. Der Verfasser gibt natiirlich
ohne weiteres zu, daB ein eigentlicher stringenter Beweis fiir die
Méglichkeit der dibernatiiviichen Offenbarung a priori nicht gefiihrt werden
kann. Denn als etwas quoad substantiam Ubernatiirliches iibersteigt sie
jede natiirliche Erkenntniskraft. Doch kann diese Moglichkeit auch nicht
widerlegt, konnen im Gegenteil die Einwendungen gegen sie als nicht
zwingend zuriickgewiesen werden.



Literarische Besprechungen I0T

Denn um die Unmoéglichkeit einer {ibernatiirlichen Offenbarung
wirklich darzutun, miiBte von folgenden vier Punkten wenigstens einer
strenge bewiesen werden : 1. miilte ein Widerspruch darin liegen, dafl Gott
nach seinem inneren Leben sich nach auBen frei offenbare ; oder 2. darin,
daB eine Idee unseres Verstandes die iibernatiirlichen Geheimnisse analoger-
und eigentlicherweise ausdriicken konne ; oder 3. darin, da3 der Menschen-
geist durch ein inneres Licht erhoben und ausgestattet werde zur vitalen
Erfassung der Mpysterien in der Erkenntnis; oder 4. endlich miillte
bewiesen sein, daB im Menschengeist keine potentia obedientialis vorhanden
sei zu jener iibernatiirlichen Erhebung. Von alldem kann aber nichts
bewiesen werden ; im Gegenteil liegt im desiderium naturale conditionatum
et inefficax videndi Deum ein unverkennbarer Hinweis auf die Moglichkeit
dieser Erhebung, die in der vollkommenen Immaterialitit des menschlichen
Geistes begriindet ist. Natiirlicherweise zwar kann die menschliche
Erkenntniskraft zur wirklichen Erkenntnis nur bestimmt werden durch
das Erkenntnisbild, das der tatige Verstand aus dem Sinnlichen ab-
strahiert und in den intellectus possibilis projiziert. Aber da dieser ein
vollkommen immaterielles Vermégen ist, so ist kein Widerspruch dagegen
nachweisbar, daB3 er durch das Sein schlechthin, also auch unmittelbar
durch das iibernatiirliche Sein bestimmt werde, durch das Wesen Gottes
sub ratione divinitatis et divinae vitae intimae (S. 198 ff.).

Nach der Frage iiber die Notwendigkeit und Angemessenheit der
Offenbarung (S. 216-228) handelt der Auktor iiber die Erkennbarkeit,
resp. Glaubwiirdigkeit der Offenbarungstatsache-; da aber der Sicherheits-
grad dieser Erkenntnis sich nach dem Glauben richten muB}, zu dem sie
die notige Vorbedingung ist, so spricht der Verfasser zuerst vom Glaubens-
akt in seiner Beziehung zur Glaubwiirdigkeit, sodann vom Begriff der
Glaubwiirdigkeit und ihrer Notwendigkeit und endlich von der Beweis-
barkeit derselben durch die sogenannten motiva credibilitatis (S. 229-296).
Viel Beachtenswertes findet sich in diesem Abschnitt ; doch soll hier nur
auf zwei Punkte hingewiesen werden. Bekanntlich gehen bis auf den
heutigen Tag die Ansichten weit auseinander iiber die Frage, wie die
Offenbarungstatsache, insofern sie als Formalmotiv in den Glaubensakt
eingreift, erkannt sein miisse. Geniigt die natiirliche Erkenntnis ? oder
mufl das Glaubensmotiv auch seinerseits im Glauben erfafit werden ?
Mit der allgemeinen ILehre der Thomisten antwortet Garrigou-Lagrange
und beweist, dall nach vorgangiger natiirlicher Erkenntnis der Tatsache
der Offenbarung und der untriiglichen Wahrhaftigkeit Gottes, des Urhebers
der Natur, die Offenbarung und Auktoritit Gottes, des Urhebers der
Ubernatur, zugleich Formalobjekt und Fovmalmotiv des Glaubens sei.
« Revelatio divina, ut procedens a Deo auctore gratiae et constituens
motivum formale fidei, est quo et quod supernaturaliter creditur » (S. 282).

Sodann bei der Lehre von den Kriterien oder motiva credibilitatis
hat man bisher einfach criteria externa und interna unterschieden.
P. Garrigou-Lagrange fiigt eine fernere Unterscheidung ein, die motiva
extrinseca und intrinseca, was zur Kliarung der Sache sehr zweckdienlich
ist. Die motiva externa und interna konnten wir auch objektive und



102 Literarische Besprechungen

subjektive Kriterien nennen. Die objektiven (externa) sind auBerhalb
des BewuBtseins des Menschen gegeben, die subjektiven (interna) werden
aus dem BewuBtsein und der Erfahrung der Menschen gewonnen. Die
objektiven Kriterien konnen wiederum auBere (extrinseca) oder innere
(intrinseca) sein: die duBern treten zur Offenbarung von auBen hinzu :
die Wunder und Weissagungen ; die innern sind im Offenbarungsinhalt und
seiner Auswirkung gegeben : die Erhabenheit der Lehre und ihre Wirkung
im Leben der Kirche, der Erweis des Geistes und der Kraft. Auch die
subjektiven oder in der BewuBtseinserfahrung gegebenen Glaubwiirdigkeits-
griinde koénnen wieder doppelter Art sein : Beweggriinde aus der Einzel-
erfahrung oder aus der Kollektiverfahrung der Menschheit, namlich die
Erfahrung der Forderung zur Gerechtigkeit, zur Heiligkeit, zu Gott.

Was nun den Wert der einzelnen Kriterien betrifft, so ist, entgegen
der Theorie der Modernisten, die Einzelerfahrung nur ein Wahrscheinlich-
keitsbeweis, fiir gewdhnlich nicht geniigend zu einem verniinftigen Glaub-
wiirdigkeitsurteil, wohl aber auBerordentlicher Weise, unter der besondern
Wirkung der Gnade, wie beim hl. Paulus, Matthius (Mt. 9, g), Lydia
(Act. 16, 14). Die Motive der allgemeinen Erfahrung konnen ein moralisch
sicheres Urteil begriinden, aber nur bei den Weisen, denn nicht alle sind
fahig, die Beweiskraft dieses Motives deutlich einzusehen. Die objektiven,
aber in der Religion selbst gegebenen Kriterien der Erhabenheit ihrer
Lehre und Fruchtbarkeit ihres Wirkens bieten in ihrer Gesamtheit einen
unwiderleglichen Beweis fiir die Gottlichkeit ihres Ursprunges, ja einen an
sich stiarkeren als die Wunder in der physischen Welt; aber auch dieses
Kriterium ist schwerer zu erkennen und zu beurteilen und darum nicht
so allgemein geeignet wie die Wunder, um die Glaubwiirdigkeit der
Offenbarung einleuchtend zu machen.

Die besten und allgemein iiberzeugenden Kriterien bleiben also die
objektiven, 4duBern, die Wunder der physischen Ordnung und die
Weissagungen. Ausfiihrlich und griindlich wird darum (S. 321-399) vom
Begriff, der Moglichkeit, der Erkennbarkeit und Beweiskraft sowohl des
Wunders als auch der Weissagung gehandelt.

II. Die Tatsache der Offenbarung. Im zweiten Buch wird nun,
auf Grund der im ersten Buch bewiesenen Theorie, die geschichtliche
Tatsache der Offenbarung der christlichen Religion nachgewiesen. Es
geschieht naturgemiB an der Hand des Schemas: das Zeugnis Christi
von seiner Gottheit und goéttlichen Sendung, der Wahrheitsbeweis fiir
dieses Zeugnis, geleistet aus dem personlichen Charakter Christi, aus den
subjektiven Kriterien und den objektiven, der Religion innewohnenden
Motiven, ihrer L.ehre und ihrer Wirkungen, besonders aus den Wundern
und Weissagungen, Weil der Hauptnachdruck des Werkes mit Recht auf
den ersten Teil verlegt ist, brauchen wir diesen zweiten, historischen Teil
nicht eingehender zu skizzieren; er ist solid und lehrreich, wenn auch
verhdltnismidBig summarischer gehalten als der erste Teil.

Wenn wir uns zum Schlusse fragen, was dem besprochenen Werke
seine charakteristische Note gebe, so ist es die spekulative Tiefe und
Griindlichkeit. In manchen andern Apologetiken findet sich ja auch viel



Literarische Besprechungen 103

Gutes und Tiichtiges, Schoénes und Niitzliches; aber man hat oft den
Eindruck, als ob Begriindung und Widerlegung im einzelnen zu sehr an
der Oberfliche haften bleiben ; man sieht den zwingenden Zusammenhang
der Wahrheiten unter sich und ebenso den der Irrtiimer nicht recht ein ;
es fehlt dic Zuriickfiihrung auf die tiefsten und allgemeinsten Grund-
wahrheiten aller menschlicher Erkenntnis. Bei Garrigou-Lagrange ist
das anders. Da sieht man iiberall den Zusammenhang der einzelnen
Aufstellungen und ihre Ableitung aus den letzten Griinden : alles ruht
auf einem soliden philosophischen Fundament, und dieses Fundament
ist das System der thomistischen Philosophie, das System des Doctor
Angelicus. Freilich, wo Licht ist, da ist auch Schatten: das Werk
Garrigou-Lagrange’s ist kein leichtes Lehrbuch, nur sehr gut begabte
Anfianger diirften es schon beim ersten Studium bewiltigen koénnen, nicht
etwa wegen mangelhafter Darstellungsweise — diese ist im Gegenteil
sehr klar und gewandt —, sondern infolge der Tiefe und Schwierigkeit
der behandelten Fragen. Es ist wirklich so, wie der Verfasser im Vorwort
(S. 8) bemerkt: «Satis difficilis est theologia fundamentalis, si profunde
et integraliter tractatur. .... Ideoque mirum non est, si haec omnia non
penitus intelligantur, nisi post completum Sacrae Theologiae studium. .. ..
Quapropter studium Theologiae fundamentalis fructuose renovari potest
in fine cursus S. Theologiae, et ita fit reflexio critica post cognitionem
directam. » Fiir solche, die nach AbschluBB der theologischen Kurse ihre
erworbenen Kenntnisse bewahren und vertiefen wollen, wie Canon 129
des C. J. C. es von allen Priestern verlangt, wiiBten wir kein besseres Buch
zu empfehlen als vorliegendes Werk.

Stift Einsiedeln. P. Mewnrad Benz O.S. B.

Geschichte der Philosophie.

0. Dittrich : Geschichte der Ethik. ILeipzig. (Felix Meiner). 1926.
Erster Band : « Altertum bis zum Hellenismus ». viii-374 SS. Zweiter Band :
« Vom Hellenismus bis zum Ausgang des Altevtums». vii-3i1 SS. Dritter
Band : « Mittelalter bis zur Kirchenveformation ». VIII-510 SS.

Dieses Werk verdient in jeder Bibliothek einen besonderen Platz.
Es ist nicht ein Buch, das einfach neben die anderen Biicher gestellt werden
diirfte. Es ragt weit iiber den Wert des gewdohnlichen Buches hinaus.
Eine solche Fiille des Materials ist uns bisher noch in keiner Geschichte
der Ethik geboten worden. Der Verf. hat ziemlich eingehende Quellen-
studien gemacht. Alle primdren Quellen so zu studieren, daB man sich
ein durchaus unabhingiges Urteil dariiber bilden kann, ist bei einer
derartigen alle Zeiten umfassenden Geschichte der Ethik ein Ding der
Unmoglichkeit, besonders wenn man unter Ethik nicht nur die Wissen-
schaft der rein menschlichen Lebensgestaltung, sondern (wie Dittrich das
tut) auch die Erkenntnis der iibernatiirlichen, gottlichen Umgestaltung
des Lebens versteht, Die Liicken, die dadurch notwendig entstehen muBten,



104 Literarische Besprechungen

hat der Verf. durch die Benutzung der einschligigen Literatur aus-
gefiillt. Die ganze Literatur konnte er selbstverstdndlich auch nicht ein-
sehen. Aber er kannte und benutzte mit auBerordentlichem Verstandnis
jeweils das Beste, was tber die Quellen geschrieben worden war —
wenigstens soweit es sich um Arbeiten innerhalb des deutschen Sprach-
gebietes handelt.

Alle drei Bande zeichnen sich durch groBte Sachlichkeit aus. Es ist
gerade, wie wenn in diesem Werke die Geschichte der Ethik sich selbst
darstellen wiirde. Der Verfasser tritt mit seiner personlichen Auffassung
ganz und gar zuriick. Und doch wire diese gewissenhafteste Objektivitat,
die sich in der peinlichsten Zuriickhaltung des eigenen Urteils offenbart,
gar nicht moglich, wenn der Verf. den Stoff nicht in souveriner Weise
beherrschte. Nur ganz selten 1iBt er den personlichen idealen Standpunkt
in der Darstellung durchschimmern. Die personliche Stellungnahme des
Verf. wird sich wohl im 4. und 5. Bande ganz enthiillen. Dann erst wird
sich auch das endgiiltige Urteil iiber den Geist des Werkes fillen lassen.
Dann erst wird sich feststellen lassen, welchen Sinn bezw. welche Tendenz
dem Werk von Anfang an innewohnte. Ohne Tendenz lift sich eine
Geschichte iiberhaupt nicht schreiben.

Der gute, ja mehr als nur gute Eindruck, den diese « Geschichte der
Ethik » auf jeden verstindigen Leser machen muB, ist aus der Fiille des
Stoffes und Sachlichkeit der Darstellung noch nicht hinreichend erklart.
Man muf3 als dritten Erklarungsgrund noch die schone Sprache hinzu-
nehmen. Die Sprache ist wirklich schéon. Das nur Schontonende oder
nur Uberraschendklingende ist vermieden. Der. Sinn bleibt immer das
Herrschende in seiner Sprache. Darum ist die Sprache ganz einfach. Es
wird beim Ausdruck einzig und allein darauf gesehen, daB er der prizise
und adidquate Ausdruck des Gedankens sei. Trotzdem bemerkt man
beim Lesen keine Spur von einem Ringen nach dem angemessenen Wort.
In allen drei Banden spricht der Verf. auf gleiche Weise edel, ruhig, durch-
sichtig, flieBend und wohlklingend. Ohne diese gliikliche sprachliche Ein-
fassung wiirde das Riesenunternehmen, trotz Flei3 und Verstand, nicht
den Eindruck machen, den es tatsichlich macht.

Welchen Wert Dittrich auf die Einsicht in die Zusammenhdnge der
ethischen Richtungen und ihre Gebundenheit an die Lebensverhdltnisse
legt, zeigt die Struktur der drei ersten Bénde.

« Die Anfiange der Ethik in Leben und Dichtung » und «die Anfinge
der Ethik in der Philosophie » bilden die beiden ersten Teile des ersten
Buches. In der Ethik des griechischen Epos werden der homerische Kreis,
der hesiodische Kreis und die jiingere Epik zur Darstellung gebracht. Die
Ethik des griechischen Dramas wird durch die Schilderung der Tragddie
(Aischylos, Sophokles, Euripides) und Komddie (Aristophanes) deutlich
zu machen gesucht. Von den alteren Joniern (Milesier und Herakleitos)
bis zu den Attikern (Sophisten) reichen die Anfdnge der Ethik in der
Philosophie. Zwischen die alteren und jiingeren Jonier (Empedokles,
Anaxagoras, Demokritos) schiebt der Verf. die Ethik GrofB3griechenlands
(Pythagoreismus und Eleatismus) hinein. Den Hohepunkt der Ethik des



Literarische Besprechungen 105

heidnischen Altertums bezeichnen die drei Namen : Sokrates, Platon,
Aristoteles (3. Teil des I. Bandes).

« Die Zeit nach Platon und Aristoteles ist, soweit sie das als ,Hellenismus
und Rom‘ zusammenfassende Heidentum betrifft, eine Zeit philosophischer
Schulkdmpfe. Dogmen, Lehrmeinungen gingen von der platonischen Aka-
demie, von der aristotelisch-peripatetischen Schule, von der Stoa, vom
Epikureismus aus. Sie lieBen die einzelnen Philosophen gegen eine Art
philosophisch-wissenschaftlicher Massenwirkung zuriicktreten. Sogar die
Skepsis schlof sich in ihrer Weise gegen jene ,dogmatischen‘ Verbande
zur ,Schule’ zusammen. Im Eklektizismus verlor sich vollends jede aus-
gepragte philosophische Einzelgestalt. Auch im Neupythagoreismus und
Neuplatonismus lebte sie nicht voll wieder auf; das zeigen schon die
Namen » (II. Bd., S. 1). Die Geschichte der Ethik in der Geschichte
dieser verschiedenen Schulbildungen und Schulkdmpfe ist die Geschichte
des ausgehenden Heidentums und bildet als solche den 1. Teil des I1. Bandes.

Auf den Triimmern des Heidentums erhebt sich die christliche Ethik.
Die « christliche Ethik » bis zum Ausgang des Altertums stellt den 2. Teil
des II. Bandes dar. :

Eine kurze Charakterisierung des Verhdltnisses des Neuplatonismus
zum Christentum und des Christentums zum Neuplatonismus leitet zur
« christlichen Ethik » iiber. Auf fiinf Seiten wird die Ethik Jesu Christi
dargestellt. Dittrich kennt Christus nur als Weg und Leben. Als die
Wahvheit kennt er ihn nicht. AuBer Christus kommen fiir die Ethik des
Neuen Testamentes nur noch Paulus, die johanneischen Schriften und
Jakobus in Betracht. Die Ethik des Alten Testamentes wird zum Teil
im kurzen Kapitel: «die vorphilonische Zeit» (II. Bd., S. 67-70) und
im Abschnitt: « Paulus» (II. Bd., S. 125-127) zur Sprache gebracht.

Einen verhdltnismaBig breiten Raum nimmt die Darstellung der Ethik
der « katholischen Kirche » im christlichen Altertum ein. Der Verf. unter-
scheidet : das « nachapostolische Zeitalter » in seiner Beziehung zum Neuen
Testament und der Folgezeit, die Ethik der griechischen Kirche (Apologeten,
Gnostiker, Clemens von Alexandrien, Origenes‘, die Monche, die Mystiker),
die Ethik der lateinisch-romischen Kirche (Eirenaios, Tertullianus, Lactan-
tius, Ambrosius, Augustinus). Mit der Ethik Gregors des GroBen schliet
der zweite Band.

Der III. Band enthalt die eigentlich mittelalterliche Ethik (bis zur
« Kirchenreformation »). Nach einleitenden Bemerkungen iiber Kirche und
Staat im Mittelalter und iiber das Verhéiltnis der Kirche zum Einzelnen
erwahnt Dittrich nebenher das BuBwesen, Kirchenrecht und Ordenswesen
der katholischen Kirche, um dann von den Vorscholastikern zu sprechen
(Alkuin, Johannes Scottus oder Eriugena).

« Scholastik und Mystik sind nicht schlechthin Gegensatze. Schon
darum nicht, weil sie so und so oft in einer Personlichkeit zusammentreten,
ohne die Einheit ihres Seelenlebens zu stéren. Anselm von Canterbury
ist nicht bloB der ,Vater der Scholastik‘, er ist auch ein Mystiker von
herzbewéltigender Innigkeit. Bernhard von Clairvaux, Hugo und Richard
von St. Viktor, Bonaventura, Albert der GroBe, Thomas von Aquino, sie



106 Literarische Besprechungen

alle gehéren jenen beiden Richtungen des  katholisch-mittelalterlichen
Geisteslebens zumal an. Der Meister Eckehart ist in seinen lateinischen
Schriften Scholastiker » (I11. Bd., S. 57-58).

In der Zeit nach Anselm und Bernhard fillt die mittelalterliche Ethik
in eine mehr scholastische Richtung (Hugo und Richard von St. Viktor,
Alexander von Hales, Bonaventura, Albert der GroBe, Thomas von Aquino,
Johannes Duns Scotus, Ockhamismus, Eklektizismus) und in eine (mehr)
mystische Richtung auseinander. Innerhalb der mehr mystischen Richtung
unterscheidet der Verf. die rvomanische Mystik (orthodoxe, heterodoxe,
theosophische Richtung und Dante) und die germanische Mystik. In der
germanischen Mystik wird unterschieden : die heterodoxe Richtung (Meister
Eckehart), die orthodoxe Richtung (Tauler, Seuse, Ruysbroeck, Theologia
deutsch usw.) und Nicolaus von Kues. Was Dittrich mit dem, was er
iiber Eckehart und Nicolaus von Kues sagte, eigentlich meint, kann
m. E. erst der vierte Band ganz enthiillen.

Den Ubergang zur Reformation (I1I. Kapitel) charakterisiert der Verf.
durch das Sektenwesen und die Renaissance und den Humanismus. Das
Sektenwesen ist teils Rationalismus teils Biblizismus. Der Rationalismus
spaltet sich in einen metaphysischen Dualismus und metaphysischen
Monismus und ebenso in einen Wissenschaftsdualismus (Siger von Brabant)
und Wissenschaftsmonismus (Roger Bacon). Biblizisten sind Wyclif und
seine Anhdnger (Lollarden, Hus, Bohmische Briider) und die « Vorrefor-
matoren » (Goch, Wesel, Wessel).

Neben die normale und die rein heidnische Richtung des Humanismus
tritt eine rein chvistliche Richtung der Renaissance. Mit Franz von Assisi
und Savonarola schlieBt der dritte Band.

Jedem Band ist ein Quellennachweis, ein Literaturnachweis und ein
Nachschlagebehelf beigefiigt. Die Nachschlagebehelfe allein umfassen in
den drei Banden zusammen 144 S. — Man kann da also wirklich von
einem historischen Wortevbuch der Ethik sprechen. Die Quellennachweise
sind in den drei ersten Banden schon auf 98 S. angewachsen. Diese
Quellennachweise und Nachschlagebehelfe stellen rein fiir sich genommen
schon eine iiberaus wertvolle Arbeit dar.

Mit Lob habe ich bisher wahrlich nicht gespart. ILeider aber kann
das Wort des Lobes nicht das letzte Wort sein. Es zieht sich ndmlich ein
schwerer Fehler durch das ganze Werk hindurch. Schon beim Lesen der
« Einleitung » ist er mir aufgefallen und beim Durchlesen des Werkes bin
ich in allen Biichern und in allen Teilen und in allen Kapiteln und in allen
Abschnitten auf ihn gestoBen.

Ottmar Dittrich definiert in -der Einleitung zu seiner « Geschichte
der Ethik » die Ethik schlechthin als die « philosophische Lehre vom sitt-
lichen Verhalten » (im Gegensatz zu den theologisch gerichteten wissen-
schaftlich-ethischen Systemen). In dieser Definition liegt der Grundfehler.
Das Fehlerhafte in ihr liegt im Ubersehen des Wahrheitsmomentes der
Ethik. Wie die Logik nicht einfache Wissenschaft des Denkens, sondern
Wissenschaft des richtigen Denkens ist, so ist auch die Ethik nicht einfach
wissenschaftliche Lehre des Lebens oder der sittlichen Verhaltung, sondern



Literarische Besprechungen 107

wissenschaftliche Lehre des richtigen Wollens oder der richtigen sittlichen
Lebensgestaltung. Die Richtigkeit des sittlichen Lebens ist das Wahrheits-
moment im sittlichen Verhalten. Und da bekanntlich Aristoteles gerade
das Wahrheitsmoment in seiner Ethik in den Vordergrund stellte, konnte
Dittrich beim besten Willen der Aristotelischen Ethik durchaus nicht in
allen Stiicken gerecht werden.

Der Fehler wird erst recht gro8 da, wo es sich in dieser « Geschichte
der Ethik» um die Darstellung der theologisch-wissenschaftlichen Seite
der « Ethik » handelt. Streng genommen darf der Ausdruck « Ethik » nicht
als Sammelname gebraucht werden fiir Philosophie und Theologie. Das
Ethos, als Gegenstand der Ethik, bedeutet bis in die jiingste Zeit herein
immer die rein menschliche Lebensverfassung. Das gottliche Leben im
Menschen aber als Gegenstand der Moraltheologie steht himmelhoch iiber
der rein menschlichen Sittlichkeit. Mithin darf auch die wissenschaftliche
Moraltheologie nicht unter die Ethik subsumiert werden. Ich méchte aber
nicht um Worte streiten. Nur bemerken mochte ich, daB, wenn einmal
der Wahrheitsgehalt in der Behandlung der Lebensfragen auf die Seite
gesetzt ist, das iibernatiirliche Leben unvermerkt zu einem sublimierten
sittlichen Leben wird.

Es ist nicht Zufall, daB der Verf. im Abschnitt: « Jesus Christus»
mit keinem Wort auf Christus als die Wahrheit zu sprechen kommt.

Das Entziickende, das Bezaubernde, das HinreiBende, das Uber-
wiltigende, das Ergreifende liegt dem Verf. allenthalben naher als das
Wabhre. '

Deshalb ist auch die Geschichte der Ethik in den Anfangen der
katholischen Kirche im Grunde verzeichnet. Der Wille zur Objektivitit
fehlt Dittrich gewil3 nicht. Aber es fehlt ihm die Einsicht in das Wesen
eines richtigen sittlichen Lebens und des einzig wahven iibernatiirlichen
Lebens, ohne die eine Geschichte der Ethik nicht geschrieben werden kann.

Der gleiche Fehler macht sich auch im Abschnitt : « Thomas von Aquin »
(111. Bd., S. 112-150) bemerkbar. Er sagt, «daB, der ,natiirliche’ Teil der
thomistischen Moral eine theonome Pflichtmoral, ihr ,iibernatiirlicher® Teil
eine Glaubens-, Liebes-, Hoffnungs- und Weisheitsmoral »sei (III Bd.,S. 113).
Der zweite Teil dieser Charakteristik ist im wesentlichen richtig. Anders steht
es mit dem ersten Teil. Auch diejenigen, die Thomas durchaus nicht
freundlich gegeniiberstanden, haben immer zugegeben, dall die thomistische
Ethik (im Gegensatz zu Skotus) mit der theonomen Pflichtmoral nichts
gemein habe. Unter der theonomen Pflichtmoral versteht man jene, die
das sittliche Sollen im Menschen auf das gottliche Gesetz (lex divina)
zuriickfiihrt. Also: deshalb ist etwas sittlich gut, weil Gott es befohlen
hat. Derartiges sagt Thomas nirgends. Wie kommt Dittrich dazu, eine
solche Lehre in Thomas von Aquino hinein zu interpretieren ? Auf folgende
Weise : Das gottliche Gesetz (lex divina) und das ewige Gesetz (lex aeterna)
sind nach Thomas eins und dasselbe (III. Bd., S. 117). Nun aber wird von
Thomas das ganze sittliche (natiirliche) Sollen auf die Lex aeterna zuriick-
gefiihrt. Also zugleich auf die Lex divina. Der Obersatz ist falsch. Man
lese doch : I-IT q. 91, q. 93, qq. 98-108. Die Lex aeterna steht iiber dem



108 Literarische Besprechungen

Naturgesetz und dem positiven Gesetz. Die Lex divina ist ein positives
Gesetz. Die Liebe zur Wahrheit in der Seele des hl. Thomas ruhte nicht,
bis er in Gott jene Stelle entdeckt hatte, in der die natiirliche und iiber-
natiirliche Ordnung zusammentreffen, wie sie auch nicht ruhte, bis er
im Menschen jene tiefste Stelle ausfindig gemacht hatte, in der die Anlage
zur natiirlichen sittlichen Entfaltung und die Anlage zur iibernatiirlichen
Erhebung in eins zusammenfallen (das Ebenbild Gottes).

Uber vieles andere, das mich beim Lesen von Dittrich’s « Geschichte
der Ethik » stutzig machte, méchte ich mein Urteil vorlaufig zuriickhalten.
Nach dem Erscheinen des vierten und fiinften Bandes wird sich vielleicht
Gelegenheit bieten, auf dasselbe zuriickzukommen.

Freiburg. P. A. Rohner O. P.

Egenter Richard : Die Erkenntnispsychologie des Agidius Romanus.
Regensburg (Habbel) 1925 (viii-g6 SS.).

Der Verfasser gibt in vorliegender Broschiire in gedrangter Form den
Inhalt seiner Inauguraldissertation wieder, die er der Ludwig-Maximilians-
Universitdt in Miinchen vorgelegt hat. Voraus geht ein Abschnitt, der
die Ansichten des Agidius Romanus iiber das Wesen und die Potenzen
der Seele in kurzen Strichen zeichnet.

Hier seien einige Bemerkungen eingeschoben. Nach Agidius ist die
Seele reine Potenz in der Gattung des Intelligiblen. Sie ist zwar eine
geistige Substanz, aber doch eine solche, die nicht aus sich schon die ihr
zukommenden Bestimmtheiten besitzt, sondern sie durch den Korper
erwirbt und darum wie eine tabula rasa ist. Trotz ihres Potenzcharakters
im Intelligiblen, besitzt sie doch im Reiche des Seins Aktualitdt, insoferne
sie perfectio corporis ist (S. 6). Der Verfasser meint nun, Agidius habe
sich durch diese «neuplatonischen Gedankengidnge in einen Widerspruch
verwickelt », weil die Seele als perfectio corporis keine Aktualitat besitzen
kann, wenn sie nicht schon vor der an den Korper gebundenen intellektiven
Erkenntnis ihre Eigenbestimmtheit in sich tragen wiirde. Aber dieser
Widerspruch diirfte wohl nur ein scheinbarer sein. Der scholastisch
Gebildete erkennt sofort, daB Agidius von jenen Bestimmtheiten redet,
welche die Seele nur durch Erkenntnisakte erwirbt: wir meinen die
determinationes accidentales oder species adquisitae, nicht etwa die deter-
minationes innatae ; denn diese scheidet Agidius scharf von jenen Bestimmt-
heiten, die mit der Seele als perfectio corporis identisch sind (individuatio),
etwas Substanzielles sind und jeglicher Erkenntnis vorausgehen. Diese
Bestimmtheiten triagt die Seele natiirlich vor jeglicher Erkenntnis in sich,
jene Bestimmtheiten hingegen sind erst ein Ergebnis der jeweiligen
Erkenntnistitigkeit.

In den zwei Hauptteilen unserer Broschiire legt der Verfasser nach-
einander die Lehre des Agidius iiber die sinnliche und intellektive Erkenntnis
dar und kommt zu dem SchluB, daB Agidius in seiner Erkenntnispsychologie
nichts wesentlich Neues bringt, was philosophiegeschichtlich von Bedeutung
wire, und daB er keine engeren inneren Beziehungen zur dlteren augustinisch-



Literarische Besprechungen 109

franziskanischen Schule habe, sondern sich als durchaus aristotelisch
gerichteter Denker erweise. Obwohl er ein echter Schiiler des hl. Thomas
ist, geht er in Einzelheiten doch seine eigenen Wege, verarbeitet Thomas’
Gedanken selbstindig und macht sie so erst zu seinem geistigen Eigentum.
Unter den einzelnen Sinnen nimmt bei ihm der Gesichtssinn den hochsten
Rang ein und wird daher am ausfiihrlichsten behandelt. Der Akt der sinn-
lichen Wahrnehmung ist nach ihm identisch mit der species impressa ;
diese seine Behauptung wird nur verstindlich aus seiner Polemik gegen
die Annahme einer species bei der sinnlichen Erkenntnis.

In der vorliegenden Broschiire wirkt giinstig die iibersichtliche
Gliederung des Stoffes und dessen durchsichtige Darbietung. Die zahl-
reichen Anmerkungen und Textproben (S. 68-96) zeigen, daB sich der
Verfasser iiber Agidius’ Lehre in dessen Schriften genau orientiert hat.

Abtei Seckau. P. Basilius Pampusch O.S. B.

Kirchengeschichte.

1. Scheeben H. Chr. : Der hl. Dominikus. Mit Geleitwort von Angelus
Walz O. P. Mit 3 Bildern. Freiburg i. Br., Herder. 1927. (X1v und 460 S.)

2. Schnitzer Joseph : Peter Delfin. Ein Beitrag zur Geschichte der
Kirchenreform Alexanders VI. und Savonarolas. Mit 5 Abbildungen und
einem Anhange ungedruckter Quellen. Miinchen, Ernst Reinhardt. 1926.
(vir u. 459 S.)

3. Premoli Orazio M. : Storia ecclesiastica contemporanea (1900-1925).
Torino-Roma, Marietti. 1925. (XI u. 496 S.)

4. Feder A. S.J.: Lehrbuch der geschichtlichen Methode. Dritte
umgearbeitete und verbesserte Auflage. Regensburg, Kosel-Pustes. 1924.
(x u. 372 S

5. Creusen J.S.J. et Van Eyen F. S.J. Tabulae fontium traditionis
christianae ad annum 1926. Editio altera. ILouvain, Museum Lessianum.
1926.

1. Wie Scheeben in der Vorrede sagt, wollte er in der vorliegenden
Biographie zunichst «eine alte Schuld der Geschichtsforschung an den
hl. Dominikus » abtragen ; er wollte « dem historischen Dominikus mag-
lichst nahe kommen und ihn sowohl wie seinen Orden in die ideegeschicht-
liche Entwicklung seiner Zeit hineinstellen. » — Das ist der erste Haupt-
zweck dieser Arbeit. — Als zweiten Hauptzweck gibt das Vorwort an
«diesen Apostel den deutschen Lesern vorzustellen» ; um dieses Ziel
besonders zu erreichen, wurde die Darstellung der Zeitgeschichte und
der kritische Apparat auf das unbedingt Notwendige eingeschrankt, und
darum wird der Historiker auf einen zweiten Band vertrostet, der die
wichtigsten Quellen zum Leben des hl. Dominikus bringen wird, und in
dem Scheeben «alle Fragen zu beantworten versucht, die der Historiker
bei Lektiire der Biographie zu stellen hat ».



I10 Literarische Besprechungen

Darnach liegt uns in dieser Publikation eigentlich die erste umfang-
reiche, historisch-kritische Dominikus-Biographie vor, wie sie bisher keinem
Historiker gelungen war, und Scheeben hatte jenes pium desiderium er-
fiillt, von-dem der bekannte Dominikusforscher Altaner sagt, dieses zu
erfiillen sei allerdings noch ein weiter, schwieriger Weg. Im Geleitwort
bezeichnet darum der Ordensarchivar Dr. P. Angelus Walz O. P., zugleich
Mitherausgeber des 2. Bandes, dieses deutsche Dominikusleben als eine
Monographie, « wie sie im 20. Jahrhundert gewiinscht werden kann und
muBl », welche die «eher schriftstellerischen als geschichtlichen Leben
fremder Zunge weit in den Schatten stellt ». ,

Diese freudige und lobende Einschidtzung der vorliegenden Biographie
durch den Verfasser und seinem Mitarbeiter sucht Scheeben in der Durch-
fiihrung der Arbeit auch zu rechtfertigen :

Mit Begeisterung und in formvollendeter Sprache wird das Bild des
groBen Apostels und Reformators gezeichnet und hineingestellt in die
Geschichte seiner Zeit, die bei allen Fragen weitgehend beriicksichtigt
und oft in interessanter und origineller Art herangezogen wird. — Nach
kurzer Wiirdigung der Jugend des Heiligen beginnt mit dem zweiten Ab-
schnitt die eigentliche Darstellung : mit einem iiberaus strengen kritischen
Ma@Bstab tritt Scheeben an alle schwierigen historischen Probleme heran
und setzt sich Schritt fiir Schritt mit den bisherigen Biographen auseinander ;
eingehend behandelt er im zweiten Abschnitt das erste Auftreten des
hl. Dominikus, seine ersten ‘Plédne, sein Verhiltnis zu Diego, zu Innozenz III. ;
daran anschlieBend folgt die Darstellung der Griindung des Prediger-
ordens in den verschiedenen Phasen bis zur Bestitigung durch Hono-
rius III. — Der vierte Abschnitt behandelt di¢ Ausbreitung und weitere
innere Organisation des Ordens durch Dominikus, den apostolischen Stuhl
und das Generalkapitel bis zum Tode des Heiligen. — Der fiinfte Abschnitt
gibt das Bild des « Heiligen » in klarer und iibersichtlicher Zusammen-
fassung. — Kiihn scheidet Scheeben alles Legendenhafte aus und nimmt
auch aus den Vorarbeiten nur das heriiber, was ihm historisch sicher er-
scheint, in der Uberzeugung, da Dominikus « im Lichte der historischen
Kritik nur gewinnen » kénne. — Dabei vergiBt der Verfasser auch nicht
den zweiten Hauptzweck seiner Arbeit, die Riicksicht auf den deutschen
Leserkreis : das Volk, das die Heimat des Heiligen bewohnt, «hatte in
gliicklicher Weise bodenstindiges Volkstum mit germanischer Eigenart
und romischer Kultur verbunden », es hatte seine « romisch-germanische
Tiichtigkeit » bewahrt (S. 1 f.), und darum ist Dominikus «der Nach-
komme der blondhaarigen Westgoten, ein Germane» (S. 14), und man
diirfe « ruhig annehmen, daBl in den Adern des hl. Dominikus germanisches
Blut geflossen ist », und dafl er « das reine spanische Temperament » nicht
besessen habe ! (S. 407).

Bereits beginnt die historische Kritik sich mit Scheebens Dominikus-
leben auseinanderzusetzen. — Abgesehen von kleineren Ausstellungen
wird man beziiglich zweier wichtiger Probleme den Ausfiihrungen des Ver-
fassers noch reserviert gegeniiberstehen — auBer der zweite Band wiirde
dieselben beweisen : Das erste Problem ist die Frage iiber die Ordens-



Literarische Besprechungen III

griindung durch Dominikus und die Stellung des Papstes Innocenz’ 111 ;
scharf bekampft Scheeben die bekannte These, die den Predigerorden aus
der Initiative des Papstes Innocenz III. hervorgehen laB3t ; man wird gewil3
in manchen Punkten hier mit Scheeben einig sein — allein das scharfe
Urteil iiber die Verteidiger der bekdmpften These, daB «solche Behaup-
tungen nur als leere Phantastereien zu bezeichnen » und nur moglich seien
« bei einer mehr als oberflichlichen Beurteilung der Quellen’ und einer
Kombinationsgabe, die in der Geschichtsforschung nur Unheil stiften
kann », ist nicht gerechtfertigt, zumal Scheeben selbst gegeniiber seiner
ersten Behauptung doch wieder eine Konzession machen mufl (cf. S. 27
und S. 68 f). — Und wie schwierig die Losung dieses Problems ist, beweist
Scheeben dadurch, daB er selbst, der in Dominikus den « gréBten Reformator
der katholischen Kirche, einen der kiihnsten Neuerer des XIII. Jahr-
hunderts » sieht, schlieBlich auf Grund seiner Ausfithrungen iiber den
Reformplan des hl. Dominikus zum Schlusse kommt, «daB es sich bei
dem Predigerverein, den Dominikus griinden wollte, nur um eine purgierte
Ausgabe der Waldenser handelt ! » (S. 149) ; eine solche Beurteilung verdient
Dominikus nicht ; sie wird seinen eminenten Verdiensten nicht gerecht.

Ahnliche Reserven méchte ich machen in der ebenso schwierigen
Frage des Armutsproblemes im Predigerorden ; hier bedeuten die Aus-
fiihrungen Scheebens keinen Fortschritt gegeniiber fritheren Arbeiten, und
ich zweifle, daB im zweiten Bande alle damit zusammenhidngenden
Fragen befriedigend geldst werden und ob iiberhaupt mit dem vorhandenen
Quellenmaterial eine solche klare Ldsung méglich ist.- Uber diesen Punkt
hat bereits Altaner in der Besprechung Scheebens in der « Zeitschrift fiir
Kirchengeschichte » sehr beachtenswerte Kritik geiibt.

Beziiglich beider Fragen wird aber Scheeben das Verdienst haben
dieselben einmal mutig angefaBt zu haben und damit AnstoB zu geben zu
neuer Diskussion und Erforschung der Quellen zur endgiiltigen Losung
dieser Probleme. Hier mochte ich aber noch den Wunsch duBlern, die
wirklich formvollendete Sprache des Werkes auch nicht zu vergessen bei
der Polemik gegen Historiker, die eine andere Ansicht verteidigen ; die
Bemerkung z. B. gegen Altaner wegen der Echtheit des Testamentes des
Heiligen : « Die Briider, die am Sterbebette ihres Ordensstifters gestanden,
miiten doch wahre Trottel gewesen sein, wenn sie besonders priagnante
Formulierungen in dieser Ansprache nicht behalten und ihren Mitbriidern
iiberliefert hatten », ist jedenfalls stirker im Ausdruck als in der Beweis-
kraft (S.452, Anm. 5). — Ein abschlieBendes Urteil iiber diese neueste
Dominikusbiographie wird iibrigens erst moglich sein nach Erscheinen
des angekiindeten zweiten Bandes, dem man mit Spannung entgegensieht ;
dieser Band wird auch das notwendige vollstindige Literaturverzeichnis
und vor allem die wichtigsten Quellen bringen, und wenn er das hilt,
was Scheeben von ihm .verspricht, wird man sich freudig dem Urteil des
Geleitwortes von P. Angelus Walz anschlieBen konnen, was unser auf-
richtiger Wunsch ist. Indessen moge der vorliegende Band, der gewil
gegeniiber den bisherigen Dominikusleben einen bedeutsamen Fortschritt
bedeutet und uns den Heiligen in Begeisterung und Liebe zur historischen



112 Literarische Besprechungen

Wahrheit schildert, recht weite Verbreitung und viele dankbare Leser
finden ; den Historikern aber sei dieses Werk ein neuer Ansporn, die Wege,
die Scheeben gewiesen, weiterzugehen, bis jenes pium desiderium, von
dem Altaner spricht, erreicht ist, und eine in jeder Hinsicht vollendete
Biographie des Griinders des Predigerordens uns vorliegt — ein Ziel,
dessen Erreichung wir Scheeben und seinem Mitarbeiter wiinschen.

2. Das neue Werk des bekannten Savonarolaforschers Schnitzer ist
«eine Art Gegenstiick und Ergianzung zu dem 1924 verdffentlichten
Savonarolawerke ». — Auf Grund neuer und zum erstenmal gedruckter
Quellen entwirft Schnitzer in gewohnter Meisterschaft das Bild des Generals
des Camaldulenserordens, Peter Delfin, und seiner beiden Ordensgenossen,
Peter Quirin und Paul Justinian, und liefert so einen neuen bedeutsamen
Beitrag zur Geschichte der Kirchenreform, Alexanders’ VI. und Savonarolas.
— Peter Delfin, der gefiigige Giinstling und Anhdnger der Medici, der
begeisterte Reformfreund und Anhinger Alexanders VI. — aber Gegner
und Bekdmpfer Savonarolas, macht wie dieser die gleichen Erfahrungen :
seine Reformarbeiten bleiben ohne Erfolg, fiilhren zu seiner Absetzung —
wihrend sein Kampf gegen Savonarola zur Folge hatte, da3 die begeisterten
Anhinger des Frate um so schonungsloser gegen Alexander VI. und seine
Familie kampfen. — Daher behandelt Schnitzer anschlieBend an die Bio-
graphie des Peter Delfin eingehend' das Verhiltnis von Delfin und
Savonarola auf Grund von Briefen und einer Schmaéahschrift Delfins gegen
Savonarola, die im Anhang zum erstenmal abgedruckt werden — um
dann im SchluBkapitel : « Zum Leben und Sterben Alexanders VI.» ein
geradezu grauenhaftes Bild des Borjapapstes zu entwerfen, ein Bild leider
noch diisterer als wir es bisher schon kannten und bringt auch dafiir im
Anhang neue Quellen. — So ist dann wirklich das Werk ein wertvoller
Beitrag zur Geschichte der Kirchenreform Alexanders VI. und Savonarolas,
fiir die der Historiker dem Verfasser dankbar sein wird.

Umsomehr bedauern wir, dal auch diese Arbeit Schnitzers die gleiche
ungliickliche Tendenz verfolgt wie sein groBes Savonarolawerk, und die
wir auch hier entschieden ablehnen miissen : der Ungehorsam Savonarolas
gegen die hochste kirchliche Autoritit kann nicht gerechtfertigt werden,
mag das Bild Alexanders VI. noch so diister erscheinen und von Schnitzer
mit besonderer Vorliebe noch diisterer dargestellt werden ; eine hl. Katharina
von Siena urteilt jedenfalls viel richtiger und edler, wenn sie in einem
Briefe schreibt : « Gesetzt, viele glauben, sie beleidigten Gott nicht, sondern
dienten ihm, wenn sie die Kirche und deren Hirten verfolgen, indem sie
sagen : sie sind schlimm und tun nur iibel ; so sage ich euch, daB, wéaren
selbst die Hirten eingefleischte Teufel, ja der Papst mit ihnen, statt ein
guter und giitiger Vater zu sein, wir ihm doch gehorsam und untertan
sein miiBten, nicht ihm um seinetwillen, sondern als Statthalter des Herrn,
im Gehorsam gegen Gott. » — Und wenn Schnitzer Peter Delfin als Beweis
hinstellt dafiir, daB auch dieser gehorsamste Sohn des Nachfolgers Petri
nichts erreichte, so ist zu sagen, dal3 dulerer Erfolg oder MiBerfolg durch-
aus nicht der alleinige MaBstab zur Beurteilung einer Personlichkeit bilden
diirfen ; wird dieser MaBstab allein angelegt, dann allerdings kommt man



Literarische Besprechungen 113

zur ganz verfehlten SchluBfolgerung, die Schnitzer im Vorwort zieht, mit
den Worten : « Jedenfalls lehrte das Beispiel Delfins und seiner beiden
Genossen, daB in selbstverleugnender Hingabe an Rom das Allheilmittel
gegen die Schiaden der Kirche nicht lag. Aber, wo lag es dann ? Dann
blieben .... doch nur die Wege iibrig, welche Savonarola und Luther
verkorperten, Reform oder Reformation.» — Eine solche Beurteilung
aber ist keine Verteidigung des groflen Reformators von Florenz, um den:
sich sonst Schnitzer grole Verdienste erworben hatte, und wir bedauern
lebhaft, daB3 diese Tendenz auch dieses neue Werk so stark beienflul3t hat.
— Und wenn Schnitzer bei der Darstellung Alexanders VI. deutlich
erkennen laBt, er bekdmpfe damit nur im Interesse der geschichtlichen
Wahrheit gewisse neuere schonfarberische Versuche, so mufBl Schnitzer
doch wissen, dall leider diese Versuche nutzlos sind und sein werden ;
auch hier dient diese Darstellung nur seiner These iiber Savonarola und
soll seine Auffassung im groflen Savonarolawerke neu bekraftigen.

3. Als Beitrag zur Feier des Heiligen Jahres gibt Premoli eine
Geschichte der Kirche der letzten 25 Jahre (19o0-1925) ; nach einer iiber-
sichtlichen Darstellung der kirchlichen L.age im Jahre 1goo folgen kurze
Biographien der vier letzten Papste — und daran anschlieBend die
Darstellung der kirchlichen Verhiltnisse in allen Lindern der ganzen
Welt : Europa, Asien, Afrika, Amerika, Ozeanien etc. etc., wobei besonders
das Verhiltnis von Kirche und Staat besprochen wird. — Das ganze ist
nicht eine eigentliche Kirchengeschichte als vielmehr eine {iibersichtliche
Zusammenstellung der wichtigsten kirchlichen und politischen Ereignisse
der letzten 25 Jahre, geschopft vor allem aus Zeitschriften und Zeitungen ;
die Beurteilung der Ereignisse ist kurz gehalten und stark beeinfluBt von
der personlichen politischen Einstellung des Verfassers. Als Nachschlage-
werk wird es aber wertvolle Dienste leisten und im groBen und ganzen
gut orientieren iiber die kirchlichen Verhidltnisse in den verschiedenen
Lindern. — Ein genaues Inhaltsverzeichnis und ein Personenregister
erleichtern den Gebrauch des Werkes, dem wir besten Erfolg wiinschen.

4. DaBl Feders « Lehrbuch der geschichtlichen Methode » in kurzer
Zeit eine dritte Auflage erlebte, beweist den Wert desselben, das in der
neuen vorliegenden Auflage wichtige Erweiterungen und Verbesserungen
erfahren hat. — Alle Fragen der geschichtlichen Methodenlehre werden
klar und griindlich behandelt, bei jeder Frage die wichtigste Literatur
angegeben, alles durch ausgezeichnete Beispiele illustriert und belebt und
so der oft etwas trockene Stoff sehr angenehm gestaltet. — Nach einer
einleitenden Darstellung iiber das Wesen und die Bedeutung der historischen
Methodenlehre wird zuerst die eigentliche Quellenkunde, dann die Quellen-
kvitik und abschlieBend die Synthese der Tatsachen erklirt. — Das Werk
wendet sich also in erster Linie an den angehenden Historiker, es wird
aber in seiner neuen erweiterten Form auch dem Theologen, Juristen und
Philologen manche wertvolle Dienste leisten kénnen ; die neuen Abschnitte
iiber das Verhiltnis von Geschichtsforschung und Glaubenswissenschaft —
iiber den « Relativismus» der Wahrheitserkenntnis — iiber den End-
zweck der Geschichte sind auch fiir Theologen und Philosophen interessant ;

Divus Thomas. 8



114 Literarische Besprechungen

— die grundlegenden philosophischen Gedanken und Ausfithrungen,
besonders im dritten Hauptteil, werden zwar nicht bei allen Philosophen
ungeteilte Zustimmung finden, aber man wird dem Verfasser dankbar
sein, fiir diese wichtigen Fragen der historischen Methode eine solide
Grundlage in der scholastischen Philosophie gegeben zu haben — und
wir konnen nur wiinschen, dal das Werk recht viele aufmerksame Leser
finde und bei den historischen Studien als sicherer Fiihrer diene.

‘5. Wahrend das Werk von Feder ernstes und griindliches Studium
erfordert — wenden sich die in zweiter Auflage vorliegenden « Tabulae
fontium traditionis chvistianae » an einen Leserkreis, der mehr nach Art
der modernen Statistik seine kirchengeschichtlichen Studien betreibt ;
diesem Leserkreis werden die zehn chronologischen Tafeln, die zwei bei-
gefiigten geographischen Karten, die ausfiihrlichen fiinf alphabetischen
Indices gewill wertvolle Dienste leisten, wobei nur das etwas unhandliche
groBe Format der neuen Ausgabe hinderlich ist. — Die neue Auflage
verwertet in den Tafeln die neueste Literatur und die besten Resultate
der geschichtlichen Forschung, und man wird sich an Hand derselben
immer schnell und sicher iiber die wichtigsten.Daten und Ereignisse der
Kirchengeschichte orientieren kénnen, und darin allein liegt ja auch der
Wert und der Zweck dieser « Tabulae » : sie sind eine Stiitze des Gedacht-
nisses und kénnen beim Studium der Geschichte manche Vorteile bieten.

P. M. Knar O. P.

A. Brackmann : Papsttum und Kaiserfum, Forschungen zur politischen
Geschichte und Geisteskultur des Mittelalters, Paul Kehr zum 65. Geburtstag
dargebracht. Miinchen (Verlag der Miinchener Drucke) 1926 (viir u. 707 S.).

Das stattliche Werk mit seinen 36 Beitragen aus der Feder bedeutender
Historiker ist als Ehrengabe dem durch seine Papstregesten beriihmten
Paul Kehr dargebracht. Leider ist der Titel des inhaltreichen Buches
verfehlt und irrefithrend. Eine Anzahl der Beitrige hat mit Papsttum
und Kaisertum iiberhaupt nichts zu tun und von den iibrigen Arbeiten
betreffen sozusagen alle Spezialfragen, die eine Zusammenfassung unter
diesem Titel nicht rechtfertigen. Die Arbeiten sind groBenteils glinzende
Dokumente historischer Forschung. Weitere Kreise diirften sich nament-
lich fiir die Forschungen von Erich Caspar iiber die &lteste rémische
Bischofsliste interessieren, wo eine von Protestanten und Katholiken
umstrittene Frage zu einer befriedigenden und einheitlichen Losung gefiihrt
wird. Caspar falt das Ergebnis seiner Studien mit folgenden Worten
zusammen : « So ist das Gesamtergebnis der Untersuchung geeignet, aber-
mals in einer wichtigen kirchengeschichtlichen Grundfrage Einmiitigkeit
der Gelehrten aus den beiden konfessionellen Lagern herzustellen. Wie
nach den jiingsten Forschungen von Lietzmann das Martyrium des Petrus
in Rom fast einstimmig als bis zu hochster Wahrscheinlichkeit gesichert
angesehen wird, so ist nunmehr die Reihe der Namen Linus, Anencletus,
Clemens usw. als der Triger der apostolischen Sukzession in Rom als ein
Stiick echter, alter Uberlieferung gesichert. Der « katholische » Kirchen-



Literarische Besprechungen 115

begriff einer Autoritit, die auf Tradition in apostolischer Sukzession beruht,
erweist sich damit, so wie ‘es Holl fiir die jerusalemische Urgemeinde zeigte,
auch in Rom als uralt. .... » [S. 22.] Interessante Ergebnisse bieten auch
die kirchengeschichtlichen Forschungen von Karl Silva Tarouca [Die
Quellen der Briefsammlungen Papst Leos des GroBen], Bruno Krusch
[Ein Bericht der péapstlichen Kanzlei an Papst Johannes I. von 526 und
die Oxforder Hs. Digby 63 von 814], Ernst Perels [Papst Nikolaus I. im
Streit zwischen Le Mans und Calais], Albert Brackmann [Die Anfinge
von Hirsau], Wilhelm Smidt [Uber den Verfasser der drei letzten
Redaktionen der Chronik Leos von Monte Cassino], Ferdinand Giiterbock
[Zum Schisma unter Alexander III. Die Uberlieferung des Tolosanus und
die Stellungnahme der Romagna und Emilia], Johannes Haller [Innozenz III.
und Otto IV.], Harry BreBlau [Die erste Sendung des Dominikaners
Nikolaus von Ligny, spidter Bischofs von Butrinto, an den pépstlichen Hof
und die Promissionsurkunden Heinrichs VII. von Hagenau und Lausanne],
und Richard Scholz [Eine Geschichte und Kritik der Kirchenverfassung
vom Jahre 1406. Nach einer ungedruckten Reformschrift]. Weniger
kénnen wir uns mit den Studien von Karl Wenck iiber die rémischen
Papste zwischen Alexander III. und Innozenz III. befreunden. Wenn
man, wie die Schule von Kehr, alles von der historischen Akribie und der
Quellenkritik abhangig macht, dann diirfte die freie Kombination doch
mit groBerer Vorsicht angewendet und gewissenhafter unterbunden werden
als es in dieser Arbeit geschieht. Der stattliche Band enthilt auch gehalt-
volle Arbeiten aus dem Gebiete der politischen Geschichte, unter denen
vor allem der Uberblick von Hans Nabholz iiber « Die neueste Forschung
iiber die Entstehung der schweizerischen Eidgenossenschaft» hervor-
gehoben sei.

Professor Dr. E. Spief.




	Literarische Besprechungen

