
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Naturphilosophie.

H. André : Über künstliche Blatt- und Blütenmetamorphosen bei der
Schneebeere (Symph. rac. Michx). Nebst Versuch einer charakterologischen
Analyse pflanzlicher Lebensfunktionen. Berlin (Borntraeger). 1927 (vn und
125 pag.)

Die Schrift enthält zwei Teile : einen theoretischen (Versuch einer
charakterologischen Analyse pflanzlicher Lebensfunktionen) und einen
experimentellen (über künstliche Blatt- und Blütenmetamorphosen bei der
Schneebeere). Dem zweiten Teile, der im Titel als Hauptteil
hervorgehoben ist, sind zwei Farbtafeln, 59 Figuren und 7 graphische Darstellungen
beigegeben.

Der erste Teil, der unmittelbar den Philosophen angeht, legt das
Eigentümliche der pflanzlichen Lebenstätigkeit dar im Gegensatze zur
Tätigkeitsweise der Mineralien und der Sinneswesen. — Sowohl die
lebendigen wie auch die nicht lebendigen, rein chemischen Stoffverbindungen
bilden neue, einheitliche Substanzen, deren Eigenschaften sich nicht ein-
fachhin aus der summenhaften Zusammenfassung der Eigenschaften ihrer
Teile erklären lassen. « Wir vermögen nicht aus der Zahl, der Art und der
Lage der im Wassermolekül vorhandenen Atome seinen Gefrierpunkt,
seine Dichte, seine Leitfähigkeit, seine Lösungsfähigkeit, die Form der
Schneekristalle und tausend andere Eigenschaften und Reaktionsfähigkeiten

zu begründen » (pag. 4). Ebenso haben die Teile einer lebendigen
Stoffverbindung « keine selbständige Existenz mehr wie die stofflichen
Komponenten einer Mischung, sondern verhalten sich vielmehr wie Atome,
die zu einem Molekül zusammengetreten sind » (pag. 5). Es besteht aber
zwischen den lebendigen und den chemischen Stoffverbindungen ein wesentlicher

Unterschied. «Den chemischen Verbindungen fehlt das Vermögen
der Aggeneration, d. h. die Fähigkeit, ihre Mikrostruktur, die sie als Ganzes
besitzen, durch Verarbeitung fremden Materials ihren Komponenten
mitzuteilen. Dagegen vermag die lebendige Stoffverbindung lebensfremde
oder artfremde Stoffe zu assimilieren, und zwar so, daß die zu ihrer Erhaltung
notwendige Stoffzubereitung, die MikroOrganisation, sowohl im Ganzen ist,
wie auch den Teilen mitgegeben wird. Die lebendige Verbindung vermag
also sich selbst von Grund aus zusammenzusetzen und aufzubauen
(Epiplastie im Sinne Reinkes). Ihre Tätigkeit geht nicht bloß aus ihr
selbst hervor, sondern geschieht auch für sie selbst. Sie trägt den
Charakter einer actio immanens » (pag. 5 f.). Drei Verhaltungsstufen des
Lebens sind zu unterscheiden « je nachdem sich die Tätigkeit durch
Verinnerlichung über das Physische erhebt » : « Die nur in der Ausführung

selbständige Verhaltungsform » der Pflanze, « die in der Ausführung
und Handlung selbständige Form » des Tieres, dem jedoch die vollständig
auf sich selbst zurückgehende Tätigkeit der « Selbstreflexion » fehlt, die



88 Literarische Besprechungen

nur dem Menschen eignet (pag. 6 ff.). Dementsprechend gibt André
(pag. Ii f.) folgende Charakteristik der Pflanze : «Die Pflanze ist die nur
in der Ausführung (nicht in der._Handlung) selbständige Verhaltungsform

des Lebens. Sensible Grenzflächen fehlen ihr, dagegen spielen
dynamische Grenzflächen bei ihren Lebensfunktionen eine wichtige Rolle.
Rechts und vorn sind kein Prinzip, von wo aus eine Lebensfähigkeit der
Pflanze beginnt. Dagegen kommt ihr absolut ein Oben und Unten durch
den verschiedenartigen Anfang der Ernährung zu (Polarität). Die
Grundfunktionen der Pflanze sind Ernährung (Stoff- und Energiewechsel),
Wachstum, inkl. Entwicklung und Fortpflanzung. Die Tropismen sind
Wachstumsphänomene, die sich 'von den normalen Wachstumsphänomenen
prinzipiell vermutlich gar nicht unterscheiden. Die pflanzliche Assimilationskraft

erhält durch das ihr eigentümliche Aggenerationsvermögen die
Kontinuität der lebenden Substanz und ihrer Mikroorganisation durch alle
Generationen hindurch. Alle Lebensfunktionen der Pflanze vollziehen sich
dadurch, daß die Eigenschaften der äußeren Körper in gewisser Weise
auch ihre Eigenschaften werden, d. h. durch Vermittlung der chemischen
und physikalischen Kräfte. Die Formbildung der Pflanze veräußert in
der Blüten- und Fruchtbildung im Dienste eines an und für sich fremden
Zweckes. Die Pflanzen sind ausgesprochene Gattungswesen. Darin, wie
auch in der Eignung der Pflanze als Nahrung für die Tiere, tritt ihr
werkzeuglicher Charakter deutlich hervor » (pag. 11 f.). Diese Charakteristik

rechtfertigt André nach den heutigen Forschungsergebnissen der
Biologie. Er zeigt erstens das in der Ausführung selbständige Verhalten
im Stoffwechsel der .Pflanze (pag. 12-17), zweitens das nur in der
Ausführung selbständige Verhalten bei den Reizbewegungen der Pflanze
(pag. 17-40), drittens das nur in der Ausführung selbständige Verhalten
im Formwechsel (in der Metamorphose) der Pflanze (pag. 40-59). — André
kommt mit seiner Ausführung auf die Grundgedanken der aristotelisch-
thomistischen Biologie zurück : Leben ist Selbstbewegung ; und die Stufen
des Lebens sind zu bestimmen nach der vollkommeneren oder weniger
vollkommenen Selbstbewegung. Die Pflanzen bewegen sich selbst ; aber
das Prinzip der Selbstbewegung ist ihnen von Natur eingegeben ; sie führen
die Selbstbewegung nur aus (movent se ipsa solum quantum ad
executionem motus. S. Thomas, S. theol. I 18, 3). Die Tiere erwerben
sich selbsttätig auch das Prinzip ihrer Selbstbewegung durch die
Sinneserkenntnis, das Ziel aber geben sie sich nicht selbst. Dies eignet nur der
höchsten Lebensstufe durch das reflektierende Verstandeserkennen (Vgl.
S. Thomas, a. a. O.). — Sowohl Biologen als Philosophen schulden dem
Dr. André Dank für seine Arbeit : die Biologen, weil er sie zurückruft
von einer einseitigen, rein analytischen Auffassung des Lebenden, die
den lebenden Stoff als eine bloße Mischung, ein bloßes Aggregat auffaßt,
das aus der Lagerung seiner materiellen Teilchen restlos erklärbar wäre ;

die Philosophen, weil er ihnen zeigt, wie die Grundsätze der aristotelisch-
thomistischen Philosophie auf die neuesten Ergebnisse der experimentellen
Biologie angewandt und durch sie bestätigt werden.

Der zweite Teil der Schrift untersucht die Abhängigkeit der Laub-



Literarische Besprechungen 89

blattbildung und der Blütenbildung von der Zusammensetzung des
Nahrungssaftes. Wenn man im Frühjahr den jungen Blütentrieben der
Schneebeere (Symph. rac.) die Laubblätter wegnimmt, sodaß die organischen
Nahrungssäfte, die in diesen Blättern durch die Assimilation gebildet
werden, fehlen, dann vergrünen die Blüten, d. h. sie entwickeln unter
dem Einfluß des mehr mineralischen Nahrungssaftes laubblattartige
Kelchblätter, farblose Kronblätter, beziehungsweise sie werden in der Entfaltung
der übrigen Blütenteile gehemmt. Albertus Magnus hat bereits diese

Abhängigkeit der Blatt- und Blütenbildung von der Zusammensetzung
des Nahrungssaftes erkannt, indem er annimmt, daß der Nahrungssaft
von Knoten zu Knoten geläutert wird und daraus die Verschiedenheit
der Blätter sich erklärt.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt O. S. B.

Erkenntnistheorie.

P. Gény S. J. : Critica de cognitionis humanae valore disquisitio.
Editio nova nonnullis ipsius auctoris notis et emendationibus adornata.
Romae, apud aedes Universitatis Gregoriahae. 1927 (xix u. 415 pag.)

Wie das Vorwort des Herausgebers sagt, war das Buch schon 1914
zum Privatgebrauch der Hörer der Gregorianischen Universität in Rom
gedruckt worden, aber bald vergriffen. Der Ordensbruder Génys, Karl
Boyer, macht es jetzt, nachdem der Verfasser selber 1925 auf tragische
Weise ums Leben gekommen ist, der Öffentlichkeit zugänglich. Abgesehen
von einigen beigefügten Zusätzen, die Gény selbst in seinem Handexemplar
vermerkt hatte, ist das vorliegende Werk ein unveränderter Abdruck des

1914 herausgegebenen.
Der Verfasser bezeichnet seine erkenntniskritischen Untersuchungen

als den zweiten Teil der Logik und stellt sie als logica critica der logica
dialectica an die Seite. Sie zerfällt in zwei Hauptteile, in die critica.
generalis und die critica specialis. Erstere behandelt die beiden Fragen :

1. ist der Mensch fähig, Gewißheit zu besitzen: quaestio sceptica; 2. ist
der Gegenstand unserer Gewißheit vom Erkennen abhängig oder nicht :

quaestio idealistica. Dementsprechend enthält der liber primus eine
Abhandlung über die logische Wahrheit (ihre Natur und ihre Eigenschaften)
und über die Gewißheit (ihr Vorhandensein und ihre verschiedenen
Abstufungen). Im liber secundus wird der gegenständliche Wert der
inneren, der äußeren Erfahrung und die Allgemeinbegriffe untersucht.
Die critica specialis, die die Wege aufweist, die sowohl im allgemeinen
als auch in den einzelnen Wissenschaften zup Gewißheit führen, behandelt
im liber primus die inductio, die deductio und die Autorität, und im liber
secundus in großen Umrissen çlie Methodenlehre der Naturwissenschaft,
der Mathematik, der Philosophie und der Geschichtswissenschaft. Eine
Übersicht über die geschichtliche Entwicklung der irrigen Systeme bildet
den Abschluß.

Der Verfasser hat in seinem Buch einen reichen Stoff untergebracht,
in durchsichtiger Weise gegliedert und mit pädagogischem Geschick in



90 Literarische Besprechungen

verständlicher Sprache zur Darstellung gebracht. Die Form ist nicht so
streng eingehalten, wie man es sonst bei den lateinischen Lehrbüchern
gewohnt ist. Günstig ist die psychologische Erfahrung und Behandlung
der Probleme. Die Autoritäten für und wider die einzelnen Lehrpunkte
sind in genügender Zahl angeführt (namentlich die französisch schreibenden)
und kommen in kleineren Zitaten verschiedentlich selbst zu Wort. Den
einzelnen Thesen sind Objektionen in der bei den Schuldisputationen
üblichen Kettenform hinzugefügt, deren Lösungen die in den Thesen selbst
gegebenen Lehren vertiefen.

Der Druck könnte übersichtlicher, das, was hervorzuheben ist, besser
und abwechslungsreicher hervorgehoben sein. Da es sich um ein Schulbuch

handelt, aus dem der Schüler sich manches einprägen soll, ist auch
dieser Umstand nicht gering zu achten. Auch den Index alphabeticus,
den man heutzutage nicht mehr missen mag, sucht man vergebens. Das
ist um so mißlicher als es des öftern heißt : ut supra diximus, ohne daß
die Seitenzahl oder die Nummer der gemeinten Stelle angegeben ist.

Wie der Herausgeber sagt und die vorliegende Arbeit selbst es

bestätigt, ist der Verfasser Anhänger des hl. Thomas und der thomistischen
Schule. Er verteidigt den strengen Sinnenrealismus, sowie in der
Universalienlehre den sogenannten gemäßigten Realismus. Mit St. Thomas hält
er gegen Suarez und dessen Schule daran fest, daß die äußeren Sinne
keine species expressa hervorbringen, sondern ihren Gegenstand unmittelbar,
ohne medium in quo erkennen, daß also auch das Wesen des Erkennens
nicht die Hervorbringung eines Terminus ist (n. 40). Er bezeichnet als
den unmittelbaren Formalgegenstand der äußeren Sinne jene physischen
Beschaffenheiten, die direkt auf das Sinnesorgan einwirken und ihren Sitz
innerhalb des empfindenden Körpers haben, sei es in einem vom Sinnesorgan

getrennten Substrat, sei es in dem vom eigentlichen empfindenden
Sinnesorgan, d. h. der NervenSubstanz verschiedenen Teil des Organs.
So hat z. B. der Gesichtssinn als Formalgegenstand das farbige
Ausgedehnte des im Auge befindlichen auf die Netzhaut unmittelbar
einwirkenden Äthers (n. 297), der Gehörsinn den an dem Teil des Ohres
hervorgebrachten Ton, der mit dem Gehörsnerv in Kontakt ist [an der
Basilarmembrane] (n. 295). Nur dem Tastsinn scheint der Verfasser auch
eine außerhalb des eigenen Körpers befindliche Beschaffenheit als unmittelbaren

Gegenstand zuzuschreiben (n. 293 f.). Aber wie der Herausgeber
im Vorwort sagt, hat Gény später diese Ansicht geändert und in richtiger
Weise auch dem Tastsinn als unmittelbaren einen intrasomatischen Gegenstand

zugewiesen. Die Bemerkung 1, die auf S. 224 über P. Gredt gemacht
wird, ist, um das hier schon zu sagen, veraltet, da sie sich auf die erste

1913 erschienene Auflage der Schrift des letztern : De cognitione sensuum
externorum bezieht. Später hat sich P. Gredt verschiedentlich, namentlich
in der zweiten Auflage eben genannter Schrift (Romae 1924) über den
unmittelbaren Gegenstand der äußeren Sinne deutlicher ausgedrückt. Er
hat die grundlegende Unterscheidung zwischen Gegenstand draußen und
Gegenstand drinnen gemacht (bei Gény ist die Terminologie noch nicht
so vollkommen), und als letztern, d. h. also als den unmittelbar an sich



Literarische Besprechungen 91

sinnfälligen Gegenstand der äußeren Sinne, ganz im Einklang mit P. Gény,
jene körperliche Beschaffenheit bezeichnet, die im Sinnesorgan sich
befindet, aber nicht den Nervenendigungen selber anhaftet, wohl aber auf
diese unmittTbar einwirkt. Auch noch an anderen Stellen des Buches
glaubt man dem Herausgeber gern, wenn er schreibt, daß Gény selber,
wenn es ihm vergönnt gewesen wäre, die Neuauflage zu besorgen, sicher
Verbesserungen und Zusätze angebracht hätte.

Jedenfalls aber ist es freudig zu begrüßen, daß in diesem Buche wieder
einmal der natürliche (vernünftig kritische) Realismus offen vertreten und
eingehend verteidigt wird. Alle Welt ruft nach dem gesunden Realismus.
Und doch ist die Zahl derer, die sich mutig zu ihm durchringen und
folgerichtig selbst bis zur Annahme der Bewußtseins] enseitigkeit der
sogenannten sekundären Sinnesqualitäten zu ihm bekennen, nicht gerade
groß. Die Gefahr, daß man hier zu weit gehe, ist keineswegs vorhanden.
Man halte sich nur an die bewährten Prinzipien der thomistischen
Philosophie. Weil sie auf der harmonischen Verbindung von Induktion
und Deduktion, von a posteriori und a priori fußen, bewahren gerade sie
den philosophischen Forscher vor Aufstellungen, die sich vor den erwiesenen
Tatsachen der Naturwissenschaften nicht rechtfertigen ließen.

Zu dem Buche Génys noch einige kritische Bemerkungen. Man wird
dem Verfasser nicht viel entgegenhalten können, wenn er seine Erkenntniskritik

logica critica nennt, da er S. 1, Anmerkung, selbst « gerne gesteht »,

daß « die Kritik zur Metaphysik gehört » und praktische Gründe ihn
bestimmt haben, sie an den Anfang der Philosophie zu setzen. Zudem
behandelt er in ihr Fragen, die tatsächlich sowohl der Logik als auch
der Metaphysik angehören. Auch darüber sei nicht mit ihm gestritten,
ob der -ganze Aufriß des Buches nicht von noch tiefer erfaßten und
wesentlicheren Gesichtspunkten aus hätte gemacht werden können. —• In
n. 48 und auch sonst vertritt Gény bezüglich des Urteiles die Ansicht,
daß die Zustimmung (affirmatio, assensus), also der eigentliche Urteilsakt
von der Erkenntnis der Übereinstimmung (bezw. Nichtübereinstimmung)
des Prädikates mit dem Subjekt verschieden ist. Ebenso läßt er an'
verschiedenen Stellen gelten, daß mit jedem Erkenntnisakt, auch dem
der äußeren Sinne, ein begleitendes Bewußtsein (conscientia concomitans)
in actu exercito verbunden ist. Nach dem Herausgeber hat der Verfasser
in spätem Veröffentlichungen die gegenteilige Ansicht ausgesprochen.
Da mir diese Veröffentlichungen nicht zugänglich waren, konnte ich die
Gründe, die ihn dazu bestimmt haben, nicht nachprüfen. Was das den
Erkenntnisakt begleitende Bewußtsein angeht, so darf dieses nicht urgiert
werden. Es will nur besagen, daß das Erkennende seinen Gegenstand
nicht aufnimmt und kundtut wie etwa die. photographische Platte das
Bild oder der Spiegel das Antlitz eines Menschen, nur materiell, physisch
und tot, sondern, wie es seiner .Natur entspricht, in vitaler, erkenntnismäßiger

Weise, indem der Akt den Gegenstand von sich, dem Erkennenden,
als ein anderes abhebt und darstellt. Damit konnotiert dieser sich aber
selber und folglich ist damit ipso facto auch ein, den Erkenntnisakt
begleitendes, in diesem selbst liegendes Bewußtsein gegeben.



92 Literarische Besprechungen

Den Urteilsakt aber, der mit dem hl. Thomas hier noch von der
Wahrnehmung (der simplex apprehensio connotativa) der Übereinstimmung
des Prädikates mit dem Subjekt unterschieden wird, scheint Gény im
vorliegenden Buch etwas zu einseitig aufzufassen und zu einem Akte omnino
sui generis zu machen. Er antwortet nämlich in n. 48 auf den Einwand,
daß, wenn der Urteilsakt keine apprehensio, dann auch kein Erkenntnisakt

sei, mit folgender Unterscheidung : Faßt man den Erkenntnisakt
(der Urteilsakt sein soll) als Akt, durch den etwas Neues erkannt wird,
dann ist das Urteil kein formaler Erkenntnisakt, sondern folgt auf die
Erkenntnis. Faßt man ihn aber als Akt, der aus der Erkenntnisfähigkeit
hervorgeht, dann ist er einer. Man möchte fast meinen, er mache ihn hier
zu einem Mittelding zwischen Erkenntnis- und Willensakt, wenigstens was
seine Funktion angeht, wenn er sich auch gegen die Auffassung des
Cartesius wehrt, der das Urteil dem Willen zuweist. — Indessen, der
Urteilsakt ist ein wirklicher Erkenntnisakt, da er sowohl aus der
Erkenntnisfähigkeit, dem Verstand, hervorgeht, als auch etwas Neues erkennt.
Er ist ein eigener reflexer Verstandesakt, der seine subjektive
Übereinstimmung mit dem objektiven Sachverhalt, der objektiven Zugehörigkeit
des Prädikates zum Subjekt, erkennt. Und diese erkennend, bringt er
auch, wie die einfache Verstandeswahrnehmung, eine diesbezügliche
species expressa hervor. Er braucht also keineswegs, um wirklicher
Erkenntnisakt zu sein, mit der Wahrnehmung der Übereinstimmung des
Prädikates mit dem Subjekt identifiziert zu werden. Weil er aber nicht
allein den objektiven Sachverhalt erkennt, sondern auch seine eigene
Übereinstimmung mit demselben, was bei der simplex apprehensio
connotativa nicht der Fall ist, darum ist er auch nicht nur, wie letztere, ein
einfaches Erkennen, sondern ein A «-erkennen, ein zustimmendes Stellungnehmen

zu seinem Gegenstand, eine affirmatio, ein assensus. Er affirmiert
seine Übereinstimmung mit dem Sachverhalt und zugleich diesen selbst.
So wird die Praedicabilitas zur Praedicatio. Und darin besteht der Unterschied

zwischen dem Urteilsakt, dem judicium und der einfachen
Wahrnehmung, auch der komparativen. Und gerade deswegen ist in ihm allein
auch die logische Wahrheit, die erkannte Übereinstimmung des Verstandes
mit dem Gegenstand enthalten.

Nur kurz behandelt der Verfasser die Frage, welches auf Seiten des
urteilenden Verstandes präzis der terminus a quo der Beziehung sei,
die logische Wahrheit genannt wird, ob der conceptus formalis oder der
conceptus objectivus. Und er entscheidet sich für den conceptus formalis.
Mit P. Jos. Gredt halte ich aber dafür, daß die logische Wahrheit in der
Übereinstimmung des conceptus objectivus mit dem Gegenstand besteht.
Das Erkennende stimmt nämlich insofern mit dem Gegenstand überein,
als es der Gegenstand wird : cognoscens fit cognitum. Der Gegenstand,
der außerhalb des Erkennenden, wie St. Thomas sagt, ein esse naturale
(physicum oder metaphysicum) hat, erhält im Erkennenden ein esse
cognitum, intentionale. Diese intentionale Identität mit dem Gegenstand ist
das, was das Erkennende als seinen Höhepunkt und sein Ziel anstrebt
und erreicht. Bringt es, wie der Verstand, eine species expressa hervor,



Literarische Besprechungen 93

dann ist auch diese auf dieses Ziel hingeordnet : das Erkennende ist
intentionaliter durch (den Akt und) die Species der Gegenstand. Nun ist
aber der conceptus objectivus nichts anderes als der Verstand, insofern
er erkennend der Gegenstand secundum esse intentionale ist. Indem also
der Verstand im Urteil sich selbst, d. h. dieses esse intentionale, das er
dem Gegenstand in sich gegeben hat, mit dem esse naturale desselben

vergleicht und die Identität beider feststellt, erkennt und spricht er die
Identität des conceptus objectivus mit dem Gegenstand aus. Die logische
Wahrheit besteht also formaliter in der erkannten Übereinstimmung des

conceptus objectivus .mit dem Gegenstand. Aus dem Gesagten ergibt sich
von selber, daß mit dieser Übereinstimmung auch die Übereinstimmung
der species expressa, das ist des conceptus formalis, mit dem Gegenstand
gegeben ist. Aber erstere ist die Hauptsache, letztere nur die Vorbedingung.
Gény sagt, zwischen dem conceptus objectivus und dem Gegenstand sei
keine conformitas (wie die logische Wahrheit sie verlange), sondern « plena
identitas ». Darauf ist zu antworten, daß die logische Wahrheit eben in
jener Übereinstimmung des Verstandes mit dem Gegenstand besteht, die
identitas aber eine Identitas intentionalis ist. Und es ist wichtig, gerade
diese Identitas zwischen Erkennendem und Gegenstand festzuhalten, damit
man nicht in den suaresianischen Irrtum verfalle, nach dem das Erkennende
mit dem Gegenstand nur eine Ähnlichkeit, similitudo, eingeht. Ist letzteres
der Fall, vorausgesetzt, daß man bei dieser Annahme überhaupt noch
imstande ist, dies nachzuweisen, dann wird auch nur eine similitudo des
Gegenstandes erkannt. Nur wenn das Erkennende bis zur Identität mit
dem Gegenstand übereinstimmt, ist die Erkenntnis des Gegenstandes in
seinem Ansich gewährleistet und im Urteil die logische Wahrheit enthalten.
Dadurch aber, daß gesagt wird, die Identität sei eine intentionale, wird
genugsam angedeutet, daß sie keine absolute in der entitativen Ordnung
und folglich auch die logische Wahrheit keine relatio absolutae identitatis,
sondern conformitatis, adaequationis ist. Wenn es aber bei den Scholastikern

manchmal heißt, der conceptus objectivus sei das, was erkannt wird
— um den Unterschied zwischen conceptus formalis und objectivus
anzugeben, wird dies gesagt —, so ist das richtig zu verstehen : nicht die species

expressa (der conceptus formalis) wird formaliter erkannt, sondern der
Gegenstand, dessen esse naturale identisch ist mit dem esse intentionale.
Die species expressa ist nur subjektives Erkenntnismittel, das sich nicht
direkt, sondern nur dem Zurückdenken kundtut. Indem der Gegenstand
aber erkannt wird, erhält er ipso facto ein esse intentionale im Erkennenden.

Die thesis XIII, daß die certitudo formalis, selbst die vollkommene,
mitunter einen unmittelbaren Einfluß des Willens zulasse — und doch
noch certitudo formalis perfecta bleibe —, hat mich trotz mehrmaligem
Durchdenken nicht überzeugt. Was die Glaubensgewißheit angeht, so ist
ohne Zweifel alles das zuzugeben, was der Verfasser sagt. Einzig für die

Glaubensgewißheit spricht auch die Stelle, die er aus St. Thomas anführt.
Bei der Glaubensgewißheit bleibt die Wahrheit, die geglaubt wird, dunkel
oder ist nicht unmittelbar von dem glaubenden Subjekt erfahren. Und

wenn der Verstand ihr zustimmt, so tut er dies nur unter dem unmittel-



94 Literarische Besprechungen

baren Einfluß des Willens. Dieser Einfluß, ist vom Verstand zugelassen,
weil er erkennt, daß der Zeuge oder die Autorität glaubwürdig ist und
daß es infolgedessen unvernünftig wäre, nicht zu glauben. Diese Einsicht
des Verstandes, an sich den Verstand nicht zwingend, ist für den Willen
ein partikuläres Gut, das er frei anstrebt, indem er den durch die Einsicht
disponierten Verstand zur Zustimmung bewegt. Aber der Verfasser möchte
die These auch auf « andere Fälle » ausdehnen. Das aber ist ihm meines
Erachtens nicht gelungen. Auch die Beispiele, die er bringt, berechtigen
ihn nicht dazu. Der Wille kann die Gewißheit, die durch die Einsicht
des Verstandes erzeugt ist, unterstützen, unterhalten und verstärken.
Sobald er aber als unmittelbarer Miterzeuger neben die Verstandeseinsicht
tritt, handelt es sich nicht mehr um die Wahrheits-, sondern nur um die
Glaubensgewißheit. Der Verfasser hätte gut getan, von vornherein diese
beiden Gewißheiten als die beiden Glieder einer geradezu wesentlichen
Unterscheidung streng auseinander zu halten. Oder aber es ist überhaupt
keine Gewißheit, sondern eine mehr oder weniger feste Meinung vorhanden.
Jedenfalls kann, wenn der Verstand nicht selber durch eigene Überzeugung
die entgegenstehenden Bedenken überwindet, sondern erst durch den Willen
dazu gebracht wird, von einer Wahrheitsgewißheit nicht die Rede sein.

Der Prüfung über den gegenständlichen Wert unserer Erkenntnis
wäre mit Nutzen eine grundlegende These über die Tatsache und den
Umfang der Wahrbeitsbefähigung unserer Erkenntnisse im allgemeinen
vorausgegangen. Bei dieser und jener Gelegenheit hat der Verfasser
freilich das Nötige gesagt. Wenn auch die Feststellung der Objektivität
unseres Erkennens natürlich nicht allein durch strenge Beweisführung
a priori geschehen bann, so ist doch auch hier ein grundsätzliches,
systematisches und positiv aufbauendes Vorangehen durchaus am Platz. Der
Verfasser argumentiert mehr ad hominem, so besonders da, wo er die
Berechtigung des perceptionismus integralis dartut, der Ansicht, daß die
äußeren Sinne unmittelbar die physischen Körperbeschaffenheiten erkennen.
Er sucht hier hauptsächlich die einzelnen Einwände, die gemacht werden,
zu entkräftigen. Dagegen hat er die Tatsache, daß die Erkenntnis der
äußeren Sinne unmittelbare Anschauung des nach Form, Gegenwart und
Inhalt vorliegenden Gegenstandes unter Ausschluß jedweden subjektiven.
Erkenntnismittels ist, nicht genügend ausgewertet.

Wenn auch so an der vorliegenden Arbeit das eine oder andere noch
zu vervollkommnen wäre, so kann man doch dem Herausgeber danken,
daß er sie einem größeren Leserkreis zugänglich gemacht hat. Die
Schrift verdient weiteste Verbreitung.

Maria Laach. P. Petrus Wintrath O. S. B.

M. Honecker : Das Denken. Versuch einer gemeinverständlichen
Gesamtdarstellung. Berlin und Bonn (F. Dümmler) 1925 (149 S.).

Streng erfahrungsmäßig aus der Beobachtung des Innenlebens sucht
der Verfasser das Dasein der gedanklichen Elemente, deren Beschaffenheit
und Artverschiedenheit, ebenso wie die Entwicklung des Denkens darzu-



Literarische Besprechungen 95

legen. Er unterscheidet « das meinende Denken » (« als einfaches und
bestimmendes Meinen ») und « das schaffende Denken » als trennendes und
verknüpfendes Denken (S. 38 ff.). Als ganz « besonderer Fall des einfachen
Meinens» gilt das begriffliche Denken (S. 47). Das Urteil ist «eine Art
des bestimmenden Meinens ». Denn « es gibt auch ein bestimmendes
Meinen, das nur auf den Gehalt eines Sachverhaltes geht und nichts über
seinen Bestand besagt» (S. 48). Dieses letztere entspräche der simplex
apprehensio complexa der Scholastiker, die mehreres zusammenfaßt,
jedoch über das Gelten dieser Zusammenfassung nichts aussagt. Die
Scholastiker unterschieden wohl diese einfache Zusammenfassung vom
Urteil, das das Gelten der Zusammenfassung behauptet oder leugnet,
also über den Bestand des Sachverhaltes etwas aussagt. Es ist somit die
« alte Lehre », von der der Verfasser S. 53 spricht, « die im Urteil eine

Vorstellungsverbindung sah », jedenfalls nicht die Lehre der Scholastik.
Es ist gewiß eine lobenswerte Aufgabe gegenüber der noch vielfach

im Sensismus steckenden neueren Psychologie, die gedanklichen Elemente
unseres Bewußtseinslebens durch genaue Innenbeobachtung klarzulegen.
Allein Honecker tut in etwa des Guten zu viel, indem er auch dort ein
Denken zu finden glaubt, wo nur rein sinnliches Erkennen vorhanden ist.
Wahrnehmung und Vorstellung sind an sich rein sinnlich, und es gibt
auch eine rein sinnliche Erinnerung. Freilich sind diese Tätigkeiten beim
erwachsenen Menschen meistens vom Denken begleitet. Aber übertrieben
ist es jedenfalls, zu behaupten, « die Vorstellung ist in der Tat ohne ein
begleitendes Denken ein Unding» (S. 75). Diese Übertreibung rührt bei
Honecker daher, daß bei ihm das Gedankliche, « Unanschauliche » von
den sinnlichen « anschaulichen » - Bewußtseinselementen nicht genügend
unterschieden ist. Das begriffliche Denken ist nicht nur ein « besonderer
Fall des einfachen Meinens », sondern alles Denken ist begrifflich : Erfassen
des Wesens in Allgemeinbegriffen. Nur so läßt sich das Denken vom
sinnlichen Wahrnehmen und Vorstellen unterscheiden. Das konkrete,
sinnfällige Einzelding fällt unter das Denken nur unter dem Gesichtspunkte

des allgemeinen Wesens als etwas zum allgemeinen Wesen
Gehörendes, als dessen Subjekt, in dem es verwirklicht ist. Anders
verfließen die Unterschiede zwischen dem Sinnlichen und Gedanklichen,
und Honecker müßte folgerichtig in den von ihm bekämpften Sensismus
zurückfallen.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gvedt O. S. B.

Jos. Geyser : Auî dem Kampffelde der Logik. — Logisch-erkenntnistheoretische

Untersuchungen. Freiburg im Breisgau (Herder) 1926 (ix und
288 pag.). ^

Geyser richtet sich zuerst gegen Kant. Kant's Lehre von der
transzendentalen Begründung der Axiome ist treffend dargestellt und vorzüglich
widerlegt durch den Hinweis auf die von unserem Erkennen unabhängige
Außenwelt, die wir durch die Wahrnehmung erfassen. Dann wendet sich
Geyser gegen die Entwicklung, die die kantianische Transzendental-



96 Literarische Besprechungen

philosophie durch Bruno Bauch erfahren hat. Geyser gibt eine genaue,
ins einzelne gehende Darstellung dieses Kant mit Hegel verbindenden
Lehrgebäudes. Mit Recht betont Geyser, sowohl Kant als auch dem
Neukantianismus Bauchs gegenüber, die gegebene Wirklichkeit des

Besondern, aus der wir unsere Begriffe durch Abstraktion gewinnen.
Leider mißkennt er dabei die Realität und Bedeutung des dem Wirklichsein
vorhergehenden Möglichseins der reinen Wesenheiten. Es ist ihm ein
bloßes Gedankending (ens rationis) (vgl. S. 16 f., 137 f., 147, 228). Die
Möglichkeit und Unmöglichkeit der Dinge will er aus deren Dasein herleiten
(S. 148) ; und die Notwendigkeit des naturgesetzlichen Wirkens wird nach
ihm den Dingen von außen auferlegt durch den Urheber der Natur (S. 155).
Allein die Notwendigkeit des bestimmten naturgesetzlichen Wirkens fließt
doch aus dem Wesen der Naturdinge selbst, ebenso wie deren Möglichkeit
in ihrem Wesen begründet ist. Es gibt eine Welt der reinen Wesenheiten, die
durch Gottes Denken von Ewigkeit her verursacht ist. Gott ist zwar
nicht deren Wirkursache, wohl aber deren vorbildliche Ursache. Diese
reinen Wesenheiten sind die ewigen Vorbilder, nach denen das Wirkliche
geformt wird.

Mit dem fünftejn Kapitel (S. 156) beginnt der zweite Teil des Buches,
der von der logischen Evidenz handelt. Diese Darlegungen sind im Sinne
der aristotelisch-thomistisclien Erkenntnislehre gehalten und im ganzen
vorzüglich. Die Kritik, die Geyser im siebenten Kapitel insbesondere an
Nicolai Hartmanns « Grundzügen einer Metaphysik der Erkenntnis » (zweite
Auflage, 1925) übt, ist zutreffend. Gründlicher wäre sie allerdings
ausgefallen, wenn Geyser dabei auf die thomistischen Lehren von der
intentioneilen Identität des Erkennenden mit dem Erkannten und vom
Ausschluß des ausgeprägten Erkenntnisbildes bei der äußeren
Sinneserkenntnis sich gestützt hätte.

Bei Besprechung der augustinischen Erkenntnislehre zieht Geyser in
Zweifel, ob die substantielle Körperwesenheit zu dem unmittelbar erkannten
Gegenstand des menschlichen Verstandes gehöre, weil wir diese Wesenheiten

« indirekt bestimmen müssen : nämlich als dasjenige uns in sich
selbst ungegebene Etwas, das den inneren Grund und Träger der und der
es kennzeichnenden Akzidentien und Relationen bildet» (S. 195)- Allein
wie das Wesen der Akzidentien, so erkennen wir auch das der Substanz
durch einfache Abstraktion aus dem Konkreten, sinnlich Gegebenen.
Vielmehr ist das Wesen des der sinnlichen Erfahrung gegebenen Akzidens
gar nicht faßbar, ohne daß zugleich auch die Substanz erfaßt wird, da
Substanz und Akzidens korrelativ sind.

Rom (S. Anselm). P. Jos. Gredt O. S. B.

Geyser J. : Max Schelers Phänomenologie der Religion. Freiburg,
Herder, 1924.

Dr. Geyser verteidigt Max Schelers Phänomenologie der Religion
gegenüber dem Standpunkt der katholischen Philosophie. Er hat es nicht
auf ein Widerlegen abgesehen. Es ist ihm um die Wahrheit zu tun. Darum



Literarische Besprechungen 97

bleibt er in der Sache immer gerecht, im Ton immer vornehm, obgleich
er von einem Verwischen der Trennungsstriche nichts wissen will. Auf
diese feine Weise sollten alle wissenschaftlichen Kämpfe ausgefochten
werden. Es gehört zur Eigenart Geysers, den Fragen, mit denen er sich
beschäftigt, auf den Grund zu gehen. Jede Seite vorliegender Schrift
spricht von Geysers Gründlichkeit.

Die zwei Fragen, die ich hier an Herrn Geyser stelle, sollen meiner
wohlwollenden Kritik dem Ganzen gegenüber keinen Eintrag bedeuten.

1. Seite 9 sagt Geyser : « An die Stelle der Wesensschau, wie sie Plato
sich dachte, setzte der peripatetische Philosoph das wichtige Axiom :

« Intellectus nihil intelligit, quod non prius fuerit in sensu. » Ich wäre
Herrn Geyser sehr dankbar, wenn er mir sagen wollte, wo Aristoteles
bezw. Thomas von Aquin dieses Axiom ausspricht. Ich habe bei Thomas
von Aquin wohl öfters den Satz gelesen : « omnis cognitio nostra incipit
a sensibilibus ». Es ist mir aber unmöglich,, diese beiden Sätze bezw. Axiome
zur Deckung zu bringen.

2. Seite Ii sagt Geyser : « Bei dem einen (Plato) die Annahme eines

vom Sinnlichen innerlich unabhängigen unmittelbaren Schauens dieser
Erkenntnisgegenstände durch unseren Geist, bei dem anderen (Aristoteles)
Ablehnung dieses Gedankens und Annahme der Abstraktion dieser Objekte
aus dem einzigen Schauen, das wir tatsächlich besitzen, dem sinnlichen
Wahrnehmen. » In diesem Satze stößt mich die Behauptung, die in den
letzten Worten liegt : unser einziges Schauen ist die sinnliche Wahrnehmung.
Thomas nennt doch das intelligere sehr häufig ein vidiere und die ersten
Grundsätze des Verstandes principia per se visa. Also gibt es nach Thomas
neben dem sinnlichen Anschauen auch ein geistiges Anschauen. Allerdings
ist das geistige Anschauen nie vom sinnlichen Anschauen getrennt. Aber
es behält innerhalb der sinnlichen Anschauung doch seinen spezifischen
Charakter als geistige Anschauung. Frage : Ist der Unterschied zwischen
Plato und Aristoteles so zu verstehen, daß Plato eine geistige Wesensschau

annimmt, während Aristoteles jede geistige Wesensschau ablehnt,
oder ist die Differenz der beiden Denker so zu nehmen, daß Plato eine

von der sinnlichen Wahrnehmung unabhängige, Aristoteles dagegen nur
eine mit der Sinneserkenntnis zusammenhängende Wesensschau zugibt
Ich brauche wohl nicht darauf hinzuweisen, daß nach Thomas von Aquin
eine Erkenntnis sehr wohl auf Abstraktion beruhen und trotzdem Intuition
sein kann.

Freiburg. P. Antonius Rohner O. P.

Apologetik.

R. Garrigou-Lagrange 0. P. : De Revelatione per Ecclesiam catholicam
proposita. 3a ed. Romae (F. Ferrari), 1925. (659 pag.).

Wir haben heute eine schöne Anzahl von Lehrbüchern der Apologetik,
die auf der Höhe der Zeit stehen und ihre Aufgabe, die christliche
Offenbarung und die katholische Kirche gegen all die verschiedenen

Richtungen des Irr- und Unglaubens zu verteidigen, in einer Weise erfüllen,

Divus Thomas. 7



98 Literarische Besprechungen

daß alle gerechten Ansprüche befriedigt werden. Einen hervorragenden
Platz nimmt unter ihnen die Apologetik ein, die in den letzten Jahren
zwei Dominikaner, Professoren am Collegium Angelicum in Rom, uns
geschenkt haben : P. Schultes schrieb den Traktat De Ecclesia Christi,
den diese Zeitschrift, Jahrgang 1926, S. 366 ff., zur Anzeige brachte ;

P. Garrigou-Lagrange lieferte den Traktat De Revelatione, den wir hier
vor uns haben.

Die Form, in der dieses Werk uns in seiner heutigen dritten Auflage
geboten wird, ist nicht ganz die ursprüngliche. Die zweite Auflage umfaßte
zwei Bände und behandelte, wenigstens in Kürze, auch die apologetische
Lehre von der Kirche. Diese ist in der gegenwärtigen Ausgabe mit
Rücksicht auf das Werk P. Schultes' ganz weggelassen. Dementsprechend
wäre wohl auch der Untertitel : « per Ecclesiam catholicam proposita »

richtiger weggeblieben. Weggelassen sind auch die Ausführungen in den
Prolegomena über Begriff, Aufgabe und Methode der Theologie, ferner
viele dogmengeschichtliche Belege bei wichtigen Fragen, sowie eine Anzahl
von Einwürfen samt deren Beantwortung. Man vermißt diese
weggelassenen Stücke nicht gern, wenngleich zuzugeben ist, daß die Geschlossenheit

der Darstellung und Beweisführung durch die Kürzung nicht gelitten
hat.

Der Inhalt des Werkes gliedert sich naturgemäß in zwei Teile, von
denen der erste die Theorie der Offenbarung, der zweite deren Tatsächlichkeit

behandelt. Vorausgeschickt sind wertvolle Prolegomena über die
Natur und Methode der Apologetik.

I. Prolegomena. Durch Eschweilers Schrift über die « Zwei Wege »

in der Theologie und die daran anschließende Diskussion ist von neuem
das Interesse wach geworden für die Frage nach der Natur der Apologetik
und ihrer Stellung im System der theologischen Wissenschaft. Ist sie
eine theologische oder eine philosophische Disziplin oder eine Mischung
beider, ein Mittelding eigener Art Schon lange sind diese Fragen
verschieden beantwortet worden ; die Auffassung P. Garrigou's scheint
uns weitaus die bestbegründete zu sein und allen in Frage kommenden
Gesichtspunkten gerecht zu werden. Er bestimmt zunächst (S. 14 ff.)
das Objekt der Apologetik. Obiectum formale quod ist die göttliche
Offenbarung unter dem besondern Gesichtspunkt ihrer evidenten
Glaubwürdigkeit das obiectum quo aber ist das natürliche Licht der Vernunft,
das sich zur vernünftigen Verteidigung des Glaubens der Leitung durch
den Glauben unterstellt. Daß die Verstandestätigkeit des Apologeten
sich der Leitung des Glaubens unterziehe, ist notwendig, damit er in seiner
Verteidigung sowohl das wirklich zu verteidigende Ziel richtig erfasse,
als auch die richtigen Mittel für seine Verteidigung anwende. Der Apologet
soll ja die vernünftige Glaubwürdigkeit der göttlichen Offenbarung
nachweisen. Dazu ist aber durchaus erfordert, daß er die richtigen Begriffe
vom Glauben, von der Offenbarung, von der übernatürlichen Ordnung
habe. Diese richtigen Begriffe aber bietet weder die bloße gesunde
Vernunft noch die Philosophie, sondern allein die Offenbarung. Aus ihr
also muß der Apologet sie entnehmen, und so setzt die Apologetik den



Literarische Besprechungen 99

Glauben voraus, nicht im Hörer oder Gegner, wohlgemerkt, sondern im
Apologeten selbst. Auch béziiglich der Yerteidigungs- oder Beweismittel
für die Offenbarung hat der Apologet nicht a priori festzustellen, wie
Gott seine Offenbarung beglaubigen müsse, sondern Gott selbst hat seine
Zeichen auserwählt und seiner Offenbarung als Insiegel ihres göttlichen
Ursprungs aufgedrückt. Der Apologet hat sie entgegenzunehmen, wie sie
sind, und hat nur die Aufgabe, sie der aufrichtig suchenden Vernunft aus
ihrem eigenen Lichte einleuchtend zu machen. So hat der Apologet eine

Mittelstellung zwischen dem Theologen und dem Philosophen : der Theologe
schöpft seine Beweise aus der Offenbarung, der Philosoph aus der natürlichen

Vernunft unter bloß negativer Führung des Glaubens, der Apologet
beweist aus der natürlichen Vernunft, aber unter positiver Anleitung
durch den Glauben.

Daraus ergibt sich nun von selbst die Stellung der Apologetik im
System der Wissenschaften : sie ist nicht eine rein philosophische Disziplin,
die vom Glauben absieht und rein auf sich gestellt, die Wahrheit sucht :

das machte wohl einen Wahrheitssucher, aber keinen Apologeten. Der
Apologet hat die Wahrheit schon von oben, sucht sie aber dem noch
Unkundigen auf dessen Standpunkt, von unten, aus der Vernunft zur
Einsicht zu bringen. Durch diese Beschränkung der Beweismittel auf
das Gebiet der natürlichen Vernunft unterscheidet sich die Apologetik
auch von der Theologie, doch handelt es sich hier nur um einen unwesentlichen

Unterschied. Schlechthin gesprochen, ist die Apologetik, wegen
ihrer Leitung durch den Glauben in bezug auf Ziel und Mittel ihrer
Beweisführung, ein integraler Teil der Theologie, und zwar ihr erster Teil,
der die Grundlagen der Theologie aus der vom Glauben geleiteten Vernunft
darlegt und verteidigt, ähnlich wie die Metaphysik in ihrem kritischen Teil
ihre Grundlagen darlegt und verteidigt. « Apologetica est rationale munus
Sacrae Theologiae, non vero scientia ordinis inferioris specifice distincta »

(S. 22). Diese Stellung der Apologetik ergibt sich sowohl aus dem Wesen
der Theologie und der Apologetik, als auch aus der althergebrachten
Praxis der Kirchenlehrer (S. 22-28). Die Ausführungen des Auktors sind
so gründlich und überzeugend und praktisch vorteilhaft, daß man ihnen
allgemeine Zustimmung im Interesse der katholischen Wissenschaft
wünschen möchte.

Zu den Prolegomena gehört auch noch die Abhandlung über die
Methode der Apologetik (S. 30-51), über die ja auch bis in die neueste Zeit
große Meinungsverschiedenheiten zu Tage getreten sind. Traditionelle
Apologetik auf Grund eines metaphysischen Systems und äußern Tastachen,
wie Wunder, Weissagungen, oder moderne Apologetik, auf Grund innerer
Bedürfnisse und Erfahrungen (darum Immanenzapologetik), das waren
die Hauptrichtungen, die sich entgegenstanden. Nach unserem Auktor
wird die Methode der Apologetik in letzter Linie bestimmt durch die
Übernatürlichkeit des Offenbarungsinhaltes. Der Rationalismus der
verschiedenen Schattierungen leugnet die eigentlichen Geheimnisse ; deswegen
sieht er in der Offenbarung nicht eine Mitteilung göttlicher Wahrheiten
übernatürlicher Ordnung an die Menschen, sondern nur einen Bewußt-



100 Literarische Besprechungen

seinsvorgang, ein aus dem Unterbewußtsein hervorquellendes Erlebnis des

religiösen Sinnes. Wahrheitskriterium dieser Offenbarung ist nicht ein
göttliches Zeichen, das ihr von außen aufgeprägt wäre, sondern ihre
Übereinstimmung mit dem religiösen Bedürfnis ; der Glaube ist identisch
mit dem religiösen Gefühl und die ganze Religion bleibt völlig auf dem
Boden der Natur stehen. Für die katholische Apologetik aber ist der
Kern der Offenbarungswahrheit das Geheimnis, eine alle geschöpfliche
natürliche Erkenntniskraft übersteigende Wahrheit, die also nicht aus
dem Menschengeist quellen kann, sondern von außen, von Gott mitgeteilt
wird und von ihm durch göttliche Zeichen glaubwürdig gemacht werden
muß, um vom Menschen auf Gottes Auktorität hin durch den vernünftigen,
aber übernatürlichen Glaubensakt angenommen werden zu können. So

muß. also die katholische Apologetik in erster Linie die äußeren Kriterien,
die Wunder und Weissagungen zur Beweisführung verwenden, wenngleich
in zweiter Linie auch die inneren Kriterien in ihrer richtigen Anwendung
nicht vernachlässigt werden sollen.

II. Die Theorie der Offenbarung. Im ersten, theoretischen Buch
wird gehandelt über Begriff, Möglichkeit, Notwendigkeit und Erkennbarkeit
der Offenbarung. Der Begriff derselben wird sehr sorgfältig dargelegt und
gegenüber den Verkehrungen der Gegner begründet. Weil aber der
Offenbarungsbegriff nicht richtig gefaßt werden kann ohne eine richtige
Auffassung der Begriffe des Geheimnisses, des Dogmas und des
Übernatürlichen, so erfahren auch diese Begriffe eine klare, tiefgehende
Darstellung und Abgrenzung gegenüberanders gearteten Anschauungen (S. 53-98).

Sehr gründlich ist die Frage der Möglichkeit einer göttlichen
Offenbarung behandelt. Zunächst werden die Grundanschauungen dargelegt,
welche zur Gegnerschaft gegen die Offenbarung geführt haben : der
Naturalismus im allgemeinen, sodann im besondern, der pantheistische
Evolutionismus in seiner materialistischen wie in seiner idealistischen
Form und der empirische und kritische Agnostizismus. Dieser Teil ist
besonders lehrreich ; er ist eine vortreffliche Zusammenfassung und gründliche

Widerlegung aller philosophischen Irrtümer über die Offenbarung,
die das Quellgebiet des ganzen modernen Rationalismus darstellen.

Es folgt darauf der positive Beweis für die Möglichkeit der
Offenbarung sowohl natürlicher Wahrheiten als übernatürlicher Geheimnisse,
sowohl von Seiten des Objektes als des offenbarenden Gottes und des die
Offenbarung empfangenden Menschen. Von hohem Interesse ist dabei
der (negative) Beweis aus der Vernunft für die Existenz einer übernatürlichen

Ordnung im allgemeinen (S. 170 ff.), und mehr noch die
Ausführungen über die Möglichkeit einer Offenbarung dieser übernatürlichen
Ordnung von Seite Gottes an die Menschen. Der Verfasser gibt natürlich
ohne weiteres zu, daß ein eigentlicher stringenter Beweis für die
Möglichkeit der übernatürlichen Offenbarung a priori nicht geführt werden
kann. Denn als etwas quoad substantiam Übernatürliches übersteigt sie

jede natürliche Erkenntniskraft. Doch kann diese Möglichkeit auch nicht
widerlegt, können im Gegenteil die Einwendungen gegen sie als nicht
zwingend zurückgewiesen werden.



Literarische Besprechungen 101

Denn um die Unmöglichkeit einer übernatürlichen Offenbarung
wirklich darzutun, müßte von folgenden vier Punkten wenigstens einer
strenge bewiesen werden : i. müßte ein Widerspruch darin liegen, daß Gott
nach seinem inneren Leben sich nach außen frei offenbare ; oder 2. darin,
daß eine Idee unseres Verstandes die übernatürlichen Geheimnisse analoger-
und eigentlicherweise ausdrücken könne ; oder 3. darin, daß der Menschengeist

durch ein inneres Licht erhoben und ausgestattet werde zur vitalen
Erfassung der Mysterien in der Erkenntnis ; oder 4. endlich müßte
bewiesen sein, daß im Menschengeist keine potentia obedientialis vorhanden
sei zu jener übernatürlichen Erhebung. Von alldem kann aber nichts
bewiesen werden ; im Gegenteil liegt im desiderium naturale conditionatum
et inefficax videndi Deum ein unverkennbarer Hinweis auf die Möglichkeit
dieser Erhebung, die in der vollkommenen Immaterialität des menschlichen
Geistes begründet ist. Natürlicherweise zwar kann die menschliche
Erkenntniskraft zur wirklichen Erkenntnis nur bestimmt werden durch
das Erkenntnisbild, das der tätige Verstand aus dem Sinnlichen
abstrahiert und in den intellectus possibilis projiziert. Aber da dieser ein
vollkommen immaterielles Vermögen ist, so ist kein Widerspruch dagegen
nachweisbar, daß er durch das Sein schlechthin, also auch unmittelbar
durch das übernatürliche Sein bestimmt werde, durch das Wesen Gottes
sub ratione divinitatis et divinae vitae intimae (S. 198 ff.).

Nach der Frage über die Notwendigkeit und Angemessenheit der
Offenbarung (S. 216-228) handelt der Auktor über die Erkennbarkeit,
resp. Glaubwürdigkeit der Offenbarungstatsache ; da aber der Sicherheitsgrad

dieser Erkenntnis sich nach dem Glauben richten muß, zu dem sie
die nötige Vorbedingung ist, so spricht der Verfasser zuerst vom Glaubensakt

in seiner Beziehung zur Glaubwürdigkeit, sodann vom Begriff der
Glaubwürdigkeit und ihrer Notwendigkeit und endlich von der Beweisbarkeit

derselben durch die sogenannten motiva credibilitatis (S. 229-296).
Viel Beachtenswertes findet sich in diesem Abschnitt ; doch soll hier nur
auf zwei Punkte hingewiesen werden. Bekanntlich gehen bis auf den
heutigen Tag die Ansichten weit auseinander über die Frage, wie die
Offenbarungstatsache, insofern sie als Formalmotiv in den Glaubensakt
eingreift, erkannt sein müsse. Genügt die natürliche Erkenntnis oder
muß das Glaubensmotiv auch seinerseits im Glauben erfaßt werden
Mit der allgemeinen Lehre der Thomisten antwortet Garrigou-Lagrange
und beweist, daß nach vorgängiger natürlicher Erkenntnis der Tatsache
der Offenbarung und der untrüglichen Wahrhaftigkeit Gottes, des Urhebers
der Natur, die Offenbarung und Auktorität Gottes, des Urhebers der
Übernatur, zugleich Formalobjekt und Formalmotiv des Glaubens sei.
« Revelatio divina, ut procedens a Deo auctore gratiae et constituens
motivum formale fidei, est quo et quod supernaturaliter creditor» (S. 282).

Sodann bei der Lehre von den Kriterien oder motiva credibilitatis
hat man bisher einfach criteria externa und interna unterschieden.
P. Garrigou-Lagrange fügt eine fernere Unterscheidung ein, die motiva
extrinseca und intrinseca, was zur Klärung der Sache sehr zweckdienlich
ist. Die motiva externa und interna könnten wir auch objektive und



102 Literarische Besprechungen

subjektive Kriterien nennen. Die objektiven (externa) sind außerhalb
des Bewußtseins des Menschen gegeben, die subjektiven (interna) werden
aus dem Bewußtsein und der Erfahrung der Menschen gewonnen. Die
objektiven Kriterien können wiederum äußere (extrinseca) oder innere
(intrinseca) sein : die äußern treten zur Offenbarung von außen hinzu :

die Wunder und Weissagungen ; die innern sind im Offenbarungsinhalt und
seiner Auswirkung gegeben : die Erhabenheit der Lehre und ihre Wirkung
im Leben der Kirche, der Erweis des Geistes und der Kraft. Auch die
subjektiven oder in der Bewußtseinserfahrung gegebenen Glaubwürdigkeitsgründe

können wieder doppelter Art sein : Beweggründe aus der
Einzelerfahrung oder aus der Kollektiverfahrung der Menschheit, nämlich die
Erfahrung der Förderung zur Gerechtigkeit, zur Heiligkeit, zu Gott.

Was nun den Wert der einzelnen Kriterien betrifft, so ist, entgegen
der Theorie der Modernisten, die Einzelerfahrung nur ein Wahrscheinlichkeitsbeweis,

für gewöhnlich nicht genügend zu einem vernünftigen
Glaubwürdigkeitsurteil, wohl aber außerordentlicher Weise, unter der besondern
Wirkung der Gnade, wie beim hl. Paulus, Matthäus (Mt. 9, 9), Lydia
(Act. 16, 14). Die Motive der allgemeinen Erfahrung können ein moralisch
sicheres Urteil begründen, aber nur bei den Weisen, denn nicht alle sind
fähig, die Beweiskraft dieses Motives deutlich einzusehen. Die objektiven,
aber in der Religion selbst gegebenen Kriterien der Erhabenheit ihrer
Lehre und Fruchtbarkeit ihres Wirkens bieten in ihrer Gesamtheit einen
unwiderleglichen Beweis für die Göttlichkeit ihres Ursprunges, ja einen an
sich stärkeren als die Wunder in der physischen Welt ; aber auch dieses
Kriterium ist schwerer zu erkennen und zu beurteilen und darum nicht
so allgemein geeignet wie die Wunder, um die Glaubwürdigkeit der
Offenbarung einleuchtend zu machen.

Die besten und allgemein überzeugenden Kriterien bleiben also die
objektiven, äußern, die Wunder der physischen Ordnung und die
Weissagungen. Ausführlich und gründlich wird darum (S. 321-399) vom
Begriff, der Möglichkeit, der Erkennbarkeit und Beweiskraft sowohl des
Wunders als auch der Weissagung gehandelt.

II. Die Tatsache der Offenbarung. Im zweiten Buch wird nun,
auf Grund der im ersten Buch bewiesenen Theorie, die geschichtliche
Tatsache der Offenbarung der christlichen Religion nachgewiesen. Es
geschieht naturgemäß an der Hand des Schemas : das Zeugnis Christi
von seiner Gottheit und göttlichen Sendung, der Wahrheitsbeweis für
dieses Zeugnis, geleistet aus dem persönlichen Charakter Christi, aus den
subjektiven Kriterien und den objektiven, der Religion innewohnenden
Motiven, ihrer Lehre und ihrer Wirkungen, besonders aus den Wundern
und Weissagungen. Weil der Hauptnachdruck des Werkes mit Recht auf
den ersten Teil verlegt ist, brauchen wir diesen zweiten, historischen Teil
nicht eingehender zu skizzieren ; er ist solid und lehrreich, wenn auch
verhältnismäßig summarischer gehalten als der erste Teil.

Wenn wir uns zum Schlüsse fragen, was dem besprochenen Werke
seine charakteristische Note gebe, so ist es die spekulative Tiefe und
Gründlichkeit. In manchen andern Apologetiken findet sich ja auch viel



Literarische Besprechungen 103

Gutes und Tüchtiges, Schönes und Nützliches ; aber man hat oft den
Eindruck, als ob Begründung und Widerlegung im einzelnen zu sehr an
der Oberfläche haften bleiben ; man sieht den zwingenden Zusammenhang
der Wahrheiten unter sich und ebenso den der Irrtümer nicht recht ein ;

es fehlt die Zurückführung auf die tiefsten und allgemeinsten
Grundwahrheiten aller menschlicher Erkenntnis. Bei Garrigou-Lagrange ist
das anders. Da sieht man überall den Zusammenhang der einzelnen
Aufstellungen und ihre Ableitung aus den letzten Gründen : alles ruht
auf einem soliden philosophischen Fundament, und dieses Fundament
ist das System der thomistischen Philosophie, das System des Doctor
Angelicus. Freilich, wo Licht ist, da ist auch Schatten: das Werk
Garrigou-Lagrange's ist kein leichtes Lehrbuch, nur sehr gut begabte
Anfänger dürften es schon beim ersten Studium bewältigen können, nicht
etwa wegen mangelhafter Darstellungsweise — diese ist im Gegenteil
sehr klar und gewandt —, sondern infolge der Tiefe und Schwierigkeit
der behandelten Fragen. Es ist wirklich so, wie der Verfasser im Vorwort
(S. 8) bemerkt : « Satis difficilis est theologia fundamentalis, si profunde
et integraliter tractatur Ideoque mirum non est, si haec omnia non
penitus intelligantur, nisi post completum Sacrae Theologiae Studium
Quapropter Studium Theologiae fundamentalis fruetuose renovari potest
in fine cursus S. Theologiae, et ita fit reflexio critica post cognitionem
directam. » Für solche, die nach Abschluß der theologischen Kurse ihre
erworbenen Kenntnisse bewahren und vertiefen wollen, wie Canon 129
des C. J. C. es von allen Priestern verlangt, wüßten wir kein besseres Buch
zu empfehlen als vorliegendes Werk.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Geschichte der Philosophie.

0. Dittrich : Geschichte der Ethik. Leipzig. (Felix Meiner). 1926.
Erster Band : « Altertum bis zum Hellenismus ». vni-374 SS. Zweiter Band :

« Vom Hellenismus bis zum Ausgang des Altertums ». vn-311 SS. Dritter
Band : « Mittelalter bis zur Kirchenreformation ». vin-510 SS.

Dieses Werk verdient in jeder Bibliothek einen besonderen Platz.
Es ist nicht ein Buch, das einfach neben die anderen Bücher gestellt werden
dürfte. Es ragt weit über den Wert des gewöhnlichen Buches hinaus.
Eine solche Fülle des Materials ist uns bisher noch in keiner Geschichte
der Ethik geboten worden. Der Verf. hat ziemlich eingehende Quellenstudien

gemacht. Alle primären Quellen so zu studieren, daß man sich
ein durchaus unabhängiges Urteil darüber bilden kann, ist bei einer
derartigen alle Zeiten umfassenden Geschichte der Ethik ein Ding der
Unmöglichkeit, besonders wenn man unter Ethik nicht nur die Wissenschaft

der rein menschlichen Lebensgestaltung, sondern (wie Dittrich das

tut) auch die Erkenntnis der übernatürlichen, göttlichen Umgestaltung
des Lebens versteht. Die Lücken, die dadurch notwendig entstehen mußten,



104 Literarische Besprechungen

hat der Verf. durch die Benutzung der einschlägigen Literatur
ausgefüllt. Die ganze Literatur konnte er selbstverständlich auch nicht
einsehen. Aber er kannte und benutzte mit außerordentlichem Verständnis
jeweils das Beste, was über die Quellen geschrieben worden war —•

wenigstens soweit es sich um Arbeiten innerhalb des deutschen
Sprachgebietes handelt.

Alle drei Bände zeichnen sich durch größte Sachlichkeit aus. Es ist
gerade, wie wenn in diesem Werke die Geschichte der Ethik sich selbst
darstellen würde. Der Verfasser tritt mit seiner persönlichen Auffassung
ganz und gar zurück. Und doch wäre diese gewissenhafteste Objektivität,
die sich in der peinlichsten Zurückhaltung des eigenen Urteils offenbart,
gar nicht möglich, wenn der Verf. den Stoff nicht in souveräner Weise
beherrschte. Nur ganz selten läßt er den persönlichen idealen Standpunkt
in der Darstellung durchschimmern. Die persönliche Stellungnahme des
Verf. wird sich wohl im 4. und 5. Bande ganz enthüllen. Dann erst wird
sich auch das endgültige Urteil über den Geist des Werkes fällen lassen.
Dann erst wird sich feststellen lassen, welchen Sinn bezw. welche Tendenz
dem Werk von Anfang an innewohnte. Ohne Tendenz läßt sich eine
Geschichte überhaupt nicht schreiben.

Der gute, ja mehr als nur gute Eindruck, den diese « Geschichte der
Ethik » auf jeden verständigen Leser machen muß, ist aus der Fülle des
Stoffes und Sachlichkeit der Darstellung noch nicht hinreichend erklärt.
Man muß als dritten Erklärungsgrund noch die schöne. Sprache
hinzunehmen. Die Sprache ist wirklich schön. Das nur Schöntönende oder
nur Überraschendklingende ist vermieden. Der Sinn bleibt immer das
Herrschende in seiner Sprache. Darum ist die Sprache ganz einfach. Es
wird beim Ausdruck einzig und allein darauf gesehen, daß er der präzise
und adäquate Ausdruck des Gedankens sei. Trotzdem bemerkt man
beim Lesen keine Spur von einem Ringen nach dem angemessenen Wort.
In allen drei Bänden spricht der Verf. auf gleiche Weise edel, ruhig,
durchsichtig, fließend und wohlklingend. Ohne diese glükliche sprachliche
Einfassung würde das Riesenunternehmen, trotz Fleiß und Verstand, nicht
den Eindruck machen, den es tatsächlich macht.

Welchen Wert Dittrich auf die Einsicht in die Zusammenhänge der
ethischen Richtungen und ihre Gebundenheit an die Lebensverhältnisse
legt, zeigt die Struktur der drei ersten Bände.

« Die Anfänge der Ethik in Leben und Dichtung » und « die Anfänge
der Ethik in der Philosophie » bilden die beiden ersten Teile des ersten
Buches. In der Ethik des griechischen Epos werden der homerische Kreis,
der hesiodische Kreis und die jüngere Epik zur Darstellung gebracht. Die
Ethik des griechischen Dramas wird durch die Schilderung der Tragödie
(Aischylos, Sophokles, Euripides) und Komödie (Aristophanes) deutlich
zu machen gesucht. Von den älteren Joniern (Milesier und Herakleitos)
bis zu den Attikern (Sophisten) reichen die Anfänge der Ethik in der
Philosophie. Zwischen die älteren und jüngeren Jonier (Empedokles,
Anaxagoras, Demokritos) schiebt der Verf. die Ethik Großgriechenlands
(Pythagoreismus und Eleatismus) hinein. Den Höhepunk't der Ethik des



Literarische Besprechungen 105

heidnischen Altertums bezeichnen die drei Namen : Sokrates, Piaton,
Aristoteles (3. Teil des I. Bandes).

« Die Zeit nach Piaton und Aristoteles ist, soweit sie das als .Hellenismus
und Rom* zusammenfassende Heidentum betrifft, eine Zeit philosophischer
Schulkämpfe. Dogmen, Lehrmeinungen gingen von der platonischen
Akademie, von der aristotelisch-peripatetischen Schule, von der Stoa, vom
Epikureismus aus. Sie ließen die einzelnen Philosophen gegen eine Art
philosophisch-wissenschaftlicher Massenwirkung zurücktreten. Sogar die
Skepsis schloß sich in ihrer Weise gegen jene .dogmatischen* Verbände
zur .Schule' zusammen. Im Eklektizismus verlor sich vollends jede
ausgeprägte philosophische Einzelgestalt. Auch im Neupythagoreismus und
Neuplatonismus lebte sie nicht voll wieder auf ; das zeigen schon die
Namen» (II. Bd., S. 1). Die Geschichte der Ethik in der Geschichte
dieser verschiedenen Schulbildungen und Schulkämpfe ist die Geschichte
des ausgehenden Heidentums und bildet als solche den 1. Teil des II. Bandes.

Auf den Trümmern des Heidentums erhebt sich die christliche Ethik.
Die « christliche Ethik » bis zum Ausgang des Altertums stellt den 2. Teil
des II. Bandes dar.

Eine kurze Charakterisierung des Verhältnisses des Neuplatonismus
zum Christentum und des Christentums zum Neuplatonismus leitet zur
« christlichen Ethik » über. Auf fünf Seiten wird die Ethik Jesu Christi
dargestellt. Dittrich kennt Christus nur als Weg und Leben. Als die
Wahrheit kennt er ihn nicht. Außer Christus kommen für die Ethik des
Neuen Testamentes nur noch Paulus, die johanneischen Schriften und
Jakobus in Betracht. Die Ethik des Alten Testamentes wird zum Teil
im kurzen Kapitel : « die vorphilonische Zeit » (II. Bd., S. 67-70) und
im Abschnitt : « Paulus » (II. Bd., S. 125-127) zur Sprache gebracht.

Einen verhältnismäßig breiten Raum nimmt die Darstellung der Ethik
der « katholischen Kirche » im christlichen Altertum ein. Der Verf.
unterscheidet : das « nachapostolische Zeitalter » in seiner Beziehung zum Neuen
Testament und der Folgezeit, die Ethik der griechischen Kirche (Apologeten,
Gnostiker, Clemens von Alexandrien, Origenes, die Mönche, die Mystiker),
die Ethik der lateinisch-römischen Kirche (Eirenaios, Tertullianus, Lactan-
tius, Ambrosius, Augustinus). Mit der Ethik Gregors des Großen schließt
der zweite Band.

Der III. Band enthält die eigentlich mittelalterliche Ethik (bis zur
« Kirchenreformation »). Nach einleitenden Bemerkungen über Kirche und
Staat im Mittelalter und über das Verhältnis der Kirche zum Einzelnen
erwähnt Dittrich nebenher das Bußwesen, Kirchenrecht und Ordenswesen
der katholischen Kirche, um dann von den Vorscholastikern zu sprechen
(Alkuin, Johannes Scottus oder Eriugena).

« Scholastik und Mystik sind nicht schlechthin Gegensätze. Schon
darum nicht, weil sie so und so oft in einer Persönlichkeit zusammentreten,
ohne die Einheit ihres Seelenlebens, zu stören. Anselm von Canterbury
ist nicht bloß der ,Vater der Scholastik', er ist auch ein Mystiker von
herzbewältigender Innigkeit. Bernhard von C.lairvaux, Hugo und Richard
von St. Viktor, Bonaventura, Albert der Große, Thomas von Aquino, sie



io6 Literarische Besprechungen

alle gehören jenen beiden Richtungen des katholisch-mittelalterlichen
Geisteslebens zumal an. Der Meister Eckehart ist in seinen lateinischen
Schriften Scholastiker» (III. Bd., S. 57-58).

In der Zeit nach Anselm und Bernhard fällt die mittelalterliche Ethik
in eine mehr scholastische Richtung (Hugo und Richard von St. Viktor,
Alexander von Haies, Bonaventura, Albert der Große, Thomas von Aquino,
Johannes Duns Scotus, Ockhamismus, Eklektizismus) und in eine (mehr)
mystische Richtung auseinander. Innerhalb der mehr mystischen Richtung
unterscheidet der Verf. die romanische Mystik (orthodoxe, heterodoxe,
theosophische Richtung und Dante) und die germanische Mystik. In der
germanischen Mystik wird unterschieden : die heterodoxe Richtung (Meister
Eckehart), die orthodoxe Richtung (Tauler, Seuse, Ruysbroeck, Theologia
deutsch usw.) und Nicolaus von Kues. Was Dittrich mit dem, was er
über Eckehart und Nicolaus von Kues sagte, eigentlich meint, kann
m. E. erst der vierte Band ganz enthüllen.

Den Übergang zur Reformation (III. Kapitel) charakterisiert der Verf.
durch das Sektenwesen und die Renaissance und den Humanismus. Das
Sektenwesen ist teils Rationalismus teils Biblizismus. Der Rationalismus
spaltet sich in einen metaphysischen Dualismus und metaphysischen
Monismus und ebenso in einen Wissenschaftsdualismus (Siger von Brabant)
und Wissenschaftsmonismus (Roger Bacon). Biblizisten sind Wyclif und
seine Anhänger (Lollarden, Hus, Böhmische Brüder) und die « Vorreformatoren

» (Goch, Wesel, Wessel).
Neben die normale und die rein heidnische Richtung des Humanismus

tritt eine rein christliche Richtung der Renaissance. Mit Franz von Assisi
und Savonarola schließt der dritte Band.

Jedem Band ist ein Quellennachweis, ein Literaturnachweis und ein
Nachschlagebehelf beigefügt. Die Nachschlagebehelfe allein umfassen in
den drei Bänden zusammen 144 S. — Man kann da also wirklich von
einem historischen Wörterbuch der Ethik sprechen. Die Quellennachweise
sind in den drei ersten Bänden schon auf 98 S. angewachsen. Diese
Quellennachweise und Nachschlagebehelfe stellen rein für sich genommen
schon eine überaus wertvolle Arbeit dar.

Mit Lob habe ich bisher wahrlich nicht gespart. Leider aber kann
das Wort des Lobes nicht das letzte Wort sein. Es zieht sich nämlich ein
schwerer Fehler durch das ganze Werk hindurch. Schon beim Lesen der
« Einleitung » ist er mir aufgefallen und beim Durchlesen des Werkes bin
ich in allen Büchern und in allen Teilen und in allen Kapiteln und in allen
Abschnitten auf ihn gestoßen.

Ottmar Dittrich definiert in -der Einleitung zu seiner « Geschichte
der Ethik » die Ethik schlechthin als die « philosophische Lehre vom
sittlichen Verhalten » (im Gegensatz zu den theologisch gerichteten
wissenschaftlich-ethischen Systemen). In dieser Definition liegt der Grundfehler.
Das Fehlerhafte in ihr liegt im Übersehen des Wahrheitsmomentes der
Ethik. Wie die Logik nicht einfache Wissenschaft des Denkens, sondern
Wissenschaft des richtigen Denkens ist, so ist auch die Ethik nicht einfach
wissenschaftliche Lehre des Lebens oder der sittlichen Verhaltung, sondern



Literarische Besprechungen 107

wissenschaftliche Lehre des richtigen Wollens oder der richtigen sittlichen
Lebensgestaltung. Die Richtigkeit des sittlichen Lebens ist das Wahrheitsmoment

im sittlichen Verhalten. Und da bekanntlich Aristoteles gerade
das Wahrheitsmoment in seiner Ethik in den Vordergrund stellte, konnte
Dittrich beim besten Willen der Aristotelischen Ethik durchaus nicht in
allen Stücken gerecht werden.

Der Fehler wird erst recht groß da, wo es sich in dieser « Geschichte
der Ethik » um die Darstellung der theologisch-wissenschaftlichen Seite
der « Ethik » handelt. Streng genommen darf der Ausdruck « Ethik » nicht
als Sammelname gebraucht werden für Philosophie und Theologie. Das
Ethos, als Gegenstand der Ethik, bedeutet bis in die jüngste Zeit herein
immer die rein menschliche Lebensverfassung. Das göttliche Lehen im
Menschen aber als Gegenstand der Moraltheologie steht himmelhoch über
der rein menschlichen Sittlichkeit. Mithin darf auch die wissenschaftliche
Moraltheologie nicht unter die Ethik subsumiert werden. Ich möchte aber
nicht um Worte streiten. Nur bemerken möchte ich, daß, wenn einmal
der Wahrheitsgehalt in der Behandlung der Lebensfragen auf die Seite

gesetzt ist, das übernatürliche Leben unvermerkt zu einem sublimierten
sittlichen Leben wird.

Es ist nicht Zufall, daß der Verf. im Abschnitt : « Jesus Christus »

mit keinem Wort auf Christus als die Wahrheit zu sprechen kommt.
Das Entzückende, das Bezaubernde, das Hinreißende, das

Überwältigende, das Ergreifende liegt dem Verf. allenthalben näher als das
Wahre.

Deshalb ist auch die Geschichte der Ethik in den Anfängen der
katholischen Kirche im Grunde verzeichnet. Der Wille zur Objektivität
fehlt Dittrich gewiß nicht. Aber es fehlt ihm die Einsicht in das Wesen
eines richtigen sittlichen Lebens und des einzig wahren übernatürlichen
Lebens, ohne die eine Geschichte der Ethik nicht geschrieben werden kann.

Der gleiche Fehler macht sich auch im Abschnitt : « Thomas von A quin »

(III. Bd., S. 112-150) bemerkbar. Er sagt, «daß, der .natürliche' Teil der
thomistischen Moral eine theonome Pflichtmoral, ihr .übernatürlicher' Teil
eine Glaubens-, Liebes-, Hoffnungs- und Weisheitsmoral » sei (III Bd., S. 113).
Der zweite Teil dieser Charakteristik ist im wesentlichen richtig. Anders steht
es mit dem ersten Teil. Auch diejenigen, die Thomas durchaus nicht
freundlich gegenüberstanden, haben immer zugegeben, daß die thomistische
Ethik (im Gegensatz zu Skotus) mit der theonomen Pflichtmoral nichts
gemein habe. Unter der theonomen Pflichtmoral versteht man jene, die
das sittliche Sollen im Menschen auf das göttliche Gesetz (lex divina)
zurückführt. Also : deshalb ist etwas sittlich gut, weil Gott es befohlen
hat. Derartiges sagt Thomas nirgends. Wie kommt Dittrich dazu, eine
solche Lehre in Thomas von Aquino hinein zu interpretieren Auf folgende
Weise : Das göttliche Gesetz (lex divina) und das ewige Gesetz (lex aeterna)
sind nach Thomas eins und dasselbe (III. Bd., S. 117). Nun aber wird von
Thomas das ganze sittliche (natürliche) Sollen auf die Lex aeterna
zurückgeführt. Also zugleich auf die Lex divina. Der Obersatz ist falsch. Man
lese doch : I-II q. 91, q. 93, qq. 98-108. Die Lex aeterna steht über dem



io8 Literarische Besprechungen

Naturgesetz und dem positiven Gesetz. Die Lex divina ist ein positives
Gesetz. Die Liebe zur Wahrheit in der Seele des hl. Thomas ruhte nicht,
bis er in Gott jene Stelle entdeckt hatte, in der die natürliche und
übernatürliche Ordnung zusammentreffen, wie sie auch nicht ruhte, bis er
im Menschen jene tiefste Stelle ausfindig gemacht hatte, in der die Anlage
zur natürlichen sittlichen Entfaltung und die Anlage zur übernatürlichen
Erhebung in eins zusammenfallen (das Ebenbild Gottes).

Über vieles andere, das mich beim Lesen von Dittrich's « Geschichte
der Ethik » stutzig machte, möchte ich mein Urteil vorläufig zurückhalten.
Nach dem Erscheinen des vierten und fünften Bandes wird sich vielleicht
Gelegenheit bieten, auf dasselbe zurückzukommen.

Freiburg. P. A. Rohner O.P.

Egenter Richard : Die Erkenntnispsychologie des Ägidius Romanus.
Regensburg (Habbel) 1925 (vni-96 SS.).

Der Verfasser gibt in vorliegender Broschüre in gedrängter Form den
Inhalt seiner Inauguraldissertation wieder, die er der Ludwig-Maximilians-
Universität in München vorgelegt hat. Voraus geht ein Abschnitt, der
die Ansichten des Ägidius Romanus über das Wesen und die Potenzen
der Seele in kurzen Strichen zeichnet.

Hier seien einige Bemerkungen eingeschoben. Nach Ägidius ist die
Seele reine Potenz in der Gattung des Intelligiblen. Sie ist zwar eine
geistige Substanz, aber doch eine solche, die nicht aus sich schon die ihr
zukommenden Bestimmtheiten besitzt, sondern sie durch den Körper
erwirbt und darum wie eine tabula rasa ist. Trotz ihres Potenzcharakters
im Intelligiblen, besitzt sie doch im Reiche des Seins Aktualität, insoferne
sie perfectio corporis ist (S. 6). Der Verfasser meint nun, Ägidius habe
sich durch diese « neuplatonischen Gedankengänge in einen Widerspruch
verwickelt », weil die Seele als perfectio corporis keine Aktualität besitzen
kann, wenn sie nicht schon vor der an den Körper gebundenen intellektiven
Erkenntnis ihre Eigenbestimmtheit in sich tragen würde. Aber dieser
Widerspruch dürfte wohl nur ein scheinbarer sein. Der scholastisch
Gebildete erkennt sofort, daß Ägidius von jenen Bestimmtheiten redet,
welche die Seele nur durch Erkenntnisakte erwirbt : wir meinen die
determinationes accidentales oder species adquisitae, nicht etwa die deter-
minationes innatae ; denn diese scheidet Ägidius scharf von jenen Bestimmtheiten,

die mit der Seele als perfectio corporis identisch sind (individuatio),
etwas Substanzielles sind und jeglicher Erkenntnis vorausgehen. Diese
Bestimmtheiten trägt die Seele natürlich vor jeglicher Erkenntnis in sich,
jene Bestimmtheiten hingegen sind erst ein Ergebnis der jeweiligen
Erkenntnistätigkeit.

In den zwei Hauptteilen unserer Broschüre legt der Verfasser
nacheinander die Lehre des Ägidius über die sinnliche und intellektive Erkenntnis
dar und kommt zu dem Schluß, daß Ägidius in seiner Erkenntnispsychologie
nichts wesentlich Neues bringt, was philosophiegeschichtlich von Bedeutung
wäre, und daß er keine engeren inneren Beziehungen zur älteren augustinisch-



Literarische Besprechungen 109

franziskanischen Schule habe, sondern sich als durchaus aristotelisch
gerichteter Denker erweise. Obwohl er ein echter Schüler des hl. Thomas
ist, geht er in Einzelheiten doch seine eigenen Wege, verarbeitet Thomas'
Gedanken selbständig und macht sie so erst zu seinem geistigen Eigentum.
Unter den einzelnen Sinnen nimmt bei ihm der Gesichtssinn den höchsten
Rang ein und wird daher am ausführlichsten behandelt. Der Akt der
sinnlichen Wahrnehmung ist nach ihm identisch mit der species impressa ;

diese seine Behauptung wird nur verständlich aus seiner Polemik gegen
die .Annahme einer species bei der sinnlichen Erkenntnis.

In der vorliegenden Broschüre wirkt günstig die übersichtliche
Gliederung des Stoffes und dessen durchsichtige Darbietung. Die
zahlreichen Anmerkungen und Textproben (S. 68-96) zeigen, daß sich der
Verfasser über Ägidius' Lehre in dessen Schriften genau orientiert hat.

Abtei Seckau. P. Basilius Pampusch O. S. B.

Kirchengeschichte.

1. Scheeben H. Chr. : Der hl. Dominikus. Wit Geleitwort von Angelus
Walz O. P. Mit 3 Bildern. Freiburg i. Br., Herder. 1927. (xiv und 460 S.)

2. Schnitzer Joseph : Peter Delfin. Ein Beitrag zur Geschichte der
Kirchenreform Alexanders VI. und Savonarolas. Mit 5 Abbildungen und
einem Anhange ungedruckter Quellen. München, Ernst Reinhardt. 1926.

(vii u. 459 S.)

3. Premoli OrazioM. : Storia ecclesiastica contemporanea (1900-1925).
Torino-Roma, Marietti. 1925. (xi u. 496 S.)

4. Feder A. S. J. : Lehrbuch der geschichtlichen Methode. Dritte
umgearbeitete und verbesserte Auflage. Regensburg, Kösel-Pustes. 1924.
(x u. 372 S.)

5. Creusen J. S. J. et Van Eyen F. S. J. Tabulae fontium traditionis
christianae ad annum 1926. Editio altera. Louvain, Museum Lessianum.
1926.

i. Wie Scheeben in der Vorrede sagt, wollte er in der vorliegenden
Biographie zunächst « eine alte Schuld der Geschichtsforschung an den
hl. Dominikus » abtragen ; er wollte « dem historischen Dominikus
möglichst nahe kommen und ihn sowohl wie seinen Orden in die ideegeschicht-
liche Entwicklung seiner Zeit hineinstellen. » —• Das ist der erste Hauptzweck

dieser Arbeit. —• Als zweiten Hauptzweck gibt das Vorwort an
« diesen Apostel den deutschen Lesern vorzustellen » ; um dieses Ziel
besonders zu erreichen, wurde die Darstellung der Zeitgeschichte und
der kritische Apparat auf das unbedingt Notwendige eingeschränkt, und
darüm wird der Historiker auf einen zweiten Band vertröstet, der die
wichtigsten Quellen zum Leben des hl. Dominikus bringen wird, und in
dem Scheeben « alle Fragen zu beantworten versucht, die der Historiker
bei Lektüre der Biographie zu stellen hat ».



no Literarische Besprechungen

Darnach liegt uns in dieser Publikation eigentlich die erste umfangreiche,

historisch-kritische Dominikus-Biographie vor, wie sie bisher keinem
Historiker gelungen war, und Scheeben hätte jenes pium desiderium
erfüllt, von- dem der bekannte Dominiküsforscher Altaner sagt, dieses zu
erfüllen sei allerdings noch ein weiter, schwieriger Weg. Im Geleitwort
bezeichnet darum der Ordensarchivar Dr. P. Angelus Walz O. P., zugleich
Mitherausgeber des 2. Bandes, dieses deutsche Dominikusleben als eine
Monographie, « wie sie im 20. Jahrhundert gewünscht werden kann und
muß », welche die « eher schriftstellerischen als geschichtlichen Leben
fremder Zunge weit in den Schatten stellt ».

Diese freudige und lobende Einschätzung der vorliegenden Biographie
durch den Verfasser und seinem Mitarbeiter sucht Scheeben in der
Durchführung der Arbeit auch zu rechtfertigen :

Mit Begeisterung und in formvollendeter Sprache wird das Bild des

großen Apostels und Reformators gezeichnet und hineingestellt in die
Geschichte seiner Zeit, die bei allen Fragen weitgehend berücksichtigt
und oft in interessanter und origineller Art herangezogen wird. —• Nach
kurzer Würdigung der Jugend des Heiligen beginnt mit dem zweiten
Abschnitt die eigentliche Darstellung : mit einem überaus strengen kritischen
Maßstab tritt Scheeben an alle schwierigen historischen Probleme heran
und setzt sich Schritt für Schritt mit den bisherigen Biographen auseinander ;

eingehend behandelt er im zweiten Abschnitt das erste Auftreten des
hl.Dominikus, seine ersten Pläne, sein Verhältnis zu Diego, zu Innozenz III. ;

daran anschließend folgt die Darstellung der Gründung des Predigerordens

in den verschiedenen Phasen bis zur Bestätigung durch Hono-
rius III. — Der vierte Abschnitt behandelt die Ausbreitung und weitere
innere Organisation des Ordens durch Dominikus, den apostolischen Stuhl
und das Generalkapitel bis zum Tode des Heiligen, — Der fünfte Abschnitt
gibt das Bild des « Heiligen » in klarer und übersichtlicher Zusammenfassung.

—- Kühn scheidet Scheeben alles Legendenhafte aus und nimmt
auch aus den Vorarbeiten nur das herüber, was ihm historisch sicher
erscheint, in der Überzeugung, daß Dominikus « im Lichte der historischen
Kritik nur gewinnen » könne. — Dabei vergißt der Verfasser auch nicht
den zweiten Hauptzweck seiner Arbeit, die Rücksicht auf den deutschen
Leserkreis : das Volk, das die Heimat des Heiligen bewohnt, « hatte in
glücklicher Weise bodenständiges Volkstum mit germanischer Eigenart
und römischer Kultur verbunden », es hatte seine « römisch-germanische
Tüchtigkeit » bewährt (S. 1 f.), und darum ist Dominikus « der
Nachkomme der blondhaarigen Westgoten, ein Germane » (S. 14), und man
dürfe «ruhig annehmen, daß in den Adern des hl. Dominikus germanisches
Blut geflossen ist », und daß er « das reine spanische Temperament » nicht
besessen habe (S. 407).

Bereits beginnt die historische Kritik sich mit Scheebens Dominikusleben

auseinanderzusetzen. — Abgesehen von kleineren Ausstellungen
wird man bezüglich zweier wichtiger Probleme den Ausführungen des
Verfassers noch reserviert gegenüberstehen —• außer der zweite Band würde
dieselben beweisen : Das erste Problem ist die Frage über die Ordens-



Literarische Besprechungen III
gründung durch Dominikus und die Stellung des Papstes Innocenz' III ;

scharf bekämpft Scheeben die bekannte These, die den Predigerorden aus
der Initiative des Papstes Innocenz III. hervorgehen läßt ; man wird gewiß
in manchen Punkten hier mit Scheeben einig sein —• allein das scharfe
Urteil über die Verteidiger der bekämpften These, daß « solche Behauptungen

nur als leere Phantastereien zu bezeichnen » und nur möglich seien
« bei einer mehr als oberflächlichen Beurteilung der Quellen und einer
Kombinationsgabe, die in der Geschichtsforschung nur Unheil stiften
kann », ist nicht gerechtfertigt, zumal Scheeben selbst gegenüber seiner
ersten Behauptung doch wieder eine Konzession machen muß (cf. S. 27
und S. 68 f). —• Und wie schwierig die Lösung dieses Problems ist, beweist
Scheeben dadurch, daß er selbst, der in Dominikus den « größten Reformator
der katholischen Kirche, einen der kühnsten Neuerer des XIII.
Jahrhunderts » sieht, schließlich auf Grund seiner Ausführungen über den
Reformplan des hl. Dominikus zum Schlüsse kommt, « daß es sich bei
dem Predigerverein, den Dominikus gründen wollte, nur um eine purgierte
Ausgabe der Waldenser handelt » (S. 149) ; eine solche Beurteilung verdient
Dominikus nicht ; sie wird seinen eminenten Verdiensten nicht gerecht.

Ähnliche Reserven möchte ich machen in der ebenso schwierigen
Frage des Armutsproblemes im Predigerorden ; hier bedeuten die
Ausführungen Scheebens keinen Fortschritt gegenüber früheren Arbeiten, und
ich zweifle, daß im zweiten Bande alle damit zusammenhängenden
Fragen befriedigend gelöst werden und ob überhaupt mit dem vorhandenen
Quellenmaterial eine solche klare Lösung möglich ist. Über diesen Punkt
hat bereits Altaner in der Besprechung Scheebens in der « Zeitschrift für
Kirchengeschichte » sehr beachtenswerte Kritik geübt.

Bezüglich beider Frägen wird aber Scheeben das Verdienst haben,
dieselben einmal mutig angefaßt zu haben und damit Anstoß zu geben zu
neuer Diskussion und Erforschung der Quellen zur endgültigen Lösung
dieser Probleme. Hier möchte ich aber noch den Wunsch äußern, die
wirklich formvollendete Sprache des Werkes auch nicht zu vergessen bei
der Polemik gegen Historiker, die eine andere Ansicht verteidigen ; die
Bemerkung z. B. gegen Altaner wegen der Echtheit des Testamentes des

Heiligen : « Die Brüder, die am Sterbebette ihres Ordensstifters gestanden,
müßten doch wahre Trottel gewesen sein, wenn sie besonders prägnante
Formulierungen in dieser Ansprache nicht behalten und ihren Mitbrüdern
überliefert hätten », ist jedenfalls stärker im Ausdruck als in der Beweiskraft

(S.452, Anm. 5). — Ein abschließendes Urteil über diese neueste
Dominikusbiographie wird übrigens erst möglich sein nach Erscheinen
des angekündeten zweiten Bandes, dem man mit Spannung entgegensieht ;

dieser Band wird auch das notwendige vollständige Literaturverzeichnis
und vor allem die wichtigsten Quellen bringen, und wenn er das hält,
was Scheeben von ihm verspricht, wird man sich freudig dem Urteil des
Geleitwortes von P. Angelus Walz anschließen können, was unser
aufrichtiger Wunsch ist. Indessen möge der vorliegende Band, der gewiß
gegenüber den bisherigen Dominikusleben einen bedeutsamen Fortschritt
bedeutet und uns den Heiligen in Begeisterung und Liebe zur historischen



Literarische Besprechungen

Wahrheit schildert, recht weite Verbreitung und viele dankbare Leser
finden ; den Historikern aber sei dieses Werk ein neuer Ansporn, die Wege,
die Scheeben gewiesen, weiterzugehen, bis jenes pium desiderium, von
dem Altaner spricht, erreicht ist, und eine in jeder Hinsicht vollendete
Biographie des Gründers des Predigerordens uns vorliegt —• ein Ziel,
dessen Erreichung wir Scheeben und seinem Mitarbeiter wünschen.

2. Das neue Werk des bekannten Savonarolaforschers Schnitzer ist
« eine Art Gegenstück und Ergänzung zu dem 1924 veröffentlichten
Savonarolawerke ». — Auf Grund neuer und zum erstenmal gedruckter
Quellen entwirft Schnitzer in gewohnter Meisterschaft das Bild des Generals
des Camaldulenserordens, Peter Delfin, und seiner beiden Ordensgenossen,
Peter Quirin und Paul Justinian, und liefert so einen neuen bedeutsamen
Beitrag zur Geschichte der Kirchenreform, Alexanders' VI. und Savonarolas.
—• Peter Delfin, der gefügige Günstling und Anhänger der Medici, der
begeisterte Reformfreund und Anhänger Alexanders VI. —• aber Gegner
und Bekämpfer Savonarolas, macht wie dieser die gleichen Erfahrungen :

seine Reformarbeiten bleiben ohne Erfolg, führen zu seiner Absetzung —•

während sein Kampf gegen Savonarola zur Folge hatte, daß die begeisterten
Anhänger des Frate um so schonungsloser gegen Alexander VI. und seine
Familie kämpfen. —- Daher behandelt Schnitzer anschließend an die
Biographie des Peter Delfin eingehend das Verhältnis von Delfin und
Savonarola auf Grund von Briefen und einer Schmähschrift Delfins gegen
Savonarola, die im Anhang zum erstenmal abgedruckt werden :— um
dann im Schlußkapitel : « Zum Leben und Sterben Alexanders VI. » ein
geradezu grauenhaftes Bild des Borj apapstes zu entwerfen, ein Bild leider
noch düsterer als wir es bisher schon kannten und bringt auch dafür im
Anhang neue Quellen. —• So ist dann wirklich das Werk ein wertvoller
Beitrag zur Geschichte der Kirchenreform Alexanders VI. und Savonarolas,
für die der Historiker dem Verfasser dankbar sein wird.

Umsomehr bedauern wir, daß auch diese Arbeit Schnitzers die gleiche
unglückliche Tendenz verfolgt wie sein großes Savonarolawerk, und die
wir auch hier entschieden ablehnen müssen : der Ungehorsam Savonarolas

gegen die höchste kirchliche Autorität kann nicht gerechtfertigt werden,
mag das Bild Alexanders VI. noch so düster erscheinen und von Schnitzer
mit besonderer Vorliebe noch düsterer dargestellt werden ; eine hl. Katharina
von Siena urteilt jedenfalls viel richtiger und edler, wenn sie in einem
Briefe schreibt : « Gesetzt, viele glauben, sie beleidigten Gott nicht, sondern
dienten ihm, wenn sie die Kirche und deren Hirten verfolgen, indem sie

sagen : sie sind schlimm und tun nur übel ; so sage ich euch, daß, wären
selbst die Hirten eingefleischte Teufel, ja der Papst mit ihnen, statt ein
guter und gütiger Vater zu sein, wir ihm doch gehorsam und Untertan
sein müßten, nicht ihm um seinetwillen, sondern als Statthalter des Herrn,
im Gehorsam gegen Gott. » —• Und wenn Schnitzer Peter Delfin als Beweis
hinstellt dafür, daß auch dieser gehorsamste Sohn des Nachfolgers Petri
nichts erreichte, so ist zu sagen, daß äußerer Erfolg oder Mißerfolg durchaus

nicht der alleinige Maßstab zur Beurteilung einer Persönlichkeit bilden
dürfen ; wird dieser Maßstab allein angelegt, dann allerdings kommt man



Literarische Besprechungen 113

zur ganz verfehlten Schlußfolgerung, die Schnitzer im Vorwort zieht, mit
den Worten : « Jedenfalls lehrte das Beispiel Dehrns und seiner beiden
Genossen, daß in selbstverleugnender Hingabe an Rom das Allheilmittel
gegen die Schäden der Kirche nicht lag. Aber, wo lag es dann Dann
blieben doch nur die Wege übrig, welche Savonarola und Luther
verkörperten, Reform oder Reformation. » —• Eine solche Beurteilung
aber ist keine Verteidigung des großen Reformators von Florenz, um den
sich sonst Schnitzer große Verdienste erworben hatte, und wir bedauern
lebhaft, daß diese Tendenz auch dieses neue Werk so stark beienflußt hat.
—• Und wenn Schnitzer bei der Darstellung Alexanders VI. deutlich
erkennen läßt, er bekämpfe damit nur im Interesse der geschichtlichen
Wahrheit gewisse neuere schönfärberische Versuche, so muß Schnitzer
doch wissen, daß leider diese Versuche nutzlos sind und sein werden ;

auch hier dient diese Darstellung nur seiner These über Savonarola und
soll seine Auffassung im großen Savonarolawerke neu bekräftigen.

3. Als Beitrag zur Feier des Heiligen Jahres gibt Pyemoli eine
Geschichte der Kirche der letzten 25 Jahre (1900-1925) ; nach einer
übersichtlichen Darstellung der kirchlichen Lage im Jahre 1900 folgen kurze
Biographien der vier letzten Päpste —• und daran anschließend die
Darstellung der kirchlichen Verhältnisse in allen Ländern der ganzen
Welt : Europa, Asien, Afrika, Amerika, Ozeanien etc. etc., wobei besonders
das Verhältnis von Kirche und Staat besprochen wird. —• Das ganze ist
nicht eine eigentliche Kirchengeschichte als vielmehr eine übersichtliche
Zusammenstellung der wichtigsten kirchlichen und politischen Ereignisse
der letzten 25 Jahre, geschöpft vor allem aus Zeitschriften und Zeitungen ;

die Beurteilung der Ereignisse ist kurz gehalten und stark beeinflußt von
der persönlichen politischen Einstellung des Verfassers. Als Nachschlagewerk

wird es aber -wertvolle Dienste leisten und im großen und ganzen
gut orientieren über die kirchlichen Verhältnisse in den verschiedenen
Ländern. — Ein genaues Inhaltsverzeichnis und ein Personenregister
erleichtern den Gebrauch des Werkes, dem wir besten Erfolg wünschen.

4. Daß Feders « Lehrbuch der geschichtlichen Methode » in kurzer
Zeit eine dritte Auflage erlebte, beweist den Wert desselben, das in der
neuen vorliegenden Auflage wichtige Erweiterungen und Verbesserungen
erfahren hat. — Alle Fragen der geschichtlichen Methodenlehre werden
klar und gründlich behandelt, bei jeder Frage die wichtigste Literatur
angegeben, alles durch ausgezeichnete Beispiele illustriert und belebt und
so der oft etwas trockene Stoff sehr angenehm gestaltet. — Nach einer
einleitenden Darstellung über das Wesen und die Bedeutung der historischen
Methodenlehre wird zuerst die eigentliche Quellenkunde, dann die Quellenkritik

und abschließend die Synthese der Tatsachen erklärt. —• Das Werk
wendet sich also in erster Linie. an den angehenden Historiker, es wird
aber in seiner neuen erweiterten Form auch dem Theologen, Juristen und
Philologen manche wertvolle Dienste leisten können ; die neuen Abschnitte
über das Verhältnis von Geschichtsforschung und Glaubenswissenschaft —
über den «Relativismus» der Wahrheitserkenntnis —- über den
Endzweck der Geschichte sind auch für Theologen und Philosophen interessant ;

Divus Thomas. 8



n4 Literarische Besprechungen

— die grundlegenden philosophischen Gedanken und Ausführungen^
besonders im dritten Hauptteil, werden zwar nicht bei allen Philosophen
ungeteilte Zustimmung finden, aber man wird dem Verfasser dankbar
sein, für diese wichtigen Fragen der historischen Methode eine solide
Grundlage in der scholastischen Philosophie gegeben zu haben — und
wir können nur wünschen, daß das Werk recht viele aufmerksame Leser
finde und bei den historischen Studien als sicherer Führer diene.

5. Während das Werk von Feder ernstes und gründliches Studium
erfordert —• wenden sich die in zweiter Auflage vorliegenden « Tabulae
fontium traditionis christianae » an einen Leserkreis, der mehr nach Art
der modernen Statistik seine kirchengeschichtlichen Studien betreibt ;

diesem Leserkreis werden die zehn chronologischen Tafeln, die zwei
beigefügten geographischen Karten, die ausführlichen fünf alphabetischen
Indices gewiß wertvolle Dienste leisten, wobei nur das etwas unhandliche
große Format der neuen Ausgabe hinderlich ist. — Die neue Auflage
verwertet in den Tafeln die neueste Literatur und die besten Resultate
der geschichtlichen Forschung, und man wird sich an Hand derselben
immer schnell und sicher über die wichtigsten. Daten und Ereignisse der
Kirchengeschichte orientieren können, und darin allein liegt ja auch der
Wert und der Zweck dieser « Tabulae » : sie sind eine Stütze des Gedächtnisses

und können beim Studium der Geschichte manche Vorteile bieten.

P. M. Knar O. P.

A. Brackmann : Papsttum und Kaisertum. Forschungen zur politischen
Geschichte und Geisteskultur des Mittelalters, Paul Kehr zum 65. Geburtstag
dargebracht. München (Verlag der Münchener Drucke) 1926 (vin u. 707 S.).

Das stattliche Werk mit seinen 36 Beiträgen aus der Feder bedeutender
Historiker ist als Ehrengabe dem durch seine Papstregesten berühmten
Paul Kehr dargebracht. Leider ist der Titel des inhaltreichen Buches
verfehlt und irreführend. Eine Anzahl der Beiträge hat mit Papsttum
und Kaisertum überhaupt nichts zu tun und von den übrigen Arbeiten
betreffen sozusagen alle Spezialfragen, die eine Zusammenfassung unter
diesem Titel nicht rechtfertigen. Die Arbeiten sind großenteils glänzende
Dokumente historischer Forschung. Weitere Kreise dürften sich namentlich

für die Forschungen von Erich Caspar über die älteste römische
Bischofsliste interessieren, wo eine von Protestanten und Katholiken
umstrittene Frage zu einer befriedigenden und einheitlichen Lösung geführt
wird. Caspar faßt das Ergebnis seiner Studien mit folgenden Worten
zusammen : « So ist das Gesamtergebnis der Untersuchung geeignet, abermals

in einer wichtigen kirchengeschichtlichen Grundfrage Einmütigkeit
der Gelehrten aus den beiden konfessionellen Lagern herzustellen. Wie
nach den jüngsten Forschungen von Lietzmann das Martyrium des Petrus
in Rom fast einstimmig als bis zu höchster Wahrscheinlichkeit gesichert
angesehen wird, so ist nunmehr die Reihe der Namen Linus, Anencletus,
Clemens usw. als der Träger der apostolischen Sukzession in Rom als ein
Stück echter, alter Überlieferung gesichert. Der « katholische » Kirchen-



Literarische Besprechungen "5
begriff einer Autorität, die auf Tradition in apostolischer Sukzession beruht,
erweist sich damit, so wie es Holl für die jerusalemische Urgemeinde zeigte,
auch in Rom als uralt » [S. 22.] Interessante Ergebnisse bieten auch
die kirchengeschichtlichen Forschungen von Karl Silva Tarouca [Die
Quellen der BriefSammlungen Papst Leos des Großen], Bruno Krusch
[Ein Bericht der päpstlichen Kanzlei an Papst Johannes I. von 526 und
die Oxforder Hs. Digby 63 von 814], Ernst Pereis [Papst Nikolaus I. im
Streit zwischen Le Mans und Calais], Albert Brackmann [Die Anfänge
von Hirsau], Wilhelm Smidt [Über den Verfasser der drei letzten
Redaktionen der Chronik Leos von Monte Cassino], Ferdinand Güterbock
[Zum Schisma unter Alexander III. Die Überlieferung des Tolosanus und
die Stellungnahme der Romagna und Emilia], Johannes Haller [Innozenz III.
und Otto IV.], Harry Breßlau [Die erste Sendung des Dominikaners
Nikolaus von Ligny, später Bischofs von Butrinto, an den päpstlichen Hof
und die Promissionsurkunden Heinrichs VII. von Hagenau und Lausanne],
und Richard Scholz [Eine Geschichte und Kritik der Kirchenverfassung
vom Jahre 1406. Nach einer ungedruckten Reformschrift]. Weniger
können wir uns mit den Studien von Karl Wenck über die römischen
Päpste zwischen Alexander III. und Innozenz III. befreunden. Wenn
man, wie die Schule von Kehr, alles von der historischen Akribie und der
Quellenkritik abhängig macht, dann dürfte die freie Kombination doch
mit größerer Vorsicht angewendet und gewissenhafter unterbunden werden
als es in dieser Arbeit geschieht. Der stattliche Band enthält auch gehaltvolle

Arbeiten aus dem Gebiete der politischen Geschichte, unter denen
vor allem der Überblick von Hans Nabholz über «Die neueste Forschung
über die Entstehung der schweizerischen Eidgenossenschaft »

hervorgehoben sei.

Professor Dr. E. Spieß.


	Literarische Besprechungen

