
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge.

Neue Gesichtspunkte
zur Rechtfertigung der « Abbildungstheorie » der

Sinneswahrnehmungen.

« Die aristotelisch-scholastische Philosophie ist der Meinung, daß alle
Erkenntnis — soweit sie wahr ist — gleichviel ob begriffliche oder sinnliche,
eine Verähnlichung des Erkenntnisvermögens mit dem erkannten Gegenstande

ist. Jede Erkenntnis stellt ihren Gegenstand dar, ist eine intentionale
Reproduktion desselben. Dazu ist aber notwendig, daß der Gegenstand
entweder seinem, physischen Sein nach oder doch durch eine stellvertretende
Form (Erkenntnisform) mit dem Erkenntnisvermögen geeint sei. Diese
Auffassung von der Erkenntnis wurde nun auch auf die spezifischen Sinnes-
qualitäten angewandt. Die Scholastik betrachtet z. B. die in der
Gesichtswahrnehmung auftretenden Licht- und Farbenvorstellungen als Abbilder
objektiver Eigenschaften, die wir Licht und Farben nennen. Dabei leugnet
man nicht, daß diese Vorstellungen mit Hilfe von Ätherwellen Zustandekommen,

wie die Naturwissenschaft es lehrt ; man hält aber, daß diese
Bewegungen, falls sie nicht als konkreter Bewegungszustand des Körpers
aufgefaßt werden, nicht ausreichend seien, um das Sehorgan zu Licht- und
FarbenVorstellungen zu bestimmen, und postuliert in dem Falle außerdem
Licht- und Farbenqualitäten, welche durch die Bewegung das Sehorgan
zur Hervorbringung entsprechender Vorstellungen befähigen. »

1 Zum
tieferen Verständnis dieser Auffassung, muß man sich vergegenwärtigen,
daß sie ganz auf dem Boden einer teleologischen Weltansicht steht, für welche
die mechanischen Ursachen zugleich die Bedeutung haben, einen
angestrebten Zweck auszuführen. « Die vermittelnden Substanzen, also
namentlich der Äther mit seinen Schwingungen, sind gleichsam die
Instrumente, deren sich die Dinge zur Fortpflanzung und Mitteilung ihrer
Ähnlichkeit bedienen. Aus sich vermag der Äther dem wahrnehmenden
Auge ebensowenig ein Bild des äußeren Gegenstandes zu hefern, wie Pinsel
und Palette des Malers aus sich ein Gemälde verfertigen können
Wenn das wahrnehmende Organ dem äußeren Objekt gleichsam entgegenkommt,

indem es sich eine Vorstellung als subjektive Vermittlung schafft,
dann ist das äußere Objekt bereits dem Organe entgegengekommen und
hat eine objektive Vermittlung zuwege gebracht. »

2

Eine so intime teleologische Zuordnung zwischen zwei Gliedern des

Naturganzen anzunehmen, fiel unserer mechanistisch denkenden Zeit sehr
schwer. Ich selbst war eine Zeitlang « kritischer Realist » im Sinne der
vom Mechanismus beeinflußten « Wirkungstheorie », muß aber gestehen,

1 Lehmen, Lehrbuch der Philosophie, 2. Bd., S. 59 ff.
2 Pesch, Das Weltphänomen, S. 70.



Kleine Beiträge 75

<iaß mir dieser Standpunkt allzeit als ein « unsauberer » Kompromißstandpunkt

vorkam, der vielleicht doch der mechanistischen Naturauffassung
zu große Konzessionen machte. Die völlige Klärung und « Entgiftung »

(im Sinne Gredts, des klassischen Verteidigers der Abbildungstheorie) trat
bei mir erst ein, als ich auf meinem biologischen Fachgebiet jener
merkwürdigen Teleologie nachging, die sich in der strengen und ganz intimen
Korrespondenz einzelner Glieder des Naturganzen offenbart. In meinem
Buch « Die Einheit der Natur » (Frankes Verlagshandlung, J. Wolf, Habel-
schwerdt 1923) habe ich alle diesbezüglichen Beispiele eingehend behandelt
und kann hier nur einiges Wesentliche daraus andeuten.

Die alte Ernährungsphysiologie, die noch stark durch die Maschinentheorie

des Lebens beeinflußt war, glaubte, es genügte, wenn man dem
Körper nur genügend « Brennmaterial » in der Nahrung zuführte, oder,
wie man sich ausdrückte, wenn man ihm eine « kalorisch richtig zusammengesetzte

» Nahrung gab. Sie betrachtete also die Nahrung •—• wie der
Techniker die Kohlen für seine Maschine —•. lediglich unter dem Gesichtspunkt

des Betriebswertes, der ein reiner « Quantitätswert » ist. Die neueren
Forschungen haben diese grob materialistische Auffassung als falsch
erwiesen. Ein Organismus kann an einer kalorisch völlig richtig zusammengesetzten

Nahrung zugrunde gehen, wenn ihr die sogenannten Vitamine
fehlen. Diese Nährstoffe haben einen besonderen Qualitätswert. Sie greifen
regulierend in den Stoffwechsel ein, und man hat sie deshalb als Regulations-
stoffe bezeichnet. Sie fungieren gleichsam wie kleine Schlüsselchen, die in
geheimnisvolle Schlösser passen. Man hat sie auch « Ringschließer », « Kyklo-
kleiasen » genannt, weil sie kettenförmige Kohlenwasserstoffe ringförmig
schließen und so dem Organismus zum Aufbau äußerst wichtiger
Verbindungen, z. B. der Nucleoproteïde verhelfen. Und diese geheimnisvollen
Schlüsselchen, die in dem Stoffwechsel von Mensch und Tier instrumental
eingepaßt sind, werden von der Pflanze geliefert. Welche intime
Korrespondenz zwischen Tier und Pflanze Nehmen wir noch dazu die
Bedeutung der Pflanze beim Kreislauf des Kohlenstoffs und die Bedeutung
der Meeresbakterien und der Bodenbakterien beim Kreislauf des Stickstoffs,
so enthüllt sich uns der große Zusammenhang, den der hl. Thomas mit
genialem Tiefblick ahnte, als er den Satz aufstellte : « Die ganze Wandlung,
die die Körperdinge in der Welt durchmachen müssen, ist in gewisser Weise

hingeordnet auf die Vermehrung der Seelen. » (De pot. 3. 10 ad 4.)
Aber die moderne Biologie hat noch intimere Beziehungen zwischen

einzelnen Gliedern des Naturganzen aufgedeckt. Die Pflanzengallen stellen
für die Gallinsekten Wohnhäuser und Gasthäuser von oft erstaunlicher
Zweckmäßigkeit dar. Die Gallen besitzen eine schützende, oft mit Stachelhaaren

besetzte Wand, bilden eigene Öffnungsmechanismen (Türen), auch
eigene Überwinterungskammern ; ferner steht im Innern der Galle durch
stets sich erneuerndes, eiweißreiches Nährgewebe ein dauerndes « Tischiein
deck dich » bereit usw. Die kausale Analyse der Gallbildung weist darauf
hin, daß die Pflanze aus ihrem eigenen Vermögen eine Galle nicht
aufzubauen vermag. Es müssen vom Gallinsekt erst bestimmte « Reizstoffe »

oder « Hormone » eingeführt werden, die als « Instrumentalursachen »



76 Kleine Beiträge

regulierend in den Formbildungsprozeß der Pflanze eingreifen. Die
Gallbildung ist dann aber nicht bloß eine Gegenwirkung (Reaktion) der
beeinflußten Pflanze, sondern zugleich auch ein Entgegenkommen. Fast noch
interessanter gestaltet sich eine solche Korrespondenz dort, wo Tiere als
TierZüchter auftreten, indem sie Reizstoffe in die Zuchttiere einführen,
die deren Instinkte erblich zu ihren Gunsten verändern. Auf diese Weise
haben sich wahrscheinlich bestimmte Ameisengäste die Ameisen dienstbar
gemacht. Zwischen solchen Entwicklungsreihen des Naturganzen, die sich
gleichsam auch wie Schlüssel und Schloß zueinander verhalten, besteht
innerhalb der biologischen Ordnung im eminentesten Sinne jenes Verhältnis,
das Paul Claudel als eine « co-naissance » bezeichnet. Und hier liegt zum
mindesten ein Analogon vor zu jener « co-naissance », die zwischen
wahrnehmendem Organ und äußerem Objekt besteht und die bei der subjektiven
und objektiven Vermittelung der Wahrnehmung gleichsam die Grundlage
der « connaissance » darstellt. So lassen die Ergebnisse der modernen
Biologie, welche uns so komplizierte instrumentale Verknüpfungen im Reich
des Organischen aufgezeigt haben, die Abbildungstheorie in einem neuen
günstigen Licht erscheinen.

Köln. „ Dr. Hans André.

Zur Meßapplikation. — Erwiderung.
In der « Rottenburger Monatsschrift für praktische Theologie », 1926

bis 1927 (Heft 3 und 4), hat Hochw. Herr Vikar Wäschle in Reutlingen
die Artikel im « Divus Thomas », 1924-25, über die « Meßapplikation » einer
Besprechung und Kritik unterzogen.

Er schreibt : « Alles was Rohner im Anschluß an Thomas über das
Verhältnis von Kreuzesopfer und Meßopfer, alles, was er über ,fides et
devotio' als Bedingung einer lebendigen Anteilnahme am Kreuzesopfer
Christi durch das heilige Meßopfer, über Wesen und Sinn des
Meßstipendiums —• Meßalmosens — als den Ausdruck der ,fides et devotio'
sagt, möchten wir oft und stark betont wissen. Wir möchten nur wünschen,
daß unser Volk hierin besser unterrichtet wäre, möchten vor allem wünschen,
daß von Grund auf schon in der Schule beim Unterricht über die heilige
Messe viel mehr betont wird, was Christus in der heiligen Messe tut, was
der Priester tut usw. — aber trotzdem — » und dann folgen die
Einwände. Die Zugeständnisse seien dankbar entgegengenommen ; als Antwort
auf die Einwürfe diene folgendes.

I. Zum Voraus sei einem doppelten Befremden Ausdruck gegeben.
a) Der H. H. Kritiker scheint die Wirkung «ex opere operato » und

« ex opere operantis » bei der heiligen Messe nicht richtig auseinander
zu halten. Wenn von Meßapplikation die Rede ist, so kommt die erstere
in Frage. Wie oft ist dies in den Artikeln des « Divus Thomas »

ausdrücklich hervorgehoben Der hl. Thomas sagt : « Das Leiden Christi
erreicht seine Wirkung in jenen, denen es zugewendet wird, durch den
Glauben und die Sakramente des Glaubens. » (Cfr. Meßapplikation Nr. 3.)
Wenn also der lebendige Glaube an den Opfertod Christi tätig ist, dann



Kleine Beiträge 77

tritt sicher eine Wirkung des Leidens Christi in den Gläubigen ein, wie
z. B. in jenen, welche das Leiden Christi betrachten. Das kann auch in
jenen geschehen, welche aus unüberwindlicher Unwissenheit von den
Sakramenten des Glaubens nichts wissen. Diese Wirkung ist « ex opere
operantis », also « per fidem et devotionem ». Wenn aber die Sakramente
des Glaubens —• und dazu gehört in erster Linie das heilige Meßopfer —
wirken, dann haben wir die Wirkung « ex opere operato ». Diese aber ist,
ceteris paribus, unvergleichlich größer und sicherer, wie der Tractat de
sacramentis nachweist.

b) Der H. H. Kritiker geht auf den Punkt, der in den Artikeln des
« Divus Thomas » als besonders wichtig, ja als entscheidend dargestellt
wird, gar nicht ein. Der Kern der Frage liegt nämlich darin : « Hat der
Priester die heilige Messe oder die Früchte der heiligen Messe zu applizieren »

Ist die heilige Messe eine Allgemein-Ursache (causa universalis), dann hat
der Priester die Aufgabe, dieselbe den einzelnen zuzuwenden ; sonst ist
eine tatsächliche Wirkung « ex opere operato » nicht denkbar. Aber auch
in den einzelnen muß die entsprechende Empfänglichkeit für die wirkende
Kraft der Allgemein-Ursache vorhanden sein. Weil nun die Gläubigen
nicht leblose Gegenstände sind, sondern mit Vernunft und freiem Willen
begabte Wesen, so liegt die Empfänglichkeit in ihrem freien Willen ; sie
müssen sich freiwillig zur Allgemein-Ursache hinwenden. Weil es sich
nun um ein Geheimnis des Glaubens handelt, geschieht dies durch « fides
et devotio » und nach dem Maße derselben wird das Maß der Wirkung
bestimmt. Somit ist klar, daß die heilige Messe « ex opere operato »

tatsächlich nur wirkt, wenn beide Akte, nämlich « fides et devotio » von Seite
der Gläubigen und « intentio applicativa » von Seite des Priesters vorhanden
sind. Das Verhältnis dieser beiden Akte zueinander ist das Entscheidende
in der Frage. Daraus muß sich der richtige Begriff derMeßapplikation ergeben.

Alle Einwürfe des H. H. Kritikers und anderer stützen sich auf die
Mißachtung dieser zwei Punkte, nämlich des Unterschiedes zwischen
Wirkung « ex opere operato » und « ex opere operantis », sowie der Aufgabe
des Priesters, der nicht die Früchte der heiligen Messe, sondern die heilige
Messe selber zu applizieren hat.

II. Nun zu den einzelnen Einwänden
i. « Rohner beachtet zu wenig, daß Christus der Opferpriester,

der Priester nur ein Werkzeug in seiner Hand ist. » Merkwürdig Die
Artikel des « Divus Thomas » kennen gar keinen andern Opferpriester
als Christus den Gekreuzigten, weil das heilige Meßopfer ein und dasselbe

Opfer ist wie das Opfer am Kreuze. Der menschliche Priester setzt nur
den äußern Ritus und wendet dadurch das Kreuzesopfer den einzelnen
Gläubigen zu. Alle Opferwirkung ist nur von Christus ; aber nachdem
er einmal das heilige Meßopfer eingesetzt und den Priester zu seinem

Werkzeuge auserwählt hat, wirkt das Kreuzesopfer « ex opere operato »

nur in denjenigen, denen es vom Priester zugewendet wird. Freilich,
deswegen hat sich Christus der Macht und des freien Willens nicht begeben,
die Wirkung des Kreuzesopfers mitzuteilen, wem er will und so viel er
will. Diese Macht und diesen freien Willen übt er jede Minute in unzähligen



78 kleine Beiträge

Gläubigen aus: Von dieser Wirkung ist in vorliegender Frage gar nicht
die Rede, sondern davon, wann und wie er in der heiligen Messe wirkt.

2. « Soll die Möglichkeit der Wirksamkeit der im heiligen Meßopfer
liegenden Kraft eintreten, dann ist nach unserer Ansicht verlangt, daß
« fides et devotio » oder « intentio » des Priesters da sind ; sind « fides et
devotio » und « intentio » des Priesters vorhanden, umso besser. » Da
haben wir's Verwechslung der Wirkung « ex opere operantis » und « ex
opere operato » Wenn nur « fides et devotio » in den Gläubigen besteht,
ohne Zuwendung der heiligen Messe von Seite des Priesters, dann wirkt das
Kreuzesopfer in den einzelnen « ex opere operantis ». Wenn die « intentio »

des Priesters dazu kommt, dann beginnt die Wirkung « ex opere operato ».

Ähnlich ist das Verhältnis zwischen Begierdtaufe und tatsächlicher Taufe,,
zwischen geistlicher Kommunion und wirklicher Kommunion.

Doch, wie kommt der H. H. Kritiker zu seiner Ansicht Er begründet
sie damit : « Nach der Lehre der Kirche (Trident, sess. 22, c. 1) ist das
heilige Meßopfer auch Opfer der Kirche. Deshalb werden der sancta mater
Ecclesia durch Darbringung dieses Opfers Gnadenfrüchte zukommen « ex
opere operato » Die wesentliche Frucht hat ihre unmittelbare einzige
Quelle in der Selbstopferung Christi. Hier —• Meßopfer auch Opfer der
Kirche —• handelt es sich um untergeordnete Frucht, die zur wesentlichen
Frucht hinzutritt, über welche die Kirche das Verfügungsrecht hat und die
sie den einzelnen zuwenden kann. »

Also dem Opfer Christi soll eine Frucht entsprechen, die wesentliche ;
dem Opfer der Kirche eine andere, die untergeordnete, die durch die
« intentio » des Priesters den einzelnen zukommt. Auch abgesehen davon,
daß da immer von Zuwendung der Früchte der heiligen Messe geredet
wird, ist eine solche Auffassung mehr als seltsam.

Was soll das heißen : « Die Kirche opfert auch » Wer ist die Kirche
Der Papst, die Bischöfe, die Priester und das gläubige Volk. Wer von
diesen opfert auch Der Papst, die Bischöfe, die .Priester Ja, wenn
sie das heilige Meßopfer selber darbringen, opfern sie. Aber dann gilt
nicht, sie opfern auch; sondern dann sind sie die Stellvertreter oder
Werkzeuge Christi und bringen ein und dasselbe Opfer dar, wie Christus,
nicht neben dem Opfer Christi noch ein anderes, dem andere Früchte
entsprechen als dem Opfer Christi.

Aber das gläubige Volk opfert auch Ja, aber durch den Priester.
Dieser bringt für dasselbe kein anderes Opfer dar als das Opfer Christi
und darum ergeben sich aus demselben keine anderen Früchte als die
des Opfers Christi.

Aber die Kirche opfert auch als Gesellschaft, als persona moralis
Das wäre merkwürdig. Die sancta mater Ecclesiae gibt Anordnungen
über die Darbringung des heiligen Opfers in bezug auf Art und Weise,
auf Ort und Zeit, auf Ritus und Gebete usw. Aber Opfer darbringen kann
nur eine physische Person, eine Einzelperson. Für die Kirche bringt der
Priester das heilige Meßopfer dar. « Die Kirche opfert auch », kann daher
nur heißen : « Durch die Feier des heiligen Opfers, welche allein der
Priester als Werkzeug Christi vollführt, hat die ganze Kirche, die einzelnen



Kleine Beiträge 79

Glieder derselben, der Papst, die Bischöfe, die Priester, das gläubige Volk
lebendigen Anteil am Opfer Christi, und zwar nach dem Maße der « fides
et devotio ». Aber diese « fides et devotio » ist nicht ein Opfer neben dem
Opfer Christi, sondern nur das gläubige Verlangen und der sehnsuchtsvolle
Wille, mit Christus und in Christus das heilige Kreuzesopfer darzubringen.
Dieses Verlangen wird « ex opere operato » erfüllt, wenn der Priester für
die Kirche appliziert. Dann opfert Christus wahrhaft in uns und wir in
Christo ; Christi Opferakt wird tatsächlich unser Opfer. Es bleibt aber
eine Opfertat, nämlich die Opfertat Christi, und deshalb kann es auch

nur eine Art Opferfrucht geben, nicht zwei Arten, nicht eine wesentliche
und eine untergeordnete. Christus und der Priester sind nur ein
Opferpriester, nicht zwei nebeneinander. Auch das heilige Meßopfer ist ganz
und gar Selbstopferung Christi, aber für die Kirche und die einzelnen
Glieder derselben. Der äußere Ritus ist nur dazu von Christus eingesetzt,
daß Christi Opfer « ex opere operato » unser Opfer werde.

Wenn z. B. ein Mensch sich an die Sonne stellt, um erwärmt zu werden
und tatsächlich erwärmt wird, so haben wir nicht ein doppeltes Erwärmen,
nicht ein wesentliches von der Kraft der Sonne und ein untergeordnetes
von demjenigen, der sich an die Sonne stellt. Es ist nur ein Erwärmen,
die Wärme der Sonne im Menschen. So ist es beim heiligen Meßopfer.
Es bewirkt nicht eine doppelte Frucht, sondern nur eine, nämlich die
Wirkung des Opfers Christi in den Gläubigen, aber nach dem Maße ihrer
« fides et devotio ».

3. « Was hat aber der Priester zu tun Der Mensch kann sich selber
an die Sonne stellen. »

Gewiß Aber damit er tatsächlich erwärmt werde, muß die Sonne
scheinen. So können die Gläubigen am Opfer Christi teilhaben wollen;
aber damit sie tatsächlich Anteil haben, muß die Sonne des heiligen
Meßopfers für sie scheinen. Wer bewirkt nun dies Der Priester, durch
die Feier der heiligen Messe für alle und für die einzelnen oder durch die
« intentio applicativa », wie sie ihm durch den Meßritus, besonders durch
den Anfang des Kanons vorgeschrieben ist. 1 Deshalb bleibt es wahr,
obwohl der H. H. Kritiker es als « Rohners unbewiesene Privatansicht »

bezeichnet, nämlich, daß durch die Worte bei der Priesterweihe : « Accipe
potestatem » dem Priester die Vollmacht übertragen wird, das heilige
Meßopfer nicht bloß darzubringen, sondern auch zu applizieren. Der
ganze Text lautet : « Empfange die Gewalt, das Opfer darzubringen und
dieheilige Messe zu feiern, sowohlfür dieLebenden als für die Abgestorbenen. 2

Der Nachdruck liegt auf dem Wörtchen « für ». Der Priester übt also
die empfangene Vollmacht nur aus, wenn er das heilige Opfer für die
Lebenden und die Abgestorbenen darbringt, d. h. wenn er das heilige
Opfer appliziert. Denn nach dem Sinne der Kirche heißt : Das heilige

1 Vergl. « Divus Thomas », die Artikel « Der Meßritus », Jahrg. 1925, Heft 4,
und 1926, Heft 3 und 4.

2 Pontificale de ord. presb. : « Accipe potestatem offerre sacrificium missam-
que celebrare tarn pro vivis quam pro defunctis. »



8o Kieme Beiträge

Opfer für jemanden darbringen, soviel als : das heilige Opfer applizieren.
So lesen wir ausdrücklich in der Verurteilung der Synode von Pistoja :

« Die besondere Darbringung oder Zuwendung des Opfers, welche vom
Priester für bestimmte Personen geschieht. »1 « Darbringen für jemanden
und Zuwenden » sind also ein und dasselbe.

Diese Wahrheit wollte etwas grell beleuchtet werden durch das
Sätzchen, an dem der H. H. Kritiker grundlos sich gestoßen hat : «Wenn
der Priester per nefas jemanden vom heiligen Opfer, das er darbringt,
ausdrücklich ausschließen würde, so hätte der Betreffende keinen Anteil
« ex opere operato », selbst wenn er der heiligen Messe beiwohnte. »

Ist das nicht ähnlich auch der Fall bei allen Sakramenten, bei welchen
der Priester « minister Christi » ist Z. B. wenn einer an die Kommunionbank

tritt —• nehmen wir an, mit großer Andacht —-, der Priester ihn
aber beim Austeilen der heiligen Kommunion übergeht, dann wird der
Betreffende sicher keine Gnaden erhalten « ex opere operato ». Durch
seine Andacht mag ihm wohl Wirkung Christi zukommen « ex opere
operantis ». Christus hat eben die Verwaltung seiner Sakramente dem
Priester übergeben, wie St. Paulus sagt : « So halte uns jedermann für
Diener Christi und Ausspender der Geheimnisse Gottes. »2 Der heilige
Apostel fügt aber sogleich bei : « Hier wird nun von den Ausspendern
verlangt, daß jeder treu erfunden werde. » 3

Aus dem Gesagten folgt aber nicht, wie der H. H. Kritiker fälschlich
meint, daß « der Priester über die Wirkung der heiligen Messe verfüge. »

Kein, Christus wirkt in derselben nach seinem gottmenschlichen
Wohlgefallen ; denn es ist sein Opfer. Aber darüber verfügt der Priester in Kraft
der Priesterweihe, wann und in wem Christus wirken will, nach seinem
Wohlgefallen.

4. In der Kritik heißt es weiter : « Dieser Begriff von Meßapplikation
ist falsch, weil er den seit Skotus eingebürgerten und wohl berechtigten
Ausdruck « fructus missae » ablehnt. »

Da haben wir das alte Mißverständnis Nein, nicht der Ausdruck
« fructus missae » wird zurückgewiesen ; er ist so alt als das heilige
Meßopfer selber. Aber der Ausdruck : « applicare fructus missae », als Gegensatz
zu « applicare missam » wird als dem Geiste und der Lehre der Kirche
fremd abgelehnt. Wenn Skotus diesen Ausdruck erfunden hat, dann war
es eine unglückselige Erfindung.

Auch der altbekannten Einteilung der Meßfrüchte in allgemeine
(fructus generalis) und besondere (fructus specialis) und ganz besondere
(fructus specialissimus) geschieht nicht der geringste Eintrag ; denn diese
Unterscheidung ergibt sich aus dem Wesen der Meßapplikation. Je all-

1 Denzinger-BNr. 1530 : «Specialis öblatio seu applicatio sacrificii, quae
fit a sacerdote pro determinatis personis. »

2 I. Cor. 4, 1 : « Sic nos existimet homo ut ministros Christi et dispensatores
mysteriorum Dei. »

3 I. Cor. 4, 2 : « Hie jam quaeritur inter dispensatores ut fidelis quis in-
veniatur. »



Kleine Beiträge 81

gemeiner diese ist, umso geringer an und für sich die Frucht ; je spezieller
die Zuwendung der heiligen Messe, umso reichlicher die Wirkung.

Doch muß auch da ein zweifaches wohl beachtet werden. Einmal,
daß der Priester nicht etwa diese Früchte zuwendet, sondern sie ergeben
sich aus der allgemeineren oder spezielleren Applikation der heiligen Messe.

Zweitens, daß die heilige Kirche, wenn sie den Wert der besonderen
Zuwendung hervorhebt, wohlweislich hinzufügt : « ceteris paribus » ; wie
z. B. in der Verurteilung der Synode von Pistoja (Denz.-B., Nr. 1530),
d. h. wenn im einzelnen Falle die übrigen Erfordernisse im gleichen Maße
vorhanden sind, vor allem die « fides et devotio » auf Seite des Empfängers ;

denn diese wird vor jeder Applikation erfordert, indem ja die Zuwendung
von ihr veranlaßt wird. In der Regel ist sie aber bei der speziellen
Applikation tiefer und gründlicher. Das ist der innere Grund, warum eine

speziellere Zuwendung der heiligen Messe auch reichlichere Früchte hervorbringt.

In Ausnahmefällen (z. B. wenn jemand aus Eitelkeit ein Stipendium
gibt) wird auch durch eine spezielle Applikation nur geringe Frucht
bewirkt und umgekehrt ; aber dann fehlt es am « ceteris paribus ».

Aber der « fructus ministerialis »

Dieser Ausdruck, wie er von manchen Moralisten verstanden wird,
nämlich als Zuwendung jener beschränkten Frucht, welche Christus zum
voraus mit jeder heiligen Messe verbunden haben soll, setzt voraus, daß
der Priester die Früchte der heiligen Messe zuzuwenden habe. In diesem
Sinne ist er als falsch abzulehnen. Andere verstehen darunter die Frucht,
über welche die Kirche zu verfügen habe. Auch in diesem Sinne kann
er unmöglich angenommen werden ; denn auch die Kirche hat so wenig
als der Priester über die Meßfrüchte zu verfügen. Christus hat der Kirche
das heilige Meßopfer als Allgemein-Ursache des Heiles anvertraut, welche
sie durch den Priester verwaltet und applizieren läßt. Nicht die Kirche
appliziert, sondern der Priester ; ihm — und ihm allein —• wird durch die
Priesterweihe diese Vollmacht übertragen ; aber wohl verstanden, nicht daß
er sie nach persönlichem Belieben ausübe, sondern genau nach den
Vorschriften der Kirche. So hat Christus auch die übrigen Sakramente seiner
Kirche übergeben. Daraus folgt nicht, daß sie über die Wirkung derselben
verfüge. Sie spendet dieselben durch den Priester, aber nach ihrer Anweisung.

Wenn manche sagen, der « fructus ministerialis » sei jener, der denen
gebührt, welche ein Stipendium geben, für die also der Priester « ex justitia »

appliziert, so haben wir die betrübende Tatsache, daß das Stipendienwesen

in ungebührlicherWeise den Begriff der Meßapplikation mitbestimmt.
Wenn der Ausdruck die Frucht der heiligen Messe bezeichnet, welche

« ex ministerio sacerdotis » aus der Ausübung der priesterlichen Vollmacht
hervorgeht, dann sind alle Früchte der heiligen Messe, die allgemeinen und
die besonderen und die ganz besonderen, « fructus ministerialis ». So möchte
man fast meinen, dieser Ausdruck sei nur dazu da, Unklarheiten zuzudecken.

5. Aber « nach Rohner bekäme der Gläubige nicht mehr (das will
besagen : könnte nicht mehr bekommen), wenn auch das heilige Meßopfer
für ihn allein dargebracht würde, insofern nur seine devotio die gleiche
bleibt. Diese Ansicht ist falsch », so heißt es in der Kritik weiter.

üimts Thomas. 6



82 Kleine Beiträge

Was der H. H. Kritiker in Klammer beifügt, ist eine mißverständliche
Unterschiebung. Aus der aufgestellten Lehre von Meßapplikation folgt nicht,,
daß im genannten Falle der Gläubige nicht mehr Frucht bekommen kann,
wenn seine devotio die gleiche bleibt, sondern daß er nicht mehr bekommen
will. Er braucht ja nur seine « fides et devotio » zu steigern — das liegt
mit Gottes Gnade in seiner Gewalt —• und sogleich wird die tatsächliche-
Wirkung der heiligen Messe in ihm vermehrt. Auch wird diese Lehre
nicht unmittelbar « aus der Identität des Meßopfers mit dem Kreuzesopfer

» gefolgert, sondern aus dem Grundsatze, daß die heilige Messe eine
Allgemein-Ursache ist, welche unbeschränkte innere Kraft besitzt, welche
aber im einzelnen Falle tatsächlich nur so weit wirkt, als die Empfänglichkeit:
der Gläubigen es erlaubt.

6. Daß ein und dasselbe heilige Meßopfer zugleich vielen, auch
speziell, zugewendet werden könne, will der H. H. Kritiker mit Gihr durch
den Hinweis auf die beständige Praxis der Kirche zurückweisen und überdies

in der Verurteilung der Synode von Pistoja verurteilt sehen.

Aber mit Unrecht
Denn die beständige Praxis der Kirche ist, daß sie nicht die Früchte-

des heiligen Opfers zuwendet, sondern das Opfer selber. Weil dieses nun
eine unbeschränkte innere Kraft besitzt, leitet die Kirche den Priester an,
ein und dasselbe Opfer für alle, für viele und für einzelne darzubringen, ohne
daß sie fürchtet, die einzelnen möchten einander den geringsten Eintrag tun.

Und die Synode von Pistoja
Was hat diese in bezug auf die Meßapplikation gelehrt « Daß es

nicht in der Macht des Priesters liege, die Früchte der heiligen Messe,

wem er wolle, zuzuwenden ; denn das sei eine Mißachtung der Rechte
Gottes, der allein die Früchte des heiligen Opfers austeile ; falsch sei daher
die Meinung des Volkes, daß jene, welche dem Priester ein Almosen geben,
unter der Bedingung, daß er eine Messe feiere, eine besondere Frucht aus
dieser Messe ziehen. » (Denzinger-B. 1530.) Was sagt nun die Kirche dazu

Sie lehrt, daß die spezielle Darbringung oder Applikation des heiligen
Opfers durch den Priester, welche durch das Meßalmosen veranlaßt wird,
denjenigen, für welche appliziert wird, ceteris paribus mehr nütze als
allen andern. Aber welcher katholische Theologe hat das je geleugnet
Ist nicht gerade diese Wahrheit in den Artikeln des « Divus Thomas »

so scharf betont ?* Wo ist aber da die Rede davon, daß daselbe heilige
Meßopfer nicht verschiedenen einzelnen speziell appliziert werden könne
und dürfe, ohne daß sie einander schaden

Etwas anderes dagegen ist da —• wenigstens implicite und praktisch
—• verurteilt, nämlich der Ausdruck : « applicare fructus missae. » Die
Synode gebraucht diesen Ausdruck ; in der Verurteilung heißt es aber :

« Die Darbringung oder Applikation des heiligen Opfers », aus welcher dann
die besonderen Früchte hervorgehen. Also ist praktisch erklärt, die Quelle
des Irrtums der Synode besteht in der falschen Meinung, der Priester habe
die Früchte der heiligen Messe und nicht das heilige Opfer als Allgemein-
Ursache zuzuwenden. Somit spricht die heilige Kirche in der Verurteilung
nicht gegen, sondern für die vorgetragene Lehre von der Meßapplikation.



Kleine Beiträge 83

7. Aber noch eines bringt der H. H. Kritiker, und mit ihm manche
andere, vor.

« Es ist der Wille Christi, daß die heilige Messe eine beschränkte
Wirkung hervorbringe. Also hat der Priester dieses von Christus beschränkte
Maß von Früchten zuzuwenden. »

Doch wo und wann ist dieser Wille Christi kundgetan Er muß doch
irgendwo in der Heiligen Schrift oder Überlieferung enthalten sein. Man
sagt : « Er leuchtet hervor aus der Tatsache, daß die heilige Messe täglich
und immerfort und an allen Orten dargebracht wird. Also hat Christus
die Wirkung jeder heiligen Messe beschränkt ; sonst genügte ja ein einziges
Meßopfer, um alle Menschen zu retten und das ganze Fegfeuer zu entleeren. »

Die Tatsache ist klar. Ebenso klar, daß die tatsächliche Wirkung jeder
heiligen Messe beschränkt ist. Wer hat das je geleugnet Es handelt
sich nun darum, diese gegebene Tatsache zu erklären, den innern Grund
derselben anzugeben. Mit dem schönen Spruche : « Es ist der Wille Christi »,

ist nichts erklärt ; dadurch wird einfach die klare Tatsache mit andern
Worten wiedergegeben. Wo liegt nun der innere Grund Er ist allein
zu finden im Wesen des heiligen Meßopfers, welches wohl unendliche
Heilskraft in sich trägt, aber naturnotwendig immer eine sehr beschränkte
Empfänglichkeit vorfindet. Die Beschränktheit der « fides et devotio » löst
alle vorgebrachten Zweifel und erklärt auf das natürlichste alle die
vorgelegten Tatsachen.

Daß Papst Benedikt XV. am Allerseelentage nur für eine der drei
heiligen Messen ein Stipendium anzunehmen erlaubte, nicht für alle drei,
wie an Weihnachten, dafür hatte er offenbar seine weisen Gründe, welche
übrigens nicht schwer zu erraten sind. Wenn derselbe Papst für zwei
der genannten drei heiligen Messen die « intentio » bestimmte, so ist das
nur ein Beweis, daß der Papst die Beschränktheit der « fides et devotio »

als etwas Selbstverständliches hält, aber überzeugt ist, daß sie durch solche
Anordnungen wesentlich beeinflußt und gesteigert und dementsprechend
die tatsächliche Wirkung der heiligen Messe erhöht werden kann.

Solche und ähnliche praktische Anordnungen können an sich weder
für die eine noch die andere Ansicht geltend gemacht werden ; sie erklären
sich alle aus dem Wesen der Meßapplikation. Je nachdem diese erklärt
wird, werden auch solche Verfügungen der Kirche ihre Auslegung finden.
Es handelt sich im vorliegenden Falle um Grundsätze. Diese müssen ohne
Voreingenommenheit ins Auge gefaßt werden. Mit Machtsprüchen einzelner
Moralisten : « sententia haec vix probabilis est » oder : « sententia opposita
in praxi omnino tenenda est », ist gar nichts ausgerichtet ; der Stand der
Frage bleibt nachher wie vorher unverändert.

8. Für den « einschränkenden Willen Christi » wird noch das Trident,
sess. 22, c. 1 angeführt. Mit Unrecht Daselbst wird der Zweck des heiligen
Meßopfers dargelegt. Es heißt aber dort nicht, Christus habe es eingesetzt,
damit die Kirche « ein Opfer » habe, also neben dem Kreuzesopfer noch
ein anderes, sondern damit die Kirche ein sichtbares Opfer habe, wie es
der menschlichen Natur entspricht. Auch ohne das heilige Meßopfer hätte
die Kirche ein Opfer, eben das Kreuzesopfer, aber kein sichtbares. Durch



84 Kleine Beiträge

das heilige Meßopfer wird nun das Kreuzesopfer für uns sichtbar gemacht,
und so hat die heilige Kirche ein Mittel, um unter sichtbaren sakramentalen
Zeichen « ex opere operato » am Kreuzesopfer lebendigen Anteil zu haben.

9. Wenn aber das Maß der Wirkung des heiligen Opfers in den
einzelnen von ihrer « fides et devotio » abhängt, dann —• so wird von
H. H. Kritiker entgegengehalten — «ist Christus nicht mehr Herr über
seine Gnaden und Gaben ».

Die Furcht ist grundlos ; denn liegt es nicht in Christi Macht, daß
die Gläubigen nicht alle dieselbe « fides et devotio » haben, sondern in
unzähligen Abstufungen Warum hat der eine mehr, der andere weniger
« Das bewirkt ein und derselbe Heilige Geist, der jedem zuteilt, wie er
will. » 1 Wenn aber Christus im Heiligen Geiste in den einzelnen Gläubigen
so verschiedene Grade der « fides et devotio » bewirkt, dann ist und bleibt
er docli wahrhaft der unbeschränkte, allmächtige Herr über die Gnaden,
die durch das heilige Meßopfer zugeteilt werden.

10. Zum Schlüsse bemerkt der H. H. Kritiker noch, « jedenfalls
werde diese Lehre fälschlicherweise als Lehre des hl. Thomas dargestellt ;

in den Werken des Heiligen habe er und andere gewiegte Thomas-Kenner
nichts davon gefunden ». Darauf ist zu antworten : Der hl. Thomas hat
so klar wie kein zweiter die Lehre vom Kreuzesopfer und deshalb das
heilige Meßopfer als Allgemein-Ursache des Heiles, ferner die Lehre von
der Notwendigkeit, diese Allgemein-Ursache den einzelnen zuzuwenden,
ferner die Lehre von der « fides et devotio » als Maßstab der tatsächlichen
Wirkung jener Allgemein-Ursache dargelegt. Damit ist aber der richtige
Begriff von Meßapplikation gegeben. Somit konnte und durfte füglich
die vorgelegte Lehre diejenige des hl. Thomas genannt werden. Nachdem
Cajetan, der größte Erklärer des hl. Thomas, die vorgeführte Lehre über
die Meßapplikation entwickelt hatte, fügt er wörtlich bei : « Diese Lehre
habe ich entnommen aus Thomas, III 79, 5. » 2 Der H. H. Kritiker wird
aber gütigst entschuldigen, wenn Cajetan weit über alle neueren Thomas-
Kenner gesetzt wird. Um so auffallender klingt, was in der Kritik noch
zu lesen ist, nämlich : « Was die Stelle anbelangt, welche Rohner aus dem

opusc. Cajet. de celebr. missae anführt, so hat er dieselbe völlig
mißdeutet, wie uns scheint. » Die genannte Stelle ist ja gar nicht gedeutet
worden, also konnte sie auch nicht mißdeutet werden. Sie ist jedem
unbefangenen Leser so deutlich, daß sie gar nicht gedeutet werden mußte.
Cajetan gilt denn doch seit Jahrhunderten allgemein und unbestritten
als der vorzüglichste Vertreter der verteidigten Lehre von der
Meßapplikation. Wenn daher der H. H. Kritiker ihn für seine Auffassung
heranzieht, so ist das schon mehr als nur « Deutung ».

St. Gallen. Dr. G. Rohner.

1 I. Cor. 12, 11 : « Haec omnia operatur unus atque idem Spiritus, dividens
singulis, prout vult. »

3 Cajet. opusc. tractat. III. de ceiebratione missae, cap. 2.


	Kleine Beiträge

