Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 6 (1928)

Rubrik: Kleine Beitrage

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kleine Beitrdge.

Neue Gesichtspunkte
zur Rechtfertigung der « Abbildungstheorie» der
Sinneswahrnehmungen.

« Die aristotelisch-scholastische Philosophie ist der Meinung, da alle
Erkenntnis — soweit sie wahr ist — gleichviel ob begriffliche oder sinnliche,
eine Verdahnlichung des Erkenntnisvermogens mit dem erkannten Gegen-
stande ist. Jede Erkenntnis stellt ihren Gegenstand dar, ist eine intentionale
Reproduktion desselben. Dazu ist aber notwendig, daB der Gegenstand
entweder seinem, physischen Sein nach oder doch durch eine stellvertretende
Form (Erkenntnisform) mit dem Erkenntnisvermégen geeint sei. Diese
Auffassung von der Erkenntnis wurde nun auch auf die spezifischen Sinnes-
qualititen angewandt. Die Scholastik betrachtet z. B. die in der Gesichts-
wahrnehmung auftretenden Licht- und Farbenvorstellungen als Abbilder
objektiver Eigenschaften, die wir Licht und Farben nennen. Dabei leugnet
man nicht, daB diese Vorstellungen mit Hilfe von Atherwellen zustande-
kommen, wie die Naturwissenschaft es lehrt; man hilt aber, daB diese
Bewegungen, falls sie nicht als konkreter Bewegungszustand des Korpers
aufgefaBt werden, nicht ausreichend seien, um das Sehorgan zu Licht- und
Farbenvorstellungen zu bestimmen, und postuliert in dem Falle aulerdem
Licht- und Farbenqualititen, welche durch die Bewegung das Sehorgan
zur Hervorbringung entsprechender Vorstellungen befdhigen.»! Zum
tieferen Verstandnis dieser Auffassung, muB3 man sich vergegenwirtigen,
daB sie ganz auf dem Boden einer feleologischen Weltansicht steht, fiir welche
die mechanischen Ursachen zugleich die Bedeutung haben, einen an-
gestrebten Zweck auszufithren. «Die vermittelnden Substanzen, also
namentlich der Ather mit seinen Schwingungen, sind gleichsam die
Instrumente, deren sich die Dinge zur Fortpflanzung und Mitteilung ihrer
Ahnlichkeit bedienen. Aus sich vermag der Ather dem wahrnehmenden
Auge ebensowenig ein Bild des duBeren Gegenstandes zu liefern, wie Pinsel
und Palette des Malers aus sich ein Gemailde verfertigen konnen.
Wenn das wahrnehmende Organ dem duBeren Objekt gleichsam entgegen-
kommt, indem es sich eine Vorstellung als subjekiive Vermittlung schafft,
dann ist das dauBere Objekt bereits dem Organe entgegengekommen und
hat eine objektive Vermittlung zuwege gebracht. » 2

Eine so intime teleologische Zuordnung zwischen zwei Gliedern des
Naturganzen anzunehmen, fiel unserer mechanistisch denkenden Zeit sehr
schwer. Ich selbst war eine Zeitlang « kritischer Realist » im Sinne der
vom Mechanismus beeinfluBten « Wirkungstheorie », muB8 aber gestehen,

1 Lehmen, Lehrbuch der Philosophie, 2. Bd., S. 59 ff.
2 Pesch, Das Weltphdnomen, S. ;o.



Kleine Beitrdge 75

daB mir dieser Standpunkt allzeit als ein « unsauberer » KompromiBstand-
punkt vorkam, der vielleicht doch der mechanistischen Naturauffassung
zu groBe Konzessionen machte. Die vollige Klirung und « Entgiftung »
(im Sinne Gredts, des klassischen Verteidigers der Abbildungstheorie) trat
bei mir erst ein, als ich auf meinem biologischen Fachgebiet jener merk-
wiirdigen Teleologie nachging, die sich in der strengen und ganz intimen
Korrespondenz einzelner Glieder des Naturganzen offenbart. In meinem
Buch « Die Einheit der Natur » (Frankes Verlagshandlung, J. Wolf, Habel-
schwerdt 1923) habe ich alle diesbeziiglichen Beispiele eingehend behandelt
und kann hier nur einiges Wesentliche daraus andeuten.

Die alte Ernahrungsphysiologie, die noch stark durch die Maschinen-
theorie des Lebens beeinfluBt war, glaubte, es geniigte, wenn man dem
Korper nur geniigend « Brennmaterial » in der Nahrung zufithrte, oder,
wie man sich ausdriickte, wenn man ihm eine « kalorisch richtig zusammen-
gesetzte » Nahrung gab. Sie betrachtete also die Nahrung — wie der
Techniker die Kohlen fiir seine Maschine — lediglich unter dem Gesichts-
punkt des Betriebswertes, der ein reiner « Quantititswert » ist. Die neueren
Forschungen haben diese grob materialistische Auffassung als falsch
erwiesen. Ein Organismus kann an einer kalorisch vollig richtig zusammen-
gesetzten Nahrung zugrunde gehen, wenn ihr die sogenannten Vitamine
fehlen. Diese Nahrstoffe haben einen besonderen Qualitdtswert. Sie greifen
vegulierend in den Stoffwechsel ein, und man hat sie deshalb als Regulations-
stoffe bezeichnet. Sie fungieren gleichsam wie kleine Schliisselchen, die in
geheimnisvolle Schlésser passen. Man hat sie auch « RingschlieBer », « Kyklo-
kleiasen » genannt, weil sie kettenférmige Kohlenwasserstoffe ringférmig
schlieBen und so dem Organismus zum Aufbau aduBerst wichtiger Ver-
bindungen, z. B. der Nucleoproteide verhelfen. Und diese geheimnisvollen
Schliisselchen, die in dem Stoffwechsel von Mensch und Tier instrumental
eingepaf8t sind, werden von der Pflanze geliefert. Welche intime
Korrespondenz zwischen Tier und Pflanze! Nehmen wir noch dazu die
Bedeutung der Pflanze beim Kreislauf des Kohlenstoffs und die Bedeutung
der Meeresbakterien und der Bodenbakterien beim Kreislauf des Stickstoffs,
so enthiillt sich uns der groBe Zusammenhang, den der hl. Thomas mit
genialem Tiefblick ahnte, als er den Satz aufstellte : « Die ganze Wandlung,
die die Korperdinge in der Welt durchmachen miissen, ist in gewisser Weise
hingeordnet auf die Vermehrung der Seelen.» (De pot. 3. 10 ad 4.)

Aber die moderne Biologie hat noch intimere Beziehungen zwischen
einzelnen Gliedern des Naturganzen aufgedeckt. Die Pflanzengallen stellen
fiir die Gallinsekten Wohnhduser und Gasthéiuser von oft erstaunlicher
ZweckmiBigkeit dar. Die Gallen besitzen eine schiitzende, oft mit Stachel-
haaren besetzte Wand, bilden eigene Offnungsmechanismen (Tiiren), auch
eigene Uberwinterungskammern ; ferner steht im Innern der Galle durch
stets sich erneuerndes, eiweiBreiches Nihrgewebe ein dauerndes « Tischiein
deck dich » bereit usw. Die kausale Analyse der Gallbildung weist darauf
hin, daB die Pflanze aus ihrem eigenen Vermégen eine Galle nicht auf-
zubauen vermag. Es miissen vom Gallinsekt erst bestimmte « Reizstoffe »
oder « Hormone » eingefithrt werden, die als '« Instrumentalursachen »



76 Kleine Beitriige

regulierend in den Formbildungsproze der Pflanze eingreifen. Die Gall-
bildung ist dann aber nicht bloB eine Gegenwirkung (Reaktion) der beein-
fluBten Pflanze, sondern zugleich auch ein Entgegenkommen. Fast noch
interessanter gestaltet sich eine solche Korrespondenz dort, wo Tiere als
Tierziichter auftreten, indem sie Reizstoffe in die Zuchttiere einfithren,
die deren Instinkte erblich zu ihren Gunsten verindern. Auf diese Weise
haben sich wahrscheinlich bestimmte Ameisengiste die Ameisen dienstbar
gemacht. Zwischen solchen Entwicklungsreihen des Naturganzen, die sich
gleichsam auch wie Schliissel und SchloB zueinander verhalten, besteht
innerhalb der biologischen Ordnung im eminentesten Sinne jenes Verhiltnis,
das Paul Claudel als eine « co-naissance » bezeichnet. Und hier liegt zum
mindesten ein Analogon vor zu jener « co-naissance », die zwischen wahr-
nehmendem Organ und duBerem Objekt besteht und die bei der subjektiven
und objektiven Vermittelung der Wahrnehmung gleichsam die Grundlage
der «connaissance » darstellt. So lassen die Ergebnisse der modernen
Biologie, welche uns so komplizierte instrumentale Verkniipfungen im Reich
des Organischen aufgezeigt haben, die Abbildungstheorie in einem neuen
glinstigen Licht erscheinen.
Koln. ! Dr. Hans André.

Zur Meflapplikation. Erwiderung.

In der « Rottenburger Monatsschrift fiir praktische Theologie », 1926
bis 1927 (Heft 3 und 4), hat Hochw. Herr Vikar Wischle in Reutlingen
die Artikel im « Divus Thomas », 1924-235, iiber die « MeBapplikation » einer
Besprechung und Kritik unterzogen.

Er schreibt: « Alles was Rohner im Anschlu an Thomas iiber das
Verhiltnis von Kreuzesopfer und MeBopfer, alles, was er iiber ,fides et
devotio® als Bedingung einer lebendigen Anteilnahme am Kreuzesopfer
Christi durch das heilige MeBopfer, iiber Wesen und Sinn des MeB-
stipendiums — MefBalmosens — als den Ausdruck der ,fides et devotio*
sagt, mochten wir oft und stark betont wissen. Wir méchten nur wiinschen,
daB unser Volk hierin besser unterrichtet ware, méchten vor allem wiinschen,
daB von Grund auf schon in der Schule beim Unterricht iiber die heilige
Messe viel mehr betont wird, was Christus in der heiligen Messe tut, was
der Priester tut usw. — aber trotzdem —» und dann folgen die Ein-
wande. Die Zugestindnisse seien dankbar entgegengenommen ; als Antwort
auf die Einwiirfe diene folgendes.

I. Zum Voraus sei einem doppelten Befremden Ausdruck gegeben.

a) Der H. H. Kritiker scheint die Wirkung «ex opere operato» und
«ex opere operantis» bei der heiligen Messe nicht richtig auseinander
zu halten. Wenn von MeBapplikation die Rede ist, so kommt die erstere
in Frage. Wie oft ist dies in den Artikeln des « Divus Thomas» aus-
driicklich hervorgehoben ! Der hl. Thomas sagt: «Das Leiden Christi
erreicht seine Wirkung in jenen, denen es zugewendet wird, durch den
Glauben und die Sakramente des Glaubens.» (Cfr. MeBapplikation Nr. 3.)
Wenn also der lebendige Glaube an den Opfertod Christi tdtig ist, dann



Kleine Beitrige 77

tritt sicher eine Wirkung des Leidens Christi in den Gliubigen ein, wie
z. B. in jenen, welche das Leiden Christi betrachten. Das kann auch in
jenen geschehen, welche aus uniiberwindlicher Unwissenheit von den
Sakramenten des Glaubens nichts wissen. Diese Wirkung ist « ex opere
operantis », also « per fidlem et devotionem ». Wenn aber die Sakvamente
des Glaubens — und dazu gehért in erster Linie das heilige MeBopfer —
wirken, dann haben wir die Wirkung « ex opere operato». Diese aber ist,
ceteris paribus, unvergleichlich groBer und sicherer, wie der Tractat de
sacramentis nachweist. '

b) Der H. H. Kritiker geht auf den Punkt, der in den Artikeln des
« Divus Thomas » als besonders wichtig, ja als entscheidend dargestellt
wird, gar nicht ein. Der Kern der Frage liegt namlich darin: « Hat der
Priester die heilige Messe oder die Friichte dev heiligen Messe zu applizieren » ?
Ist die heilige Messe eine Allgemein-Ursache (causa universalis), dann hat
der Priester die Aufgabe, dieselbe den einzelnen zuzuwenden ; sonst ist
eine tatsichliche Wirkung « ex opere operato » nicht denkbar. Aber auch
in den einzelnen muf} die entsprechende Empfinglichkeit fiir die wirkende
Kraft der Allgemein-Ursache vorhanden sein. Weil nun die Glaubigen
nicht leblose Gegenstiande sind, sondern mit Vernunft und freiem Willen
begabte Wesen, so liegt die Empfanglichkeit in ihrem freien Willen ; sie
miissen sich freiwillig zur Allgemein-Ursache hinwenden. Weil es sich
nun um ein Geheimnis des Glaubens handelt, geschieht dies durch « fides
et devotio» und nach dem MaBe derselben wird das MaB der Wirkung
bestimmt. Somit ist klar, daB die heilige Messe « ex opere operato» tat-
sachlich nur wirkt, wenn beide Akte, namlich « fides et devotio » von Seite
der Glaubigen und « intentio applicativa » von Seite des Priesters vorhanden
sind. Das Verhiltnis dieser beiden Akte zueinander ist das Entscheidende
inder Frage. Daraus muf sich der richtige Begriff derMeBapplikation ergeben.

Alle Einwiirfe des H. H. Kritikers und anderer stiitzen sich auf die
MiBachtung dieser zwei Punkte, nidmlich des Unterschiedes zwischen
Wirkung « ex opere operato » und « ex opere operantis », sowie der Aufgabe
des Priesters, der nicht die Friichte dev heiligen Messe, sondern die heilige
Messe selber zu applizieren hat.

II. Nun zu den einzelnen Einwanden !

I. « Rohner beachtet zu wenig, daB Christus der Opferpriester,
der Priester nur ein Werkzeug in seiner Hand ist.» Merkwiirdig! Die
Artikel des « Divus Thomas» kennen gar keinen andern Opferpriester
als Christus den Gekreuzigten, weil das heilige MeBopfer ein und dasselbe
Opfer ist wie das Opfer am Kreuze. Der menschliche Priester setzt nur
den duBern Ritus und wendet dadurch das Kreuzesopfer den einzelnen
Glaubigen zu. Alle Opferwirkung ist nur von Christus; aber nachdem
er einmal das heilige MeBopfer eingesetzt und den Priester zu seinem
Werkzeuge auserwihlt hat, wirkt das Kreuzesopfer « ex opere operato »
nur in denjenigen, denen es vom Priester zugewendet wird. Freilich, des-
wegen hat sich Christus der Macht und des freien Willens nicht begeben,
die Wirkung des Kreuzesopfers mitzuteilen, wem er will und so wviel er
will. Diese Macht und diesen freien Willen iibt er jede Minute in unzahligen



78 Kleine Beitrige

Glaubigen aus: Von dieser Wirkung ist in vorliegender Frage gar nicht
die Rede, sondern davon, wann und wie er in der hetligen Messe wirkt.

2. «Soll die Moglichkeit der Wirksamkeit der im heiligen MeBopfer
liegenden Kraft eintreten, dann ist nach unserer Amnsicht verlangt, daB
« fides et devotio» oder «intentio» des Priesters da sind ; sind  « fides et

devotio» und «intentio» des Priesters vorhanden, umso besser.» Da
haben wir’s! Verwechslung der Wirkung « ex opere operantis» und «ex
opere operato»! Wenn nur « fides et devotio» in den Glaubigen besteht,

ohne Zuwendung dev heiligen Messe von Seite des Priesters, dann wirkt das
Kreuzesopfer in den einzelnen « ex opere operantis». Wenn die « intentio »
des Priesters dazu kommt, dann beginnt die Wirkung « ex opere operato ».
Ahnlich ist das Verhéltnis zwischen Begierdtaufe und tatsichlicher Taufe,
zwischen geistlicher Kommunion und wirklicher Kommunion.

Doch, wie kommt der H. H. Kritiker zu seiner Ansicht ? Er begriindet
sie damit: « Nach der Lehre der Kirche (Trident. sess. 22, c¢. 1) ist das
heilige MeBopfer auch Opfer der Kirche. Deshalb werden der sancta mater
Ecclesia durch Darbringung dieses Opfers Gnadenfriichte zukommen « ex
opere operato ». .... Die wesentliche Frucht hat ihre unmittelbare einzige
Quelle in der Selbstopferung Christi. Hier — MeBopfer auch Opfer der
Kirche — handelt es sich um untergeordnete Frucht, die zur wesentlichen
Frucht hinzutritt, iiber welche die Kirche das Verfiigungsrecht hat und die
sie den einzelnen zuwenden kann. »

Also dem Opfer Christi soll eine Frucht entsprechen, die wesentliche ;
dem Opfer der Kirche eine andere, die untergeordnete, die durch die
« intentio » des Priesters den einzelnen zukommt. Auch abgesehen davon,
daB da immer von Zuwendung der Friichte der heiligen Messe geredet
wird, ist eine solche Auffassung mehr als seltsam.

Was soll das heiBen : « Die Kirche opfert auch ? » Wer ist die Kirche ?
Der Papst, die Bischofe, die Priester und das gldubige Volk. Wer von
diesen opfert auch ? Der Papst, die Bischéfe, die .Priester ? Ja, wenn
sie das heilige MeBopfer selber darbringen, opfern sie. Aber dann gilt
nicht, sie opfern awch, sondern dann sind sie die Stellvertreter oder
Werkzeuge Christi und bringen ein und dasselbe Opfer dar, wie Christus,
nicht neben dem Opfer Christi noch ein anderes, dem andere Friichte
entsprechen als dem Opfer Christi.

Aber das glaubige Volk opfert awuch ? Ja, aber durch den Priester.
Dieser bringt fir dasselbe kein anderes Opfer dar als das Opfer Christi
und darum ergeben sich aus demselben keine anderen Friichte als die
des Opfers Christi.

Aber die Kirche opfert awch als Gesellschaft, als persona moralis ?
Das wire merkwiirdig. Die sancta mater Ecclesiae gibt Anordnungen
iiber die- Darbringung des heiligen Opfers in bezug auf Art und Weise,
auf Ort und Zeit, auf Ritus und Gebete usw. Aber Opfer darbringen kann
nur eine physische Person, eine Einzelperson. Fuir die Kirche bringt der
Priester das heilige MeBopfer dar. « Die Kirche opfert auch », kann daher
nur heillen: « Durch die Feier des heiligen Opfers, welche allein der
Priester als Werkzeug Christi vollfithrt, hat die ganze Kirche, die einzelnen



Kleine Beitrige 79

Glieder derselben, der Papst, die Bischofe, die Priester, das glaubige Volk
lebendigen Anteil am Opfer Christi, und zwar nach dem MaBe der « fides
et devotio ». Aber diese « fides et devotio » ist nicht ein Opfer neben dem
Opfer Christi, sondern nur das gliubige Verlangen und der sehnsuchtsvolle
Wille, mit Christus und in Christus das heilige Kreuzesopfer darzubringen.
Dieses Verlangen wird « ex opere operato» erfiillt, wenn der Priester fir
die Kirche appliziert. Dann opfert Christus wahrhaft in uns und wir in
Christo ; Christi Opferakt wird tatsichlich unser Opfer. Es bleibt aber
eine Opfertat, namlich die Opfertat Christi, und deshalb kann es auch
nur eine Art Opferfrucht geben, nicht zwei Arten, nicht eine wesentliche
und eine untergeordnete. Christus und der Priester sind nur ein Opfer-
priester, nicht zwei nebeneinander. Auch das heilige MeBlopfer ist ganz
und gar Selbstopferung Christi, aber fiir die Kirche und die einzelnen
Glieder derselben. Der duBlere Ritus ist nur dazu von Christus eingesetzt,
daB Christi Opfer « ex opere operato » unser Opfer werde.

Wenn z. B. ein Mensch sich an die Sonne stellt, um erwiarmt zu werden
und tatsdchlich erwarmt wird, so haben wir nicht ein doppeltes Erwarmen,
nicht ein wesentliches von der Kraft der Sonne und ein untergeordnetes
von demjenigen, der sich an die Sonne stellt. Es ist nur ein Erwarmen,
die Warme der Sonne im Menschen. So ist es beim heiligen MeBopfer.
Es bewirkt nicht eine doppelte Frucht, sondern nur eine, nidmlich die
Wirkung des Opfers Christi in den Glaubigen, aber nach dem MaBe ihrer
« fides et devotio ». ;

3. « Was hat aber der Priester zu tun ? Der Mensch kann sich selber
an die Sonne stellen. »

GewiBB ! Aber damit er tatsichlich erwidrmt werde, mull die Sonne
scheinen. So konnen die Glaubigen am Opfer Christi teilhaben wollen
aber damit sie tatsdchlich Anteil haben, mufB die Sonne des heiligen
MeBopfers fiir sie scheinen. Wer bewirkt nun dies ? Der Priester durch
die Feier der heiligen Messe fiir alle und fiir die einzelnen oder durch die
«intentio applicativa », wie sie ihm durch den MeBritus, besonders durch
den Anfang des Kanons vorgeschrieben ist.! Deshalb bleibt es wahr,
obwohl der H. H. Kritiker es als « Rohners unbewiesene Privatansicht »
bezeichnet, ndmlich, daB durch die Worte bei der Priesterweihe : « Accipe
potestatem » dem Priester die Vollmacht iibertragen wird, das heilige
MeBopfer nicht bloB darzubringen, sondern auch zu applizieren. Der
ganze Text lautet: « Empfange die Gewalt, das Opfer darzubringen und
dieheilige Messe zu feiern, sowohl fiir die Lebenden als fiir die Abgestorbenen.

Der Nachdruck liegt auf dem Wortchen « fiir ». Der Priester iibt also
die empfangene Vollmacht nur aus, wenn er das heilige Opfer fiir die
Lebenden und die Abgestorbenen darbringt, d. h. wenn er das heilige
Opfer appliziert. Denn nach dem Sinne der Kirche heiBt: Das heilige

1 Vergl. « Divus Thomas », die Artikel « Der MeBritus », Jahrg. 1925, Heft 4,
und 1926, Heft 3 und 4. '

* Pontificale de ord. presb. : « Accipe potestatem offerre sacrificium missam-
que celebrare tam pro vivis quam pro defunctis. »



8o Kleine Beitrige

Opfer fiir jemanden darbringen, soviel als : das heilige Opfer applizieren.
So lesen wir ausdriicklich in der Verurteilung der Synode von Pistoja:
« Die besondere Darbringung oder Zuwendung des Opfers, welche vom
Priester fiir bestimmte Personen geschieht. »! « Darbringen fiir jemanden
und Zuwenden » sind also ein und dasselbe.

Diese Wahrheit wollte etwas grell beleuchtet werden durch das
Satzchen, an dem der H. H. Kritiker grundlos sich gestoBen hat: « Wenn
der Priester per nefas jemanden vom heiligen Opfer, das er darbringt,
ausdriicklich ausschlieBen wiirde, so hatte der Betreffende keinen Anteil
« ex opere operato », selbst wenn er der heiligen Messe beiwohnte. »

Ist das nicht dhnlich auch der Fall bei allen Sakramenten, bei welchen
der Priester « minister Christi» ist ¥ Z. B. wenn einer an die Kommunion-
bank tritt — nehmen wir an, mit groBer Andacht —, der Priester ihn
aber beim Austeilen der heiligen Kommunion iibergeht, dann wird der
Betreffende sicher keine Gnaden erhalten «ex opere operato». Durch
seine Andacht mag ihm wohl Wirkung Christi zukommen «ex opere
operantis ». Christus hat eben die Verwaltung seiner Sakramente dem
Priester iibergeben, wie St. Paulus sagt: « So halte uns jedermann fiir
Diener Christi und Ausspender der Geheimnisse Gottes.»? Der heilige
Apostel figt aber sogleich bei: « Hier wird nun von den Ausspendern
verlangt, daB jeder treu erfunden werde. » 3

Aus dem Gesagten folgt aber nicht, wie der H. H. Kritiker falschlich
meint, daBB «der Priester diber die Wirkung der heiligen Messe verfiige. »
Nein, Christus wirkt in derselben nach seinem gottmenschlichen Wohl-
gefallen ; denn es ist sein Opfer. Aber dariiber verfiigt der Priester in Kraft
der Priesterweihe, wann und in wem Christus wirken will, nach seinem
Wohlgefallen.

4. In der Kritik heilt es weiter : « Dieser Begriff von MeBapplikation
ist falsch, weil er den seit Skotus eingebiirgerten und wohl berechtigten
Ausdruck « fructus missae » ablehnt. »

Da haben wir das alte Miverstandnis! Nein, nicht der Ausdruck
« fructus missae » wird zuriickgewiesen ; er ist so alt als das heilige MeB-
opfer selber. Aber der Ausdruck : « applicare fructus missae », als Gegensatz
zu « applicare missam » wird als dem Geiste und der Lehre der Kirche
fremd abgelehnt. Wenn Skotus diesen Ausdruck erfunden hat, dann war
es eine ungliickselige Erfindung.

Auch der altbekannten Einteilung der MeBfriichte in allgemeine
(fructus generalis) und besondere (fructus specialis) und ganz besondere
(fructus specialissimus) geschieht nicht der geringste Eintrag ; denn diese
Unterscheidung ergibt sich aus dem Wesen der MeBapplikation. Je all-

1 Denzinger-B., Nr. 1530 : « Specialis oblatio sew applicatio sacrificii, quae
fit a sacerdote .... pro.determinatis personis, »

2 1. Cor. 4, 1 : «Sic nos existimet homo ut ministros Christi et dispensatores
mysteriorum Dei. » '

3 1. Cor. 4, 2: «Hic jam quaeritur inter dispensatores ut fidelis quis in-
veniatur. »



Kleine Beitrige 81

gemeiner diese ist, umso geringer an und fiir sich die Frucht ; je spezieller
die Zuwendung der heiligen Messe, umso reichlicher die Wirkung.

Doch mul3 auch da ein zweifaches wohl beachtet werden. Einmal,
dall der Priester nicht etwa diese Friichte zuwendet, sondern sie ergeben
sich aus der allgemeineren oder spezielleren Applikation der heiligen Messe.
Zweitens, da3 die heilige Kirche, wenn sie den Wert der besonderen Zu-
wendung hervorhebt, wohlweislich hinzufiigt : «ceteris paribus»; wie
z. B. in der Verurteilung der Synode von Pistoja (Denz.-B., Nr. 1530),
d. h. wenn m einzelnen Falle die tibrigen Erfordernisse im gleichen MafBe
vorhanden sind, vor allem die « fides et devotio » auf Seite des Empfangers ;
denn diese wird vor jeder Applikation erfordert, indem ja die Zuwendung
von ihr veranlaBt wird. In der Rege! ist sie aber bei der speziellen
Applikation tiefer und griindlicher. Das ist der imnere Grund, warum eine
speziellere Zuwendung der heiligen Messe auch reichlichere Friichte hervor-
bringt. In Ausnahmefillen (z. B. wenn jemand aus Eitelkeit ein Stipendium
gibt) wird auch durch eine spezielle Applikation nur geringe Frucht
bewirkt und umgekehrt; aber dann fehlt es am « ceteris paribus ».

Aber der « fructus ministerialis ? »

Dieser Ausdruck, wie er von manchen Moralisten verstanden wird,
namlich als Zuwendung jener beschrinkten Frucht, welche Christus zum
voraus mit jeder heiligen Messe verbunden haben soll, setzt voraus, dal
der Priester die Friichte der heiligen Messe zuzuwenden habe. In diesem
Sinne ist er als falsch abzulehnen. Andere verstehen darunter die Frucht,
iiber welche die Kirche zu verfiigen habe. Auch in diesem Sinne kann
er unmoglich angenommen werden ; denn auch die Kirche hat so wenig
als der Priester iiber die MefBfriichte zu verfiigen. Christus hat der Kirche
das heilige MeBopfer als Allgemein-Ursache des Heiles anvertraut, welche
sie durch den Priester verwaltet und applizieren laft. Nicht die Kirche
appliziert, sondern der Priester ; ihm — und ihm allein — wird durch die
Priesterweihe diese Vollmacht iibertragen ; aber wohl verstanden, nicht daB
er sie nach personlichem Belieben ausiibe, sondern genau nach.den Vor-
schriften der Kirche. So hat Christus auch die iibrigen Sakramente seiner
Kirche iibergeben. Daraus folgt nicht, daBl sie iiber die Wirkung derselben
verfiige. Sie spendet dieselben durch den Priester, aber nach ihrer Anwei-
sung. Wenn manche sagen, der « fructus ministerialis » sei jener, der denen
gebiihrt, welche ein Stipendium geben, fiir die also der Ptiester « ex justitia »
appliziert, so haben wir die betriibende Tatsache, daB das Stipendien-
wesen in ungebiihrlicher Weise den Begriff der MeBapplikation mitbestimmt.

Wenn der Ausdruck-die Frucht der heiligen Messe bezeichnet, welche
« ex ministerio sacerdotis » aus der Ausiibung der priesterlichen Vollmacht
hervorgeht, dann sind alle Friichte der heiligen Messe, die allgemeinen und
die besonderen und die ganz besonderen, « fructus ministerialis ». So méchte
man fast meinen, dieser Ausdruck sei nur dazu da, Unklarheiten zuzudecken.
- 5. Aber «nach Rohner bekdme der Gldaubige nicht mehr (das will
besagen : kénnte nicht mehr bekommen), wenn auch das heilige MeBopfer
fiir ihn allein dargebracht wiirde, insofern nur seine devotio die gleiche
bleibt. Diese Ansicht ist falsch », so heiBt es in der Kritik weiter.

Diyus Thomas. 6



82 Kleine Beitrige

Was der H. H. Kritiker in Klammer beifiigt, ist eine miBverstiandliche
Unterschiebung. Aus der aufgestellten Lehre von MeBapplikation folgt nicht,
daB im genannten Falle der Glaubige nicht mehr Frucht bekommen kann,
wenn seine devotio die gleiche bleibt, sondern daB er nicht mehr bekommen
will. Er braucht ja nur seine « fides et devotio » zu steigern — das liegt
mit Gottes Gnade in seiner Gewalt — und sogleich wird die tatsachliche
Wirkung der heiligen Messe in ihm vermehrt. Auch wird diese Lehre
nicht unmittelbar «aus-der Identitit des MeBopfers mit dem Kreuzes-
opfer » gefolgert, sondern aus dem Grundsatze, daB die heilige Messe eine
Allgemein-Ursache ist, welche unbeschrinkie innere Kraft besitzt, welche
aber im einzelnen Falle tatsidchlich nur so weit wirkt, als die Empfanglichkeit
der Glaubigen es erlaubt.

6. DaB ein und dasselbe heilige MeBopfer zugleich vielen, auch
speziell, zugewendet werden konne, will der H. H. Kritiker mit Gihr durch
den Hinweis auf die bestindige Praxis der Kirche zuriickweisen und iiber-
dies in der Verurteilung der Synode von Pistoja verurteilt sehen.

Aber mit Unrecht !

Denn die bestindige Praxis der Kirche ist, daB3 sie nicht die Friichte
des heiligen Opfers zuwendet, sondern das Opfer selber. Weil dieses nun
eine unbeschriankte innere Kraft besitzt, leitet die Kirche den Priester an,
ein und dasselbe Opfer fiir alle, fiir viele und fiir einzelne darzubringen, ohne
daB sie fiirchtet, die einzelnen méchten einander den geringsten Eintrag tun.

Und die Synode von Pistoja ?

Was hat diese in bezug auf die MeBapplikation gelehrt ? «Dal es
nicht in der Macht des Priesters liege, die Friichte der heiligen Messe,
wem er wolle, zuzuwenden ; denn das sei eine MiBachtung der Rechte
Gottes, der allein die Friichte des heiligen Opfers austeile ; falsch sei daher
die Meinung des Volkes, da3 jene, welche dem Priester ein Almosen geben,
unter der Bedingung, dafl er eine Messe feiere, eine besondere Frucht aus
dieser Messe ziehen. » (Denzinger-B. 1530.) Was sagt nun die Kirche dazu ?

Sie lehrt, daBl die spezielle Darbringung oder Applikation des heiligen
Opfers durch den Priester, welche durch das MeBalmosen veranla8t wird,
denjenigen, fiir welche appliziert wird, ceteris paribus mehr niitze als
allen andern. Aber welcher katholische Theologe hat das je geleugnet ?
Ist nicht gerade diese Wahrheit in den Artikeln des « Divus Thomas »
so scharf betont ?* Wo ist aber da die Rede davon, daB daselbe heilige
MeBopfer nicht verschiedenen einzelnen speziell appliziert werden koénne
und diirfe, ohne dalB sie einander schaden ?

Etwas anderes dagegen ist da — wenigstens implicite und praktisch
— verurteilt, nimlich der Ausdruck: «applicare fructus missae.» Die
Synode gebraucht diesen Ausdruck; in der Verurteilung heiBt es aber:
« Die Darbringung oder Applikation des heiligen Opfers », aus welcher dann
die besonderen Friichte hervorgehen. Also ist praktisch erklart, die Quelle
des Irrtums der Synode besteht in der falschen Meinung, der Priester habe
die Friichte der heiligen Messe und nicht das heilige Opfer als Allgemein-
Ursache zuzuwenden. Somit spricht die heilige Kirche in der Verurteilung
nicht gegen, sondern fir die vorgetragene Lehre von der MeBapplikation.



Kleine Beitrige 83

7. Aber noch eines bringt der H. H. Kritiker, und mit ihm manche
andere, vor.

« Es ist der Wille Christi, da3 die heilige Messe eine beschrinkte
Wirkung hervorbringe. Also hat der Priester dieses von Christus beschrankte
MaB von Friichten zuzuwenden. »

Doch wo und wann ist dieser Wille Christi kundgetan ? Er muB doch
irgendwo in der Heiligen Schrift oder Uberlieferung enthalten sein. Man
sagt : « Er leuchtet hervor aus der Tatsache, daB die heilige Messe taglich
und immerfort und an allen Orten dargebracht wird. Also hat Christus
die Wirkung jeder heiligen Messe beschrankt ; sonst geniigte ja ein einziges
MeBopfer, um alle Menschen zu retten und das ganze Fegfeuer zu entleeren. »
Die Tatsache ist klar. Ebenso klar, daB die tatsdchliche Wirkung jeder
heiligen Messe beschrinkt ist. Wer hat das je geleugnet ? Es handelt
sich nun darum, diese gegebene Tatsache zu erklaren, den immern Grund
derselben anzugeben. Mit dem schonen Spruche : « Es ist der Wille Christi »,
ist nichts erklart; dadurch wird einfach die klare Tatsache mit andern
Worten wiedergegeben. Wo liegt nun der innere Grund ? Er ist allein
zu finden im Wesen des heiligen MeBopfers, welches wohl unendliche
Heilskraft in sich trigt, aber nafurnotwendig immer eine sehr beschrankte
Empfanglichkeit vorfindet. Die Beschrinktheit der « fides et devotio » 16st
alle vorgebrachten Zweifel und erklart auf das natiirlichste alle die vor-
gelegten Tatsachen. -

DaBl Papst Benedikt XV. am Allerseelentage nur fiir eine der drei
heiligen Messen ein Stipendium anzunehmen erlaubte, nicht fiir alle drei,
wie an Weihnachten, dafiir hatte er offenbar seine weisen Griinde, welche
iibrigens nicht schwer zu erraten sind. Wenn derselbe Papst fiir zwei
der genannten drei heiligen Messen die « intentio » bestimmte, so ist das
nur ein Beweis, daB3 der Papst die Beschrianktheit der « fides et devotio »
als etwas Selbstverstandliches halt, aber {iberzeugt ist, dafl sie durch solche
Anordnungen wesentlich beeinflulit und gesteigert und dementsprechend
die tatsdchliche Wirkung der heiligen Messe erhéht werden kann.

Solche und &ahnliche praktische Anordnungen kénnen an sich weder
fiir die eine noch die andere Ansicht geltend gemacht werden ; sie erklaren
sich alle aus dem Wesen der MeBapplikation. Je nachdem diese erklirt
wird, werden auch solche Verfiigungen der Kirche ihre Auslegung finden.
Es handelt sich im vorliegenden Falle um Grundsdtze. Diese miissen ohne
Voreingenommenheit ins Auge gefa8t werden. Mit Machtspriichen einzelner
Moralisten : « sententia haec vix probabilis est » oder : « sententia opposita
in praxi omnino tenenda est», ist gar nichts ausgerichtet ; der Stand der
Frage bleibt nachher wie vorher unverandert.

8. Fiir den « einschrankenden Willen Christi» wird noch das Trldent
sess. 22, c. T angefithrt. Mit Unrecht! Daselbst wird der Zweck des heiligen
MeBopfers dargelegt. Es heilt aber dort nicht, Christus habe es eingesetzt,
damit die Kirche « ein Opfer » habe, also neben dem Kreuzesopfer noch
ein anderes, sondern damit die Kirche ein sichtbares Opfer habe, wie es
der menschlichen Natur entspricht. Auch ohne das heilige MeBopfer hitte
die Kirche ein Opfer, eben das Kreuzesopfer, aber kein sichtbares. Durch



84 Kleine Beitrige

das heilige MeBopfer wird nun das Kreuzesopfer fiir uns sichtbar gemacht,
und so hat die heilige Kirche ein Mittel, um unter sichtbaren sakramentalen
Zeichen « ex opere operato » am Kreuzesopfer lebendigen Anteil zu haben.

9. Wenn aber das Maf der Wirkung des heiligen Opfers in den
einzelnen von ihrer «fides et devotio» abhangt, dann — so wird von
H. H. Kritiker entgegengehalten — «ist Christus nicht mehr Herr iiber
seine Gnaden und Gaben ». _

Die Furcht ist grundlos ; denn liegt es nicht in Christi Macht, daf
die Glaubigen nicht alle dieselbe « fides et devotio » haben, sondern in
unzédhligen Abstufungen ? Warum hat der eine mehr, der andere weniger °?
« Das bewirkt ein und derselbe Heilige Geist, der jedem zuteilt, wie er
will. » 1 Wenn aber Christus im Heiligen Geiste in den einzelnen Gldubigen
so verschiedene Grade der « fides et devotio » bewirkt, dann ist und bleibt
er doch wahrhaft der unbeschriankte, allmichtige Herr iiber die Gnaden,
die durch das heilige MeBopfer zugeteilt werden.

10. Zum Schlusse bemerkt der H. H. Kritiker noch, «jedenfalls
werde diese Lehre filschlicherweise als Lehre des hl. Thomas dargestellt ;
in den Werken des Heiligen habe er und andere gewiegte Thomas-Kenner
nichts davon gefunden ». Darauf ist zu antworten : Der hl. Thomas hat
so klar wie kein zweiter die Lehre vom Kreuzesopfer und deshalb das
heilige MeBopfer als Allgemein-Ursache des Heiles, ferner die Lehre von
der Notwendigkeit, diese Allgemein-Ursache den einzelnen zuzuwenden,
ferner die Lehre von der « fides et devotio » als Mafstab der tatsiachlichen
Wirkung jener Allgemein-Ursache dargelegt. Damit ist aber der richtige
Begriff von MeBapplikation gegeben. Somit konnte und durfte fiiglich
die vorgelegte Lehre diejenige des hl. Thomas genannt werden. Nachdem
Cajetan, der groBte Erkldrer des hl. Thomas, die vorgefiihrte Lehre iiber
die MeBapplikation entwickelt hatte, fiigt er wortlich bei: « Diese Lehre
habe ich entnommen aus Thomas, 11T 79, 5.»2 Der H. H. Kritiker wird
aber giitigst entschuldigen, wenn Cajetan weit iiber alle neueren Thomas-
Kenner gesetzt wird. Um so auffallender klingt, was in der Kritik noch
zu lesen ist, ndmlich : « Was die Stelle anbelangt, welche Rohner aus dem
opusc. Cajet. de celebr. missae anfithrt, so hat er dieselbe vollig mil-
deutet, wie uns scheint.» Die genannte Stelle ist ja gar nicht gedeutet
worden, also konnte sie auch nicht mifdeutet werden. Sie ist jedem
unbefangenen Leser so deutlich, dal sie gar nicht gedeutet werden mufite.
Cajetan gilt denn doch seit Jahrhunderten allgemein und unbestritten
als der vorziiglichste Vertreter der verteidigten Lehre von der Mel-
applikation. Wenn daher der H. H. Kritiker ihn fir seine Auffassung
heranzieht, so ist das schon mehr als nur « Deutung ».

St. Gallen. Dr. G. Rohner.
11, Cor. 12, 11 : « Haec omnia operatur unus atque idem Spiritus, dividens

singulis, prout vult. »
® Cajet. opusc. tractat. III. de celebratione missae, cap. 2.



	Kleine Beiträge

