Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Der hl. Thomas und P. Studler
Autor: Dorholt, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der hl. Thomas und P. Stufler.'

Von Prilat Dr. Bernhard DORHOLT, Miinster i. W.

Ein sonderbares Buch ist es, mit dem uns P. Stufler beschert hat,
Schon beim ersten Durchlesen hat es mir sehr miBfallen, beim wieder-
holten Lesen aber habe ich mich gefragt, ob man noch mehr tun
konne, um das vom hl. Thomas klar Gesagte griindlich zu verdrehen
und in Unklarheit aufzulésen.

I.

Im Proémium (S. 1-33) gibt der Verfasser zuerst in bewegten
‘Worten seinem Bedauern dariiber Ausdruck, daB katholische Theologen,
die durch gleiche Liebe zur Kirche verbunden, mit vereinten Kriften
gegen die Feinde unserer Religion kimpfen sollten, schon drei Jahr-
hunderte hindurch aufs heftigste miteinander streiten iiber eine Funda-
mentalwahrheit, nimlich die Mitwirkung Gottes mit den Handlungen
der Geschopfe, womit andere Wahrheiten innigst verbunden seien, wie
das gottliche Wissen der zukiinftigen freien Handlungen, das Wesen
der geschaffenen Freiheit, die Natur der hinreichenden und wirksamen
Gnade, der allgemeine gottliche Heilswille, die Pridestination und
Reprobation. Erreicht sei durch diesen hiuslichen Krieg nichts, als
dall jede der streitenden Parteien der eigenen Meinung nur um so
fester anhing, die Geister einander entfremdet wurden, nicht selten
die Liebe und auch wohl die Gerechtigkeit verletzt wurde. Bei 6fterem
Nachdenken dariiber,- wie dieser traurige Kampf beendigt und der
ersehnte Friede herbeigefiihrt werden konne, habe ihm kein Mittel
geeigneter erschienen, als daB die feindlichen Parteien einer von allen
mit gleicher Ehrfurcht anerkannten Auktoritit sich unterwiirfen.

Diese Auktoritit aber konne, solange das authentische Lehramt iiber
die kontroversen Fragen kein Urteil gefillt habe, keine andere sein als

L Dy. Joannes Stufler S. J., theologiae dogmaticae professor in universitate
Oenipontana : Divi Thomae Aquinatis doctrina De Deo operante in omni opevatione
naturae crveatae praesertim libevi arbitrii. Oeniponti (Innsbruck) sumptibus et
typis societatis librariae « Tyrolia », 1923 (xx, 423, Kl. 8°).



46 Der hl, Thomas und P, Stufler

das « praeclarissimum ingenium » des hl. Thomas von Aquin, «cuius
laus in tota Ecclesia est, cuius sapientia tamquam veridica et catholica
a summis Pontifictbus proclamata, cuius doctrina iteratis vicibus
impense commendata et tamquam norma tutissima proclamata est ».
Es miisse zwar zugegeben werden, dal} iiber die Lehre des Aquinaten
selbst nicht weniger unter katholischen Lehrern gestritten werde als
itber die eben genannten Fragen. Dennoch sei er fest davon iiber-
zeugt, daB iiber die echte Lehre des hl. Thomas, wenn nur die Regeln
einer gesunden Auslegung angewandt wiirden, leichter Einigkeit zu-
standegebracht werden kénne, als daB3 die Wahrheit oder Falschheit
der Meinungen aus den Quellen der Offenbarung und den Prinzipien
der gesunden Vernunft so klar bewiesen wiirde, dal} alle sich zufrieden
gaben.

Das ist gewill sehr wahr und gut gesagt. Wenn nur der Verfasser
daran festgehalten und es nicht durch eine noch in demselben Jahre,
in welchem er sein uns vorliegendes Werk herausgegeben hatte, ver-
offentlichte Erklarung zuriickgenommen und widerrufen hitte, durch
eine Erkliarung, die er in der Zeitschrift fiir katholische Theologie in
einer Kontroverse mit P. R. Schultes O.P. abgegeben hat. Die
Kontroverse bezog sich auf AuBerungen des Johannes von Neapel O. P.
und des hl. Thomas iiber die praemotio physica. P. St. iiberrascht nun
S. 563 f. des Jahrgangs 1923 die Leser der genannten Zeitschrift durch
die Erklirung, er habe in seiner Abhandlung iiber Johannes von
Neapel nur dessen Anschauungen untersucht ; ebenso habe er in seinen
iibrigen Veroffentlichungen nur die Lehre des hl. Thomas behandelt.
« Aber wie kommt Sch.! dazu, die Ansicht dieser Autoren als die
meinige hinzustellen ? » So lautet S. 564 die Frage, die er an die
Adresse des Herrn P. R. Schultes O. P. richtet. Dieser nimmt Stellung
zu der Frage im Divus Thomas 1924, S. 177, wo er sagt: « Wir sind
P. St. fir diese Erklirung insofern dankbar, als dadurch der Frage-
punkt geklirt wird. Bis jetzt war Freund und Feind der Ansicht
gewesen, St. betrachte die dem hl. Thomas zugeschriebene Ansicht
auch als die seinige und als die theologisch richtige. Mit der gegen-
teiligen Erkldrung St.s. dndert sich indes die ganze Sachlage.» So
ist es, und daraus habe auch ich meine Schliisse zu ziehen in Hinsicht
auf das mir vorliegende Werk und den in demselben gemachten Vor-
schlag St.s, die streitenden Parteien sollten sich durch Unterwerfung

-1 Von St. im Druck hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stuﬁer 7

unter die Auktoritit des hl. Thomas einigen, womit doch von selbst
gegeben war, daB3 vor allem er selbst sich ganz nach der Auktoritit
des hl. Thomas richten und dessen Meinung zu der seinigen machen
wolle. Das hat er nun durch die in der Zeitschrift abgegebene
Erklarung zuriickgenommen.

Es folgt im Proomium ein kurzer geschichtlicher Uberblick iiber
die verschiedenen Auffassungen der Lehre des hl. Thomas. An erster
Stelle wird die Lehre der Thomasten  dargelegt. Sie wird zwar nur in
ihren Grundlinien, in diesen aber richtig dargestellt. Um so auffallender
ist es, daB St. sie im weiteren Verlaufe seines Werkes so griindlich
miBversteht.

An zweiter Stelle 1408t St. die Meinung L. Molinas und der
Molinisten ' folgen. Sie gehoérte strenggenommen in sein Werk, das
doch laut der Titelaufschrift «de Deo operante in omni operatione
naturae creatae, praesertim liberi arbitrii » handeln soll, nicht hinein,
da. Molina kein Wirken Gottes i ! den geschaffenen Ursachen, ins-
besondere kein Wirken Gottes im freien geschopflichen Willen, sondern
nur ein Wirken Gottes mit den geschaffenen Ursachen annimmt.

An dritter Stelle folgt die Meinung des Kardinals Joseph Peccil,

an vierter Stelle die des P. J. M. Cornoldi S. J.1, an fiinfter Stelle
die des Kardinals L. Billot!, an sechster Stelle die des P. Thomas
Papagni O.P.1, die P. St. fiir die richtige hidlt und zu der seinigen
macht. :
Sollte uns nun, fragt dann der Verf., die tiefe Méinungsverschieden-
heit, die uns unter diesen Thomasauslegern entgegentritt, zu der
Annahme treiben, der Doctor Angelicus habe in einer so wichtigen
Sache so zweideutig und dunkel geredet, dall es unmoglich sei, den Sinn
seiner Worte klar zu erfassen ? St. tritt dem mit einem entschiedenen
Nein entgegen. Da der heilige Lehrer an zahllosen Stellen von der
Mitwirkung Gottes mit den Handlungen der. Geschépfe rede, so habe
es nicht geschehen kénnen, dall er die klare Idee, die er zweifelsohne
von dieser Mitwirkung gehabt habe, nicht auch 6fters mit klaren
Worten ausgesprochen habe. Was aber so von ihm ausgesprochen
worden sei, kénne doch auch eine klare und unzweifelhafte Auslegung
finden. Dazu sei allerdings notwendig, daB die richtige Methode*
eingehalten werde.

1 Von mir hervorgehoben.



48 Der hl. Thomas und P. Stufler

Beziiglich dieser sei einiges zu beachten, was die Person! des
Interpreten, anderes, was die Interpretationsregeln ! betreffe.

1. Die Person des Interpreten miisse a) frei sein von Vor-
urteilen, b) mit den Werken des hl. Thomas so bekannt sein, da3 er
sie durch und durch kenne.

2. Als Regeln der Interpretation seien folgende hauptsichlich zu
befolgen : ,

a) Der Sinn einer Lehre sei hauptsichlich aus den Stellen festzu-
stellen, an welchen der heilige Lehrer sie ex professo behandle, nicht
aber aus denen, an welchen er blol obenhin oder nebensichlich iiber
sie rede.

b) Wenn der Sinn zweifelhaft bleibe, so seien Parallelstellen
heranzuziehen.

¢) Die grofte Sorgfalt sei anzuwenden, um den Sinn derjenigen
Ausdriicke genau festzustellen, deren Thomas sich hiufig und nicht
immer in demselben Sinne bediene. Sie miiliten so verstanden werden,
wie Thomas sie verstanden habe.

d) Auch die chronologische Ordnung der Werke des hl. Thomas
sei zu beachten, da es feststehe, dal er einige Meinungen, die in den
fritheren Werken sich finden, in den spiteren gedndert oder auch
stillschweigend zuriickgezogen habe.’ '

e) Aufs sorgfiltigste miisse der Ausleger sich hiiten, vor voreiligen
Folgerungen aus Worten des hl. Thomas. So z. B., wenn Thomas
nur eine Zweiteilung des gottlichen Wissens erwihne, diirfe daraus
nicht geschlossen werden, er kenne die scientia media nicht.

f) Die Lehre des hl. Thomas sei moglichst aus seinen eigenen
Worten zu entnehmen. Auch seine besten Kommentatoren seien mit
Vorsicht zu gebrauchen.

Der Verf. 1iBt noch die Bemerkung folgen, wenn diese Regeln
sorgfiltig befolgt wiirden, diirfe man hoffen, dall auch in einer so
schwierigen und umstrittenen Materie alle Dunkelheit aus der Lehre
des hl. Thomas verschwinden werde ; er schlieBt dann mit der Ver-
sicherung : « Et ege quidem pro. viribus studui, ut in hoc praesenti
tractatu regulas hasce diligenter sequerer, quod, num contigerit,
benevolus lector iudicabit.

Leider muBl der benevolus lector, wenn er gerecht sein will, ganz
anders urteilen : daB ndmlich der Verf. die Voraussetzungen und

1 Von mir hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 49

Regeln der richtigen Methode theoretisch zwar gut kenne, aber ihnen
tatsichlich in seinem Werke nicht in allem gerecht geworden sei,
einige sogar aufs schwerste verletzt habe. So muf er objektiv urteilen,
wie wir bald sehen werden, womit ein milderes Urteil beziiglich des
Subjektiven vereinbar ist. '

DaB P. St. das erste Erfordernis, das er fiir die Person des
Interpreten aufgestellt hat, nicht besitzt, ist aus seinem Werke leicht
zu ersehen. Denn wer von vornherein ein so heftiger und geradezu
leidenschaftlicher Gegner der praemotio physica ist, wie P. St. sich
in demselben zeigt, ist zu einer unbefangenen Beurteilung der in dem
Werke behandelten schwierigen Fragen ganz und gar unfihig, da die
praemotio physica, man mag iiber sie denken wie man will, doch
jedenfalls mit diesen Fragen zusammenhingt und bei ihrer Lésung
eine Rolle spielt. Auch beziiglich des zweiten Erfordernisses fiir die
Person des Interpreten, daB er ndmlich die Werke des hl. Thomas
grindlich kennen miisse, muB das Urteil lauten, dafl es dem Verfasser
in hohem Grade fehlt. Der thomaskundige Leser des vorliegenden
Werkes sieht ndmlich bald, daBl der Innsbrucker Dogmatiker in den
Werken des hl. Thomas zwar viel herumgelesen hat, muB3 sich aber
bei eingehendem Studium desselben leider iiberzeugen, dal er Wichtiges
und Prinzipielles dabei nicht verstanden hat.

Was dann die aufgestellten Interpretationsregeln angeht, so hat
sich P. St. gegen die S. 30 unter ¢ von ihm angegebene Regel
verfehlt, die verlangt, dafl die von Thomas gebrauchten Ausdriicke
selbstverstandlich bei der Auslegung genau in dem Sinne genommen
werden, in welchem Thomas sie verstanden hat. St. hat gegen diese
Regel in drgster Weise dadurch gefehlt, daB8 er den in der behandelten
Materie so duBlerst wichtigen Ausdruck motio (movere) ! in einem ganz
anderen Sinne gebraucht hat als der hl. Thomas.

Was bei Thomas der Ausdruck fiir einen Sinn hat, ist bekannt.
« Movere nihil aliud est quam educere aliquid de potentia in actum »,
sagt er I q. 2 a. 3. Und wiederum : « Oportet ut id, quod est in potentia,
reducatur ad actum per aliquid, quod est in actu, et hoc est movere »
(I-IT q. 9 a. 1). Und nochmals (ibid. q. 16 a. 1) : « Movere potentias
animae ad suos actus est applicare eas ad operationem ». Was dagegen
St. unter movere versteht, sagt er S. 37 mit den Worten: «Deus
immediata actione creaturas irrationales' ad operationes proprias et

1 Von mir im Druck hervorgehoben,

Divus Thomas. 4



50 Der hl. Thomas und P Stufler

naturales movet ! dando illis principia interna motus et virtutes activas. »
Ein Geben von Bewegungsprinzipien ist aber nur die Befiahigung fir
eine Bewegung, nie und nimmer aber eine wirkliche Bewegung. Alle
wirkliche Bewegung der Naturdinge von Seiten Gottes wird von P. St.
glatt bestritten. Er scheut sich nicht, S. 45 zu schreiben : « Ergo causae
secundae a Deo moventur solummodo ® eo, quod eis principia interna
et virtutes activas confert. » Und vollig konsequent schreibt er S. 47 :
« Ergo gubernatio, directio et motio divina rerum creatarum ad fines
suos praecise in hoc consistit 2, quod Deus eis talem naturam imprimit
...., 1. e. quod eis vires naturales activas confert. ....»

St. nennt diese « Bewegung» S. 50 eine «motio quodammodo
entitativa», S. 51 nennt er sie eine « motio permanens et ad earum
(i. e. rerum) naturam pertinens» Diese Benennungen, die St. in
seinem Werke noch wiederholt gebraucht; sind ebenso unthomistisch
wie der ihnen zugrundeliegende Begriff, da Thomas sie nicht kennt.

P. St. wei3 recht gut, daB sein Bewegungsbegriff ungewéhnlich ist.
Er sagt von ihm S. 64 : « Hic modus concipiendi motionem Dei nobis
utique aliquo modo alienus est, quia principia physicae Aristotelicae
de motu naturali eiusque causa in oblionem venerunt, neque fere alium
motum rerum naturalium iam novimus nisi violentum. Sed a schola-
sticis antiquioribus motor sensu eminentiore ille dicitur, qui rei alteri
formam permanentem dat, ex qua intrinsecus ad operationem in-
clinatur. »

Aber hat St. denn vergessen, dal er die Lehre des hl. Thomas
erforschen will ? Hat er vergessen, daB er S. 30 unter ¢ die oben
genannte Regel aufgestellt hat ? Auf den Sprachgebrauch Aalterer
Scholastiker kommt es hier ganz und gar nicht an, sondern aus-
schlieBlich auf den des hl. Thomas. Nach ihm hatte er sich nach der
von ihm selbst aufgestellten Regel zu richten, wenn es ithm mit der
Feststellung der Lehre des hl. Thomas ernst war. '

Wir wenden uns der weiteren Interpretationsregel zu, die St. S. 31
unter e aufgestellt hat, und in der er die Ausleger des hl. Thomas vor
voreiligen Schliissen aus dessen Worten warnt ; so z. B. wenn.Thomas
in seinen Schriften nur von einer Zweiteilung des gottlichen Wissens
rede, diirfe daraus nicht geschlossen werden, er kenne die scientia
media nicht.

1 Von mir im Druck hervorgehoben.
2 Von mir hervorgehoben.



Der hl, Thomas und P. Stufler 5I

Dazu ist zu bemerken : So richtig und selbstverstiandlich die Regel
selbst ist, so unangebracht ist das beigefiigte Beispiel, da sicher keinem
der Gegner, mit denen P. St. zu rechnen hat, in den Sinn kommen
wird, daraus, daB3 in den Schriften des hl. Thomas iiberall nur eine
Zweiteilung des gottlichen Wissens erwahnt wird, ohne weiteres zu
schlieBen, eine Dreiteilung desselben sei ihm ganz fremd und gelte
ihm als unmoglich. DafBl und wie fiir den hl. Thomas und seine Schule
eine Dreiteilung des gottlichen Wissens méglich und annehmbar ist,
hat P. Norbertus Del Prado O.P.! in seinem herrlichen, bis jetzt
urwiderlegten Werke De gratia et libero arbitrio!, in der tertia pars,
S. 118 ff., dargetan. Wenn aber die Thomisten trotz dieser sogar viel-
fachen Moglichkeit die scientia media Molinas ablehnten und fir
unmoglich erkliarten, so taten sie das deshalb, weil in ihr behauptet
wird, daB Gott das Objekt derselben, die bedingt freien zukiinftigen
Handlungen der Geschopfe, schon vor und unabhingig von seinen freien
Willensbeschliissen wisse, weil das ja doch selbstverstindlich nicht sein
kann, da Gott die erste Ursache von allem Sein (und zwar durch seinen
Willen) ist. Dall aber P. St. die scientia media im Sinne Molinas
versteht, ist aus S. 303 seines Werkes zu ersehen.

Und nun wenden wir uns der von St., S. 30, unter a aufgestellten
Interpretationsregel zu, gegen die er besonders stark gefehlt hat. Die
Regel schrieb in sehr verstandiger Weise vor, der Sinn der thomistischen
Lehre sei mehr aus den Stellen festzustellen, an denen der heilige
Lehrer sie ex professo behandle, nicht aber aus denen, an welchen er
dieselbe Lehre nur obenhin oder nebensichlich behandle.

Um nun den Beweis zu erbringen, dal P. St. gegen diese Regel
gefehlt hat, wenden wir uns der Hauptthese seines Werkes zu, um
zu sehen, wie er sie nach der genannten Regel beweisen muflite, und
wie er sie tatsichlich zu beweisen versucht hat. Die Hauptthese seines
Werkes kennen wir schon einigermafen aus unsern obigen Erérterungen
iiber den Gebrauch des Ausdruckes motio (movere) beim hl. Thomas
und bei St. Sie lautet: Die ganze Bewegung der Naturdinge von
seiten Gottes besteht darin, daB Gott ihnen bei ihrem Entstehen
innere Bewegungsprinzipien, die zu ihrer Natur gehéren, mitgibt und
in ihnen erhilt, so da die Dinge kraft der ihnen von Gott verliehenen
Bewegungsprinzipien und aktiven Krifte sich selbst und andere Dinge
bewegen koénnen, von Gott aber keine eigentliche Bewegung, die nach

1 Von mir hervorgehoben.



52 Der hlq Thomas und P. Stufler

Thomas in einem Ubergang von der Potenz in den Akt besteht,
erhalten und einer solchen auch nicht bediirfen.

Diese Hauptthese hatte P. St. nach der von ihm (S. 30, unter a)
aufgestellten Regel zunichst und vor allem aus primdren Thomas-
stellen, d. i. aus solchen, an denen Thomas ex professo die Sache
behandelt, zu begriinden, um dann die sekundiren Stellen nach den
primiren zu deuten. In Wirklichkeit hat nun St. schon dadurch gegen
die genannte Regel verstoBen, daBl er in dem ganzen ersten Kapitel
des ersten Buches seines Werkes, welches Kapitel vor allem der
Begriindung seiner Hauptthese gewidmet ist, von den primdren Thomas-
stellen keine einzige inhaltlich heranzieht. Er nennt zwar auf der ersten
Seite des Kapitels die Orte, wo einige der primdren Stellen zu finden
sind, aber auch das nur zur Begriindung von etwas, was, wie er selbst
sagt, von allen Auslegern des hl. Thomas anerkennt wird. Was wir
ihm vorwerfen, ist dies, dal er im ganzen ersten Kapitel nicht einmal
den Versuch gemacht hat, seine Hauptthese aus einer der primiren
Thomasstellen zu begriinden.

Zu Anfang des zweiten Kapitels (S. 65) bereitet er uns nun
zunichst eine grofe Uberraschung. Nachdem er mit wenigen Worten
auf die im ersten Kapitel von ihm vorgetragene « motio Dei entitativa »,
die, wie wir oben sahen, keine wirkliche Bewegung, sondern nur die
Verleihung von Bewegungsprinzipien ist, zuriickverwiesen hat, setzt er
uns in Erstaunen durch folgende Worte: «Sed S. Thomas Deo
respectu rerum naturalium etiam aliam speciem motionis ! adscribit,
quae non in collatione et conservatione virtutis activae, sed in motione
et applicatione causarum iam perfecte comstitutarum ' consistit. » Er
fiigt noch hinzu : « De hac re serio dubitari nequit ; nimis clare haec
altera motionis species compluribus in locis docetur. »

Wir fragen uns : Soll das vielleicht ein Widerruf dessen sein, was
er im vorhergehenden ersten Kapitel gesagt hat ? Wir koénnen es
zuniachst kaum anders verstehen. Denn im ersten Kapitel wurde
gesagt, Gottes Einflul auf die Naturdinge beschrinke sich nach der
Lehre des hl. Thomas auf die « Bewegung », die St. « motio entitativa »
oder «motio permanens» nennt, die in der bloBen Verleihung und
Erhaltung innerer Krifte bestehen soll ; hier dagegen wird gesagt, es
konne keinem Zweifel unterliegen, da3 der hl. Thomas Gott auch noch
eine andere Bewegung der Naturdinge zuschreibe, die nicht in der

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl, Thomas und Pe Stufler 53

Verleihung und Erhaltung innerer Kraft, sondern in einer Bewegung
und Applikation fertiger Ursachen bestehe. Das sind doch offenbar
Widerspriiche.

Damit sich aber der Leser von dem kontradiktorischen Charakter
der Behauptungen St.s noch vollkommener iiberzeuge, lassen wir den
Wortlaut zweier Stellen aus seinem Werke folgen, in denen der Wider-
spruch besonders klar hervortritt. Die erste steht im ersten Kapitel
des ersten Buches (S. 45, n. 19) und lautet: « Ergo causae secundae
ad operationes suas a Deo moventur solummodo ! eo, quod eis principia
interna et virtutes activas confert.» Die zweite steht im zweiten
Kapitel desselben ersten Buches (S. 68, n. 33) und hat folgenden Wort-
laut : « Re vera illa motio, de qua in c. 1 egimus et quae in sola
collatione et conservatione principiorum internorum et virtutum acti-
varum consistit, nequaquam sufficit!, ut causa secunda actualiter
moveatur vel operetur.» Da der zweite Satz dem ersten offenbar
widerspricht, so nimmt P. St., so wird man doch wohl sagen miissen,
durch Aufstellung des zweiten den ersten zuriick.

Ja, so schemmt! es. Doch lassen wir uns nicht tiduschen. Trotz
alles Scheines will St. nichts zuriicknehmen. Seine Absicht geht viel-
mehr dahin, die «alia species motionis», die er im zweiten Kapitel
aus primdren oder exprofesso-Stellen des hl. Thomas erkannt hat, auf
die von ihm so benannte « motio entitativa vel permanens » des ersten
Kapitels, fiir die er bloB nebensichliche Stellen anfithren konnte,
zuriickzufithren und so entgegen der von ihm aufgestellten Inter-
pretationsregel die Hauptstellen nach den nebensichlichen zu deuten,
statt, wie die Regel es vorschrieb, die nebensichlichen nach den Haupt-
stellen zu deuten.

Um sich aber davon zu iiberzeugen, daff St. wirklich die Absicht
hat, deren wir ihn beschuldigen, da} wir ihn also richtig verstehen,
braucht man in seinem Werke nur die nach S. 65 folgenden Seiten,
zunichst bis S. 103 zu lesen, wo sich folgende Worte des Verf. finden :
«Cum ergo D. Thomas dicat, Deum in qualibet re operari, inquantum
elus virtute quaelibet res indiget ad agendum (de pot. ¢. 3 a. 7) et
Ipsum esse immediate in omnibus operantem, quod in aliis causis non
contingit (d. I 37 ¢. I a. T ad 4) non potest aliam operationem intel-
ligere nisi eam, qua ommnibus esse dat et conservat.»? Da sind wir trotz

Von mir hervorgehoben.
Von St. hervorgehoben.

1
2



54 Der hl. Thomas und P. Stufler

der feierlichen Erklirung auf S. 65 von der «alia species motionis »,
die Thomas ohne allen Zweifel lehre, doch wieder bei der sogenannten
« motio entitativa et permanens » des ersten Kapitels des ersten Buches
angelangt, die kein wirkliches Bewegen von seiten Gottes, sondern nur
ein Geben von Bewegungsprinzipien und ein Erhalten derselben ist.

Wir kommen auf diesen Punkt unten unter II zuriick, wo wir ihn
sachlich zu behandeln haben, wiahrend wir hier nur durch die von St.
aufgestellten Regeln fiir die Auslegung des hl. Thomas darauf gefiihrt
worden sind. Der unparteiische Leser aber und auch der Verf. selbst
wird uns Recht geben miissen, wenn wir sagen: Wer methodisch
Grundsitze und Regeln fiir die Auslegung des hl. Thomas aufstellt
und sich selbst aufs #drgste gegen dieselben verfehlt, so daB} er das
gerade Gegenteil von dem tut, was sie vorschreiben, gibt dadurch
deutlich zu erkennen, daB es ihm mit seiner duBerlich kundgegebenen
Absicht, den wahren Sinn der Worte des hl. Thomas zu erkennen und
darzustellen, trotz aller Versicherungen nicht so ganz ernst ist. So
miissen wir objektiv urteilen. Damit ist vereinbar, da der P. St.
subjektiv fest glaubt, es sei ihm mit dem Bestreben, den wahren Sinn
der Ausspriiche des heiligen Lehrers zu erkennen, heiliger Ernst. Wir
nehmen trotz des genannten objektiven Urteils, zu dem wir logisch
gendtigt sind, nicht im geringsten an, da er absichtlich und in
bewuBter Weise sich selbst und seine Leser hat tiuschen wollen. Nur
das wissen wir : das menschliche Herz hat iiberaus viele Falten und
Faltchen und verborgene Winkel, und die Selbstkenntnis ist im
allgemeinen schwer.

11.

Wie weit der Verfasser, der es sich zur Aufgabe gemacht hat,
dic Auffassung des hl. Thomas von dem Mitwirken Gottes mit dem
Wirken der von Gott geschaffenen Natur, besonders des freien Willens,
darzustellen, von der wirklichen Auffassung des Doctor angelicus
abgewichen ist, zeigt uns eine vergleichende Gegeniiberstellung der
Behauptungen des Verf. mit den Stellen, an denen Thomas ex professo
von der genannten Mitwirkung Gottes handelt. Den Thomisten sind
diese Stellen schon immer bekannt gewesen, und P. St. stimmt in
der Angabe der Orte, wo sie stehen, im allgemeinen mit ihnen {iberein,
nur nennt er statt 3. c. genf. 70 abweichend 3. c. gemt. 69, eine
Abweichung, die ohne Belang ist, weil die beiden Kapitel verwandte
Themata behandeln. Die hauptsichlichste ist, wie allgemein anerkannt



Der hle Thomas und P, Stufler - 55

wird, die Qu. 3 de potentia a. 7. Sie allein geniigt, die Behauptungen
St.s zu widerlegen. Leider ist sie zu umfangreich, um sie ganz hier-
her zu setzen. Wir miissen uns daher mit einer kurzgedringten
Inhaltsangabe begniigen.

Die Uberschrift lautet: « Utrum Deus operetur in operatione
naturae. » Die einleitenden Erwigungen, in denen Thomas das pro
und contra erértert, finden ihren AbschluB in der ersten These :
«Respondeo dicendum, quod simpliciter concedendum est, Deum
operari in natura et voluntate operantibus. » ‘

Das sei aber, fihrt er fort, von einigen nicht richtig verstanden
worden, die irrtiimlicherweise Gott in der Weise alles Wirken der
Natur zugeschrieben hitten, daB das Naturding nichts wirke durch
eigene Kraft. Zu dieser Behauptung seien sie aus verschiedenen
Griinden gekommen. Nachdem er diese Griinde, die uns hier nicht
interessieren, ausfiihrlich widerlegt hat, schlieBt er ab mit der zweiten
These, die so lautet : « Non ergo sic est intelligendum, quod Deus in
omni re naturali operetur, quasi res naturalis nihil operetur, sed quia
in ipsa natura vel voluntate operante Deus operatur. Quod quidem
qualiter intelligi possit, ostendendum est. »

In vielfacher Weise kénne nimlich ein Ding die Ursache des
Wirkens eines anderen Dinges sein : «uno modo quia ei tribuit virtutem
operandi », wie Aristoteles im achten Buche der Physik sage, dal das
generans das Leichte und Schwere bewege, insoweit es die Kraft gebe,
durch die solche Bewegung erfolge. « Et hoc modo Deus agit omnes
actiones naturae, quia dedit rebus naturalibus virtutes, per quas agere
possunt, non solum sicut generans virtutem tribuit gravi et levi, et
eam ulterius non conservat, sed sicut continue tenens virtutem in
esse, quia est causa virtutis collatae non solum quantum ad fieri sicut
generans, sed etiam quantum ad esse, ut sic possit dici Deus causa
actionis in quantum causat et conservat virtutem naturalem in esse. »
Auf diese beiden Punkte, das urspriingliche Verleihen der Kraft zum
Wirken und ihre Erhaltung, will, wie wir schon wissen, P. St. das Mit-
wirken Gottes mit dem Wirken der geschaffenen Ursachen beschrinken
und redet sich ein, damit den Gedanken des hl. Thomas wiederzu-
geben. Wie sehr er sich darin tiuscht, sehen wir daraus, da8 Thomas
so fortfihrt : ,

« Sed quia nulla res per seipsam movet et agit nisi sit movens non
motum, tertio modo dicitur una res esse causa actionis alterius in-
quantum eam movet ad agendum.» Und daB diese dritte Art des



56 Der hl.. Thomas und Ps Stufler

gottlichen Mitwirkens auf die beiden ersten nicht zuriickgefithrt und
sachlich mit ihnen identifiziert werden darf, wie St. es versucht hat,
hebt Thomas ausdriicklich hervor, indem er hinzufiigt : «in quo non
intelligitur collatio aut conservatio virtutis activae, sed applicatio
virtutis ad actionem, sicut homo est causa incisionis cultelli ex hoc
ipso quod applicat acumen cultelli ad incidendum movendo ipsum. »
Es ergebe sich also mit Notwendigkeit, daB Gott die Ursache eines
jeden Wirkens des Naturdinges auch dadurch sei, daB er dessen Kraft
zum Wirken bewege und appliziere (« ut movens et applicans virtutem
ad agendum »).

Aber noch eine vierte Weise des gottlichen Mitwirkens kennt
der hl. Thomas. Er fahrt namlich nach einigen kurzen Bemerkungen
iiber das werkzeugliche Wirken so fort: «Unde quarto modo unum
est causa actionis alterius, sicut principale agens est causa actionis
instrumenti. Et hoc modo etiam oportet dicere, quod Deus est
causa omnis actionis rei naturalis. Quanto enim aliqua causa est
altior, tanto est communior et efficacior, et quanto est efficacior,
tanto profundius ingreditur in effectum et de remotori potentia ipsum
reducit in actum. In qualibet autem re naturali invenitur quod est
ens et quod est res naturalis et quod est talis vel talis naturae.
Quorum primum est commune omnibus entibus, secundum omnibus.
rebus naturalibus, tertium in una specie, et quartum, si addamus
accidentia, est proprium huic individuo. Hoc ergo individuum agendo
non potest constituere aliud in simili specie, nisi prout est instru-
mentum illius causae, quae respicit totam speciem et ulterius totum
esse naturae inferioris. ' Et propter hoc nihil agit in speciem in istis.
inferioribus nisi per virtutem corporis coelestis, nec aliquid agit ad esse
nisi per virtutem Dei. Ipsum enim esse est communissimus effectus,
primus et intimior omnibus aliis effectibus, et ideo soli Deo competit
secundum virtutem propriam talis effectus. .... Sic ergo Deus est
causa omnis actionis, prout quodlibet agens est instrumentum divinae
virtutis operantis. »

Um aber die Unmittelbarkeit des gottlichen Wirkens in den Dingen
zu erkldaren, fiahrt er so fort: «Sic ergo si consideremus supposita
agentia, quodlibet agens particulare est immediatum ad suum effectum.
Si autem consideremus virtutem qua fit actio, sic virtus superioris
causae erit immediatior effectui quam virtus inferioris ; nam virtus
inferior non coniungitur effectui nisi per virtutem superioris.

Sic ergo oportet virtutem divinam adesse cuilibet rei agenti, sicut



Der hl, Thomas und P. Stufler 57

virtutem corporis coelestis oportet adesse cuilibet corpori elementari
agenti. Sed in hoc differt, quia ubicunque est virtus divina, est essentia
divina, non autem essentia corporis coelestis est ubicunque est sua
virtus, et iterum Deus est sua virtus, non autem corpus coeleste. Et
ideo potest dici quod Deus in qualibet re operatur inquantum eius
virtute quaelibet res indiget ad agendum. Non autem potest proprie
dici quod coelum agat in corpore elementari, licet eius virtute corpus
elementare agat. »

Das Letztgesagte verstehe ich so, dal man von Gott sagen konne,
daB, weil seine Kraft in allen Dingen ist, und er seine Kraft ist, er
auch supposital* in allen Dingen wirke.

Am Schlusse des corpus articuli fat Thomas das Gesagte kurz
so zusammen : « Sic ergo Deus est causa actionis cuiuslibet inquantum
dat virtutem agendi et inquantum comservat eam, et inquantum applicat
actioni, et inquantum eius virtute ommnis alia virtus agit. Et cum
coniunxerimus his, quod Deus sit sua virtus, et quod sit intra rem
quamlibet non sicut pars essentiae, sed sicut tenens rem in esse, se-
quitur guod ipse 1m quolibet operante immediate operetur * non exclusa
operatione voluntatis et naturae.» Das will offenbar besagen, daB
Gott, der mit seiner Kraft in allen Dingen unmittelbar wirkt, auch
mit suppositaler Unmittelbarkeit in jedem Wirkenden wirkt.

Nicht also bloB eine zweifach-, wie P. St. will, sondern eine vier-
fachverschiedene Weise des Mitwirkens Gottes mit den geschopflichen
Ursachen kennt der hl. Thomas, und zwar so, daB nach ihm die beiden
letztgenannten von den beiden erstgenannten Weisen sachlich ver-
schieden sind, die beiden erstgenannten aber und die beiden letzt-
genannten je unter sich nicht sachlich, sondern nur gedanklich
verschieden sind. Das im Sein Erhalten ist eben sachlich nur
ein fortgesetztes Erschaffen, und das werkzeugliche Wirken aller
geschaffenen Ursachen in der Kraft Gottes ist sachlich nichts anderes
als eine Wirkung der applizierenden Bewegung von seiten Gottes.
Der hl. Thomas sagt das erstere ausdriicklich De pot. ¢. 5 a. 1 ad 2.
Das andere aber ist enthalten in folgenden Worten des hl. Thomas
in der Qu. 3 de pot. a. 7 (unmittelbar vor dem quartus modus) :
« Instrumentum est causa quodammodo effectus principalis causae, non
per formam vel virtutem propriam, sed inquantum participat aliquid

1 Von mir hervorgehoben.
? Die Hervorhebungen in diesem Absatze sind von mir.



58 Der hl. Thomas und P. Stufler

de virtute principalis causae per motum eius. »* Durch die Bewegung
also, durch die es appliziert wird, nimmt das Werkzeug teil an der
Kraft der Hauptursache.

Und weil das sich so verhdlt und Thomas sich dessen bewulBt
war, so tragt er auch in S. 74. I ¢q. 105 a. 5, wo er die vierte Weise
ausliBt, keine andere, sondern dieselbe Lehre vor wie in der Qu. 3
de pot. a. 7, da die vierte Weise an der genannten Stelle in der dritten
miteingeschlossen ist. Ebenso nennt er in /11 c. gent. c. 70 aus dem-
selben Grunde nur die drei ersten Weisen des gottlichen Mitwirkens.
Die Nichterwihnung der vierten Weise an diesen Stellen hat also nicht,
wie Swarez irrtiimlicherweise gemeint hat, darin ihren Grund, daB
Thomas den vierten modus stillschweigend zuriicknehmen wollte.

So etwas, wie Suarez, nimmt P. St. nicht an, sondern nennt zur
Begriindung seiner uns fiirs erste iiberraschenden Versicherung auf
S. 65, der hl. Thomas lehre ohne allen Zweifel auch noch eine andere
Art der Bewegung als die von ihm im ersten Kapitel seines ersten
Buches vorgetragene, auller der Qu. 3 a. 7 de pot. auch die von Suarez
ausgeschalteten Thomasstellen I ¢g. 7105 a. 5 und die Stelle aus dem
3. B. c. gent. (daB er hier c. 67 statt c. 70 nennt, beruht vielleicht auf
einem Versehen, ist aber auf alle Fille nicht von Belang). Er weil}
sich anders zu helfen, um der ihm nicht weniger als Suarez unbequemen
Qu. 3 de pot. a. 7 die Beweiskraft zu nehmen. Der von ihm angewandte
Kunstgriff besteht darin, daB er zunidchst ohne alle Einschrinkung
zugibt, Thomas lehre wirklich noch eine andere Art der Bewegung,
die verschieden sei von der im ersten Kapitel als ausschlieBliche Lehre
des hl. Thomas behaupteten uneigentlichen Bewegung, die er motio
entitativa vel permanens nennt, dann aber alles aufbietet, um auf
Umwegen die als andere Art der Bewegung laut verkiindigte, doch
auf die motio entitativa vel permanens zuriickzufithren und sie als
identisch mit ihr nachzuweisen. Wir haben diesen Kunstgriff St.s
oben unter I (S. 53 f.) schon kennen gelernt, miissen aber hier auf ihn
zuriickkommen, um ihn als wirkliche Tatsache mehr zu begriinden
als es uns dort moglich war. Wir sahen oben auf S. 53, daB St. beziiglich
der Lehre des hl. Thomas iiber die Bewegung der Naturdinge durch
Gott zwei sich scharf widersprechende Sitze aufstellt. Nachdem der
denkende Leser diese Contradictoria beziiglich der Lehre des hl. Thomas
bei St. auf S. 45 einerseits und auf S. 65 und 66 andererseits gelesen

1 Yon mir hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 59

hat, erwartet er von St. selbstverstindlich einige Worte der Auf-
klirung, durch die er belehrt wird, daB3 der Widerspruch nur ein schein-
barer ist. Statt aber dieser Erwartung des Lesers zu entsprechen,
macht St. auf S. 66 eine plotzliche Wendung gegen die Thomisten
und die von ihnen verteidigte praemotio physica, indem er, nachdem
er aus den von ihm angerufenen Texten des hl. Thomas, in denen
die «alia species motionis » gelehrt wird, diese als unzweifelhafte Lehre
des Heiligen selbst anerkannt hat, so fortfihrt: « Hi sunt textus
praecipui, ad quos Thomistae provocant ad probandam necessitatem
praemotionis physicae, dicentes, secundum verba S. Thomae non
sufficere collationem et conservationem virtutis activae, etiam perfec-
tissime constitutae, sed praeterea necessarium esse, eam virtutem per
praevium influxum Dei ad agendum applicari et determinari, sicut virtus
cultelli etiam perfectissima ad incidendum non sufficit, nisi eius acumen
ab homine per motionem ei impressam ad incidendum applicetur. »

Aber was soll doch dieser Seitensprung, mit dem er die Thomisten
und die praemotio physica anfdllt ? Moge er doch bei der Stange
bleiben und dem Leser die Aufklirung geben, die dieser ein Recht
hat, von ihm zu verlangen, nachdem er ihm Contradictoria vorgesetzt
hat. Die Frage, die P. St. zunichst zu l6sen hat, ist diese : Wie ist
das, was S. 45 des uns vorliegenden Werkes in den ersten fiinf Zeilen
behauptet wird, mit dem zu vereinbaren, was S. 65, Absatz 2, iiber
die «alia species motionis », die Thomas zweifellos lehre, gesagt wird ?
Sind es wirklich Widerspriiche oder nicht ? Und wenn St. sie als
Widerspriiche anerkennt, wie will er sie I6sen ? Nachdem er darauf
eine den denkenden Leser befriedigende Antwort gegeben hat, maoge
er sich auch, wenn er es dann noch fiir angebracht hilt, gegen die
Thomisten wenden und die praemotio physica bekdmpfen. Aber in
der vorher zu beantwortenden Frage handelt es sich um die «alia
species motionis, quae non in collatione et conservatione virtutis activae,
sed in motione et applicatione causarum iam perfecte constitutarum
consistit », von- der P. St. selbst sagt, es koénne im Ernst nicht
bezweifelt werden, daB8 Thomas sie wirklich lehre. Uber diese verlangt
der denkende Leser noch ein weiteres Wort von P. St., das ihn dariiber
aufklirt, wie mit der Annahme der «alia species motionis » gegeniiber
dem im ersten Kapitel Behaupteten nicht ein offener Widerspruch
in die Lehre des hl. Thomas hineingetragen werde. Durch die plotzliche
Abschwenkung St.s und sein Frontmachen gegen die Thomisten und
die praemotio physica sieht sich der Leser schwer getduscht, und je



60 Der hl, Thomas und P. Stufler

mehr er sich in das Folgende vertieft, desto mehr steigt in ihm der
Verdacht auf, es sei St. trotz der feierlichen Erklirung auf S. 65 doch
nicht ernst gewesen mit der «alia species motionis » und er suche sie
auf Umwegen in eine non alia species motionis umzudeuten. Er
verfolgt ihn auf diesen von ihm vermuteten Umwegen und sieht mit
einem gewissen Interesse, wie er sich S. 95 von den Thomisten zu
denjenigen Verteidigern des Concursus. simultaneus wendet, die den
Versuch gemacht haben, sich fiir ithre Lehre auf den hl. Thomas zu
berufen, um ihnen zu sagen, es sei evident, daB Thomas ihr Gegner sei.
Durch diese scharfe Absage an die Suarezianer steigt der P. St. nicht
unbedeutend in der Achtung des denkenden Lesers, der ihm weiter
folgt und feststellen kann, daB} er sich bald wieder den Thomisten
zuwendet, um ihnen gegeniiber zu behaupten, Gott bewirke die vom
hl. Thomas an den primiren oder Exprofesso-Stellen gelehrte Bewegung
und Applikation der geschaffenen Ursachen nicht unmittelbar und
durch sich selbst (immediatione suppositi), sondern nur mittelbar
durch andere geschaffene Ursachen. Es entgeht dabei dem denkenden
Leser nicht, dal P. St. die Begriffe prima et principalis causa in
Hinsicht auf Gott nicht richtig und im Sinne des hl. Thomas versteht ;
doch kann er darauf nur nebensiachlich achten, weil er Wichtigeres
sieht. Er sieht ndmlich S. 102 und 103, da3 er mit seiner Vermutung,
St. gehe darauf aus, die auf S. 65 so nachdriicklich und feierlich als
unzweifelhafte Lehre des hl. Thomas verkiindigte «alia species motio-
nis» doch in eine non alia species motionis, also in ihr kontra-
diktorisches Gegenteil auf Umwegen umzudeuten, Recht gehabt hat.
P. St. ist hier nach vielem Hin- und Herreden am Ziele seines Um-
und Schleichweges angekommen und sagt S. 1oz im Anschlusse an
Worte des hl. Thomas aus dessen Kommentar zum ersten Buch der
Sentenzen (d. 37 g. 1 a. 1) folgendes : « Sic ergo Deus intime in rebus
omnibus operatur, mquantum dat esse illudque conservat.' Et de hac
operatione Dei sola, qua esse dat et conservat, S. Thomas in toto
articulo loquitur, non vero de alia, qua rebus in-esse constitutis
et conservatis aliquam virtutem imprimit. Quare in responsione ad
4 illa operatio Dei, qua «est tmmediate in omnibus operans»! alia
intelligi nequit nisi ea, qua rebus omnibus esse dat et conservat ».
Er fiigt noch hinzu: «Immo secundum terminologiam Aquinatis
operary in vebus mihil alwd significat nisi eis esse dare.»' Da ich

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler br

hieriiber anders denke, so wire es mir lieb gewesen, wenn St. fiir diese
Terminologie einige Belegstellen angegeben hitte. Weiter sagt er
S. 103 : «Cum ergo D. Thomas dicat, Deum in qualibet re operari,
inquantum eius virtute quaelibet res indiget ad agendum (de pot. g. 3
a. 7) et ipsum esse immediate in omnibus operantem, quod in aliis
causis non contingit (r d. 37 ¢. T a. I ad 4) non potest aliam opera-
tionem intelligere nisi eam, qua omnibus esse dat et conservat.»
Als wenn er es nicht oft und deutlich genug sagen konnte, daf trotz
seiner gegenteiligen Versicherung auf S. 65 nicht das dort Gesagte
als die wahre Lehre des hl. Thomas angesechen werden sclle, daB
vielmehr alles bei dem im ersten Kapitel des ersten Buches Gesagten
sein Bewenden haben miisse.

Es wurde vorhin gesagt, daB St. bei der Frage, ob Gott die
geschaffenen Ursachen unmittelbar oder nur mittelbar zum Wirken
appliziere, zu erkennen gebe, daB er Gott als causa prima et princi-
palis nicht richtig auffasse. Er folgert nimlich S. 74 ff. daraus, daB
der hl. Thomas c. gent. 3, 67 Gott die causa prima et principalis aller
Applikation nennt und an andern Stellen dhnlich redet, Gott sei nach
dem hl. Thomas, weil causa prima et principalis, auch stets die causa
remotissima, niemals aber die causa proxima et immediata beim
Applizieren ; er sei dadurch von den geschépflichen Ursachen ent-
fernt und diesen gegeniiber auf die Mittelbarkeit des Beeinflussens
beschrankt.

Das ist eine falsche Vorstellung von Gott als der causa prima
et principalis, weil eine Verwechslung der menschlichen Erkenntnis-
ordnung mit der gottlichen Seinsordnung. So wahr es nimlich ist,
daB3 Gott als causa prima et principalis von uns Menschen nur durch
ein Emporsteigen von den zweiten und werkzeuglichen Ursachen aus
erkannt wird, so falsch ist es, dall Gott als causa prima durch sein
Verhiltnis zu den zweiten und als causa principalis durch sein
Verhiltnis zu den werkzeuglichen Ursachen innerlich konstituiert werde.
Solche Vorstellungen miissen wir von Gott fernhalten. Er ist namlich
prima causa einzig und allein deshalb, weil er keine andere Ursache
iiber sich hat und causa principalis wegen seiner absoluten Unab-
hingigkeit. Seinem Sein entspricht aber sein Wirken ; so unabhingig
von allen geschopflichen Ursachen jenes ist, so unabhingig ist auch
dieses. Denn nicht, weil er ihrer bedurfte, hat er sie erschaffen, sondern
nur um seine bonitas zu offenbaren und zu verherrlichen, verleiht er
bei seiner Verursachung des geschopflichen Seins auch Geschopfen das



62 Der hl, Thomas und P. Stufler

Ursachsein hinsichtlich anderer Geschopfe. Darum hindern die von
ihm erschaffenen werkzeuglichen Ursachen auch nicht die Unmittel-
barkeit seines Wirkens. Und wenn er als causa principalis vermittels
geschaffener Ursachen appliziert, so appliziert er darum nicht weniger
selbst und berithrt die Wirkungen der werkzeuglichen Ursachen
unmittelbar durch seine Kraft. Es sagt aber der hl. Thomas: « Wo
die gottliche Kraft ist, da ist die gottliche Wesenheit » (de pot. g. 3
a. 7). Man lese hieriiber in der S. th. die Frage, «utrum Deus imme-
diate omnibus provideat» (I ¢. 22 a. 3). Thomas antwortet, indem
er zwischen dem « ordo rerum provisarum in finem » und der « executio
huius ordinis » unterscheidet und dann ausfithrt: «Quantum igitur
ad primum horum Deus immediate,r omnibus providet. .... Quantum
autem ad secundum sunt aliqua media divinae providentiael, quia
inferiora gubernat per superiora, nom propter defectum suae virtutis,
sed propter abundantiam suae bonitatis, ut dignitatem causalitatis etiam
creaturis communicet ». ! Man {ibersehe nicht die verschiedene Aus-
drucksweise, die Thomas beziiglich der beiden Distinktionsglieder
gewahlt hat, denn auch durch diese will er etwas lehren. Er sagt bei dem
zweiten Gliede nicht : Deus mediate providet, wie es dem « immediate
providet » beim ersten Gliede entsprochen hitte, sondern : « quantum
ad secundum sunt aliqua media divinae providentiae.» Er will da-
durch offenbar andeuten, daBl die mediatio im Grunde nur in den
Geschopfen ist, nicht aber Gott selbst zu einer causa mediata macht,
noch viel weniger aber zu einer causa remota oder sogar remotissima,
wie St. S. 74 sich ausdriickt. Wie sollte auch Gott seinen Geschépfen
gegeniiber zu einer causa remota oder gar remotissima werden, da er
nach Thomas innerlichst in allen ist («oportet, quod Deus sit in
omnibus rebus et intime», 7 ¢. § a. 1). Wo Gott aber ist, da wirkt
er auch, und die Wirkung dieses Wirkens ist in den Dingen — das
moge sich St. merken — nicht bloB das durch Erschaffen hervor-
gebrachte und dauernd erhaltene Sein, sondern, wie wir gesehen haben,
auch das Bewegen und Applizieren der geschaffenen und im Sein
erhaltenen Ursachen zu ihren Wirkungen, sowohl den ihnen von Natur
aus eigenen, als auch denen, zu denen sie von Gott als Werkzeuge
verwendet werden.

Auch St. nimmt fiir seinen Standpunkt, das will sagen, fiir die
Lehre des hl. Thomas, wie er sie versteht, eine Unmittelbarkeit des

* 1 Von mir hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 63

gottlichen Wirkens und Mitwirkens an, die S. g1 ff. von ihm so erklirt
wird, daB sie keine suppositale (immediatio suppositi), sondern eine
Kraftunmittelbarkeit (immediatio virtutis) sei. Doch wir weisen das
mit aller Entschiedenheit ab, indem wir ihm jede Berechtigung, auf
seinem Standpunkte von irgend einer Unmittelbarkeit des gottlichen
Wirkens auf die geschaffenen Dinge zu reden und eine solche anzu-
nehmen, ganz und gar absprechen. Die Hauptthese St.s ndmlich, an
der er in seinem Werke bis zu Ende festhidlt, Gott wirke nach der
Lehre des hl. Thomas auf die Naturdinge nur dadurch ein, daB er
die bei der Erschaffung in sie hineingelegten aktiven Krafte in ihnen
erhalte, ist mit einer Unmittelbarkeit des gottlichen Einwirkens auf
die geschaffenen Dinge logisch nicht vereinbar. Er bekennt sich eben
durch seine in seiner Hauptthese ausgesprochene Lehre zum Concursus
mediatus und bestreitet damit den von den Theologen allgemein im
Gegensatz zu Durandus gelehrten Concursus immediatus. St. begniigt
sich aber nicht damit, an die Seite des Durandus zu treten, sondern
er wagt es auch zu behaupten, was bisher noch niemand behauptet
hat, der hl. Thomas sei ein Anhinger der Lehre des Durandus. Wie
falsch das ist, hat in vortrefflicher Weise der P. Gabriel Huarte S. J.
in der romischen Zeitschrift Gregorianum, vol. VI, fasc. 1 (Mdrz 1925),
S. 81-114 gezeigt. Eine nihere Untersuchung der Lehre des Durandus
hat ihn iiberzeugt, dall dieser bei der Begriindung seiner Lehre die
Lehre des hl. Thomas vor Augen gehabt hat, um sie zu bekdampfen.
Wer aber mit Durandus nur einen Concursus mediatus annimmt, darf,
wenn er konsequent sein will, kein unmittelbares Einwirken Gottes
auf die geschaffenen Dinge annehmen, sondern mufBl sich mit der
Unmittelbarkeit des gottlichen Wirkens, die mit dem Erschaffen und
Erhalten gegeben ist, begniigen. Aber das ist ja eben einer der Haupt-
fehler des Stuflerschen Werkes, dal3 in ihm fast bestdndige Inkonsequenz
herrscht. Wenn der Verf. uns eine neue Behauptung vorfithrt, so ist
er, mehr als notwendig wire, darauf bedacht, Texte aus Thomas
heranzuholen, die diese beweisen sollen. Notwendiger als das wire
aber an vielen Stellen gewesen, zu priifen, wie die neue Behauptung
zu den vorher vorgebrachten und angeblich bewiesenen paBt. Durch
die vielen Thomasstellen wird eine Tduschung in das Werk hinein-
gebracht, wenigstens beim ersten Lesen, indem man meint, es mit
dem hl. Thomas zu tun zu haben, aber bei aufmerksamerem Zusehen
erkennt, daB man es nur mit St. zu tun hat. Wir kommen auf diesen
Punkt unten noch zuriick.



64 Der hl. Thomas und P. Stufler

III.

Einer der schwichsten Punkte des Stuflerschen Werkes ist die
Behandlung der praemotio physica. Obgleich der Verf. weil3, sie werde
von ihren Anhingern so verstanden, da unter der von Gott bewirkten
Bewegung das bewegte Geschopf auch seine eigene Bewegung, der
geschopfliche Wille seine volle Freiheit bewahre — er gibt das S. 6
selbst zu —, so ignoriert er es doch bei der weiteren Behandlung der
Frage nicht nur, sondern nimmt das Gegenteil an ; denn seine Zuriick-
weisung und « Widerlegung » derselben besteht hauptsichlich in der
sonderbaren Behauptung, sie wiirde eine motio violenta, eine Ver-
gewaltigung des Geschopfes und insbesondere des freien Willens von
Seiten des Schopfers sein.

Wie wenig das der Lehre des hl. Thomas entspricht, ist aus
S. th. I-II q. 9 a. 4 zu ersehen, wo Thomas die Frage behandelt :
« Utrum voluntas moveatur ab aliquo exteriori principio ». An zweiter
Stelle macht er sich den Einwurf: « Voluntas violentiam pati non
potest. Sed violentum est, ,cuius principium est extra‘. Ergo voluntas
non potest ab aliquo exteriori moveri. » Er antwortet : « Ad secundum
dicendum, quod hoc non sufficit ad rationem violenti, quod principium
sit extra, sed oportet quod nihil conferat vim patiens, quod non con-
tingit dum voluntas ab exteriori movetur ; nam ipsa est quae vult,
ab alio tamen mota.l Esset autem motus iste violentus, si esset con-
trarius motui voluntatis, quod in proposito esse non potest, quia sic
idem vellet et non vellet. »

Wie innig aber fiir P. St. die Abweisung der praemotio physica
mit der Hauptthese seines Werkes zusammenhingt, ist aus folgendem
Satze desselben (S. 41) zu ersehen : « Cum ergo asserimus, Deum res
naturales ad operationem movere per principia interna et qualitates
activas permanentes ipsis in creatione vel generatione collatas, nihil
aliud dicere intendimus, nisi eum res naturales non movere impulsu
guodam physico transeunter impresso ad modum praemotionis physicae,
sed immediata vel mediata impressione principiorum activorum rebus
permanenter inhaerentium. » 2 St. sieht also in der radikalen Abweisung
der praemotio physica nur die Kehrseite seiner Lehre, Gott bewege

1 Von mir hervorgehoben.
2 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 65

oder vielmehr beeinflusse die Naturdinge nur dadurch, daBl er ihnen
bei ihrem Entstehen innere Tétigkeitsprinzipien mitgebe und diese in
ihnen erhalte, was ja kein wirkliches Bewegen ist. Hitte er seinem
Werke, das den Titel tragt : Dive Thomae doctrina de Deo operante . . ..
einen Untertitel geben wollen, so hitte er lauten miissen : sex quod
D. Thomas non docuerit physicam praemotionem, 1mmo sit adversarius
huius doctrinae. ' ‘

Damit hitte er freilich eine Unwahrheit an die Spitze seines
Werkes geschrieben ; denn daBl der hl. Thomas die praemotio klar
und deutlich gelehrt hat, und daBl seine Schiiler, die Thomisten, sie
von ihm haben und sie nur deshalb lehren, weil er, der groBe Meister,
sie gelehrt und so vortrefflich begriindet hat, das brauche ich nicht
zu beweisen, weil es schon oft bewiesen ist. Die neueren Thomisten,
unter denen P. A. M. Dummermuth O. P. mit seinem Werke S. Thomas
et doctrina praemotionis physicae, Parisiis 1886, und P. Norbertus del
Prado O. P. mit seinem dreibiandigen Werke De gratia et libero arbitrio,
Friburgi Helv. 1907, besonders hervorragen, konnten sich aufler auf
Thomas selbst auf seine élteren Schiiler berufen. Es wiirde zu weit
fithren, wenn ich die Beweise dieser beiden auch nur mit der not-
wendigsten Ausfithrlichkeit bringen wollte. Aus demselben Grunde
mul ich es mir versagen, alle cder auch nur alle herverragenden Stellen
hier anzufiihren, an denen der Meister selbst die Primotionslehre klar
ausspricht. Nur eine Stelle, und zwar eine, die wir schon kennen,
namlich die Qu. 3 de pot. a. 7, will ich heranziehen, um aus ihr zu
zeigen, dafl iiber die Lehre des hl. Thomas unter denen, die seine
Ausspriiche denkend und mit ernstem Willen, sie zu verstehen, lesen,
ein Zweifel nicht bestehen kann. Ich kann mich kurz fassen, weil
ich die Stelle oben (S. 55 ff.) schon behandelt habe.

Wir fanden dort, dall Thomas vier Weisen des gottlichen Mit-
wirkens mit dem Wirken der geschaffenen Ursachen unterscheidet, die
er am Schlusse des Corpus articuli folgendermaBen zusammenfaBt :
«So also ist Gott die Ursache einer jeden Titigkeit, daB er die Kraft
zum Handeln gibt, daB er diese erhilt, sie zu ihrer Titigkeit appliziert
und in seiner Kraft jede andere Kraft titig ist. Und wenn wir damit
verbinden, daBl Gott seine Kraft ist und daB er innerhalb jedes
Dinges ist, nicht als ein Teil des Wesens, sondern als derjenige, der
das Ding im Sein hilt, so folgt, daB er in jedem Tatigen ummittelbar 1

1 Von mir hervorgehoben.

Divus Thomas. 5



66 Der hl. Thomas und P. Stufler

tatig ist, nicht ausgeschlossen die Titigkeit des Willens und der
Natur. »

~ Wir sagten schon (oben, S. 56), daB nach Thomas die beiden
ersten Weisen sachlich voneinander nicht verschieden sind, daB3 ebenso
die beiden letztgenannten Weisen sachlich zusammengehéren. Sie
sind also sachlich identisch und sind das, was man spiter praemotio
physica nannte, genau dasselbe, wenn auch Thomas diesen Kunst-
ausdruck noch nicht kannte.

Damit aber jeder Zweifel schwinde, dal Thomas in dem genannten
Art. 7 der q. 3 de pot. wirklich die genannte motio lehre, gehen wir
noch auf den Einwand ein, den er sich dort an siebenter Stelle macht.
Er lautet: «Si Deus in natura operante operetur, oportet quod
operando aliquid rei naturali tribuat ; nam agens agendo aliquid actu
facit. Aut ergo illud sufficit ad hoc quod natura possit per se operari,
aut non. Si sufficit, cum etiam virtutem naturalem Deus naturae
tribuerit, eadem ratione potest dici quod et virtus naturalis sufficiebat
ad agendum ; nec oportebit quod Deus, postquam virtutem naturae
contulit, ulterius ad eius operationem aliquid operetur. »

Das ist der Standpunkt St.s. Wie aber antwortet der hl. Thomas ?
« Ad septimum dicendum, quod virtus naturalis quae est rebus naturali-
bus in sua institutione collata, inest eis ut quaedam forma habens
esse ratum et firmum in natura. Sed id quod a Deo fit in re naturali,
quo actualiter agat, est ut intentio sola, habens esse quoddam incom-
pletum, per modum quo colores sunt in aere et virtus artis in instru-
mento artificis. Sicut ergo securi per artem dari potuit acumen, ut
esset forma in ea permanens, non autem dari ei potuit quod vis artis
esset in ea quasi quaedam forma permanens nisi haberet intellectum *,
ita rei naturali potuit conferri virtus propria ut forma in ipsa permanens,
non autem vis qua agit ad esse ut instrumentum primae causae, nisi
daretur et quod esset universale essendi principium ' ; nec iterum virtuti
naturali conferri potuit ut moveret seipsam nec ut conservaret se in
esse ; unde sicut patet quod imstrumento artificis comferri non oportuit
quod operaretuy absque motu artis, ita ver naturali conferri non potuit
quod operaretur absque operatione divina.»?!

Dieser Text ist deshalb so interessant und lehrreich, weil in ihm
nicht nur die praemotio physica selbst, sondern auch ihr innerer
Notwendigkeitsgrund ausgesprochen ist. Es geht eben ohne praemotio

1 Von mir hervorgehoben.



Der hl, Thomas und P. Stufler 67

physica nicht, weil selbst Gott das, was er bei der praemotio physica
durch eine voriibergehende Bewegung wirkt, nicht in anderer Weise,
das will sagen, nicht durch Verleihung einer festen Form in der
Naturanlage des betreffenden Dinges, bewirken kann. Das 1Bt sich
klar machen durch Heranziehung des werkzeuglichen Wirkens. Wie
der Mensch tote Werkzeuge gebraucht, um durch sie Kunstwerke,
also Werke, aus denen Verstand spricht, hervorzubringen, so gebraucht
auch Gott die von ihm geschaffenen Naturdinge, um andere Dinge
hervorzubringen, also ihnen das Sein zu geben, das nur er von und
durch sich selbst hat. Den Werkzeugen, die der Mensch zur Aus-
iibung seiner Kunst verwenden will, sucht er, bevor er sie gebraucht,
die notwendigen Eigenschaften zu geben, damit sie zur Ausiibung
seiner Kunst geeignet sind. Aber so weit es die Menschen in der
Verfeinerung von Werkzeugen auf verschiedenen Gebieten auch gebracht
haben, noch niemals haben sie ein Werkzeug ersonnen, das ausschliel3-
lich durch eigene Titigkeit, ohne den handhabenden Kiinstler, das
Kunstwerk hervorbriachte. Sie haben auch niemals den Versuch
gemacht, weil sie wissen, dall das etwas Unmdégliches ist. Ein Kunst-
werk 1af3t sich eben nur durch eine von einem Verstande ausgehende,
voriibergehende Bewegung hervorbringen. Ebenso kann Gott wohl
durch ein Geschopf, das thm als Werkzeug dient, mittels einer vor-
iibergehenden Bewegung in einem anderen Geschépfe Sein hervor-
bringen, aber er kann dem Werkzeuge nicht verleihen, daB es selbstindig
und als causa principalis wirkend, Sein hervorbrichte, weil er es trotz
all seiner Allmacht nicht zum universalen Seinsprinzip, d. i. zu einem
zweiten Gott machen kann. _

Obschon der hl. Thomas in dem obigen Text so deutlich spricht,
daB man nicht sieht, wie er deutlicher hitte sprechen kénnen, so ist
St. dennoch nicht tiberzeugt, daB er in demselben die praemotio
physica lehre, stellt es vielmehr durch eine besondere These (S. 122)
ausdriicklich in Abrede. Die These lautet : « Virtus illa instrumentalis,
habens esse intentionale et incompletum, de qua S. Thomas de
Potentia, q. 3 a. 7, loquitur, neque immediate a Deo causis secundis
imprimitur neque esse physicum habet, quare non est identica cum
praemotione physica.» Um sie zu beweisen, zitiert er die Antwort
des hl. Thomas ad septimum des art. 7 der q. 3 de pot. und féhrt
dann S. 123 so fort: « Ex his verbis contra interpretationem nostram
tale argumentum institui potest : Secundum nos Deus in causis secundis
nihil alinud immediate agit quam ut iis esse et virtutem naturalem



63 Der hl. Thomas und P, Stufler

conferat. Atqui secundum verba D. Thomae haec virtus naturalis,
habens esse ratum et firmum in natura, non sufficit, ut res naturalis
ad esse agat, quia secus universale essendi principium foret, sed
necesse est, ut et insuper aliqua virtus habens esse incompletum et inten-
tionale detur 1, sicut etiam acumen securis non sufficit ad opera arti-
ficialia facienda, quia ad opus artis causa intellectum habens requiritur.
Ergo causis naturalibus aliqua virtus instrumentalis transiens a Deo
imprimi debet, qua actualiter ad esse agant. »

Die Thomisten allerdings, meint St. weiter, sihen in dieser virtus
instrumentalis et intentionalis ihre praemotio physica aufs klarste
ausgedriickt, weshalb ihnen auch der angefithrte Text als wahrhaft
klassisches Zeugnis fiir diese Lehre gelte. Allein diese Theologen hitten
nicht genug bedacht, dall durch eine solche Auslegung ein offener
‘Widerspruch zwischen dem Corpus articuli und der Antwort auf den
siebenten Einwand aufgestellt wiirde. Denn im Corpus articuli habe
Thomas gesagt, die gottliche Kraft, in der die zweiten Ursachen zum
Sein wirken, sei Gott selbst und sei die Kraft, durch die er die Dinge
im Sein halte, hier aber wiirde er sagen, sie sei eine geschaffene Kraft,
die ein physisches, inkompletes Sein habe, durch welche er sie zum
‘Wirken appliziere. _

Indes der behauptete offene Widerspruch ist nur dann da, wenn
man mit St., der hier im Gefolge von Suarez ist, in den Text des
hl. Thomas etwas hineinlegt, was demselben offen Gewalt antut. Dal}
der vierte modus des gottlichen Mitwirkens in der Qu. 3 art. 7 de pot.
dem Suarez Schwierigkeiten machte, sahen wir schon im Vorher-
gehenden (S. 58). Seine dort von uns zuriickgewiesene Annahme,
Thomas habe den vierten modus spiter stillschweigend zuriickgenommen,
wurde spiater von ihm fallen gelassen und durch die neue Annahme
ersetzt, die Kraft, durch die Gott in dem vierten modus wirke, sel
Gott selbst. Diese offenbar grundfalsche Annahme, der auch Suarez
selbst nicht so ganz getraut hat, hat sich nun St. angeeignet. Dal3
sie falsch ist, sieht jeder, der sich nur die Miihe gibt, das genannte
corpus articuli und die responsio ad septimum aufmerksam durch-
zulesen und miteinander zu vergleichen. Im corpus sagt Thomas :
« Instrumentum est causa quodam modo effectus principalis causae,
non per formam vel virtutem propriam, sed inquantum participat
aliquid de virtute principalis causae per motum eius, sicut dolabra non

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl, Thomas und P. Stufler 69

est causa rei artificiatae per formam vel virtutem propriam, sed per
virtutem artificis a quo movetur et eam quodam modo participat. »
Ad septimum aber sagt er: «Id quod a Deo fit in re naturali, quo
actualiter agat, est wut inlentio sola habens esse quoddam incompletum
per modum quo colores sunt in aere et virtus artis in instrumento. »
Weder die «participatio virtutis principalis causae » dort, noch das
«esse incompletum » hier, kénnen von der Kraft Gottes, wie sie in
Gott und mit Gott identisch ist, verniinftigerweise verstanden werden.
Sie sind offenbar etwas, was von Gott kommt, also nicht Gott selbst,
wie er in sich ist.

Wenn St. (S. 124) als zweiten Grund gegen die Annahme der
praemotio physica anfiithrt, durch sie wiirde die ganze Iehre des
Aquinaten von der Gott einerseits und den Geschopfen andererseits
eigenen Wirksamkeit zusammenfallen, so lehnen wir denselben als
unrichtig nicht nur ab, sondern halten auch im Anschlusse an das,
was wir oben S. 66 f. gesagt haben, daran fest, daB nur durch die
Annahme der praemotio physica erkldrt werden kann, wie Geschopfe
in der Kraft Gottes zum Sein wirken, d. i. als Werkzeuge Gottes
diejenige Wirkung hervorbringen koénnen, die Gott, dem einzigen
universellen Seinsprinzip, als eigene Wirkung ausschlieflich zukommt.

Was St. an Griinden gegen die praemotio physica von S. 124 bis
zum Ende des Kapitels noch vorbringt, kénnen wir iibergehen, weil
es ein Sichverlieren in Subtilititen ist, deren Erérterung wenig Frucht
abwirft. Wir brauchen uns aber auch darum auf eine Darlegung und
Zerpflickung dieser Subtilititen nicht einzulasesn, weil wir das, was
durch dieselben widerlegt werden soll, oben S. 66 ff. aus Qu. 3 de
pot. a. 7 ad 7 bewiesen haben und St. gegen unsern Beweis nichts
Haltbares vorgebracht hat noch auch wird vorbringen kénnen. Moge
er erst gegen unsern durchschlagenden Beweis etwas, was die Kritik
bestehen kann, vorbringen, dann wollen wir weiter mit ihm reden.
Wiirde ich ihm gegeniiber dies Verfahren nicht einschlagen, so kdme
ich iiberhaupt an kein Ende mit ihm.

1¥.

P. Stufler, von dem wir ja wissen, daB er das ganze Wirken Gottes
auf die Naturdinge, angeblich nach der Lehre des hl. Thomas, darauf
beschrinkt, daB Gott den Dingen bei ihrem Entstehen Krifte zum
Wirken mitgibt und diese in ihnen erhilt, stellt in seinem Werke an
der Spitze des vierten Kapitels des dritten Buches eine These auf,



70. Der hlg Thomas und P. Stufler

die uns in helles Erstaunen versetzt, weil sie der Hauptthese seines
Werkes gegeniiber nicht nur eine Willkiirlichkeit und Inkonsequenz,
sondern ein offener Widerspruch zu sein scheint. Die These lautet :
«Deus voluntatem creatam immutare et salva eius libertate infalli-
biliter ad id movere potest, quod ipse vult.»

DaBl diese These Lehre des hl. Thomas ist, geben wir ohne
weiteres und ohne Einschrinkung zu. Wir bestreiten aber dem P. St.
aufs entschiedenste das Recht, sie von seinem Standpunkte aus auf-
zustellen, und sprechen ihm rundweg die Moglichkeit ab, sie, solange
er auf seinem Standpunkt verbleibt, zu beweisen. Denn auf diesem
Standpunkte, der weit davon entfernt ist, der des hl. Thomas zu sein,
gibt es keine gottliche Bewegung, durch die wirklich etwas bewegt
wird, und noch weniger eine Bewegung mit unfehlbarer Wirkung.
Das ist fiir jeden, der unsern bisherigen Ausfithrungen mit Aufmerk-
samkeit gefolgt ist, so klar, dal3 es keines weiteren Wortes bedarf.

St. hitte es sich ersparen konnen, das, was er zur Begriindung
seiner neuen These sich ausgedacht hat, vorzubringen, da auch noch
so viele Griinde nichts beweisen koénnen, wenn nicht gezeigt wird,
dal das in der These Behauptete auf dem eingenommenen Stand-
punkte moglich ist, dal also Stuflers neue These mit der Hauptthese
seines Werkes nicht in Widerspruch steht.

In eine besondere Schwierigkeit gerdt die These durch das in ihr
behauptete unfehlbare Wirken Gottes ; denn wie ein solches auf dem
genannten Standpunkte moglich sein soll, ist schwer einzusehen.
St. allerdings kommt nicht in Verlegenheit. Er hilft sich mit der
molinistischen scientia media, mufl dabei aber beziiglich des hl. Thomas
zugeben, sie sei ihm zwar bekannt, «ipse vero, quod adversariis
libenter concedimus, nullibi explicite ! ex hac scientia declarat, quo-
modo haec duo componi possint: Deus movet voluntatem ita, ut
eius motioni resistere queat, et nihilominus eam infallibiliter movet »
(S. 303).

Er hitte es sich auch ersparen kénnen, durch Anfithrung von
Thomasstellen seine These beweisen zu wollen. Denn soviele Stellen
er auch aus den Werken des hl. Thomas anfithren mag, so beweist doch
keine von ihnen etwas fiir den durch ihn gefilschten Thomas. Wir
meinen eine Sinnesfilschung und im Zusammenhange damit in gewissem
Sinne auch eine Textesfilschung. Den Sinn der Lehre des hl. Thomas

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. 'Ehomas und P. Stufler 71

tber das Wirken und Mitwirken Gottes hat er durch Aufstellung
seiner Hauptthese griindlich geindert. Diese Hauptthese seines Werkes
spricht er S. 45 mit folgenden Worten aus: « Ergo causae secundae
ad operationes suas a Deo moventur solummodo ' eo, quod eis prin-
cipia interna et virtutes activas confert. »

Dieser Satz ist, abgesehen von dem Worte «solummodo », Lehre
des hl. Thomas. Durch Einschiebung der Exklusivpartikel «solum-
modo » ist sein Sinn griindlich gedndert, also gefilscht, und diese
Filschung erstreckt sich insofern auf das ganze Werk von St. oder
doch auf den groBten Teil desselben, als die genannte Hauptthese
dieses ganze Werk, soweit es das gottliche Wirken in der natiirlichen
Ordnung behandelt, beherrscht.

Sollte St. diesen Tatbestand nicht ganz anerkennen wollen, so
fordern wir ihn auf, uns aus den Werken des hl. Thomas auch nur
eine einzige Stelle zu nennen, an der der soeben von mir zitierte Satz
mit dem «solummodo » oder einem gleichwertigen Worte sich fande.
Kann er es nicht, so mége er bekennen, dafl er das Wort in die Lehre
des hl. Thomas eingeschoben und diese dadurch dem Sinne nach
bedeutend geindert, mithin sie gefilscht habe. Sollte er aber einwenden
wollen, er habe den Satz auf S. 45 seines Werkes zwar geschrieben,
habe ihn aber spiter zﬁriickgenommen, so fordere ich ihn auf, mir
die Stelle seines Werkes zu nennen, an der er ihn zuriickgenommen
hat, da es mir nicht hat gelingen wollen, eine solche Stelle trotz
wiederholten Lesens seines Werkes zu finden.

Wiederholtes Lesen des Stuflerschen Werkes war namlich fir
mich notwendig, um es nur zu verstehen. Erst als ich dem Verf. hinter
die .Filschung gekommen war, kam fiir mich Licht in das Buch, und
ich sah, daB3 der Verf. es fertig gebracht hatte, fast das ganze Werk
hindurch einen dem Sinne nach gefdlschten Thomas neben dem
unverfilschten aufmarschieren zu lassen. Dem gefilschten entnahm er
die Thesen, die er sich aneignete und verteidigte, dem unverfilschten
die Stellen, die er in groBen Mengen heranbrachte, um seinen falschen
Thesen einen Schein von Wahrheit und Ubereinstimmung mit dem
Kirchenlehrer Thomas zu geben. Dadurch wird die Filschung, die
wir dem Innsbrucker Dogmatikprofessor vorwarfen, zu einer Gefahr
fiir den Leser, der das Stuflersche Werk entweder nicht mit sehr
angestrengter Aufmerksamkeit oder nicht mit der Kenntnis der Lehre

1 Von mir hervorgehoben.



72 Der hl, Thomas und P, Stufler

des hl. Thomas liest, die notwendig ist, um es ganz zu verstehen
Daraus muBte ich fiir mich entnehmen, daB3 ich, nachdem ich das
Werk als das, was es in Wirklichkeit ist, erkannt hatte, nicht schweigen
durfte, daB3 es vielmehr heilige Pflicht fiir mich sei, zu reden und
zwar recht deutlich zu reden, um die unkundigen und in ihrer Arg-
losigkeit weniger umsichtigen Leser zu warnen.

Die samtlichen Verdrehungen und Félschungen von Thomas-
stellen, die sich in dem Stuflerschen Werke finden, im einzelnen vor-
zufithren und richtig zu stellen, darauf konnte ich mich nicht ein-
lassen, weil es uns bei der groBen Zahl derselben viel zu weit gefiihrt
haben wiirde, und auch zur Charakterisierung des Werkes das von
mir Gesagte geniigt. Wer noch weiteres wiinscht, findet es aus der
Feder des P. Reg. Schultes O. P., im Divus Thomas II (1924), S. 278
bis 29o, und auch vorher schon S. 179 [f.

Wir bedauern es aufs tiefste, daB wir gegen ein Mitglied der von
uns hochgeachteten Gesellschaft Jesu als Ankliger auftreten muBten.
Aber wenn wir auch den Angeklagten nicht freisprechen konnten, so
konnen wir ihm doch mildere Umstinde bewilligen, die wir darin finden,
daB er mit seiner Falschung nicht bloB seine Leser, sondern offenbar
oder doch hochst wahrscheinlich auch sich selbst getauscht und
betrogen hat. Wir werden in dieser Annahme sehr bestirkt durch
einige Sitze, die wir in seinem Werke auf S. 326, in der Uberleitung
zum zweiten Teil des dritten Buches finden und die so lauten: «In
disputationibus anterioribus ostendimus, Deum in ordine naturae
primam causam, primum agens, primum movens esse. Sine 1ipso
operante res creatae ne ad momentum quidem subsistere, multo minus
quidquam agere possent. Est autem Deus causa operandi in omnibus
operantibus eo, quod virtutem agendi dat et conservat et ad agendum
applicat et omnibus rebus tamquam instrumentis utitur, ut ad esse,
qui est proprius eius effectus, agant. »

Wir fragen angesichts dieser Worte, namentlich des letzten Satzes :
Sind sie wahr ? Hat St. wirklich in seinen vorhergehenden Erérterungen
das, was hier, insbesondere im letzten Satze, gesagt wird, gezeigt oder
gelehrt ? Nein, er hat es nicht gelehrt; er hat sogar das gerade
Gegenteil, insbesondere von dem, was von ihm im letzten Satze gesagt
wird, gelehrt. Wir haben uns ja im vorhergehenden mehrfach davon
tiberzeugen konnen, dal er von den vier Weisen des Einwirkens
Gottes auf die Naturdinge, die Thomas lehrt, nur die beiden ersten
annimmt. -Trotzdem hat er hier die Dreistigkeit zu sagen, er habe



Der hle Thomas und P. Stufler 73

im vorhergehenden eine Lehre vorgetragen, die alle vier modi enthilt,
die Thomas lehrt. Wie sollen wir das nennen > Wenn wir es eine
Dreistigkeit nannten, so wollen wir noch hinzufiigen, daB diese doch
hochst wahrscheinlich mit einem groBen MaB von Naivitit verbunden
war oder aus ihr hervorgegangen ist. Wenn wir das annehmen, dann
verstehen wir auch einiges andere, was uns im vorhergehenden auffiel,
z. B. die Haltung des Verf. in Hinsicht auf die Methode. Dann
verstehen wir auch, daB der Verf. sich in die Uberzeugung hineingelebt
hat, sein ganz und gar verfehltes Werk sei eine beachtenswerte Leistung
und ein nennenswerter Beitrag zur Erklirung des hl. Thomas, der
die darauf verwendete Summe von Anstrengung und Flei wirklich
lohne. Nein, den hl. Thomas erklirt man nicht dadurch, daB man ihn
verdreht, aber die Verdrehungen, wenn sie geschickt gemacht worden
sind, kénnen wohl fiir andere Anregungen sein, den hl. Thomas eifrig
zu studieren, um seinen wirklichen Sinn festzustellen.

(Schlup folgt.)




	Der hl. Thomas und P. Studler

