
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Der hl. Thomas und P. Studler

Autor: Dörholt, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Thomas und P. Stufler.1

Von Prälat Dr. Bernhard DÖRHOLT, Münster i. W.

Ein sonderbares Buch ist es, mit dem uns P. Stufler beschert hat.
Schon beim ersten Durchlesen hat es mir sehr mißfallen, beim wiederholten

Lesen aber habe ich mich gefragt, ob man noch mehr tun
könne, um das vom hl. Thomas klar Gesagte gründlich zu verdrehen
und in Unklarheit aufzulösen.

I.

Im Proömium (S. 1-33) gibt der Verfasser zuerst in bewegten
Worten seinem Bedauern darüber Ausdruck, daß katholische Theologen,
die durch gleiche Liebe zur Kirche verbunden, mit vereinten Kräften
gegen die Feinde unserer Religion kämpfen sollten, schon drei
Jahrhunderte hindurch aufs heftigste miteinander streiten über eine
Fundamentalwahrheit, nämlich die Mitwirkung Gottes mit den Handlungen
der Geschöpfe, womit andere Wahrheiten innigst verbunden seien, wie
das göttliche Wissen der zukünftigen freien Handlungen, das Wesen
der geschaffenen Freiheit, die Natur der hinreichenden und wirksamen
Gnade, der allgemeine göttliche Heilswille, die Prädestination und
Reprobation. Erreicht sei durch diesen häuslichen Krieg nichts, als

daß jede der streitenden Parteien der eigenen Meinung nur um so

fester anhing, die Geister einander entfremdet wurden, nicht selten

die Liebe und auch wohl die Gerechtigkeit verletzt wurde. Bei öfterem
Nachdenken darüber, wie dieser traurige Kampf beendigt und der
ersehnte Friede herbeigeführt werden könne, habe ihm kein Mittel
geeigneter erschienen, als daß die feindlichen Parteien einer von allen
mit gleicher Ehrfurcht anerkannten Auktorität sich unterwürfen.

Diese Auktorität aber könne, solange das authentische Lehramt über
die kontroversen Fragen kein Urteil gefällt habe, keine andere sein als

1 Dr. Joannes Stnfler S. J., theologiae dogmaticae professor in universitate
Denipontana : Divi Thomae Aquinatis doctrina De Deo opérante in omni operaiione
naturae creatae praesertim liberi arbitrii. Oeniponti (Innsbruck) sumptibus et
Wpis societatis librariae « Tyrolia », 1923 (xx, 423, Kl. 8°).



46 Der hl. Thomas und P. Stufler

das « praeclarissimum ingenium » des hl. Thomas von Aquin, « cuius
laus in tota Ecclesia est, cuius sapientia tamquam veridica et catholica
a summis Pontificibus proclamata, cuius doctrina iteratis vicibus
impense commendata et tamquam norma tutissima proclamata est ».

Es müsse zwar zugegeben werden, daß über die Lehre des Aquinaten
selbst nicht weniger unter katholischen Lehrern gestritten werde als
über die eben genannten Fragen. Dennoch sei er fest davon
überzeugt, daß über die echte Lehre des hl. Thomas, wenn nur die Regeln
einer gesunden Auslegung angewandt würden, leichter Einigkeit
zustandegebracht werden könne, als daß die Wahrheit oder Falschheit
der Meinungen aus den Quellen der Offenbarung und den Prinzipien
der gesunden Vernunft so klar bewiesen würde, daß alle sich zufrieden
gäben.

Das ist gewiß sehr wahr und gut gesagt. Wenn nur der Verfasser

daran festgehalten und es nicht durch eine noch in demselben Jahre,
in welchem er sein uns vorliegendes Werk herausgegeben hatte,
veröffentlichte Erklärung zurückgenommen und widerrufen hätte, durch
eine Erklärung, die er in der Zeitschrift für katholische Theologie in
einer Kontroverse mit P. R. Schultes 0. P. abgegeben hat. Die
Kontroverse bezog sich auf Äußerungen des Johannes von Neapel O. P.
und des hl. Thomas über die präemotio physica. P. St. überrascht nun
S. 563 f. des Jahrgangs 1923 die Leser der genannten Zeitschrift durch
die Erklärung, er habe in seiner Abhandlung über Johannes von
Neapel nur dessen Anschauungen untersucht ; ebenso habe er in seinen

übrigen Veröffentlichungen nur die Lehre des hl. Thomas behandelt.
« Aber wie kommt Sch. 1 dazu, die Ansicht dieser Autoren als die
meinige hinzustellen » So lautet S. 564 die Frage, die er an die
Adresse des Herrn P. R. Schultes O. P. richtet. Dieser nimmt Stellung
zu der Frage im Divus "Thomas 1924, S. 177, wo er sagt : « Wir sind
P. St. für diese Erklärung insofern dankbar, als dadurch der Fragepunkt

geklärt wird. Bis jetzt war Freund und Feind der Ansicht
gewesen, St. betrachte die dem hl. Thomas zugeschriebene Ansicht
auch als die seinige und als die theologisch richtige. Mit der
gegenteiligen Erklärung St.s. ändert sich indes die ganze Sachlage. » So

ist es, und daraus habe auch ich meine Schlüsse zu ziehen in Hinsicht
auf das mir vorliegende Werk und den in demselben gemachten
Vorschlag St.s, die streitenden Parteien sollten sich durch Unterwerfung

1 Von St. im Druck hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 7

unter die Auktorität des hl. Thomas einigen, womit doch von selbst

gegeben war, daß vor allem er selbst sich ganz nach der Auktorität
des hl. Thomas richten und dessen Meinung zu der seinigen machen
wolle. Das hat er nun durch die in der Zeitschrift abgegebene

Erklärung zurückgenommen.
Es folgt im Proömium ein kurzer geschichtlicher Überblick über

die verschiedenen Auffassungen der Lehre des hl. Thomas. An erster
Stelle wird die Lehre der Thomisten1 dargelegt. Sie wird zwar nur in
ihren Grundlinien, in diesen aber richtig dargestellt. Um so auffallender
ist es, daß St. sie im weiteren Verlaufe seines Werkes so gründlich
mißversteht.

An zweiter Stelle läßt St. die Meinung L. Molinas und. der

Molinisten1 folgen. Sie gehörte strenggenommen in sein Werk, das

doch laut der Titelaufschrift « de Deo opérante in omni operatione
naturae creatae, praesertim liberi arbitrii » handeln soll, nicht hinein,
da Molina kein Wirken Gottes in 1 den geschaffenen Ursachen,
insbesondere kein Wirken Gottes im freien geschöpflichen Willen, sondern

nur ein Wirken Gottes mit den geschaffenen Ursachen annimmt.
An dritter Stelle folgt die Meinung des Kardinals Joseph Pecci 1,

an vierter Stelle die des P. /. M. Cornoldi S. J. 1, an fünfter Stelle
die des Kardinals L. Billotl, an sechster Stelle die des P. Thomas

Papagni O. P.1, die P. St. für die richtige hält und zu der seinigen
macht.

Sollte uns nun, fragt dann der Verf., die tiefe Méinungsverschieden-
heit, die uns unter diesen Thomasauslegern entgegentritt, zu der
Annahme treiben, der Doctor Angelicus habe in einer so wichtigen
Sache so zweideutig und dunkel geredet, daß es unmöglich sei, den Sinn
seiner Worte klar zu erfassen St. tritt dem mit einem entschiedenen
Nein entgegen. Da der heilige Lehrer an zahllosen Stellen von der

Mitwirkung Gottes mit den Handlungen der Geschöpfe rede, so habe

es nicht geschehen können, daß er die klare Idee, die er zweifelsohne

von dieser Mitwirkung gehabt habe, nicht auch öfters mit klaren
Worten ausgesprochen habe. Was aber so von ihm ausgesprochen
worden sei, könne doch auch eine klare und unzweifelhafte Auslegung
finden. Dazu sei allerdings notwendig, daß die richtige Methode1

eingehalten werde.

1 Von mir hervorgehoben.



48 Der hl. Thomas und P. Stufler

Bezüglich dieser sei einiges zu beachten, was die Person1 des

Interpreten, anderes, was die Interpretationsreggf» 1 betreffe.

1. Die Person des Interpreten müsse a) frei sein von
Vorurteilen, b) mit den Werken des hl. Thomas so bekannt sein, daß er
sie durch und durch kenne.

2. Als Regeln der Interpretation seien folgende hauptsächlich zu

befolgen :

a) Der Sinn einer Lehre sei hauptsächlich aus den Stellen
festzustellen, an welchen der heilige Lehrer sie ex professo behandle, nicht
aber aus denen, an welchen er bloß obenhin oder nebensächlich über
sie rede.

b) Wenn der Sinn zweifelhaft bleibe, so seien Parallelstellen
heranzuziehen.

c) Die größte Sorgfalt sei anzuwenden, um den Sinn derjenigen
Ausdrücke genau festzustellen, deren Thomas sich häufig und nicht
immer in demselben Sinne bediene. Sie müßten so verstanden werden,
wie Thomas sie verstanden habe.

d) Auch die chronologische Ordnung der Werke des hl. Thomas
sei zu beachten, da es feststehe, daß er einige Meinungen, die in den

früheren Werken sich fänden, in den späteren geändert oder auch

stillschweigend zurückgezogen habe.'

e) Aufs sorgfältigste müsse der Ausleger sich hüten, vor voreiligen
Folgerungen aus Worten des hl. Thomas. So z. B., wenn Thomas

nur eine Zweiteilung des göttlichen Wissens erwähne, dürfe daraus
nicht geschlossen werden, er kenne die scientia media nicht.

/) Die Lehre des hl. Thomas sei möglichst aus seinen eigenen
Worten zu entnehmen. Auch seine besten Kommentatoren seien mit
Vorsicht zu gebrauchen.

Der Verf. läßt noch die Bemerkung folgen, wenn diese Regeln

sorgfältig befolgt würden, dürfe man hoffen, daß auch in einer so

schwierigen und umstrittenen Materie alle Dunkelheit aus der Lehre
des hl. Thomas verschwinden werde ; er schließt dann mit der

Versicherung : « Et ego quidem pro viribus studui, ut in hoc praesenti
tractatu régulas hasce diligenter sequerer, quod, num contigerit,
benevolus lector iudicabit.

Leider muß der benevolus lector, wenn er gerecht sein will, ganz
anders urteilen : daß nämlich der Verf. die Voraussetzungen und

1 Von mir hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 49

Regeln der richtigen Methode theoretisch zwar gut kenne, aber ihnen
tatsächlich in seinem Werke nicht in allem gerecht geworden sei,

einige sogar aufs schwerste verletzt habe. So muß er objektiv urteilen,
wie wir bald sehen werden, womit ein milderes Urteil bezüglich des

Subjektiven vereinbar ist.
Daß P. St. das erste Erfordernis, das er für die Person des

Interpreten aufgestellt hat, nicht besitzt, ist aus seinem Werke leicht
zu ersehen. Denn wer von vornherein ein so heftiger und geradezu
leidenschaftlicher Gegner der praemotio physica ist, wie P. St. sich
in demselben zeigt, ist zu einer unbefangenen Beurteilung der in dem

Werke behandelten schwierigen Fragen ganz und gar unfähig, da die

praemotio physica, man mag über sie denken wie man will, doch

jedenfalls mit diesen Fragen zusammenhängt und bei ihrer Lösung
eine Rolle spielt. Auch bezüglich des zweiten Erfordernisses für die
Person des Interpreten, daß er nämlich die Werke des hl. Thomas

gründlich kennen müsse, muß das Urteil lauten, daß es dem Verfasser
in hohem Grade fehlt. Der thomaskundige Leser des vorliegenden
Werkes sieht nämlich bald, daß der Innsbrucker Dogmatiker in den
Werken des hl. Thomas zwar viel herumgelesen hat, muß sich aber
bei eingehendem Studium desselben leider überzeugen, daß er Wichtiges
und Prinzipielles dabei nicht verstanden hat.

Was dann die aufgestellten Interpretationsregeln angeht, so hat
sich P. St. gegen die S. 30 unter c von ihm angegebene Regel
verfehlt, die verlangt, daß die von Thomas gebrauchten Ausdrücke
selbstverständlich bei der Auslegung genau in dem Sinne genommen
werden, in welchem Thomas sie verstanden hat. St. hat gegen diese

Regel in ärgster Weise dadurch gefehlt, daß er den in der behandelten
Materie so äußerst wichtigen Ausdruck motio (movere) 1 in einem ganz
anderen Sinne gebraucht hat als der hl. Thomas.

Was bei Thomas der Ausdruck für einen Sinn hat, ist bekannt.
« Movere nihil aliud est quam educere aliquid de potentia in actum »,

sagt er I q. 2 a. 3. Und wiederum : « Oportet ut id, quod est in potentia,
reducatur ad actum per aliquid, quod est in actu, et hoc est movere »

(I-II q. 9 a. 1). Und nochmals (ibid. q. 16 a. 1) : «Movere potentias
animae ad suos actus est applicare eas ad operationem ». Was dagegen
St. unter movere versteht, sagt er S. 37 mit den Worten : « Deus
immediata actione creaturas irrationales ad operationes proprias et

1 Von mir im Druck hervorgehoben.

Divus Thomas. 4



50 Der hl. Thomas und P Stufler

naturales movet1 dando Ulis principia interna motus et virtutes activas. »

Ein Geben von Bewegungsprinzipien ist aber nur die Befähigung für
eine Bewegung, nie und nimmer aber eine wirkliche Bewegung. Alle
wirkliche Bewegung der Naturdinge von Seiten Gottes wird von P. St.

glatt bestritten. Er scheut sich nicht, S. 45 zu schreiben : « Ergo causae
secundae a Deo moventur solummodo 2 eo, quod eis principia interna
et virtutes activas confert. » Und völlig konsequent schreibt er S. 47 :

« Ergo gübernatio, directio et motio divina rerum creatarum ad fines

suos practise in hoc consistit2, quod Deus eis talem naturam imprimit
i. e. quod eis vires naturales activas confert »

St. nennt diese « Bewegung » S. 50 eine « motio quodammodo
entitativa », S. 51 nennt er sie eine « motio permanens et ad earum
(i. e. rerum) naturam pertinens ». Diese Benennungen, die St. in
seinem Werke noch wiederholt gebraucht; sind ebenso unthomistisch.
wie der ihnen zugrundeliegende Begriff, da Thomas sie nicht kennt.

P. St. weiß recht gut, daß sein Bewegungsbegriff ungewöhnlich ist.
Er sagt von ihm S. 64 : « Hic modus concipiendi motionem Dei nobis

utique aliquo modo alienus est, quia principia physicae Aristotelicae
de motu naturali eiusque causa in oblionem venerunt, neque fere alium
motum rerum naturalium iam novimus nisi violentum. Sed a schola-

sticis antiquioribus motor sensu eminentiore ille dicitur, qui rei alteri
formam permanentem dat, ex qua intrinsecus ad operationem in-
clinatur. »

Aber hat St. denn vergessen, daß er die Lehre des hl. Thomas
erforschen will Hat er vergessen, daß er S. 30 unter c die oben,

genannte Regel aufgestellt hat Auf den Sprachgebrauch älterer
Scholastiker kommt es hier ganz und gar nicht an, sondern
ausschließlich auf den des hl. Thomas. Nach ihm hatte er sich nach der

von ihm selbst aufgestellten Regel zu richten, wenn es ihm mit der

Feststellung der Lehre des hl. Thomas ernst war.
Wir wenden Uns der weiteren Interpretationsregel zu, die St. S. 31

unter e aufgestellt hat, und in der er die Ausleger des hl. Thomas vor
voreiligen Schlüssen aus dessen Worten warnt ; so z. B. wenn-Thomas

in seinen Schriften nur von einer Zweiteilung des göttlichen Wissens

rede, dürfe daraus nicht geschlossen werden, er kenne die scientia
media nicht.

1 Von mir im Druck hervorgehoben.
2 Von mir hervorgehoben.



Der h], Thomas und P* Stufler 51

Dazu ist zu bemerken : So richtig und selbstverständlich die Regel
selbst ist, so unangebracht ist das beigefügte Beispiel, da sicher keinem
der Gegner, mit denen P. St. zu rechnen hat, in den Sinn kommen
wird, daraus, daß in den Schriften des hl. Thomas überall nur eine

Zweiteilung des göttlichen Wissens erwähnt wird, ohne weiteres zu
schließen, eine Dreiteilung desselben sei ihm ganz fremd und gelte
ihm als unmöglich. Daß und wie für den hl. Thomas und seine Schule
eine Dreiteilung des göttlichen Wissens möglich und annehmbar ist,
hat P. Norbertus Del Prado O. P. 1 in seinem herrlichen, bis jetzt
urwiderlegten Werke De gratia et liber0 arbitrio 1, in der tertia pars,
S. 118 ff., dargetan. Wenn aber die Thomisten trotz dieser sogar
vielfachen Möglichkeit die scientia media Molinas ablehnten und für
unmöglich erklärten, so taten sie das deshalb, weil in ihr behauptet
wird, daß Gott das Objekt derselben, die bedingt freien zukünftigen
Handlungen der Geschöpfe, schon vor und unabhängig von seinen freien
Willensbeschlüssen wisse, weil das ja doch selbstverständlich nicht sein

kann, da Gott die erste Ursache von allem Sein (und zwar durch seinen

Willen) ist. Daß aber P. St. die scientia media im Sinne Molinas
versteht, ist aus S. 303 seines Werkes zu ersehen.

Und nun wenden wir uns der von St., S. 30, unter a aufgestellten
Interpretationsregel zu, gegen die er besonders stark gefehlt hat. Die
Regel schrieb in sehr verständiger Weise vor, der Sinn der thomistischen
Lehre sei mehr aus den Stellen festzustellen, an denen der heilige
Lehrer sie ex professo behandle, nicht aber aus denen, an welchen er
dieselbe Lehre nur obenhin oder nebensächlich behandle.

Um nun den Beweis zu erbringen, daß P. St. gegen diese Regel

gefehlt hat, wenden wir uns der Hauptthese seines Werkes zu, um
zu sehen, wie er sie nach der genannten Regel beweisen mußte, und
wie er sie tatsächlich zu beweisen versucht hat. Die Hauptthese seines

Werkes kennen wir schon einigermaßen aus unsern obigen Erörterungen
über den Gebrauch des Ausdruckes motio (movere) beim hl. Thomas
und bei St. Sie lautet : Die ganze Bewegung der Naturdinge von
Seiten Gottes besteht darin, daß Gott ihnen bei ihrem Entstehen
innere Bewegungsprinzipien, die zu ihrer Natur gehören, mitgibt und
in ihnen erhält, so daß die Dinge kraft der ihnen von Gott verliehenen

Bewegungsprinzipien und aktiven Kräfte sich selbst und andere Dinge
bewegen können, von Gott aber keine eigentliche Bewegung, die nach

1 Von mir hervorgehoben.



52 Der hl. Thomas und P. Stufler

Thomas in einem Übergang von der Potenz in den Akt besteht,
erhalten und einer solchen auch nicht bedürfen.

Diese Hauptthese hatte P. St. nach der von ihm (S. 30, unter a)

aufgestellten Regel zunächst und vor allem aus primären Thomasstellen,

d. i. aus solchen, an denen Thomas ex professo die Sache

behandelt, zu begründen, um dann die sekundären Stellen nach den

primären zu deuten. In Wirklichkeit hat nun St. schon dadurch gegen
die genannte Regel verstoßen, daß er in dem ganzen ersten Kapitel
des ersten Buches seines Werkes, welches Kapitel vor allem der

Begründung seiner Hauptthese gewidmet ist, von den primären Thomasstellen

keine einzige inhaltlich heranzieht. Er nennt zwar auf der ersten
Seite des Kapitels die Orte, wo einige der primären Stellen zu finden
sind, aber auch das nur zur Begründung von etwas, was, wie er selbst

sagt, von allen Auslegern des hl. Thomas anerkennt wird. Was wir
ihm vorwerfen, ist dies, daß er im ganzen ersten Kapitel nicht einmal
den Versuch gemacht hat, seine Hauptthese aus einer der primären
Thomasstellen zu begründen.

Zu Anfang des zweiten Kapitels (S. 65) bereitet er uns nun
zunächst eine große Überraschung. Nachdem er mit wenigen Worten
auf die im ersten Kapitel von ihm vorgetragene « motio Dei entitativa »,

die, wie wir oben sahen, keine wirkliche Bewegung, sondern nur die

Verleihung von Bewegungsprinzipien ist, zurückverwiesen hat, setzt er

uns in Erstaunen durch folgende Worte : « Sed S. Thomas Deo

respectu rerum naturalium etiam aliam speciem motionis 1 adscribit,

quae non in collatione et conservatione virtutis activae, sed in motione

et applicatione causarum iam perfecte constitutarum 1 consistit. » Er
fügt noch hinzu : « De hac re serio dubitari nequit ; nimis clare haec

altera motionis species compluribus in locis docetur. »

Wir fragen uns : Soll das vielleicht ein Widerruf dessen sein, was

er im vorhergehenden ersten Kapitel gesagt hat Wir können es

zunächst kaum anders verstehen. Denn im ersten Kapitel wurde

gesagt, Gottes Einfluß auf die Naturdinge beschränke sich nach der
Lehre des hl. Thomas auf die « Bewegung », die St. « motio entitativa »

oder « motio permanens » nennt, die in der bloßen Verleihung und
Erhaltung innerer Kräfte bestehen soll ; hier dagegen wird gesagt, es

könne keinem Zweifel unterliegen, daß der hl. Thomas Gott auch noch
eine andere Bewegung der Naturdinge zuschreibe, die nicht in der

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 53

Verleihung und Erhaltung innerer Kraft, sondern in einer Bewegung
und Applikation fertiger Ursachen bestehe. Das sind doch offenbar

Widersprüche.
Damit sich aber der Leser von dem kontradiktorischen Charakter

der Behauptungen St.s noch vollkommener überzeuge, lassen wir den
Wortlaut zweier Stellen aus seinem Werke folgen, in denen der Widerspruch

besonders klar hervortritt. Die erste steht im ersten Kapitel
des ersten Buches (S. 45, n. 19) und lautet : « Ergo causae secundae

ad operationes suas a Deo moventur solummodo 1 eo, quod eis principia
interna et virtutes activas confert. » Die zweite steht im zweiten

Kapitel desselben ersten Buches (S. 68, n. 33) und hat folgenden Wortlaut

: « Re vera ilia motio, de qua in c. 1 egimus et quae in sola

collatione et conservatione principiorum internorum et virtutum acti-
varum consistit, nequaquam sufficit1, ut causa secunda actualiter
moveatur vel operetur. » Da der zweite Satz dem ersten offenbar

widerspricht, so nimmt P. St., so wird man doch wohl sagen müssen,
durch Aufstellung des zweiten den ersten zurück.

Ja, so scheint1 es. Doch lassen wir uns nicht täuschen. Trotz
alles Scheines will St. nichts zurücknehmen. Seine Absicht geht
vielmehr dahin, die « alia species motionis », die er im zweiten Kapitel
aus primären oder exprofesso-Stellen des hl. Thomas erkannt hat, auf
die von ihm so benannte « motio entitativa vel permanens » des ersten

Kapitels, für die er bloß nebensächliche Stellen anführen konnte,
zurückzuführen und so entgegen der von ihm aufgestellten
Interpretationsregel die Hauptstellen nach den nebensächlichen zu deuten,

statt, wie die Regel es vorschrieb, die nebensächlichen nach den Hauptstellen

zu deuten.
Um sich aber davon zu überzeugen, daß St. wirklich die Absicht

hat, deren wir ihn beschuldigen, daß wir ihn also richtig verstehen,
braucht man in seinem Werke nur die nach S. 65 folgenden Seiten,

zunächst bis S. 103 zu lesen, wo sich folgende Worte des Verf. finden :

« Cum ergo D. Thomas dicat, Deum in qualibet re operari, inquantum
eius virtute quaelibet res indiget ad agendum (de pot. q. 3 a. 7) et

ipsum esse immediate in omnibus operantem, quod in aliis causis non
contingit (d. 1 37 q. 1 a. 1 ad 4) non potest aliam operationem intel-
ligere nisi earn, qua omnibus esse dat et conservât. » 2 Da sind wir trotz

1 Von mir hervorgehoben.
2 Von St. hervorgehoben.



54 Der hl. .Thomas und P. Stufler

der feierlichen Erklärung auf S. 65 von der « alia species motionis »,

die Thomas ohne allen Zweifel lehre, doch wieder bei der sogenannten
« motio entitativa et permanens » des ersten Kapitels des ersten Buches

angelangt, die kein wirkliches Bewegen von Seiten Gottes, sondern nur
ein Geben von Bewegungsprinzipien und ein Erhalten derselben ist.

Wir kommen auf diesen Punkt unten unter II zurück, wo wir ihn
sachlich zu behandeln haben, während wir hier nur durch die von St.

aufgestellten Regeln für die Auslegung des hl. Thomas darauf geführt
worden sind. Der unparteiische Leser aber und auch der Verf. selbst

wird uns Recht geben müssen, wenn wir sagen : Wer methodisch
Grundsätze und Regeln für die Auslegung des hl. Thomas aufstellt
und sich selbst aufs ärgste gegen dieselben verfehlt, so daß er das

gerade Gegenteil von dem tut, was sie vorschreiben, gibt dadurch
deutlich zu erkennen, daß es ihm mit seiner äußerlich kundgegebenen

Absicht, den wahren Sinn der Worte des hl. Thomas zu erkennen und
darzustellen, trotz aller Versicherungen nicht so ganz ernst ist. So

müssen wir objektiv urteilen. Damit ist vereinbar, daß der P. St.

subjektiv fest glaubt, es sei ihm mit dem Bestreben, den wahren Sinn
der Aussprüche des heiligen Lehrers zu erkennen, heiliger Ernst. Wir
nehmen trotz des genannten objektiven Urteils, zu dem wir logisch

genötigt sind, nicht im geringsten an, daß er absichtlich und in
bewußter Weise sich selbst und seine Leser hat täuschen wollen. Nur
das wissen wir : das menschliche Herz hat überaus viele Falten und
Fältchen und verborgene Winkel, und die Selbstkenntnis ist im
allgemeinen schwer.

II.

Wie weit der Verfasser, der es sich zur Aufgabe gemacht hat,
die Auffassung des hl. Thomas von dem Mitwirken Gottes mit dem

Wirken der von Gott geschaffenen Natur, besonders des freien Willens,
darzustellen, von der wirklichen Auffassung des Doctor angelicus

abgewichen ist, zeigt uns eine vergleichende Gegenüberstellung der

Behauptungen des Verf. mit den Stellen, an denen Thomas ex professo

von der genannten Mitwirkung Gottes handelt. Den Thomisten sind
diese Stellen schon immer bekannt gewesen, und P. St. stimmt in
der Angabe der Orte, wo sie stehen, im allgemeinen mit ihnen überein,

nur nennt er statt 3. c. gent. 70 abweichend 3. c. gent. 6g, eine

Abweichung, die ohne Belang ist, weil die beiden Kapitel verwandte
Themata behandeln. Die hauptsächlichste ist, wie allgemein anerkannt



Der hl. Thomas und P. Stufler 55

wird, die Qu. 3 de potentia a. 7. Sie allein genügt, die Behauptungen
St.s zu widerlegen. Leider ist sie zu umfangreich, tun sie ganz hierher

zu setzen. Wir müssen uns daher mit einer kurzgedrängten
Inhaltsangabe begnügen.

Die Überschrift lautet : « Utrum Deus operetur in operatione
naturae. » Die einleitenden Erwägungen, in denen Thomas das pro
und contra erörtert, finden ihren Abschluß in der ersten These :

« Respondeo dicendum, quod simpliciter concedendum est, Deum

operari in natura et voluntate operantibus. »

Das sei aber, fährt er fort, von einigen nicht richtig verstanden

worden, die irrtümlicherweise Gott in der Weise alles Wirken der
Natur zugeschrieben hätten, daß das Naturding nichts wirke durch
eigene Kraft. Zu dieser Behauptung seien sie aus verschiedenen

Gründen gekommen. Nachdem er diese Gründe, die uns hier nicht
interessieren, ausführlich widerlegt hat, schließt er ab mit der zweiten
These, die so lautet : « Non ergo sie est intelligendum, quod Deus in
omni re naturali operetur, quasi res naturalis nihil operetur, sed quia
in ipsa natura vel voluntate opérante Deus operatur. Quod quidem
qualiter intelligi possit, ostendendum est. »

In vielfacher Weise könne nämlich ein Ding die Ursache des

Wirkens eines anderen Dinges sein : « uno modo quia ei tribuit virtutem
operandi », wie Aristoteles im achten Buche der Physik sage, daß das

generans das Leichte und Schwere bewege, insoweit es die Kraft gebe,
durch die solche Bewegung erfolge. « Et hoc modo Deus agit omnes
actiones naturae, quia dedit rebus naturalibus virtutes, per quas agerg

possunt, non solum sicut generans virtutem tribuit gravi et levi, et

earn ulterius non conservât, sed sicut continue tenens virtutem in
esse, quia est causa virtutis collatae non solum quantum ad fieri sicut

generans, sed etiam quantum ad esse, ut sie possit dici Deus causa

actionis in quantum causât et conservât virtutem naturalem in esse. »

Auf diese beiden Punkte, das ursprüngliche Verleihen der Kraft zum
Wirken und ihre Erhaltung, will, wie wir schon wissen, P. St. das

Mitwirken Gottes mit dem Wirken der geschaffenen Ursachen beschränken

und redet sich ein, damit den Gedanken des hl. Thomas wiederzugeben.

Wie sehr er sich darin täuscht, sehen wir daraus, daß Thomas
so fortfährt :

« Sed quia nulla res per seipsam movet et agit nisi sit movens non
motum, tertio modo dicitur una res esse causa actionis alterius in-

quantum eam movet ad agendum. » Und daß diese dritte Art des



56 Der hl. Thomas und Pt Stufler

göttlichen Mitwirkens auf die beiden ersten nicht zurückgeführt und
sachlich mit ihnen identifiziert werden darf, wie St. es versucht hat,
hebt Thomas ausdrücklich hervor, indem er hinzufügt : « in quo non

intelligitur collatio aut conservatio virtutis activae, sed application
virtutis ad actionem, sicut homo est causa incisionis cultelli ex hoc

ipso quod applicat acumen cultelli ad incidendum movendo ipsum. »

Es ergebe sich also mit Notwendigkeit, daß Gott die Ursache eines

jeden Wirkens des Naturdinges auch dadurch sei, daß er dessen Kraft
zum Wirken bewege und appliziere (« ut movens et applicans virtutem
ad agendum »).

Aber noch eine vierte Weise des göttlichen Mitwirkens kennt
der hl. Thomas. Er fährt nämlich nach einigen kurzen Bemerkungen
über das werkzeugliche Wirken so fort : « Unde quarto modo unum
est causa actionis alterius, sicut principale agens est causa actionis
instrumenti. Et hoc modo etiam oportet dicere, quod Deus est

causa omnis actionis rei naturalis. Quanto enim aliqua causa est

altior, tanto est communior et efficacior, et quanto est efficacior,
tanto profundius ingreditur in effectum et de remotori potentia ipsum
reducit in actum. In qualibet autem re naturali invenitur quod est

ens et quod est res naturalis et quod est talis vel talis naturae.

Quorum primum est commune omnibus entibus, secundum omnibus
rebus naturalibus, tertium in una specie, et quartum, si addamus

accidentia, est proprium huic individuo. Hoc ergo individuum agendo

non potest constituere aliud in simili specie, nisi prout est instru-
mentum illius causae, quae respicit totam speciem et ulterius totum
esse naturae inferioris. ' Et propter hoc nihil agit in speciem in istis
inferioribus nisi per virtutem corporis coelestis, nec aliquid agit ad esse

nisi per virtutem Dei. Ipsum enim esse est communissimus effectus,

primus et intimior omnibus aliis effectibus, et ideo soli Deo competit
secundum virtutem propriam talis effectus. Sic ergo Deus est

causa omnis actionis, prout quodlibet agens est instrumentum divinae
virtutis operantis. »

Um aber die Unmittelbarkeit des göttlichen Wirkens in den Dingen
zu erklären, fährt er so fort : « Sic ergo si consideremus supposita
agentia, quodlibet agens particulare est immediatum ad suum effectum.
Si autem consideremus virtutem qua fit actio, sic virtus superioris
causae erit immediatior effectui quam virtus inferioris ; nam virtus
inferior non coniungitur effectui nisi per virtutem superioris
Sic ergo oportet virtutem divinam adesse cuilibet rei agenti, sicut



Der hl. Thomas und P. Stufler 57

virtutem corporis coelestis oportet adesse cuilibet corpori elementari

agenti. Sed in hoc diflert, quia ubicunque est virtus divina, est essentia

divina, non autem essentia corporis coelestis est ubicunque est sua

virtus, et iterum Deus est sua virtus, non autem corpus coeleste. Et
ideo potest dici quod Deus in qualibet re operate inquantum eius

virtute quaelibet res indiget ad agendum. Non autem potest proprie
dici quod coelum agat in corpore elementari, licet eius virtute corpus
elementare agat. »

Das Letztgesagte verstehe ich so, daß man von Gott sagen könne,

daß, weil seine Kraft in allen Dingen ist, und er seine Kraft ist, er
auch supposital1 in allen Dingen wirke.

Am Schlüsse des corpus articuli faßt Thomas das Gesagte kurz
so zusammen : « Sic ergo Deus est causa actionis cuiuslibet inquantum
dat virtutem agendi et inquantum conservât earn, et inquantum applicat
actioni, et inquantum eius virtute omnis alia virtus agit. Et cum
coniunxerimus his, quod Deus sit sua virtus, et quod sit intra ram

quamlibet non sicut pars essentiae, sed sicut tenens rem in esse, se-

quitur quod ipse in quolibet opérante immediate operetur 2 non exclusa

operatione voluntatis et naturae. » Das will offenbar besagen, daß

Gott, der mit seiner Kraft in allen Dingen unmittelbar wirkt, auch

mit suppositaler Unmittelbarkeit in jedem Wirkenden wirkt.
Nicht also bloß eine zweifach-, wie P. St. will, sondern eine

vierfachverschiedene Weise des Mitwirkens Gottes mit den geschöpflichen
Ursachen kennt der hl. Thomas, und zwar so, daß nach ihm die beiden

letztgenannten von den beiden erstgenannten Weisen sachlich
verschieden sind, die beiden erstgenannten aber und die beiden

letztgenannten je unter sich nicht sachlich, sondern nur gedanklich
verschieden sind. Das im Sein Erhalten ist eben sachlich nur
ein fortgesetztes Erschaffen, und das werkzeugliche Wirken aller
geschaffenen Ursachen in der Kraft Gottes ist sachlich nichts anderes
als eine Wirkung der applizierenden Bewegung von Seiten Gottes.
Der hl. Thomas sagt das erstere ausdrücklich De pot. q. 5 a. 1 ad 2.

Das andere aber ist enthalten in folgenden Worten des hl. Thomas
in der Qu. 3 de pot. a. 7 (unmittelbar vor dem quartus modus) :

« Instrumenten est causa quodammodo effectus principalis causae, non

per formam vel virtutem propriam, sed inquantum participât aliquid

1 Von mir hervorgehoben.
2 Die Hervorhebungen in diesem Absätze sind von mir.



58 Der hl. Thomas und P. Stufler

de virtute principalis causae per motum eins. »1 Durch die Bewegung
also, durch die es appliziert wird, nimmt das Werkzeug teil an der

Kraft der Hauptursache.
Und weil das sich so verhält und Thomas sich dessen bewußt

war, so trägt er auch in S. th. I q. 103 a. 5, wo er die vierte Weise

ausläßt, keine andere, sondern dieselbe Lehre vor wie in der Qu. 3
de pot. a. 7, da die vierte Weise an der genannten Stelle in der dritten
miteingeschlossen ist. Ebenso nennt er in III c. gent. c. 70 aus
demselben Grunde nur die drei ersten Weisen des göttlichen Mitwirkens.
Die Nichterwähnung der vierten Weise an diesen Stellen hat also nicht,
wie Suarez irrtümlicherweise gemeint hat, darin ihren Grund, daß
Thomas den vierten modus stillschweigend zurücknehmen wollte.

So etwas, wie Suarez, nimmt P. St. nicht an, sondern nennt zur
Begründung seiner uns fürs erste überraschenden Versicherung auf
S. 65, der hl. Thomas lehre ohne allen Zweifel auch noch eine andere

Art der Bewegung als die von ihm im ersten Kapitel seines ersten
Buches vorgetragene, außer der Qu. 3 a. y de pot. auch die von Suarez

ausgeschalteten Thomasstellen I q. 103 a. 5 und die Stelle aus dem

3: B. c. gent. (daß er hier c. 67 statt c. 70 nennt, beruht vielleicht auf
einem Versehen, ist aber auf alle Fälle nicht von Belang). Er weiß
sich anders zu helfen, um der ihm nicht weniger als Suarez unbequemen
Qu. 3 de pot. a. 7 die Beweiskraft zu nehmen. Der von ihm angewandte
Kunstgriff besteht darin, daß er zunächst ohne alle Einschränkung
zugibt, Thomas lehre wirklich noch eine andere Art der Bewegung,
die verschieden sei von der im ersten Kapitel als ausschließliche Lehre
des hl. Thomas behaupteten uneigentlichen Bewegung, die er motio
entitativa vel permanens nennt, dann aber alles aufbietet, um auf

Umwegen die als andere Art der Bewegung laut verkündigte, doch
auf die motio entitativa vel permanens zurückzuführen und sie als

identisch mit ihr nachzuweisen. Wir haben diesen Kunstgriff St.s
oben unter I (S. 53 f.) schon kennen gelernt, müssen aber hier auf ihn
zurückkommen, um ihn als wirkliche Tatsache mehr zu begründen
als es uns dort möglich war. Wir sahen oben auf S. 53, daß St. bezüglich
der Lehre des hl. Thomas über die Bewegung der Naturdinge durch
Gott zwei sich scharf widersprechende Sätze aufstellt. Nachdem der
denkende Leser diese Contradictoria bezüglich der Lehre des hl. Thomas
bei St. auf S. 45 einerseits und auf S. 65 und 66 andererseits gelesen

1 Von mir hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 59

hat, erwartet er von St. selbstverständlich einige Worte der
Aufklärung, durch die er belehrt wird, daß der Widerspruch nur ein scheinbarer

ist. Statt aber dieser Erwartung des Lesers zu entsprechen,
macht St. auf S. 66 eine plötzliche Wendung gegen die Thomisten
und die von ihnen verteidigte praemotio physica, indem er, nachdem
er aus den von ihm angerufenen Texten des hl. Thomas, in denen
die « alia species motionis » gelehrt wird, diese als unzweifelhafte Lehre
des Heiligen selbst anerkannt hat, so fortfährt : « Hi sunt textus
praeeipui, ad quos Thomistae provocant ad probandam necessitatem

praemotionis physicae, dicentes, secundum verba S. Thomae non
sufficere collationem et conservationem virtutis activae, etiam perfec-
tissime constitutae, sed praeterea necessarium esse, earn virtutem per
praevium influxum Dei ad agendum applicari et determinari, sicut virtus
cultelli etiam perfectissima ad incidendum non sufficit, nisi eius acumen
ab homine per motionem ei impressam ad incidendum applicetur. »

Aber was soll doch dieser Seitensprung, mit dem er die Thomisten
und die praemotio physica anfällt Möge er doch bei der Stange
bleiben und dem Leser die Aufklärung geben, die dieser ein Recht
hat, von ihm zu verlangen, nachdem er ihm Contradictoria vorgesetzt
hat. Die Frage, die P. St. zunächst zu lösen hat, ist diese : Wie ist
das, was S. 45 des uns vorliegenden Werkes in den ersten fünf Zeilen

behauptet wird, mit dem zu vereinbaren, was S. 65, Absatz 2, über
die « alia species motionis », die Thomas zweifellos lehre, gesagt wird
Sind es wirklich Widersprüche oder nicht Und wenn St. sie als

Widersprüche anerkennt, wie will er sie lösen Nachdem er darauf
eine den denkenden Leser befriedigende Antwort gegeben hat, möge
er sich auch, wenn er es dann noch für angebracht hält, gegen die

Thomisten wenden und die praemotio physica bekämpfen. Aber in
der vorher zu beantwortenden Frage handelt es sich um die « alia

species motionis, quae non in collatione et conservatione virtutis activae,
sed in motione et applicatione causarum iam perfecte constitutarum
consistit », von der P. St. selbst sagt, es könne im Ernst nicht
bezweifelt werden, daß Thomas sie wirklich lehre. Über diese verlangt
der denkende Leser noch ein weiteres Wort von P. St., das ihn darüber

aufklärt, wie mit der Annahme der « alia species motionis » gegenüber
dem im ersten Kapitel Behaupteten nicht ein offener Widerspruch
in die Lehre des hl. Thomas hineingetragen werde. Durch die plötzliche
Abschwenkung St.s und sein Frontmachen gegen die Thomisten und
die praemotio physica sieht sich der Leser schwer getäuscht, und je



6o Der hl. Thomas und P. Stufler

mehr er sich in das Folgende vertieft, desto mehr steigt in ihm der
Verdacht auf, es sei St. trotz der feierlichen Erklärung auf S. 65 doch
nicht ernst gewesen mit der « alia species motionis » und er suche sie

auf Umwegen in eine non alia species motionis umzudeuten. Er
verfolgt ihn auf diesen von ihm vermuteten Umwegen und sieht mit
einem gewissen Interesse, wie er sich S. 95 von den Thomisten zu
denjenigen Verteidigern des Concursus- simultaneus wendet, die den
Versuch gemacht haben, sich für ihre Lehre auf den hl. Thomas zu
berufen, um ihnen zu sagen, es sei evident, daß Thomas ihr Gegner sei.

Durch diese scharfe Absage an die Suarezianer steigt der P. St. nicht
unbedeutend in der Achtung des denkenden Lesers, der ihm weiter
folgt und feststellen kann, daß er sich bald wieder den Thomisten
zuwendet, um ihnen gegenüber zu behaupten, Gott bewirke die vom
hl. Thomas an den primären oder Exprofesso-Stellen gelehrte Bewegimg
und Applikation der geschaffenen Ursachen nicht unmittelbar und
durch sich selbst (immediatione suppositi), sondern nur mittelbar
durch andere geschaffene Ursachen. Es entgeht dabei dem denkenden
Leser nicht, daß P. St. die Begriffe prima et principalis causa in
Hinsicht auf Gott nicht richtig und im Sinne des hl. Thomas versteht ;
doch kann er darauf nur nebensächlich achten, weil er Wichtigeres
sieht. Er sieht nämlich S. 102 und 103, daß er mit seiner Vermutung,
St. gehe darauf aus, die auf S. 65 so nachdrücklich und feierlich als
unzweifelhafte Lehre des hl. Thomas verkündigte « alia species motionis

» doch in eine non alia species motionis, also in ihr
kontradiktorisches Gegenteil auf Umwegen umzudeuten, Recht gehabt hat.
P. St. ist hier nach vielem Hin- und Herreden am Ziele seines Um-
und Schleichweges angekommen und sagt S. 102 im Anschlüsse an
Worte des hl. Thomas aus dessen Kommentar zum ersten Buch der
Sentenzen (d. 37 q. 1 a. 1) folgendes : « Sic ergo Deus intime in rebus
omnibus operatur, inquantum dat esse illudque conservât. 1 Et de hac
operatione Dei sola, qua esse dat et conservât, S. Thomas in toto
articulo loquitur, non vero de alia, qua rebus in esse constitutis
et conservatis aliquam virtutem imprimit. Quare in responsione ad

4 ilia operatio Dei, qua « est immediate in omnibus operans »1 alia
intelligi nequit nisi ea, qua rebus omnibus esse dat et conservât ».

Er fügt noch hinzu : « Immo secundum terminologiam Aquinatis
operari in rebus nihil aliud significat nisi eis esse dare. »1 Da ich.

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 61

hierüber anders denke, so wäre es mir lieb gewesen, wenn St. für diese

Terminologie einige Belegstellen angegeben hätte. Weiter sagt er
S. 103 : « Cum ergo D. Thomas dicat, Deum in qualibet re operari,
inquantum eius virtute quaelibet res indiget ad agendum [de pot. q. 3
a. y) et ipsum esse immediate in omnibus operantem, quod in aliis
causis non contingit (1 d. 3y q. 1 a. 1 ad 4) non potest aliam
Operationen! intelligere nisi earn, qua omnibus esse dat et conservât. »

Als wenn er es nicht oft und deutlich genug sagen könnte, daß trotz
seiner gegenteiligen Versicherung auf S. 65 nicht das dort Gesagte
als die wahre Lehre des hl. Thomas angesehen werden solle, daß

vielmehr alles bei dem im ersten Kapitel des ersten Buches Gesagten
sein Bewenden haben müsse.

Es wurde vorhin gesagt, daß St. bei der Frage, ob Gott die

geschaffenen Ursachen unmittelbar oder nur mittelbar zum Wirken
appliziere, zu erkennen gebe, daß er Gott als causa prima et principalis

nicht richtig auffasse. Er folgert nämlich S. 74 ff. daraus, daß

der hl. Thomas c. gent. 3, 6y Gott die causa prima et principalis aller
Applikation nennt und an andern Stellen ähnlich redet, Gott sei nach
dem hl. Thomas, weil causa prima et principalis, auch stets die causa
remotissima, niemals aber die causa proxima et immediata beim

Applizieren ; er sei dadurch von den geschöpflichen Ursachen
entfernt und diesen gegenüber auf die Mittelbarkeit des Beeinflussens

beschränkt.
Das ist eine falsche Vorstellung von Gott als der causa prima

et principalis, weil eine Verwechslung der menschlichen Erkenntnisordnung

mit der göttlichen Seinsordnung. So wahr es nämlich ist,
daß Gott als causa prima et principalis von uns Menschen nur durch
ein Emporsteigen von den zweiten und werkzeuglichen Ursachen aus

erkannt wird, so falsch ist es, daß Gott als causa prima durch sein

Verhältnis zu den zweiten und als causa principalis durch sein

Verhältnis zu den werkzeuglichen Ursachen innerlich konstituiert werde.

Solche Vorstellungen müssen wir von Gott fernhalten. Er ist nämlich

prima causa einzig und allein deshalb, weil er keine andere Ursache

über sich hat und causa principalis wegen seiner absoluten
Unabhängigkeit. Seinem Sein entspricht aber sein Wirken ; so unabhängig

von allen geschöpflichen Ursachen jenes ist, so unabhängig ist auch
dieses. Denn nicht, weil er ihrer bedurfte, hat er sie erschaffen, sondern

nur um seine bonitas zu offenbaren und zu verherrlichen, verleiht er
bei seiner Verursachung des geschöpflichen Seins auch Geschöpfen das



62 Der hl. Thomas und P. Stufler

Ursachsein hinsichtlich anderer Geschöpfe. Darum hindern die von
ihm erschaffenen werkzeuglichen Ursachen auch nicht die Unmittelbarkeit

seines Wirkens. Und wenn er als causa principalis vermittels
geschaffener Ursachen appliziert, so appliziert er darum nicht weniger
selbst und berührt die Wirkungen der werkzeuglicben Ursachen
unmittelbar durch seine Kraft. Es sagt aber der hl. Thomas : « Wo
die göttliche Kraft ist, da ist die göttliche Wesenheit » (de pot. q. 3
a. 7). Man lese hierüber in der S. th. die Frage, «utrum Deus immediate

omnibus provideat » (I q. 22 a. 3). Thomas antwortet, indem
er zwischen dein « ordo rerum provisarum in finem » und der « executio
huius ordinis » unterscheidet und dann ausführt : « Quantum igitur
ad primum horum Deus immediate.1 omnibus provide! Quantum
autem ad secundum sunt aliqua media divinae providentiae1, quia
inferiora gubernat per superiora, non propter defectum suae virtutis,
sed propter abundantiam suae bonitatis, ut dignitatem causalitatis etiam
creaturis communicet ». 1 Man übersehe nicht die verschiedene
Ausdrucksweise, die Thomas bezüglich der beiden Distinktionsglieder
gewählt hat, denn auch durch diese will er etwas lehren. Er sagt bei dem
zweiten Gliede nicht : Deus mediate providet, wie es dem « immediate
providet » beim ersten Gliede entsprochen hätte, sondern : « quantum
ad secundum sunt aliqua media divinae providentiae. » Er will
dadurch offenbar andeuten, daß die mediatio im Grunde nur in den

Geschöpfen ist, nicht aber Gott selbst zu einer causa mediata macht,
noch viel weniger aber zu einer causa remota oder sogar remotissima,
wie St. S. 74 sich ausdrückt. Wie sollte auch Gott seinen Geschöpfen

gegenüber zu einer causa remota öder gar remotissima werden, da er
nach Thomas innerlichst in allen ist (« oportet, quod Deus sit in
omnibus rebus et intime», I q. 8 a. 1). Wo Gott aber ist, da wirkt
er auch, und die Wirkung dieses Wirkens ist in den Dingen — das

möge sich St. merken — nicht bloß das durch Erschaffen
hervorgebrachte und dauernd erhaltene Sein, sondern, wie wir gesehen haben,
auch das Bewegen und Applizieren der geschaffenen und im Sein
erhaltenen Ursachen zu ihren Wirkungen, sowohl den ihnen von Natur
aus eigenen, als auch denen, zu denen sie von Gott als Werkzeuge
verwendet werden.

Auch St. nimmt für seinen Standpunkt, das will sagen, für die
Lehre des hl. Thomas, wie er sie versteht, eine Unmittelbarkeit des

1 Von mir hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 63

göttlichen Wirkens und Mitwirkens an, die S. 91 ff. von ihm so erklärt
wird, daß sie keine suppositale (immediatio suppositi), sondern eine

Kraftunmittelbarkeit (immediatio virtutis) sei. Doch wir weisen das
mit aller Entschiedenheit ab, indem wir ihm jede Berechtigung, auf
seinem Standpunkte von irgend einer Unmittelbarkeit des göttlichen
Wirkens auf die geschaffenen Dinge zu reden und eine solche

anzunehmen, ganz und gar absprechen. Die Hauptthese St.s nämlich, an
der er in seinem Werke bis zu Ende festhält, Gott wirke nach der
Lehre des hl. Thomas auf die Naturdinge nur dadurch ein, daß er
die bei der Erschaffung in sie hineingelegten aktiven Kräfte in ihnen
erhalte, ist mit einer Unmittelbarkeit des göttlichen Einwirkens auf
die geschaffenen Dinge logisch nicht vereinbar. Er bekennt sich eben

durch seine in seiner Hauptthese ausgesprochene Lehre zum Concursus
mediatus und bestreitet damit den von den Theologen allgemein im
Gegensatz zu Durandus gelehrten Concursus immediatus. St. begnügt
sich aber nicht damit, an die Seite des Durandus zu treten, sondern

er wagt es auch zu behaupten, was bisher noch niemand behauptet
hat, der hl. Thomas sei ein Anhänger der Lehre des Durandus. Wie
falsch das ist, hat in vortrefflicher Weise der P. Gabriel Huarte S. J.
in der römischen Zeitschrift Gregorianum, vol. VI, jasc. 1 (März 1923),
S. 81-114 gezeigt. Eine nähere Untersuchung der Lehre des Durandus
hat ihn überzeugt, daß dieser bei der Begründung seiner Lehre die
Lehre des hl. Thomas vor Augen gehabt hat, um sie zu bekämpfen.
Wer aber mit Durandus nur einen Concursus mediatus annimmt, darf,
wenn er konsequent sein will, kein unmittelbares Einwirken Gottes
auf die geschaffenen Dinge annehmen, sondern muß sich mit der
Unmittelbarkeit des göttlichen Wirkens, die mit dem Erschaffen und
Erhalten gegeben ist, begnügen. Aber das ist ja eben einer der Hauptfehler

des Stuflerschen Werkes, daß in ihm fast beständige Inkonsequenz
herrscht. Wenn der Verf. uns eine neue Behauptung vorführt, so ist
er, mehr als notwendig wäre, darauf bedacht, Texte aus Thomas

heranzuholen, die diese beweisen sollen. Notwendiger als das wäre
aber an vielen Stellen gewesen, zu prüfen, wie die neue Behauptung
zu den vorher vorgebrachten und angeblich bewiesenen paßt. Durch
die vielen Thomasstellen wird eine Täuschung in das Werk
hineingebracht, wenigstens beim ersten Lesen, indem man meint, es mit
dem hl. Thomas zu tun zu haben, aber bei aufmerksamerem Zusehen

erkennt, daß man es nur mit St. zu tun hat. Wir kommen auf diesen

Punkt unten noch zurück.



64 Der hl. Thomas und P. Stufler

III.

Einer der schwächsten Punkte des Stuflerschen Werkes ist die

Behandlung der praemotio physica. Obgleich der Verf. weiß, sie werde

von ihren Anhängern so verstanden, daß unter der von Gott bewirkten
Bewegung das bewegte Geschöpf auch seine eigene Bewegung, der

geschöpfliche Wille seine volle Freiheit bewahre — er gibt das S. 6

selbst zu —•, so ignoriert er es doch bei der weiteren Behandlung der

Frage nicht nur, sondern nimmt das Gegenteil an ; denn seine

Zurückweisung und « Widerlegung » derselben besteht hauptsächlich in der
sonderbaren Behauptung, sie würde eine motio violenta, eine

Vergewaltigung des Geschöpfes und insbesondere des freien Willens von
Seiten des Schöpfers sein.

Wie wenig das der Lehre des hl. Thomas entspricht, ist aus
S. th. I-II q. 9 a. 4 zu ersehen, wo Thomas die Frage behandelt :

« Utrum voluntas moveatur ab aliquo exteriori principio ». An zweiter
Stelle macht er sich den Einwurf : « Voluntas violentiam pati non
potest. Sed violentum est, ,cuius principium est extra'. Ergo voluntas
non potest ab aliquo exteriori moveri. » Er antwortet : « Ad secundum

dicendum, quod hoc non suflicit ad rationem violenti, quod principium
sit extra, sed oportet quod nihil conférât vim patiens, quod non con-
tingit dum voluntas ab exteriori movetur ; nam ipsa est quae vult,
ab alio tarnen mota. 1 Esset autem motus iste violentus, si esset
contrarius motui voluntatis, quod in proposito esse non potest, quia sic

idem vellet et non vellet. »

Wie innig aber für P. St. die Abweisung der praemotio physica
mit der Hauptthese seines Werkes zusammenhängt, ist aus folgendem
Satze desselben (S. 41) zu ersehen : « Cum ergo asserimus, Deum res
naturales ad operationem movere per principia interna et qualitates
activas permanentes ipsis in creatione vel generatione collatas, nihil
aliud dicere intendimus, nisi eum res naturales non movere impulsu
quodam physico transeunter impresso ad modum praemotionis physicae,
sed immediata vel mediata impressione principiorum activorum rebus

permanenter inhaerentium. » 2 St. sieht also in der radikalen Abweisung
der praemotio physica nur die Kehrseite seiner Lehre, Gott bewege

1 Von mir hervorgehoben.
2 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 65

«der vielmehr beeinflusse die Naturdinge nur dadurch, daß er ihnen
bei ihrem Entstehen innere Tätigkeitsprinzipien mitgebe und diese in
ihnen erhalte, was ja kein wirkliches Bewegen ist. Hätte er seinem

Werke, das den Titel trägt : Divi Thomae doctrina de Deo opérante
einen Untertitel geben wollen, so hätte er lauten müssen : sen quod
D. Thomas non docuerit physicam praemotionem, immo sit adversarius
hums doctrinae.

Damit hätte er freilich eine Unwahrheit an die Spitze seines

Werkes geschrieben ; denn daß der hl. Thomas die praemotio klar
und deutlich gelehrt hat, und daß seine Schüler, die Thomisten, sie

von ihm haben und sie nur deshalb lehren, weil er, der große Meister,
sie gelehrt und so vortrefflich begründet hat, das brauche ich nicht
zu beweisen, weil es schon oft bewiesen ist. Die neueren Thomisten,
unter denen P.A.M. Dummermuth 0. P. mit seinem Werke S. Thomas
et doctrina praemotionis physicae, Parisiis 1886, und P. Norbertus del

Prado O. P. mit seinem dreibändigen Werke De gratia et libero arbitrio,
Friburgi Helv. 1907, besonders hervorragen, konnten sich außer auf
Thomas selbst auf seine älteren Schüler berufen. Es würde zu weit
führen, wenn ich die Beweise dieser beiden auch nur mit der
notwendigsten Ausführlichkeit bringen wollte. Aus demselben Grunde
muß ich es mir versagen, alle cder auch nur alle hervorragenden Stellen
hier anzuführen, an denen der Meister selbst die Prämotionslehre klar
ausspricht. Nur eine Stelle, und zwar eine, die wir schon kennen,
nämlich die Qu. 3 de pot. a. 7, will ich heranziehen, um aus ihr zu

zeigen, daß über die Lehre des hl. Thomas unter denen, die seine

Aussprüche denkend und mit ernstem Willen, sie zu verstehen, lesen,

ein Zweifel nicht bestehen kann. Ich kann mich kurz fassen, weil
ich die Stelle oben (S. 55 ff.) schon behandelt habe.

Wir fanden dort, daß Thomas vier Weisen des göttlichen
Mitwirkens mit dem Wirken der geschaffenen Ursachen unterscheidet, die

er am Schlüsse des Corpus articuli folgendermaßen zusammenfaßt :

« So also ist Gott die Ursache einer jeden Tätigkeit, daß er die Kraft
zum Handeln gibt, daß er diese erhält, sie zu ihrer Tätigkeit appliziert
und in seiner Kraft jede andere Kraft tätig ist. Und wenn wir damit
verbinden, daß Gott seine Kraft ist und daß er innerhalb jedes

Dinges ist, nicht als ein Teil des Wesens, sondern als derjenige, der
das Ding im Sein hält, so folgt, daß er in jedem Tätigen unmittelbar 1

1 Vor. mir hervorgehoben.

Divus Thomas. 5



66 Der hl. Thomas und P. Stufler

tätig ist, nicht ausgeschlossen die Tätigkeit des Willens und der
Natur. »

Wir sagten schon (oben, S. 56), daß nach Thomas die beiden
ersten Weisen sachlich voneinander nicht verschieden sind, daß ebenso

die beiden letztgenannten Weisen sachlich zusammengehören. Sie

sind also sachlich identisch und sind das, was man später praemotio
physica nannte, genau dasselbe, wenn auch Thomas diesen
Kunstausdruck noch nicht kannte.

Damit aber jeder Zweifel schwinde, daß Thomas in dem genannten
Art. 7 der q. 3 de pot. wirklich die genannte motio lehre, gehen wir
noch auf den Einwand ein, den er sich dort an siebenter Stelle macht.
Er lautet : « Si Deus in natura opérante operetur, oportet quod
operando aliquid rei naturali tribuat ; nam agens agendo aliquid actu
facit. Aut ergo illud sufficit ad hoc quod natura possit per se operari,
aut non. Si sufficit, cum etiam virtutem naturalem Deus naturae
tribuerit, eadem ratione potest dici quod et virtus naturalis sufficiebat
ad agendum ; nec oportebit quod Deus, postquam virtutem naturae
contulit, ulterius ad eius operationem aliquid operetur. »

Das ist der Standpunkt St.s. Wie aber antwortet der hl. Thomas
« Ad septimum dicendum, quod virtus naturalis quae est rebus naturali-
bus in sua institutione collata, inest eis ut quaedam forma habens

esse ratum et firmum in natura. Sed id quod a Deo fit in re naturali,
quo actualiter agat, est ut intentio sola, habens esse quoddam incom-

pletum, per modum quo colores sunt in aere et virtus artis in instrumente

artificis. Sicut ergo securi per artem dari potuit acumen, ut
esset forma in ea permanens, non autem dari ei potuit quod vis artis
esset in ea quasi quaedam forma permanens nisi haberet intellectum1,
ita rei naturali potuit conferri virtus propria ut forma in ipsa permanens,
non autem vis qua agit ad esse ut instrumentum primae causae, nisi
daretur ei quod esset universale essendi principium 1

; nec iterum virtuti
naturali conferri potuit ut moveret seipsam nec ut conservaret se in
esse ; unde sicut patet quod instrumente artificis conferri non oportuit
quod operaretur absque motu artis, ita rei naturali conferri non potuit
quod operaretur absque operatione divina. »1

Dieser Text ist deshalb so interessant und lehrreich, weil in ihm
nicht nur die praemotio physica selbst, sondern auch ihr innerer
Notwendigkeitsgrund ausgesprochen ist. Es geht eben ohne praemotio

1 Von mir hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stuller 67

physica nicht, weil selbst Gott das, was er bei der praemotio physica
durch eine vorübergehende Bewegung wirkt, nicht in anderer Weise,
das will sagen, nicht durch Verleihung einer festen Form in der

Naturanlage des betreffenden Dinges, bewirken kann. Das läßt sich

klar machen durch Heranziehung des werkzeuglichen Wirkens. Wie
der Mensch tote Werkzeuge gebraucht, um durch sie Kunstwerke,
also Werke, aus denen Verstand spricht, hervorzubringen, so gebraucht
auch Gott die von ihm geschaffenen Naturdinge, um andere Dinge
hervorzubringen, also ihnen das Sein zu geben, das nur er von und
durch sich selbst hat. Den Werkzeugen, die der Mensch zur
Ausübung seiner Kunst verwenden will, sucht er, bevor er sie gebraucht,
die notwendigen Eigenschaften zu geben, damit sie zur Ausübung
seiner Kunst geeignet sind. Aber so weit es die Menschen in der

Verfeinerung von Werkzeugen auf verschiedenen Gebieten auch gebracht
haben, noch niemals haben sie ein Werkzeug ersonnen, das ausschließlich

durch eigene Tätigkeit, ohne den handhabenden Künstler, das

Kunstwerk hervorbrächte. Sie haben auch niemals den Versuch

gemacht, weil sie wissen, daß das etwas Unmögliches ist. Ein Kunstwerk

läßt sich eben nur durch eine von einem Verstände ausgehende,

vorübergehende Bewegung hervorbringen. Ebenso kann Gott wohl
durch ein Geschöpf, das ihm als Werkzeug dient, mittels einer
vorübergehenden Bewegung in einem anderen Geschöpfe Sein

hervorbringen, aber er kann dem Werkzeuge nicht verleihen, daß es selbständig
und als causa principalis wirkend, Sein hervorbrächte, weil er es trotz
all seiner Allmacht nicht zum universalen Seinsprinzip, d. i. zu einem

zweiten Gott machen kann.
Obschon der hl. Thomas in dem obigen Text so deutlich spricht,

daß man nicht sieht, wie er deutlicher hätte sprechen können, so ist
St. dennoch nicht überzeugt, daß er in demselben die praemotio
physica lehre, stellt es vielmehr durch eine besondere These (S. 122)

ausdrücklich in Abrede. Die These lautet : « Virtus ilia instrumentalis,
habens esse intentionale et incompletum, de qua S. Thomas de

Potentia, q. 3 a. 7, loquitur, neque immediate a Deo causis secundis

imprimitur neque esse physicum habet, quare non est identica cum
praemotione physica. » Um sie zu beweisen, zitiert er die Antwort
des hl. Thomas ad septimum des art. 7 der q. 3 de pot. und fährt
dann S. 123 so fort : «Ex his verbis contra interpretationem nostram
tale argumentum institui potest : Secundum nos Deus in causis secundis

nihil aliud immediate agit quam ut iis esse et virtutem naturalem



68 Der hl. Thomas und P. Stufler

conférât. Atqui secundum verba D. Thomae haec virtus naturalis,
habens esse ratum et firmum in natura, non sufficit, ut res naturalis
ad esse agat, quia secus universale essendi principium foret, sed

necesse est, ut ei insuper aliqua virtus Habens esse incompletum et inten-
tionale detur 1, sicut etiam acumen securis non sufficit ad opera arti-
ficialia facienda, quia ad opus artis causa intellectum habens requiritur.
Ergo causis naturalibus aliqua virtus instrumentalis transiens a Deo

imprimi debet, qua actualiter ad esse agant. »

Die Thomisten allerdings, meint St. weiter, sähen in dieser virtus
instrumentalis et intentionalis ihre praemotio physica aufs klarste
ausgedrückt, weshalb ihnen auch der angeführte Text als wahrhaft
.klassisches Zeugnis für diese Lehre gelte. Allein diese Theologen hätten
nicht genug bedacht, daß durch eine solche Auslegung ein offener

Widerspruch zwischen dem Corpus articuli und der Antwort auf den

siebenten Einwand aufgestellt würde. Denn im Corpus articuli habe

Thomas gesagt, die göttliche Kraft, in der die zweiten Ursachen zum
'Sein wirken, sei Gott selbst und sei die Kraft, durch die er die Dinge
im Sein halte, hier aber würde er sagen, sie sei eine geschaffene Kraft,
die ein physisches, inkompletes Sein habe, durch welche er sie zum
Wirken appliziere.

Indes der behauptete offene Widerspruch ist nur dann da, wenn
man mit St., der hier im Gefolge von Suarez ist, in den Text des

hl. Thomas etwas hineinlegt, was demselben offen Gewalt antut. Daß

der vierte modus des göttlichen Mitwirkens in der Qu. 3 art. 7 de pot.
dem Suarez Schwierigkeiten machte, sahen wir schon im
Vorhergehenden (S. 58). Seine dort, von uns zurückgewiesene Annahme,
Thomas habe den vierten modus später stillschweigend zurückgenommen,
wurde später von ihm fallen gelassen und durch die neue Annahme

ersetzt, die Kraft, durch die Gott in dem vierten modus wirke, sei

Gott selbst. Diese offenbar grundfalsche Annahme, der auch Suarez

selbst nicht so ganz getraut hat, hat sich nun St. angeeignet. Daß
sie falsch ist, sieht jeder, der sich nur die Mühe gibt, das genannte

corpus articuli und die responsio ad septimum aufmerksam
durchzulesen und miteinander zu vergleichen. Im corpus sagt Thomas :

« Instrumentum est causa quodam modo effectus principalis causae,

non per formam vel virtutem propriam, sed inquantum participât
aliquid de virtute principalis causae per motum eins, sicut dolabra non

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl, Thomas und P. Stufler 69

est causa rei artificiatae per formam vel virtutem propriam, sed per
virtutem artificis a quo movetur et cam quodam modo participât. »

Ad septimum aber sagt er : « Id quod a Deo fit in re naturali, quo
actualiter agat, est ut intentio sola habens esse quoddam incompletum

per modum quo colores sunt in aere et virtus artis in instrumento. »

Weder die « participatio virtutis principalis causae » dort, noch das

« esse incompletum » hier, können von der Kraft Gottes, wie sie in
Gott und mit Gott identisch ist, vernünftigerweise verstanden werden.
Sie sind offenbar etwas, was von Gott kommt, also nicht Gott selbst,
wie er in sich ist.

Wenn St. (S. 124) als zweiten Grund gegen die Annahme der

praemotio physica anführt, durch sie würde die ganze Lehre des

Aquinaten von der Gott einerseits und den Geschöpfen andererseits

eigenen Wirksamkeit zusammenfallen, so lehnen wir denselben als

unrichtig nicht nur ab, sondern halten auch im Anschlüsse an das,

was wir oben S. 66 f. gesagt haben, daran fest, daß nur durch die
Annahme der praemotio physica erklärt werden kann, wie Geschöpfe
in der Kraft Gottes zum Sein wirken, d. i. als Werkzeuge Gottes

diejenige Wirkung hervorbringen können, die Gott, dem einzigen
universellen Seinsprinzip, als eigene Wirkung ausschließlich zukommt.

Was St. an Gründen gegen die praemotio physica von S. 124 bis

zum Ende des Kapitels noch vorbringt, können wir übergehen, weil
es ein Sichverlieren in Subtilitäten ist, deren Erörterung wenig Frucht
abwirft. Wir brauchen uns aber auch darum auf eine Darlegung und

Zerpflückung dieser Subtilitäten nicht einzulasesn, weil wir das, was
durch dieselben widerlegt werden soll, oben S. 66 ff. aus Qu. 3 de

pot. a. y ad y bewiesen haben und St. gegen unsern Beweis nichts
Haltbares vorgebracht hat noch auch wird vorbringen können. Möge

er erst gegen unsern durchschlagenden Beweis etwas, was die Kritik
bestehen kann, vorbringen, dann wollen wir weiter mit ihm reden.

Würde ich ihm gegenüber dies Verfahren nicht einschlagen, so käme
ich überhaupt an kein Ende mit ihm.

IV.

P. Stufler, von dem wir ja wissen, daß er das ganze Wirken Gottes

auf die Naturdinge, angeblich nach der Lehre des hl. Thomas, darauf
beschränkt, daß Gott den Dingen bei ihrem Entstehen Kräfte zum
Wirken mitgibt und diese in ihnen erhält, stellt in seinem Werke an
der Spitze des vierten Kapitels des dritten Buches eine These auf.



70 Der hl, Thomas und P. ßtufler

die uns in helles Erstaunen versetzt, weil sie der Hauptthese seines

Werkes gegenüber nicht nur eine Willkürlichkeit und Inkonsequenz,
sondern ein offener Widerspruch zu sein scheint. Die These lautet :

« Deus voluntatem creatam immutare et salva eius libertate infalli-
biliter ad id movere potest, quod ipse vult. »

Daß diese These Lehre des hl. Thomas ist, geben wir ohne
weiteres und ohne Einschränkung zu. Wir bestreiten aber dem P. St.
aufs entschiedenste das Recht, sie von seinem Standpunkte aus
aufzustellen, und sprechen ihm rundweg die Möglichkeit ab, sie, solange

er auf seinem Standpunkt verbleibt, zu beweisen. Denn auf diesem

Standpunkte, der weit davon entfernt ist, der des hl. Thomas zu sein,

gibt es keine göttliche Bewegung, durch die wirklich etwas bewegt
wird, und noch weniger eine Bewegung mit unfehlbarer Wirkung.
Das ist für jeden, der unsern bisherigen Ausführungen mit Aufmerksamkeit

gefolgt ist, so klar, daß es keines weiteren Wortes bedarf.
St. hätte es sich ersparen können, das, was er zur Begründung

seiner neuen These sich ausgedacht hat, vorzubringen, da auch noch

so viele Gründe nichts beweisen können, wenn nicht gezeigt wird,
daß das in der These Behauptete auf dem eingenommenen
Standpunkte möglich ist, daß also Stuflers neue These mit der Hauptthese
seines Werkes nicht in Widerspruch steht.

In eine besondere Schwierigkeit gerät die These durch das in ihr
behauptete unfehlbare Wirken Gottes ; denn wie ein solches auf dem

genannten Standpunkte möglich sein soll, ist schwer einzusehen.

St. allerdings kommt nicht in Verlegenheit. Er hilft sich mit der
molinistischen scientia media, muß dabei aber bezüglich des hl. Thomas

zugeben, sie sei ihm zwar bekannt, « ipse vero, quod adversariis
libenter concedimus, nullibi explicite1 ex hac scientia declarat, quo-
modo haec duo componi possint : Deus movet voluntatem ita, ut
eius motioni resistere queat, et nihilominus eam infallibiliter movet »

(S. 303)-

Er hätte es sich auch ersparen können, durch Anführung von
Thomasstellen seine These beweisen zu wollen. Denn soviele Stellen

er auch aus den Werken des hl. Thomas anführen mag, so beweist doch

keine von ihnen etwas für den durch ihn gefälschten Thomas. Wir
meinen eine Sinnesfälschung und im Zusammenhange damit in gewissem
Sinne auch eine Textesfälschung. Den Sinn der Lehre des hl. Thomas

1 Von St. hervorgehoben.



Der hl. Thomas und P. Stufler 71

über das Wirken und Mitwirken Gottes hat er durch Aufstellung
seiner Hauptthese gründlich geändert. Diese Hauptthese seines Werkes

spricht er S. 45 mit folgenden Worten aus : « Ergo causae secundae
ad operationes suas a Deo moventur solummodo 1

eo, quod eis prin-
eipia interna et virtutes activas confert. »

Dieser Satz ist, abgesehen von dem Worte « solummodo », Lehre
des hl. Thomas. Durch Einschiebung der Exklusivpartikel « solummodo

» ist sein Sinn gründlich geändert, also gefälscht, und diese

Fälschung erstreckt sich insofern auf das ganze Werk von St. oder

doch auf den größten Teil desselben, als die genannte Hauptthese
dieses ganze Werk, soweit es das göttliche Wirken in der natürlichen
Ordnung behandelt, beherrscht.

Sollte St. diesen Tatbestand nicht ganz anerkennen wollen, so

fordern wir ihn auf, uns aus den Werken des hl. Thomas auch nur
eine einzige Stelle zu nennen, an der der soeben von mir zitierte Satz
mit dem « solummodo » oder einem gleichwertigen Worte sich fände.
Kann er es nicht, so möge er bekennen, daß er das Wort in die Lehre
des hl. Thomas eingeschoben und diese dadurch dem Sinne nach
bedeutend geändert, mithin sie gefälscht habe. Sollte er aber einwenden

wollen, er habe den Satz auf S. 45 seines Werkes zwar geschrieben,
habe ihn aber später zurückgenommen, so fordere ich ihn auf, mir
die Stelle seines Werkes zu nennen, an der er ihn zurückgenommen
hat, da es mir nicht hat gelingen wollen, eine solche Stelle trotz
wiederholten Lesens seines Werkes zu finden.

Wiederholtes Lesen des Stuflerschen Werkes war nämlich für
mich notwendig, um es nur zu verstehen. Erst als ich dem Verf. hinter
die Fälschung gekommen war, kam für mich Licht in das Buch, und
ich sah, daß der Verf. es fertig gebracht hatte, fast das ganze Werk
hindurch einen dem Sinne nach gefälschten Thomas neben dem

unverfälschten aufmarschieren zu lassen. Dem gefälschten entnahm er

die Thesen, die er sich aneignete und verteidigte, dem unverfälschten
die Stellen, die er in großen Mengen heranbrachte, um seinen falschen
Thesen einen Schein von Wahrheit und Übereinstimmung mit dem

Kirchenlehrer Thomas zu geben. Dadurch wird die Fälschung, die

wir dem Innsbrucker Dogmatikprofessor vorwarfen, zu einer Gefahr

für den Leser, der das Stuflersche Werk entweder nicht mit sehr

angestrengter Aufmerksamkeit oder nicht mit der Kenntnis der Lehre

1 Von mir hervorgehoben.



72 Der hl. Thomas und P. Stufler

des hl. Thomas liest, die notwendig ist, tun es ganz zu verstehen
Daraus mußte ich für mich entnehmen, daß ich, nachdem ich das

Werk als das, was es in Wirklichkeit ist, erkannt hatte, nicht schweigen

durfte, daß es vielmehr heilige Pflicht für mich sei, zu reden und

zwar recht deutlich zu reden, um die unkundigen und in ihrer
Arglosigkeit weniger umsichtigen Leser zu warnen.

Die sämtlichen Verdrehungen und Fälschungen von Thomasstellen,

die sich in dem Stuflerschen Werke finden, im einzelnen
vorzuführen und richtig zu stellen, darauf konnte ich mich nicht
einlassen, weil es uns bei der großen Zahl derselben viel zu weit geführt
haben würde, und auch zur Charakterisierung des Werkes das von
mir Gesagte genügt. Wer noch weiteres wünscht, findet es aus der
Fedèr des P. Reg. Schuttes O. P., im Divus Thomas II (1924), S. 278
his 290, und auch vorher schon S. 179 ff.

Wir bedauern es aufs tiefste, daß wir gegen ein Mitglied der von
uns hochgeachteten Gesellschaft Jesu als Ankläger auftreten mußten.
Aber wenn wir auch den Angeklagten nicht freisprechen konnten, so

können wir ihm doch mildere Umstände bewilligen, die wir darin finden,
daß er mit seiner Fälschung nicht bloß seine Leser, sondern offenbar
oder doch höchst wahrscheinlich auch sich selbst getäuscht und

betrogen hat. Wir werden in dieser Annahme sehr bestärkt durch

einige Sätze, die wir in seinem Werke auf S. 326, in der Überleitung
zum zweiten Teil des dritten Buches finden und die so lauten : « In
disputationibus anterioribus ostendimus, Deum in ordine naturae
primam causam, primum agens, primum movens esse. Sine ipso

opérante res creatae ne ad momentum quidem subsistere, multo minus

quidquam agere possent. Est autem Deus causa operandi in omnibus

operantibus eo, quod virtutem agendi dat et conservât et ad agendum

applicat et omnibus rebus tamquam instrumentis utitur, ut ad esse,

qui est proprius eius effectus, agant. »

Wir fragen angesichts dieser Worte, namentlich des letzten Satzes :

Sind sie wahr Hat St. wirklich in seinen vorhergehenden Erörterungen
das, was hier, insbesondere im letzten Satze, gesagt wird, gezeigt oder

gelehrt Nein, er hat es nicht gelehrt ; er hat sogar das gerade

Gegenteil, insbesondere von dem, was von ihm im letzten Satze gesagt

wird, gelehrt. Wir haben uns ja im vorhergehenden mehrfach davon

überzeugen können, daß er von den vier Weisen des Einwirkens
Gottes auf die Naturdinge, die Thomas lehrt, nur die beiden ersten
annimmt. Trotzdem hat er hier die Dreistigkeit zu sagen, er habe



Der hl. Thomas und P. Stufler 73

im vorhergehenden eine Lehre vorgetragen, die alle vier modi enthält,
die Thomas lehrt. Wie sollen wir das nennen Wenn wir es eine

Dreistigkeit nannten, so wollen wir noch hinzufügen, daß diese doch
höchst wahrscheinlich mit einem großen Maß von Naivität verbunden
war oder aus ihr hervorgegangen ist. Wenn wir das annehmen, dann
verstehen wir auch einiges andere, was uns im vorhergehenden auffiel,
z. B. die Haltung des Verf. in Hinsicht auf die Methode. Dann
verstehen wir auch, daß der Verf. sich in die Überzeugung hineingelebt
hat, sein ganz und gar verfehltes Werk sei eine beachtenswerte Leistung
und ein nennenswerter Beitrag zur Erklärung des hl. Thomas, der
die darauf verwendete Summe von Anstrengung und Fleiß wirklich
lohne. Nein, den hl. Thomas erklärt man nicht dadurch, daß man ihn
verdreht, aber die Verdrehungen, wenn sie geschickt gemacht worden
sind, können wohl für andere Anregungen sein, den hl. Thomas eifrig
zu studieren, um seinen wirklichen Sinn festzustellen.

(Schluß folgt.)


	Der hl. Thomas und P. Studler

