
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des
Einzelmenschen

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die thomistische Philosophie
und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen.

Prinzipien zu einer philosophischen Charakterlehre.

Von P. Matthias THIEL O. S. B., Maria Laach.

A. Das Problem.

I. Individuum und Art.

Wir Menschen weisen alle die gleichen Wesensmerkmale auf.
Deshalb kann man uns nicht mehr, wie die Pflanzen und die Tiere,
in Arten und Gattungen aufteilen, sondern wir bilden insgesamt nur
eine einzige Spezies. Gleichwohl fehlt es dem Menschenleben keineswegs

an Abwechslung, Mannigfaltigkeit und Abweichungen. Vielmehr
hat der griechische Dichterphilosoph Philemon nicht so ganz unrecht,
wenn er schreibt : « Brächte einer 30,000 Füchse zusammen, so würde

er, wie dieselbe Natur, bei allen die gleiche Lebensweise gewahren ;

bei uns Menschen dagegen gibt es so viele Arten zu leben - wie
Individuen. »1

Gälte es, die Menschen einzig dem Äußeren nach zu
unterscheiden, dann könnte man also sagen : nichts leichter als das. Doch
wir möchten mehr: es genügt uns nicht, sie auseinander zu halten;
wir verlangen, auch in ihr Inneres vorzudringen, möglichst die letzte
Wurzel der in die Erscheinung tretenden Eigenart aufzudecken und
einen Einblick in ihren individuellen Charakter zu gewinnen.

Das scheint indessen ein vergebliches Bemühen zu sein. Heißt
es doch in der aristotelisch-thomistischen Philosophie von jeher Essentia

singularis nos latet, und De singularibus non est scientia. Um den

1 wToßat'crj 'AvOo/.öy'-ov. Edit. Aug. Meinecke, Leipzig 1855, vol. I, pg. 64 s. :

« 0"J7. £<7t' ÄXü>7Cy£ Tt JA£V £i.pü)V TYJ <p"UTBI

7j 6' à*j6sxa<rro;. àXV èàv Tpi<T|rjpÉa;
àAa>7rsy.à; Tt; au va "fa*prj, \lIon çvatv
à7ca^a7ra<7ti')V obstat xporcov 6' iva.

r,ad)v S' b?a y.ai và <7o>tj.aT' èa-ri tov àptôpibv

y.aôgvô;, toto-jtou; sttc y.al TpÖTCou; iôztv. »



Die thomistische Philosophie 27

ersten dieser zwei Aussprüche unwahr zu machen, müßte es uns
glücken, auch das Besondere einer Einzelwesenheit begrifflich mit
zu erfassen. Und den anderen vermag nur der zu widerlegen, dem es

gelingt, die individualisierenden Merkmale eines Dinges aus dessen

Wesen abzuleiten, wie die göttlichen Attribute aus der Aseität
Gottes. 1

Nach der thomistischen Lösung des Universalienproblems darf man
sich das Verhältnis der sogenannten Gradus metaphysici und insonderheit

das der Individualität zum allgemeinen Wesen eines physischen
Körpers zwar keineswegs so vorstellen wie etwa das eines Akzidenz

zur Substanz oder das der Existenz zur Essenz. Zwischen dem, was
dem Körper z. B. das Mensch-Sein gibt, und dem, was ihn zu diesem

bestimmten Menschen Titus macht, besteht ja nur ein gedanklicher
Unterschied. Denn die allgemeine Wesenheit, die wir einer Vielheit
von Individuen zuschreiben, entsteht als solche nur dadurch, daß wir
bei der Frage nach dem Wesen dieser Individuen nicht bis zur Erfassung
der letzten Unterschiede vordringen, sondern dieselbe Idee
hervorbringen, ob wir z. B. an Petrus denken oder an Paulus, an Brutus
oder an Titus. 2 Aber gerade das beweist ganz deutlich, daß auch

die vollkommenste Kenntnis des allgemeinen Wesens eines Dinges für
sich allein zur Erfassung des Individuellen niemals ausreicht. Was

speziell den Menschen angeht, so müssen wir Geyser darin recht gebend

daß « das tatsächliche Seelenleben in den Menschen weit verschiedener

ist, als man vermutet, wenn man von der allgemeinen Psychologie
herkommt », und daß deshalb « die allgemein psychologischen Forschungen
durch eine methodische Untersuchimg der im menschlichen Seelenleben

auftretenden Verschiedenheiten zu ergänzen » 3 sind. Nur fragt sich,

ob diese wünschenswerte Ergänzung einzig durch eine induktiv vor-

1 Vgl. hierzu und zum folgenden M. Gloßner, Die Lehre des hl. Thomas
und seiner Schule vom Prinzip der Individuation. S. 40 ff. in : Jahrbuch für
Philosophie und spekul. Theologie. Paderborn und Münster 1887.

2 Ausführlicher findet sich die thomistische Universalienlehre dargestellt in
Jos. Gredt, Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae. Freiburg i. Br. 19264,
n. 114 ff. — Die innere Abhängigkeit des Individuationsproblems von der
Universalienfrage behandelt, außer Gloßner, a. a. O. : Joh. Assenmacher in seiner
«Geschichte des Individuationsprinzips in der Scholastik». Leipzig 1926, S. 5 ff.
Beide geben auch die entsprechenden Belegstellen aus der thomistischen Literatur
an.

3 Jos. Geyser, Lehrbuch der allgemeinen Psychologie. Münster i. W, 1920s,
I- S. 47.



28 Die thomistische Philosophie

gehende Wissenschaft zuwege gebracht werden kann. Gibt es

vielleicht auch eine Möglichkeit, die spekulative Psychologie mit ihrer
deduktiven Methode selbst bis zur Erfassung der individuellen
Verschiedenheiten auszubauen

Alle Deduktion beruht auf den zwei Voraussetzungen, daß die
allgemeinen Wesenheiten, die wir aus den Einzeldingen abstrahieren,
von mehr als einem Individuum aussagbar sind, und daß gewisse
Wesenheiten sich notwendig zusammenfinden. Denn im Gegensatz zur
Induktion schreitet die Deduktion vom Allgemeinen zum Besonderen
fort. Wie aber sollte ein solcher Abstieg möglich sein, wenn wir aus
jedem Einzelding eine ganz andere Wesenheit abstrahierten Und
wären auf der andern Seite nicht bestimmte Wesenheiten so

aufeinander hingeordnet, daß dort, wo die eine physisch realisiert ist,
auch die andere es sein muß, dann wäre die ganze syllogistische
Methode gleichfalls nutzlos. Machen wir uns die Sache nur an dem

gewöhnlichen Schulbeispiel klar. Vorausgesetzt, jemand weiß mit
Bestimmtheit, daß Sokrates ein Mensch ist ; nicht aber, daß er auch
sterblich ist. Könnte die Wesenheit « Mensch » nur von dem Einzelwesen

Sokrates ausgesagt werden, oder könnte sie auch ohne
Verbindung mit der Wesenheit « sterblich » physisch realisiert vorkommen,
so ließen sich aus der Kenntnis, daß Sokrates ein Mensch ist, keine
weiteren Schlüsse auf seine übrigen Beschaffenheiten ziehen. Denn
im ersten Fall wäre offenbar kein Abstieg vom Allgemeinen zum
Besonderen möglich, und im anderen fehlte alle Sicherheit, daß
Sokrates deshalb,' weil er ein Mensch ist, unbedingt auch sterblich
sein muß. Aber sowohl die Wesenheit « Mensch » als auch « sterblich »

sind Universalien, und andererseits ist die erste nur in Verbindung
mit der zweiten physisch realisierbar. Denn der Mensch ist wesentlich

aus Leib und Seele zusammengesetzt ; ein derartiges Wesen aber kann
in seine Teile aufgelöst werden und ist deshalb notwendig sterblich.
Folglich muß in Sokrates, wenn er wirklich ein Mensch ist, sicher
auch die Wesenheit « sterblich » realisiert sein, d. h. er ist ganz sicher
sterblich. Niemand kann leugnen, daß damit ein wirklicher Fortschritt
im Erkennen erreicht ist, und zwar ein Fortschritt im Erkennen eines
Einzelwesens, der erst durch die Kenntnis der Art ermöglicht wurde ;
ja noch mehr, ein Fortschritt, wie ihn die bloße Induktion niemals
bringen könnte, obgleich diese von den Einzeldingen ausgeht. Denn
wir müssen genau unterscheiden : um die Individuen wahrzunehmen,
bedarf es keiner Kenntnis der Art oder Gattung, wohl aber, um sie



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 29

zu verstehen, will sagen, mit dem Verstände zu erfassen. 1 Das Allgemeine
steht zu dem Individuellen in einem relativen Gegensatz, und wie

wir gesehen haben, ist die Kenntnis des Allgemeinen etwas ganz
anderes als die des Individuellen ; müssen wir doch, um jene zu
erhalten, erst von allem, was der eigentliche Gegenstand dieser ist,
abstrahieren. Aber eben deshalb, weil sie wenigstens aus den Einzeldingen

gewonnen wird, behält sie eine wesentliche Beziehung zu diesen

zurück, und das ist der Grund, warum sie trotz ihrer ganz entgegengesetzten

Eigenschaft doch wieder ein Mittel werden kann, uns dem

Individuum näher zu bringen. Es bleibt im folgenden zu untersuchen,
ob wir es auf dem Wege über das Allgemeine sogar zu einem conceptus
quidditativus singularis bringen.

II. Individuum und Kontingenz.

Die Individuen weisen außer ihrer Individualität noch eine zweite

Eigenschaft auf. Die Scholastiker haben ihr den Namen « Kontingenz »

gegeben, und es ist einstweilen das beste, diese Bezeichnung weiter

zu gebrauchen. Denn es gibt im Deutschen noch keinen entsprechenden
Ausdruck dafür. Übersetzt man Kontingenz z. B. (wie R. Eisler2)
mit « Zufälligkeit », so ist das nicht gerade falsch, aber leicht
mißverständlich. Denn was wir zufällig nennen, entspricht in den meisten

Fällen mehr dem scholastischen « casualiter » oder auch « per accidens ».

Kontingent dagegen ist das, « quod potest esse et non esse ». 3 Daß

z. B. der Stoff, aus dem der Leib des Titus besteht, diese bestimmte

Organisation aufweist, ist für den Stoff als solchen etwas Kontingentes.
Von sich aus hätte er ebensogut zur Bildung eines anderen Körpers
dienen können. « Kontingent sein » ist also einfach das Gegenteil

von « notwendig sein ». Daraus erklärt sich auch seine Stellung zu

unserem Erkennen. Die Scholastiker drücken sie in dem Satze aus :

de contingentibus non datur scientia. Soweit ein Ding kontingent ist,
bleibt es der strengen Wissenschaft unzugänglich. Denn ist kontingent
das Gegenteil von notwendig, dann schließt es auch den notwendigen
Zusammenhang zwischen Ursache und Wirkung, Grund und Folge

1 Thomas, I q. 85 a. 3. — Nach den Thomisten ist der Semsbegriff sowohl
psychologisch als ontologisch der Anfang unserer gesamten Verstandeserkenntnis.
Siehe Gall. Manser, Das Wesen des Thomismus, S. 173 ff. in : « Divus Thomas » 1926.

2 Wörterbuch der philosophischen Begriffe. Berlin 19TO3. I. S. 654.
3 Thomas, I a. 86 a. 3-v



30 Die thomistische Philosophie

aus. 1 Damit ist aber unserem Erkennen des Kontingenten die wesentliche

Voraussetzung für den Aufstieg zu einem vollgültigen Wissen

genommen. Dieses hat nämlich nach Aristoteles die drei Merkmale,
daß es auf den physischen oder metaphysischen Seinsgrand dessen

gerichtet ist, was gewußt werden soll, daß es diesen Seinsgrund aber
nicht bloß schlechthin, sondern speziell als solchen erfaßt, und daß
es endlich dem Erkennenden zugleich den wesentlichen Zusammenhang
zwischen Grund und Folge zum Bewußtsein bringt. 2 Erkennen wir
z. B., daß Gott ewig und unveränderlich ist, daß die erstgenannte
Eigenschaft aus der zweiten folgt und umgekehrt die zweite die erste
notwendig fordert, so haben wir von der Ewigkeit Gottes ein-wirkliches
Wissen. Fehlt dagegen die Einsicht in diesen inneren Zusammenhang
zwischen Unveränderlichkeit und Ewigkeit, dann ist unsere Kenntnis
von der Ewigkeit Gottes noch kein Wissen im strengen Sinne.

Wären die Einzeldinge in gleichem Umfang kontingent wie sie

individuell sind, dann müßte demnach der Versuch, sie zum Gegenstand

einer Wissenschaft zu machen, sofort aufgegeben werden. Aber
das ist nicht der Fall. Schon deshalb nicht, weil doch auch Gott
zwar ein Einzelwesen, aber in keiner Weise kontingent ist. Bleiben
wir indessen innerhalb der geschöpflichen Ordnung. Ist etwa der
geschaffene reine Geist ein ens contingens Er hat zwar sein Sein

nicht aus sich selbst, ist mithin ein ens ab alio. Hat er jedoch einmal
Existenz erlangt, so kann Gott ihm wohl das Sein wieder entziehen
und ihn auf diese Weise annihilieren, nicht aber wie einen zusammengesetzten

Körper substantial verwandeln. Und wenn Gott ihn annihilierte,

so wäre das nicht möglich auf Grund einer positiven Anlage
oder Hinordnung des Geistes zum Nichtsein, wie sie die Potenz zum
Akte hat, sondern lediglich zufolge der Impotenz des geschaffenen

Geistes, sich aus eigener Kraft im Dasein zu erhalten. Oder nehmen

wir ein anderes Beispiel. Denken wir an die proprietates oder
Eigentümlichkeiten der Körper, proprietates im strengen Sinne genommen :

also nur an die Eigenschaften, die mit der Substanz verbunden sind,
wie z. B. die Fähigkeit des Lachens mit der menschlichen Natur.

1 Contingens a necessario difiert, secundum quod unumquodque in sua
causa est : contingens enim sic in sua causa est, ut non esse ex ea possit et esse,
necessarium vero ex sua causa non potest non esse. Thomas, c. G. I, 67.

- 'Kiti'irOaiSai 5s otôp.s0' r/.aaTOv otao tt,v t'atria'/ oi<ijAs0a yi-p«io-/.stv Si'^v
to —payo.a ia-ctv, ort sxsivo-j xitix imi, y.al pr, cvSsysaOat tost à'ÀÀoiç sysiv. Anal,
post. I, 2, 71 b 9.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 31

Man kann weder von der Substanz noch von einer ihrer Eigenschaften

sagen, daß sie schlechthin notwendig existiere. Aber wenn die Substanz
Mensch existiert, existiert notwendig auch die zu ihr gehörige Fähigkeit
des Lachens. 1 Absolut kontingent kann überhaupt nichts sein. 2 Wie
es ganz verfehlt ist, das Kontingente für unverursacht zu halten,
ebenso falsch ist auch die Auffassung, es könne irgendwo allein
vorkommen. Dem absolut notwendigen Gott steht kein absolut

kontingentes Geschöpf gegenüber. Selbst die materia prima weist noch

wenigstens die Notwendigkeit der Form auf, d. h. sie kann nur mit
einer Form zusammen existieren. Der hl. Thomas gebraucht das

Beispiel vom Laufen. Sage ich : Sokrates läuft, so drücke ich an und
für sich einen kontingenten Sachverhalt aus. Aber wenn Sokrates

läuft, kann er nicht anders als sich von der Stelle bewegen. 3 Wie
in der physischen Welt nichts absolut formlos oder aktlos sein kann,
ebensowenig ist es auch denkbar, daß sich einmal ein Kontingentes
fände, das nicht von einem Notwendigen getragen würde. Zunächst
äußerlich, insofern es unmittelbar oder mittelbar eine notwendige
Wirkursache voraussetzt, die ihm das Dasein gibt und erhält. Es sei

hier nur an den Gottesbeweis erinnert, der diese Tatsache zum
Fußpunkt hat. Sodann aber auch innerlich. Den Grund haben wir schon
oben angeführt. Er liegt darin, daß bestimmte Wesenheiten stets

notwendig miteinander verbunden physisch realisiert werden. Daher
ist es durchaus einseitig, in den Dingen der physischen Welt nur das

Kontingente zu sehen. Die physischen Dinge haben alle etwas

Kontingentes an sich, das ist unbestreitbar. Und auch das ist wahr :

solange jemand nicht das Kontingente an einem Ding miterfaßt, bleibt
sein Erkennen unvollkommen. Aber es ist ohne Zweifel viel zu weit

gegangen, wenn man der Kontingenz der Einzeldinge eine solche

Bedeutung beimißt, daß das Notwendige in ihnen ganz außer acht
gelassen wird. Wollen wir der Wirklichkeit gerecht werden, dann
müssen wir beides anerkennen : die physischen Dinge sind kontingent,
aber trotzdem weisen sie viel Notwendiges auf. Darum braucht man
sie nicht, wie ein Vorwurf lautet, erst zu vergewaltigen und in einen
Zustand unnatürlicher Erstarrung zu versetzen, um sie begrifflich
erfaßbar und für die Philosophie erreichbar zu machen. Hätte das

1 Thomas, Quaest. disp. de anima, a. 12 ad 7.
2 Thomas, c. G. II, 30.
3 I q. 86 a. 3.



32 Die thomistische Philosophie

Notwendige der Einzeldinge das Kontingente zur Voraussetzung,
dann freilich ließe es sich ohne dieses nicht verstehen. Aber da es

umgekehrt ist, das Kontingente vielmehr bis in seine äußersten Enden
das Notwendige voraussetzt, ist nicht einzusehen, wie dieses durch
jenes unverständlich gemacht werden soll. Der Satz : de contingentibus
non datur seientia ist daher nur richtig, wenn wir das Kontingente
rein als solches nehmen. Soweit in den Einzeldingen sich wirklich
notwendige Sachverhalte finden, muß auch von ihnen ein wahres
Wissen möglich sein.

III. Kontingenz und Willensfreiheit.

Gehen wir jedoch daran, das zuletzt Gesagte auf den
Einzelmenschen anzuwenden, so stoßen wir sofort auf eine neue Schwierigkeit.
Auch der Mensch ist noch ein kontingentes Wesen, und darum ist auch

auf ihn keine Ursache so hingeordnet, daß sie ohne ihn nicht sein

könnte. Aber umgekehrt muß auch zufolge seiner Kontingenz in
allem, was er ist und tut, wesentlich eine äußere Ursache vorausgesetzt

werden. Selbst die Freiheit seines Willens kann ihn von dieser

Notwendigkeit nicht ausnehmen. Diese äußere Ursache aber muß,

wenn sie die letzte sein soll, zwei Eigenschaften in sich vereinigen :

nämlich erstens in sich notwendig sein, und zweitens doch frei, nach
außen hervorzubringen, was immer ihr beliebt. Denn wäre sie nicht
notwendig, so gönnte sie den Grund ihres Seins nicht in sich selbst

haben ; und wäre sie nicht frei, wie sollte sie dann hinreichend

erklären, daß das Kontingente auch nicht oder anders sein kann
Darum vermag nur ein Gott letzte Ursache zu sein. Trotzdem wäre
es verkehrt, deshalb den Menschen mit den übrigen Geschöpfen auf
die gleiche Stufe zu stellen. Die erste Ursache alles Kontingenten
hat ihm von ihren zwei wesentlichen Merkmalen wenigstens das eine

mitgeteilt, daß er frei ist und dadurch gegenüber allem anderen auf

Erden eine Sonderstellung einnimmt. Denn soll das Wesen der Freiheit

gewahrt bleiben, dann darf auch das menschliche Wollen weder aus

dem Einwirken seiner Umwelt noch aus innerer Nötigung der Natur
restlos erklärbar sein. Wir haben also hier den ganz eigenen Fall,
daß sich Kontingenz des Seins mit Freiheit des Handelns verbindet,
mit anderen Worten ein Sein, das ganz auf äußere Ursachen hinweist,
mit einem Handeln, das gleichwohl eine große Selbständigkeit offenbart.
Könnte der Mensch seinen freien Willen nur gebrauchen, um das



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 33

Sein anderer Dinge zu beeinflussen, und bliebe er selbst nur den

gleichen physischen Veränderungen unterworfen wie die übrigen Körper,
so wäre es trotzdem denkbar, daß gerade durch die Art, wie er von
seiner Freiheit Gebrauch macht, ein Einblick in sein Inneres ermöglicht
würde. Nun beschränkt sich aber, wie die Erfahrung lehrt, die

Kausalität des menschlichen Willens keineswegs auf die Außendinge,
sondern der Mensch arbeitet auch in einem fort an sich selbst. Das

macht ihn zu dem rätselvollsten Ding der Welt. Denn die strenge
Wissenschaft, haben wir gesehen, setzt nicht nur die Eigenschaft der

Allgemeinheit voraus, sondern auch die der Notwendigkeit. Ist aber
schon die Kontingenz der Notwendigkeit entgegengesetzt, dann erst
recht diese willkürliche Selbstveränderung.

Zu den zwei Schwierigkeiten, welche bei jedem Einzelding eine

streng wissenschaftliche Erfassung in Frage stellen, gesellt sich demnach

beim Menschen noch eine dritte. Und wollen wir, wie es unsere
Absicht ist, dennoch gerade ihn auf deduktivem Wege erfassen, dann
müssen wir also zeigen, wie das trotz seiner Individualität und trotz
aller seiner Kontingenz und sogar trotz der menschlichen Willensfreiheit

möglich bleibt. Das ist das Problem, dessen Lösung die

folgenden Untersuchungen dienen sollen.

B. Der Einzelmensch und seine vier Ursachen.

I. Die Materialursache des Einzelmenschen.

1. Die Materie als passives Individuationsprinzip.

Nach Aristoteles wirken beim Werden eines jeden physischen
Dinges nicht weniger als vier Ursachen mit. 1 Denn jedes neu
Entstehende wird aus etwas (Materialursache), durch etwas
(Wirkursache), zu etwas bestimmt Geartetem (auf Grund seiner
Formalursache) und für etwas (Zweckursache). Um es möglichst vollkommen
zu erfassen, müssen wir daher auch viererlei von ihm wissen : aus

was es entstanden, und durch was es geworden ist, wie die Form
aussieht, die es einer bestimmten Art von Dingen einordnet, und welchen
Zwecken es dient.

Materialursache ist bei allen physischen Dingen der Stoff. Jedoch
nennen wir sie bei den Organismen bereits Körper, um anzuzeigen,

1 Met. V. 1013 a. ft.

Divus Thomas. 3



34 Die thomistische Philosophie

daß es sich hier um einen besonders zubereiteten Stoff handelt. Aber
da nach aristotelisch-thomistischer Lehre auch der Organismus seine

erste Aktualität von der substantialen Form erhält1, brauchen wir
diesen Unterschied einstweilen nicht zu berücksichtigen. Dafür verlangt
die andere Tatsache, daß die Organismen trotz ihrer Organisation
doch gleich den anorganischen Körpern den Stoff zur Materialursache
haben, um so mehr Beachtung. Denn wie soll, so muß man doch

fragen, das, worin alle physischen Dinge übereinkommen, noch
mithelfen können, das Besondere an ihnen zu offenbaren Was gemeinsam
ist, kann doch nicht eine Erkenntnisquelle des Besonderen sein

Urteilen wir indessen nicht zu schnell. Obwohl die Thomisten
das alles zugeben und außerdem von der Materie sagen, daß sie weiter
nichts sei als die reine physische Möglichkeit, schreiben sie dennoch

dem Stoffe einen ganz wesentlichen Anteil an der Konstituierung des

individuellen Seins zu. Ist diese Ansicht richtig, dann müßte es als

Widerspruch erscheinen, wenn die Materialursache nicht auch etwas

zum Erkennen der Einzeldinge beitragen könnte. Denn es wäre ganz
gegen die übrige Ordnung, wenn wir zwar die Ursache für eine Sache

festzustellen vermöchten und gleichwohl dadurch diese Sache selbst
nicht besser kennen lernten. Setzen wir uns daher zunächst kurz mit
der thomistischen Individuationslehre auseinander.

Der hl. Thomas definiert das Individuum einfach : « quod est

in se indistinctum, ab aliis vero distinctum. »2 Das will besagen :

ein Individuum ist zunächst kein Universale mehr, das noch Subjekte
unter sich hat, in denen es physisch verwirklicht und vervielfältigt
werden kann. Sodann muß jedes Individuum von allem anderen

Physischen zum mindesten numerisch verschieden sein, d. h.

dergestalt, daß es bei der Zählung eine besondere Nummer oder Zahl
erfordert.

a) Bedeutung der Akzidentien im allgemeinen für die Individuation
der körperlichen Substanzen. — Um die Wurzel aller Individuation
aufzudecken, gehen wir am besten von der unleugbaren Tatsache aus,
daß es chemisch zusammengesetzte Körper gibt. Denken wir nur an
das Wasser. Nehmen wir an, es handle sich darum, aus Wasserstoff
und Sauerstoff Wasser entstehen zu lassen. Wie geht das vor sich

1 Iii 3f, xt xoivov élut 7ua<r*); £lr) èvreXé^stoc rj TipwTyj Twixaxo?

çv<7ixou àpyavtxoO. De anima II i ; 412 b 4.
2 I q. 29 a. 4.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 35

Offenbar auf dem Wege einer chemischen Verbindung, wie sie die
Formel H,0 ausdrückt. Einige Philosophen des Mittelalters, z. B.
Avicenna und Averroes, glaubten, dieser Prozeß endige damit, daß

die Elemente sich gegenseitig binden und an ihrer vollen Auswirkung
hindern.1 Hiernach wäre also Wasser nur ein Zustand akzidenteller

Verbindung zwischen Sauerstoff und Wasserstoff. Die Thomisten
lehnen diese Erklärung als ungenügend ab und gehen einen Schritt
weiter. Da jede kausale Einwirkung voraussetzt, daß das Leidende
dem Handelnden noch unähnlich ist — simile non agit in simile —,
können immer nur Elemente. mit entgegengesetzten Eigenschaften
eine chemische Verbindung eingehen. Aber diese Elemente geben

ihre Gegensätzlichkeit nach und nach auf. Denn sobald sie

aufeinander einwirken, tritt ein anderes ebenso allgemein gültiges Gesetz

in Kraft. Die Scholastiker sprechen es in der Formel aus : omne agens

agit sibi simile, jedes Handelnde sucht das Leidende sich zu verähnlichen.

Wie könnte es anders sein Zielt doch jede kausale Einwirkung
wesentlich darauf hin, dem Leidenden etwas zu geben, was diesem

noch fehlt. Niemand aber gibt, was er selbst nicht hat. Werden also

z. B. Wasserstoff und Sauerstoff einander so nahe gebracht, daß sie

gegenseitig auf sich einwirken können, dann fängt jedes dieser beiden

Elemente sofort an, dem anderen von seinen spezifischen
Seinsvollkommenheiten mitzuteilen, und daher erhält der Wasserstoff
Sauerstoffeigenschaften, der Sauerstoff hingegen Wasserstoffeigenschaften.
Das muß indes einmal ein Ende haben. Man kann daher fragen : was
dann Besteht der Gleichgewichtszustand, in dem die zwei Elemente
einander nichts mehr mitzuteilen haben, weil die Eigenschaften beider
in gleicher Weise über das Ganzê ausgebreitet sind, vielleicht nur
darin, daß jetzt der Wasserstoff die nämlichen Grade Sauerstoffeigenschaften

hat wie der Sauerstoff, und dieser die gleiche Intensität von
Wasserstoffeigenschaften wie der Wasserstoff Wenn ja, dann hat
der chemische Vorgang nur die Wirkung, daß er die Elemente in einen

ihnen nicht natürlichen Zustand versetzt, indem er die ursprüngliche

Verschiedenheit ihrer Seinsvollkommenheiten aufhebt. In diesem

Falle aber wäre es ganz verkehrt, z. B. von einer Natur des Wassers

zu sprechen. Die chemisch zusammengesetzten Körper hätten dann
keine besondere Natur, sie wären nur Zwangslagen ihrer Elemente.
Und die Eigentümlichkeiten sowie Tätigkeiten, durch die sie während

1 Vgl. Comus Alamannus, Summa philosophiae. Paris 1890. II. S. 197 ff



36 Die thomistische Philosophie

der ganzen Dauer ihrer Existenz nach außen von den Elementen
wesentlich verschieden erscheinen, wären Akzidentien, für die keine
entsprechende einheitliche Substanz zu finden wäre. Eine solche gibt
es nur dann, wenn in der chemischen Verbindung mit den Elementen
eine wirkliche substantielle Veränderung vor sich geht, das Wasser
also nicht bloß ein akzidenteller Zusammenschluß seiner Bestandteile
ist, sondern eine aus der gegenseitigen Zerstörung (corruptio) dieser
Teile entstandene neue, einheitliche Substanz mit spezifisch gleichen
Eigenschaften, wie sie in Sauerstoff und Wasserstoff vorkommen,
jedoch mit dem wesentlichen Unterschied, daß hier der Stärkegrad der
Eigenschaften ein ganz anderer ist als dort : nämlich ein so geringer,
wie ihn die Substanzen der beiden Elemente nicht vertragen können. 1

Damit haben wir auch schon ausgedrückt, daß bei derartigen
Veränderungen auf den Untergang physischer Substanzen nicht eine

beliebige andere Substanz folgen kann. Weil die Eigenschaften des

neu entstehenden Körpers wenigstens der Art nach die gleichen sein
müssen wie die der zerstörten, ist jeder Zufall ausgeschlossen. Wenn
also z. B. Wasserstoff und Sauerstoff ihre Eigenschaften einander
mitteilen und sich dadurch gegenseitig zugrunde richten, dann muß
die aus ihnen hervorgehende chemische Verbindung spezifisch gleiche
Qualitäten aufweisen wie sie. Nun können allerdings auch die
nämlichen Elemente zu spezifisch verschiedenen neuen Körpern
verbunden werden. Man denke nur an Wasser und Wasserstoffsuperoxyd,
die beide aus Wasserstoff und Sauerstoff zusammengesetzt sind. Doch

1 Diese thomistische Lehre beruht allerdings auf zwei Voraussetzungen :

vor allem muß die ihr zugrunde liegende aristotelisch-thomistische Auffassung
von Materie und Form wahr sein, d. h. die Lehre, daß jede körperliche Substanz
wesentlich aus zwei physischen Prinzipien besteht : dem Stoff als dem allen Naturdingen

gemeinsamen und jede Veränderung überdauernden Teil, und einem
anderen, davon sachlich verschiedenen, sowie trennbaren Merkmal, der Form,
auf Grund deren die Substanz unter eine bestimmte Art von Dingen fällt,
z. B. Wasser ist oder ein Mensch oder sonst etwas bestimmt Geartetes. Sodann
muß der hl. Thomas recht haben mit seiner Lehre von der Einheit der sub-
stantialen Form im Körper. Denn solange wir in diesem Punkte noch schwanken,
werden wir nicht einsehen, warum z. B. die körperlichen Substanzen von Wasserstoff

und Sauerstoff erst untergehen müssen, bevor die des Wassers entstehen
kann. Indes läßt sich die erste dieser beiden Voraussetzungen unschwer daraus
beweisen, daß zum mindesten belebte und unbelebte Körper als wesentlich
verschieden angenommen werden müssen und dennoch die einen in die anderen
verwandelt werden ; und die zweite Voraussetzung ist nur eine logische Folgerung
aus der ersten. — Zur Frage, wie sich die moderne Naturwissenschaft zu dieser
Lehre stellt, siehe Gall. Manser, a. a. O. : « Divus Thomas», 1926, S. 19 ff.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 37

<-lac beweist nur, daß außer den sich verbindenden Elementen auch

noch andere Ursachen mitbestimmend sind. Denn wie jeder Chemiker
weiß, entsteht Wasserstoffsuperoxyd, trotz seiner gleichen Elemente,
doch unter ganz anderen äußeren Bedingungen als das Wasser. Sodann

ist damit, daß zwei Körper als Substanzen spezifisch verschieden sind,
noch durchaus nicht gesagt, daß sie auch spezifisch verschiedene

Eigenschaften aufweisen müssen. Sie können diese Eigenschaften nur
nicht im gleichen Stärkegrad haben. Handelt es sich ja, wie wir oben

gesehen haben, auch bei der Verschiedenheit der chemischen

Verbindungen von den Elementen einzig um eine ungleiche Intensität
wesentlich gleicher Beschaffenheiten. Folglich können Wasser und

Wasserstoffsuperoxyd trotz ihrer spezifisch verschiedenen Substanzen
doch beide spezifisch die gleichen Eigenschaften besitzen wie ihre
gemeinsamen Elemente, und deshalb geschieht auch in Fällen wie
diesem alles streng gesetzmäßig. Die Scholastiker bezeichnen die dem

Untergang der alten Substanzen vorausgehenden und ihn herbeiführenden

akzidentellen Veränderungen, mögen diese nun direkt in den
sich verbindenden Elementen selbst oder in etwas anderem, z. B. in
dem durch diese geleiteten elektrischen Strome, ihre Ursache haben,
als die dispositiones praeviae des Stoffes für eine neue substantiale
Form.

Wie indessen schon das eine Beispiel genügend zeigt, bestimmen
diese dispositiones praeviae die neue substantiale Form nicht unmittelbar,

sondern durch sie werden zunächst nur die Akzidentien der neu
entstehenden Substanz festgelegt. Aber weil nicht jedes Akzidenz
mit jeder Substanz vereinbar ist, nicht einmal der Stärkegrad eines

und desselben nach Belieben erhöht oder verringert werden kann,
ohne daß dessen Subjekt darunter zugrunde geht, deshalb muß sich

ihr kausaler Einfluß mittelbar auch auf die neue substantiale Form
erstrecken. Das ist im Vergleich zu ihrer zerstörenden Wirkung die
mehr positive Seite der dispositiones praeviae. Indem wir gerade auf
sie achten, wird uns klar, wie sehr das Schicksal einer Substanz davon

abhängt, woraus sie entsteht. Alles, was sie im ersten Anfang ihres

physischen Seins an Akzidentien aufweist : an Quantität, an Beschaffenheiten,

an Beziehungen zum Ort, zur Umwelt usf., verdankt sie nur
den dispositiones praeviae und deren Ursachen. Durch diese war
der Stoff so vorbereitet, daß er nur eine substantiale Form annehmen

konnte, die mit ihm zusammen gerade diese und keine anderen
Akzidentien forderte.



38 Die thomistische Philosophie

Das setzt allerdings voraus, daß die Akzidentien irgendwie früher
sind als die Substanz. Nun zeigen aber schon die Worte « Akzidenz »

und « Substanz » an, daß die Akzidentien erst zur Substanz
hinzukommen. Gäbe es nur eine Art von Priorität oder müßte das, was
in einer Hinsicht früher ist, es in jeder Beziehung sein, so würden
wir also etwas Unmögliches behaupten. Doch es bedeutet keinen
inneren Widerspruch, daß etwas zugleich in einem Betracht früher
und in einem anderen später als ein anderes ist. Machen wir uns die
Sache an einem konkreten Beispiel klar. Was ist früher : der menschliche

Leib oder die menschliche Seele Der Mensch besteht wesentlich
aus beiden. Aus diesem Grunde ist weder der Stoff ohne Seele ein
menschlicher Leib, noch der Geist ohne wesentliche Beziehung auf
einen Leib eine Seele. Sondern der menschliche Leib setzt notwendig
eine menschliche Seele voraus, und umgekehrt auch diese einen

entsprechenden Leib. Wir nennen diese Art von Priorität die Priorität
der kausalen Abhängigkeit. Sie findet sich überall dort, wo das Sein
des einen Dinges von dem eines anderen abhängt und deshalb ein

Verhältnis von Ursache und Wirkung vorliegt. Nun machen sich

aber innere Ursachen gegenseitig zu Ursachen. Causae sunt sibi
invicem causae, sagen die Scholastiker. Denn es kann doch nichts
aus sich selbst innere Ursache sein. Folglich hängt in unserer Frage
alles davon ab, ob substantiale Form und erste Akzidentien sich wie
innere Ursachen zueinander verhalten.1 Das aber ist unleugbar. Wie
könnten sie sonst ein Ganzes ausmachen Ist es daher Tatsache,
daß aus jedem Untergang alter Substanzen ganz bestimmte, schon im
voraus bekannte neue hervorgehen, dann muß die relative Priorität
der Akzidentien der Grund sein, warum jetzt diese und keine andere

substantiale Form entsteht ; denn auch hier gilt das Axiom : nihil sine

ratione sufficiente.

b) Anteilnahme der Quantität im besonderen an der Individuation
der körperlichen Substanzen. —• Unter den Akzidentien, auf die der

Stoff durch den Zerstörungsprozeß bestimmter Substanzen hingeordnet

1 Dicendum quod in quolibet genere causae causa naturaliter est prior
causato. Contingit autem secundum diversa genera causarum idem respecta
ejusdem esse causam et causatum ; sicut purgatio est causa sanitatis in genere
causae efficientis, sanitas vero est causa purgationis secundum genus causae
finalis : similiter materia causa est formae aliquo modo inquantam sustinet formam,
et forma est aliquo modo causa materiae inquantam dat materiae esse acta.
Et ideo nihil prohibet aliquid altero esse prias et posterius secundum diversum genus
causae. Thomas, De veritate, q. 28 a. 7.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 39

wird, nimmt die Quantität die erste Stelle ein. Wegen ihrer engen
Verbindung mit der Substanz hielt sie Cartesius sogar für identisch
mit dieser. Das ist zu weit gegangen. Ist doch die Quantität noch
etwas Sinnenfälliges, während die Substanzen alle ohne Ausnahme nur
vom Verstände erkannt werden. Denn die Quantität ist am Körper
das, wodurch seine Teile auseinander sind : der ordo partium in toto.1
Ohne sie wäre also die körperliche Substanz vollkommen unausgedehnt.
Und fiele in der physischen Welt einmal alle Quantität weg, so könnte
der gesamte Stoff nur zu einer einzigen ungeteilten und unteilbaren
Substanz konstituiert werden. 2

Trotzdem dürfen wir die Quantität nicht als die eigentliche Ursache
der substantialen Teile und Verschiedenheiten ansehen. 3 Denn wollen
wir nicht behaupten, daß die Wirkung zuweilen vollkommener sei

als ihre adäquate Ursache, dann bleibt kein anderer Ausweg, als daß

wir das Verursachen der substantialen Teile unmittelbar der substantialen

Form zuschreiben. Und wenn gleichwohl die Substanz ohne

Quantität keine substantialen Teile hat, so beweist das nur, daß die

Quantität die notwendige Voraussetzung für das Zustandekommen
dieser Teile ist. Wir müssen daher unterscheiden : daß die
substantialen Teile sind, hat seinen Grund in der substantialen Form ;

daß sie aber auseinander sind, kommt einzig von der Quantität her.
M. a. W. : die Schaffung der substantialen Teile ist eine Wirkung der
substantialen Form ; als wesentliche Vorbedingung aber haben sie

das Vorhandensein der Quantität. Ist nämlich die substantiale Form
nicht in jeder Hinsicht früher als die Akzidentien, entsteht sie

vielmehr, wie wir oben gesehen haben, nur unter der Bedingung, daß

sie mit den durch die dispositiones praeviae vorausbestimmten ersten
Akzidentien vereinbar ist, dann müssen, soll das scholastische Axiom :

agere sequitur esse wahr bleiben, die Effekte der substantialen Form
zu denen der Akzidentien in einem gleichen Verhältnis der
Abhängigkeit stehen.

Wir sind gewohnt, uns bei allem Ausgedehnten gleich eine konkrete

1 Positio, quae est ordo partium in toto, in ejus [quantitatis] ratione inclu-
ditur ; est enim quantitas positionem habens. Thomas, c. G. IV. 66.

2 Impossibile est in materia intelligere diversas partes, nisi praeintelligatur
in materia quantitas dimensiva ad minus interminata, per quam dividatur
quia separata quantitate a substantia remanet indivisibilis. In 1. II. Sent. Dist. III
q. i a. 4.

3 Vgl. Joannes a S. Thoma, Cursus philos. : Logica, II. pars. q. 76 a. 1.



40 Die thomistische Philosophie

Größe und eine bestimmte Figur mit vorzustellen. Das führt leicht
zu der Annahme, bei der Quantität komme es besonders auf die
Größe und die Figur an. Allein das sind erst sekundäre Erscheinungen,
die sich selbst bei dem nämlichen Individuum ändern können und
deshalb hier nicht weiter in Betracht kommen. Denn wir fragen ja,
ob die Quantität irgendwie an der Konstitution eines Individuums
beteiligt sei. Nehmen wir daher die Quantität rein für sich, will
sagen, einzig insofern sie der Substanz ein Auseinander ihrer Teile
gibt und damit auch ein positives Verhältnis zum Räume — die
Scholastiker sagen : als quantitas interminata ; und sehen wir zu, von
welcher Bedeutung sie als solche für die Individuation der körperlichen
Substanzen sein kann.

Wie wir oben vom hl. Thomas gehört haben, hat jedes Individuum
wesentlich zwei Eigenschaften : es ist fürs erste nicht mehr wie das

Universale nach unten weiter teilbar, und zweitens von allem anderen

ringsum wenigstens numerisch verschieden. Das erste dieser zwei
Wesensmerkmale eines Individuums erhält die körperliche Substanz
offenbar schon durch den die substantiale Form aufnehmenden Stoff
selbst. Denn als reine Potenz hat dieser nichts mehr unter sich, in
dem er gleich einem Universale physisch realisiert und vervielfältigt
werden könnte, sondern er ist so absolut das Unterste in der physischen
Ordnung, daß der hl. Augustinus ihn ein nihil aliquid quod est et non
est nennen möchte.1 Anders liegt die Sache bei der zweiten Eigenschaft,
die mitzuteilen, der allen Körpern gemeinsame Stoff als solcher weniger
geeignet ist als irgend etwas anderes. Doch wie ist es, wenn er auf
Grund der dispositiones praeviae wesentlich hingeordnet ist auf die

Quantität, mit der er in der neuen Substanz anfangen soll za
existieren 2 Diese Beziehung gibt ihm zwar noch keinerlei Aktualität.
Daher kann er auch so die Substanz noch nicht in tätiger Weise (actu)
numerisch verschieden machen. Aber wenn ihn bei einer solchen

Beziehimg jetzt die neue substantiale Form zu einer bestimmten
Substanzart vervollständigt, dann kann das nur so weit geschehen,,

als die Quantität ihn nach seiner Erhebung zu einer Substanz

abgrenzen wird. Und indem die neue Form sich bei ihrer Aktuierung
auf die durch die dispositiones praeviae bezeichnete Dimension des

1 Confess. 1. 12, c. 6.
2 Wir nennen diese Beziehung in dem Sinne wesentlich, als es zum Wesen

des Stoffes gehört, bei seinem Übergang aus einer Substanz in eine andere immer
in bestimmter Weise hingeordnet zu sein.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 4r

Stoffes beschränkt, gibt sie der aus ihrer Verbindung mit dem Stoff
hervorgehenden neuen körperlichen Substanz ohne weiteres auch die
zweite Eigenschaft eines Individuums : nämlich von- jeder anderen,
auch von denen der gleichen Art, numerisch verschieden zu sein. 1

Die Thomisten haben diese Lehre auf die kurze Formel gebracht :

principium individuationis est materia signata quantitate. 2 Der
Ausdruck « materia signata quantitate » will demnach besagen, die Wurzel
der Individuation liege im Stoffe, jedoch nicht schlechthin, sondern

nur insofern dieser schon aus einem oder mehreren untergegangenen
Körpern eine transzendentale Beziehung mitbringt zur Quantität der

neu entstehenden Substanz und infolge dieser signatio verlangt, durch
die ihn aktuierende Form von allem übrigen Stoffe im physischen
Universum actu geschieden zu werden.

Betrachten wir die Individuation nur für sich, so würde es demnach

genügen, wenn der Stoff bei seinem Übergang aus den Elementen
in die neue Substanz bloß auf deren Quantität hingeordnet wäre. Denn
außer dieser sind ja die Akzidentien nicht einmal als Bedingung an
dem Zustandekommen der Individuation beteiligt. Sie hängen mit
der Quantität auch nicht so zusammen, daß diese sie unbedingt
forderte. Daher könnte an und für sich jemand ganz gut das gleiche
Individuum sein, auch wenn der Stoff auf andere Qualitäten
hingeordnet gewesen wäre, als die waren, mit denen die neue Substanz

faktisch zu sein anfing. Obwohl der Stoff mit gleicher Notwendigkeit
auf alle ersten Akzidentien hingeordnet wird, bleibt deren Verbindung
untereinander doch immer nur eine kontingente. Daß sie so in dem

nämlichen Individuum zusammengekommen sind, ist einfach eine

Tatsache, die wir wohl feststellen, aber nicht deduzieren können ; und

das wird uns ebensowenig gelingen, wie es möglich' ist, die Quantität
einer körperlichen Substanz aus dieser zu berechnen. Ist sie da, dann

hat sie für die Substanz eine besondere Bedeutung. Aber daß sie actu
da ist, dafür können wir höchstens äußere Gründe ausfindig machen.

Und so ist es auch mit den übrigen Akzidentien in bezug auf die

Quantität. Man kann sagen, diese fordere noch weitere Akzidentien,
aber betrachten wir sie einzig, insofern sie Bedingung ist, welche die

körperliche Substanz individuieren hilft, so enthält sie kein Prinzip,
aus dem wir auf die Beschaffenheit der übrigen Akzidentien schließen

1 Vgl. Thomas, III q. 77 a. 2 c.
2 Vgl. Joannes a St. Thoma, a. a. O. : Philosophia naturalis, II pars, q. 9 a. 4.



42 Die thomistische Philosophie

könnten. Wie diese aussehen, hängt von den dispositiones praeviae
ebenso unmittelbar ab wie die Quantität selbst.

Geben wir darum schon hier den Versuch auf, in dem Sinne eine

Individualphilosophie zu begründen, daß wir die Eigenschaften
eines Einzelmenschen von innen heraus ableiten. Aus dem angeführten
Grunde wird er uns doch niemals gelingen. Eine scientia propter quid
ist unter Menschen nur hinsichtlich des Allgemeinen möglich.

Aber müssen wir auch darauf verzichten, die individualisierenden
Merkmale eines Dinges aus seinem Wesen zu deduzieren, so ist damit
noch nicht gesagt, daß deshalb die ganze Philosophie für die Erkennbarkeit

des Individuums nutzlos sei. Wenn sie uns wenigstens die
tatsächlich vorhandenen Eigenschaften eines Individuums mit Sicherheit
feststellen hilft, so ist das schon von großem wissenschaftlichem Werte
und auch eine Art Individualphilosophie. Daher fragen wir mit Recht,
ob und inwieweit die Philosophie des Allgemeinen uns auch über das

Individuum sichere Erkenntnisse vermittelt, die wir ohne sie nie

gewinnen würden. Um diese Frage beantworten zu können, müssen wir
untersuchen, in welcher Weise der Charakter des Einzelmenschen mit
Hilfe der Philosophie bestimmt und in seiner Besonderheit aufgedeckt
werden kann.

2. Individuation und physischer Charakter.

Wie eine besondere Individuation, so hat jeder Mensch gleich
von Anfang an auch einen ganz eigenen physischen Charakter. Das

Wort « Charakter » wird zwar vorzüglich für die sittliche Eigenart eines

Menschen gebraucht. Aber es hat auch einen weiteren Sinn 1, indem es

das besondere Gepräge eines Dinges ausdrückt gegenüber allem, was
sonst noch der gleichen Spezies angehört.2 Nach dieser zweiten

Auffassung erhält schon jede substantiale Form sofort in ihrem
Entstehen einen besonderen Charakter. Denn, wie wir gesehen, muß sie

ja nicht nur der von den dispositiones praeviae geforderten Quantität
angepaßt sein, sondern auch den auf gleiche Weise festgelegten
übrigen ersten Akzidentien. Von diesen aber haben sieben (forma,
figura, locus, tempus, stirps, patria, nomen) das Eigentümliche an
sich, daß ihre Verbindung niemals bei zwei Substanzen vollkommen

1 Vgl. Eisler, a. a. O. I. 5. 196 ff.
2 Vgl. Jos. Mausbach, Grundlage und Ausbildung des Charakters nach dem

hl. Thomas von Aquin. Freiburg i, Br. 1920 2, S. 4.



und dit- Erkennbarkeit des Einzelmenschen 43

gleich ist und deshalb reicht die Kenntnis von ihnen in jedem Falle
hin, um ein Individuum von jedem anderen zu unterscheiden. Man
nennt diese sieben Merkmale allgemein die notae individuantes. Und
doch haben sie mit der Individuation als solcher eigentlich gar nichts
zu tun, sondern nur mit dem Charakter des Einzeldinges. Denn die
Individuation steht ja einzig zur Quantität in Beziehung. Der
Ausdruck « notae individuantes » ist demnach nur in dem Sinne richtig,
daß wir dabei an das ganze Individuum denken.

Nichtsdestoweniger dürfen wir uns dieses nicht aus Individuation
und physischem Charakter real zusammengesetzt denken. Fassen wir
zunächst die Wurzel der beiden ins Auge. Die Individuation entsteht
aus der Beziehung des Stoffes zu einem einzigen Akzidenz, der Quantität,
der Charakter dagegen aus der Hinordnung desselben Stoffes auf die

ganze Summe der ersten kontingenten Sachverhalte. Daher scheint
es zwar im Anfang so, als handle es sich hier zum mindesten um zwei

verschiedene Relationen. Indessen liegt zu einer solchen Annahme kein
Grund vor. Die Beziehung des Stoffes zur quantitas intérminata kann

ganz gut numerisch dieselbe sein wie die zur ganzen Summe der ersten
Akzidentien. Die quantitas interminata selbst ist zwar von dem

übrigen Komplex real verschieden, aber wollte man deshalb eine Vielheit

von Beziehungen für notwendig halten, dann müßte man auch
z. B. sagen, der Vater der Kinder A, B, C habe eine andere Beziehung
der Vaterschaft zu A als zu (B und C), und eine andere zu (A und B)
als zu (A und B und C) usf.

Wenden wir uns nun der Individuation und dem physischen
Charakter selbst zu. Was uns die Einheit ihrer Wurzel schon sehr

nahe legt, wird uns sofort ganz offensichtlich, wenn wir bedenken,
daß sie sich beide schon in der substantialen Form vorfinden. Denn

jede Form, sie mag heißen, wie sie will, und zu einem Körper von
denkbar größter Unvollkommenheit gehören, ist als Akt wesentlich
einfach und deshalb unmöglich noch aus zwei sachlich verschiedenen
Merkmalen zusammengesetzt. Wenn wir also gleichwohl zwischen der

Individuation und dem Charakter einer substantialen Form
unterscheiden, so kann es sich dabei nur um verschiedene Erkenntnisinhalte
handeln. Bei dem Worte « Individuation » denken wir nur an die

Einheit und Unmitteilbarkeit des Individuums, bei dem Ausdruck
« physischer Charakter » dagegen einzig an die Sonderprägung, durch
die sich das Individuum von den übrigen Substanzen der gleichen
Art unterscheidet.



44 Dio thomistische Philosophie

Wäre diese gedankliche Unterscheidung zwischen Individuation und
physischem Charakter zugleich eine rein willkürliche, dann hätte sie

für die Beantwortung unserer Frage kaum eine Bedeutung. Sie ist
aber trotz der Identität der beiden Merkmale durchaus notwendig,
weil wir außerstande sind, die eine Sache, die wir als Individuation
und physischen Charakter bezeichnen, auch durch einen einzigen
Erkenntnisakt nach allen Seiten zu erfassen. Daher gibt es überhaupt
kein Mittel, die Individuation eines physischen Einzeldinges zu erreichen.
Seine Individuation bliebe uns selbst dann noch verborgen, wenn
es uns gelänge, den physischen Charakter in ihm restlos aufzudecken.
So wird das, was wir oben noch als Individualphilosophie im weiteren
Sinne bezeichnet haben, zu einer reinen Charakterphilosophie des

Individuums. Aus diesem Grunde müssen sich die folgenden
Untersuchungen der drei übrigen Ursachen des Individuums auf die Frage
beschränken, wie weit wir wenigstens den Charakter eines bestimmten
Menschen philosophisch sicher erkennen können.

{Fortsetzung folgt.)


	Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen

