Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des
Einzelmenschen

Autor: Thiel, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762657

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die thomistische Philosophie
und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen.

Prinzipien zu einer philosophischen Charakterlehre.

Von P, Matthias THIEL O. S. B., Maria Laach.

A. Das Problem.
I. Individuum und Art.

Wir Menschen weisen alle die gleichen Wesensmerkmale auf.
Deshalb kann man uns nicht mehr, wie die Pflanzen und die Tiere,
in Arten und Gattungen aufteilen, sondern wir bilden insgesamt nur
eine einzige Spezies. Gleichwohl fehlt es dem Menschenleben keines-
wegs an Abwechslung, Mannigfaltigkeit und Abweichungen. Vielmehr
hat der griechische Dichterphilosoph Philemon nicht so ganz unrecht,
wenn er schreibt : « Brichte einer 30,000 Fiichse zusammen, so wiirde
er, wie dieselbe Natur, bei allen die gleiche Lebensweise gewahren ;
bei uns Menschen dagegen gibt es so viele Arten zu leben  wie
Individuen. » *

Gilte es, die Menschen einzig dem AuBeren nach zu unter-
scheiden, dann koénnte man also sagen : nichts leichter als das. Doch
wir mochten mehr : es geniigt uns nicht, sie auseinander zu halten ;
wir verlangen, auch in ihr Inneres vorzudringen, moéglichst die letzte
Wurzel der in die Erscheinung tretenden Eigenart aufzudecken und
einen Einblick in ihren individuellen Charakter zu gewinnen.

Das scheint indessen ein vergebliches Bemiihen zu sein. HeiBt
es doch in der aristotelisch-thomistischen Philosophie von jeher Essentia
singularis nos latet, und De singularibus non est scientia. Um den

1 ¥zoBafou "Avboréyiov. Edit. Aug. Meinecke, Leipzig 1855, vol. I, pg. 64 s. :

« Odz g7 dhomnl 7 piv slpwv T guact
7 & avbéractos. ald' éav Tpropvplog
AhOTERAS TLS oUvVAYRYY, Wiav gUaiy
aralamacmy obetar tedmov B Eva.

fpeyv & oox zal 13 swpat it tov aplpoy
vabzviz, Togoltous faTL wal tpémouc (Beiv. »



Die thomistische Philosophie 27

ersten dieser zwei Ausspriiche unwahr zu machen, miilte es uns
gliicken, auch das Besondere einer Einzelwesenheit begrifflich mit
zu erfassen. Und den anderen vermag nur der zu widerlegen, dem es
gelingt, die individualisierenden Merkmale eines Dinges aus dessen
Wesen abzuleiten, wie die gottlichen Attribute aus der Aseitit
Gottes. !

Nach der thomistischen Losung des Universalienproblems darf man
sich das Verhiltnis der sogenannten Gradus metaphysici und insonder-
heit das der Individualitit zum allgemeinen Wesen eines physischen
Korpers zwar keineswegs so vorstellen wie etwa das eines Akzidenz
zur Substanz oder das der Existenz zur Essenz. Zwischen dem, was
dem Korper z. B. das Mensch-Sein gibt, und dem, was ihn zu diesem
bestimmten Menschen Titus macht, besteht ja nur ein gedanklicher
Unterschied. Denn die allgemeine Wesenheit, die wir einer Vielheit
von Individuen zuschreiben, entsteht als solche nur dadurch, dall wir
bei der Frage nach dem Wesen dieser Individuen nicht bis zur Erfassung
der letzten Unterschiede vordringen, sondern dieselbe Idee hervor-
bringen, ob wir z. B. an Petrus denken oder an Paulus, an Brutus
oder an Titus.? Aber gerade das beweist ganz deutlich, daB auch
die vollkommenste Kenntnis des allgemeinen Wesens eines Dinges fiir
sich allein zur Erfassung des Individuellen niemals ausreicht. Was
speziell den Menschen angeht, so miissen wir Geyser darin recht geben;,
daB «das tatsichliche Seelenleben in den Menschen weit verschiedener
ist, als man vermutet, wenn man von der allgemeinen Psychologie her-
kommt », und daB3 deshalb « die allgemein psychologischen Forschungen
durch eine methodische Untersuchung der im menschlichen Seelenleben
auftretenden Verschiedenheiten zu ergidnzen »? sind. Nur fragt sich,
ob diese wiinschenswerte Erginzung einzig durch eine induktiv vor-

1 Vgl. hierzu und zum folgenden M. Glofner, Die Lehre des hl. Thomas
und seiner Schule vom Prinzip der Individuation. S. 4o ff. in: Jahrbuch fiir
Philosophie und spekul. Theolegie. Paderborn und Miinster 1887.

2 Ausfithrlicher findet sich die thomistische Universalienlehre dargestellt in
Jos. Gredt, Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae. Freiburg i. Br. 19264,
n. 114 ff. — Die innere Abhingigkeit des Individuationsproblems von der Univer-
salienfrage behandelt, auBer Glofmer, a. a. O.: Joh. Assenmacher in seiner
« Geschichte des Individuationsprinzips in der Scholastik ». Leipzig 1926, S. 5 ff.
Beide geben auch die entsprechenden Belegstellen aus der thomistischen Literatur
an.

8 Jos. Geyser, Lehrbuch der allgemeinen Psychologie. Miinster i. W. 19209,
I 8. 47.



28 Die thomistische Philosophie

gehende Wissenschaft zuwege gebracht werden kann. Gibt es viel-
leicht auch eine Moglichkeit, die spekulative Psychologie mit ihrer
deduktiven Methode selbst bis zur Erfassung der individuellen
Verschiedenheiten auszubauen ?

Alle Deduktion beruht auf den zwei Voraussetzungen, dafB die
allgemeinen Wesenheiten, die wir aus den Einzeldingen abstrahieren,
von mehr als einem Individuum aussagbar sind, und dal gewisse
Wesenheiten sich notwendig zusammenfinden. Denn im Gegensatz zur
Induktion schreitet die Deduktion vom Allgemeinen zum Besonderen
fort. Wie aber sollte ein solcher Abstieg moglich sein, wenn wir aus
jedem Einzelding eine ganz andere Wesenheit abstrahierten ? Und
wiren auf der andern Seite nicht bestimmte Wesenheiten so auf-
einander hingeordnet, daB dort, wo die eine physisch realisiert ist,
auch die andere es sein mufB, dann wire die ganze syllogistische
Methode gleichfalls nutzlos. Machen wir uns die Sache nur an dem
gewohnlichen Schulbeispiel klar. Vorausgesetzt, jemand weil mit
Bestimmtheit, dafl Sokrates ein Mensch ist ; nicht aber, daB3 er auch
sterblich ist. Konnte die Wesenheit « Mensch » nur von dem Einzel-
wesen Sokrates ausgesagi werden, oder koénnte sie auch ohne Ver-
bindung mit der Wesenheit « sterblich » physisch realisiert vorkommen,
so lieBen sich aus der Kenntnis, da3 Sokrates ein Mensch ist, keine
weiteren Schliisse auf seine iibrigen Beschaffenheiten ziehen. Denn
im ersten Fall wire offenbar kein Abstieg vom Allgemeinen zum
Besonderen méglich, und im anderen fehlte alle Sicherheit, daB
Sokrates deshalb,” weil er ein Mensch ist, unbedingt auch sterblich
sein muB3. Aber sowohl die Wesenheit « Mensch » als auch «sterblich »
sind Universalien, und andererseits ist die erste nur in Verbindung
mit der zweiten physisch realisierbar. Denn der Mensch ist wesentlich
aus Leib und Seele zusammengesetzt ; ein derartiges Wesen aber kann
in seine Teile aufgelést werden und ist deshalb notwendig sterblich.
Folglich muB3 in Sokrates, wenn er wirklich ein Mensch ist, sicher
auch die Wesenheit «sterblich » realisiert sein, d. h. er ist ganz sicher
sterblich. Niemand kann leugnen, dall damit ein wirklicher Fortschritt
im Erkennen erreicht ist, und zwar ein Fortschritt im Erkennen eines
Einzelwesens, der erst durch die Kenntnis der Art ermoglicht wurde
ja noch mehr, ein Fortschritt, wie ihn die bloBe Induktion niemals
bringen konnte, obgleich diese von den Einzeldingen ausgeht. Denn
Wwir miissen genau unterscheiden : um die Individuen wahrzunchmen,
bedarf es keiner Kenntnis der Art oder Gattung, wohl aber, um sie



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 29

zu verstehen, will sagen, mit dem Verstande zu erfassen. 1 Das Allgemeine
steht zu dem Individuellen in einem relativen Gegensatz, und wie
wir gesehen haben, ist die Kenntnis des Allgemeinen etwas ganz
anderes als die des Individuellen ; miissen wir doch, um jene zu
erhalten, erst von allem, was der eigentliche Gegenstand dieser ist,
abstrahieren. Aber eben deshalb, weil sie wenigstens aus den Einzel-
dingen gewonnen wird, behilt sie eine wesentliche Beziehung zu diesen
zuriick, und das ist der Grund, warum sie trotz ihrer ganz entgegen-
gesetzten Eigenschaft doch wieder ein Mittel werden kann, uns dem
Individuum niher zu bringen. Es bleibt im folgenden zu untersuchen,
ob wir es.auf dem Wege iiber das Allgemeine sogar zu einem conceptus
quidditativus singularis bringen. |

II. Individuum und Kontingenz.

Die Individuen weisen auBler ihrer Individualitit noch eine zweite
Eigenschaft auf. Die Scholastiker haben ihr den Namen « Kontingenz »
gegeben, und es ist einstweilen das beste, diese Bezeichnung weiter
zu gebrauchen. Denn es gibt im Deutschen noch keinen entsprechenden
Ausdruck dafiir. Ubersetzt man Kontingenz z. B. (wie R. Eisler 2)
mit « Zufilligkeit », so ist das nicht gerade falsch, aber leicht miB-
verstindlich. Denn was wir zufillig nennen, entspricht in den meisten
Fiallen mehr dem scholastischen « casualiter » oder auch « per accidens ».
Kontingent dagegen ist das, «quod potest esse et non esse» * Dal
z. B. der Stoff, aus dem der Leib des Titus besteht, diese bestimmte
Organisation aufweist, ist fiir den Stoff als solchen etwas Kontingentes.
Von sich aus hitte er ebensogut zur Bildung eines anderen Korpers
dienen kénnen. « Kontingent sein» ist also einfach das Gegenteil
von «notwendig sein». Daraus erkliart sich auch seine Stellung zu
unserem Erkennen. Die Scholastiker driicken sie in dem Satze aus:
de contingentibus non datur scientia. Soweit ein Ding kontingent ist,
bleibt es der strengen Wissenschaft unzuginglich. Denn ist kontingent
das Gegenteil von notwendig, dann schliet es auch den notwendigen
Zusammenhang zwischen Ursache und Wirkung, Grund und Folge

1 Thomas, 1 q. 85 a. 3. — Nach den Thomisten ist der Seinsbegriff sowoh!
Psychologisch als ontologisch der Anfang unserer gesamten Verstandeserkenntnis.
Siehe Gall. Manser, Das Wesen des Thomismus, S. 173 ff. in : « Divus Thomas » 1926,

2 Woérterbuch der philosophischen Begriffe. Berlin 1910%. I. S, 634.

8 Thomas, 1 q. 86 a. 3.



30 Die thomistische Philosophie

aus. ! Damit ist aber unserem Erkennen des Kontingenten die wesent-
liche Voraussetzung fiir den Aufstieg zu einem vollgiiltigen Wissen
genommen. Dieses hat nidmlich nach Aristoteles die drei Merkmale,
daB es auf den physischen oder metaphysischen Seinsgrund dessen
gerichtet ist, was gewullt werden soll, daB} es diesen Seinsgrund aber
nicht bloB schlechthin, sondern speziell als solchen erfaBt, und daB
es endlich dem Erkennenden zugleich den wesentlichen Zusammenhang
zwischen Grund und Folge zum Bewultsein bringt.? Erkennen wir
z. B., dal Gott ewig und unverdnderlich ist, daB die erstgenannte
Eigenschaft aus der zweiten folgt und umgekehrt die zweite die erste
notwendig fordert, so haben wir von der Ewigkeit Gottes ein-wirkliches
Wissen. Fehlt dagegen die Einsicht in diesen inneren Zusammenhang
zwischen Unverdnderlichkeit und Ewigkeit, dann ist unsere Kenntnis
von der Ewigkeit Gottes noch kein Wissen im strengen Sinne.
Wiren die Einzeldinge in gleichem Umfang kontingent wie sie
individuell sind, dann miite demnach der Versuch, sie zum Gegen-
stand einer Wissenschaft zu machen, sofort aufgegeben werden. Aber
das ist nicht der Fall. Schon deshalb nicht, weil doch auch Gott
zwar ein Einzelwesen, aber in keiner Weise kontingent ist. Bleiben
wir indessen innerhalb der geschopflichen Ordnung. Ist etwa der
geschaffene reine Geist ein ens contingens ? Er hat zwar sein Sein
nicht aus sich selbst, ist mithin ein ens ab alio. Hat er jedoch einmal
Existenz erlangt, so kann Gott ihm wohl das Sein wieder entziehen
und ihn auf diese Weise annihilieren, nicht aber wie einen zusammen-
gesetzten Korper substantial verwandeln. Und wenn Gott ihn annihi-
lierte, so wire das nicht moéglich auf Grund einer positiven Anlage
oder Hinordnung des Geistes zum Nichtsein, wie sie die Potenz zum
Akte hat, sondern lediglich zufolge der Impotenz des geschaffenen
Geistes, sich aus eigener Kraft im Dasein zu erhalten. Oder nehmen
wir ein anderes Beispiel. Denken wir an die proprietates oder Eigen-
tiimlichkeiten der Korper, proprietates im strengen Sinne genommen :
also nur an die Eigenschaften, die mit der Substanz verbunden sind,
wie z. B. die Fahigkeit des Lachens mit der menschlichen Natur.

1 Contingens a necessario differt, secundum quod unumquodque in sua
causa est ; contingens enim sic in sua causa est, ut non esse ex ea possit et esse,
Decessarium vero ex sua causa non potest non esse. Thomas, c. G. I, 67.

? "Erishasfar 8% oldpsd’ Exagtov ..., Gtav trv T aitiav olouveba yiyvaoxzy 8 fv
O mpaywa ioTv, 67t izaivou aitix i0Tl, zal um dvdéycabar <ol Fhwe fyzv. Anal.

post. I, 2, 71 b g.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 31

Man kann weder von der Substanz noch von einer ihrer Eigenschaften
sagen, dal} sie schlechthin notwendig existiere. Aber wenn die Substanz
Mensch existiert, existiert notwendig auch die zu ihr gehorige Fahigkeit
des Lachens. ' Absolut kontingent kann tiberhaupt nichts sein. 2 Wie
es ganz verfehlt ist, das Kontingente fiir unverursacht zu halten,
ebenso falsch ist auch die Auffassung, es konne irgendwo allein
vorkommen. Dem absolut notwendigen Gott steht kein absolut
kontingentes Geschopf gegeniiber. Selbst die materia prima weist noch
wenigstens die Notwendigkeit der Form auf, d. h. sie kann nur mit
einer Form zusammen existieren. Der hl. Thomas gebraucht das
Beispiel vom Laufen. Sage ich : Sokrates liuft, so driicke ich an und
fiir sich einen kontingenten Sachverhalt aus. Aber wenn Sokrates
lauft, kann er nicht anders als sich von der Stelle bewegen.? Wie
in der physischen Welt nichts absolut formlos oder aktlos sein kann,
ebensowenig ist es auch denkbar, daB3 sich einmal ein Kontingentes
fande, das nicht von einem Notwendigen getragen wiirde. Zunichst
duBerlich, insofern es unmittelbar oder mittelbar eine notwendige
Wirkursache voraussetzt, die ihm das Dasein gibt und erhilt. Es sei
hier nur an den Gottesbeweis erinnert, der diese Tatsache zum Fubl-
punkt hat. Sodann aber auch innerlich. Den Grund haben wir schon
oben angefithrt. Er liegt darin, dal bestimmte Wesenheiten stets
notwendig miteinander verbunden physisch realisiert werden. Daher
ist es durchaus einseitig, in den Dingen der physischen Welt nur das
Kontingente zu sehen. Die physischen Dinge haben alle etwas
Kontingentes an sich, das ist unbestreitbar. Und auch das ist wahr :
solange jemand nicht das Kontingente an einem Ding miterfa3t, bleibt
sein Erkennen unvollkommen. Aber es ist ohne Zweifel viel zu weit
gegangen, wenn man der Kontingenz der Einzeldinge eine solche
Bedeutung beimiBt, dal das Notwendige in ihnen ganz auBler acht
gelassen wird. Wollen wir der Wirklichkeit gerecht werden, dann
miissen wir beides anerkennen : die physischen Dinge sind kontingent,
aber trotzdem weisen sie viel Notwendiges auf. Darum braucht man
sie nicht, wie ein Vorwurf lautet, erst zu vergewaltigen und in einen
Zustand unnatiirlicher Erstarrung zu versetzen, um sie begrifflich
erfaBbar und fiir die Philosophie erreichbar zu machen. Hitte das

1 Thomas, Quaest. disp. de anima, a. 12 ad 7.
2 Thomas, c. G. 11, 30.
31q. 86 a. 3.



32 Die thomistische Philosophie

Notwendige der Einzeldinge das Kontingente zur Voraussetzung,
dann freilich lieBe es sich ohne dieses nicht verstehen. Aber da es
umgekehrt ist, das Kontingente vielmehr bis in seine duBersten Enden
das Notwendige voraussetzt, ist nicht einzusehen, wie dieses durch
jenes unverstindlich gemacht werden soll. Der Satz : de contingentibus
non datur scientia ist daher nur richtig, wenn wir das Kontingente
rein ‘als solches nehmen. Soweit in den Einzeldingen sich wirklich
notwendige Sachverhalte finden, muBl auch von ihnen ein wahres
Wissen moglich sein.

IlI. Kontingenz ”und Willensfreiheit.

Gehen wir jedoch daran, das zuletzt Gesagte auf den Einzel-
menschen anzuwenden, so stoBen wir sofort auf eine neue Schwierigkeit,
Auch der Mensch ist noch ein kontingentes Wesen, und darum ist auch
auf ihn keine Ursache so hingeordnet, dafl sie ohne ihn nicht sein
konnte. Aber umgekehrt muB auch zufolge seiner Kontingenz in
allem, was er ist und tut, wesentlich eine #duBere Ursache voraus-
gesetzt werden. Selbst die Freiheit seines Willens kann ihn von dieser
Notwendigkeit nicht ausnehmen. Diese duBlere Ursache aber muB,
wenn sie die letzte sein soll, zwei Eigenschaften in sich vereinigen :
namlich erstens in sich notwendig sein, und zweitens doch frei, nach
auBen hervorzubringen, was immer ihr beliebt. Denn wire sie nicht
notwendig, so konnte sie den Grund ihres Seins nicht in sich selbst
haben : und wire sie nicht frei, wie sollte sie dann hinreichend
erkliren, daBl das Kontingente auch nicht oder anders sein kann ?
Darum vermag nur ein Gott letzte Ursache zu sein. Trotzdem wire
es verkehrt, deshalb den Menschen mit den iibrigen Geschopfen auf
die gleiche Stufe zu stellen. Die erste Ursache alles Kontingenten
hat ihm von ihren zwei wesentlichen Merkmalen wenigstens das eine
mitgeteilt, dal er frei ist und dadurch gegeniiber allem anderen auf
Erden eine Sonderstellung einnimmt. Denn soll das Wesen der Freiheit
gewahrt bleiben, dann darf auch das menschliche Wollen weder aus
dem Einwirken seiner Umwelt noch aus innerer Notigung der Natur
restlos erklirbar sein. Wir haben also hier den ganz eigenen Fall,
daB sich Kontingenz des Seins mit Freiheit des Handelns verbindet,
mit anderen Worten ein Sein, das ganz auf duBere Ursachen hinweist,
mit einem Handeln, das gleichwohl eine groBe Selbstandigkeit offenbart.
Konnte der Mensch seinen freien Willen nur gebrauchen, um das



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 33

Sein anderer Dinge zu beeinflussen, und bliebe er selbst nur den
gleichen physischen Veranderungen unterworfen wie die iibrigen Korper,
so wire es trotzdem denkbar, daB8 gerade durch die Art, wie er von
seiner Freiheit Gebrauch macht, ein Einblick in sein Inneres erméglicht
wiirde. Nun beschrinkt sich aber, wie die Erfahrung lehrt, die
Kausalitit des menschlichen Willens keineswegs auf die AuBendinge,
sondern der Mensch arbeitet auch in einem fort an sich selbst. Das
macht ihn zu dem ritselvollsten Ding der Welt. Denn die strenge
Wissenschaft, haben wir gesehen, setzt nicht nur die Eigenschaft der
Allgemeinheit voraus, sondern auch die der Notwendigkeit. Ist aber
schon die Kontingenz der Notwendigkeit entgegengesetzt, dann erst
recht diese willkiirliche Selbstverinderung. :

Zu den zwei Schwierigkeiten, welche bei jedem Einzelding eine
streng wissenschaftliche Erfassung in Frage stellen, gesellt sich dem-
nach beim Menschen noch eine dritte. Und wollen wir, wie es unsere
Absicht ist, dennoch gerade ihn auf deduktivem Wege erfassen, dann
miissen wir also zeigen, wie das trotz seiner Individualitit und trotz
aller seiner Kontingenz und sogar trotz der menschlichen Willens-
freiheit moglich bleibt. Das ist das Problem, dessen Loésung die
folgenden Untersuchungen dienen sollen.

B. Der Einzelmensch und seine vier Ursachen.

I. Die Materialursache des Einzelmenschen.

1. Die Materie als passives lndividuationsprinzip.

Nach Aristoteles wirken beim Werden eines jeden physischen
Dinges nicht weniger als vier Ursachen mit.! Denn jedes neu
Entstehende wird aus etwas (Materialursache), durch etwas (Wirk-
ursache), zu etwas bestimmt Geartetem (auf Grund seiner Formal-
ursache) und fiir etwas (Zweckursache). Um es méglichst vollkommen
zu erfassen, miissen wir daher auch viererlei von ihm wissen : aus
was es entstanden, und durch was es geworden ist, wie die Form aus-
sieht, die es einer bestimmten Art von Dingen einordnet, und welchen
Zwecken es dient. '

Materialursache ist bei allen physischen Dingen der Stoff. Jedoch
nennen wir sie bei den Organismen bereits Koérper, um anzuzeigen,

1 Met. V. 1013 a. ft.

Divus Thomas. 3



34 Die thomistische Philosophie

daB es sich hier um einen besonders zubereiteten Stoff handelt. Aber
da nach aristotelisch-thomistischer Lehre auch der Organismus seine
erste Aktualitit von der substantialen Form erhilt!, brauchen wir
diesen Unterschied einstweilen nicht zu beriicksichtigen. Dafiir verlangt
die andere Tatsache, daB die Organismen trotz ihrer Organisation
doch gleich den anorganischen Korpern den Stoff zur Materialursache
haben, um so mehr Beachtung. Denn wie soll, so muBl ‘man doch
fragen, das, worin alle physischen Dinge iibereinkommen, noch mit-
helfen koénnen, das Besondere an ihnen zu offenbaren ? Was gemeinsam
ist, kann doch nicht eine Erkenntnisquelle des Besonderen sein !

Urteilen wir indessen nicht zu schnell. Obwohl die Thomisten
das alles zugeben und auBerdem von der Materie sagen, dal sie weiter
nichts sei als die reine physische Moglichkeit, schreiben sie dennoch
dem Stoffe einen ganz wesentlichen Anteil an der Konstituierung des
individuellen Seins zu. Ist diese Ansicht richtig, dann miilte es als
Widerspruch erscheinen, wenn die Materialursache nicht auch etwas
zum Erkennen der Einzeldinge beitragen konnte. Denn es wire ganz
gegen die iibrige Ordnung, wenn wir zwar die Ursache fiir eine Sache
festzustellen vermochten und gleichwohl dadurch diese Sache selbst
nicht besser kennen lernten. Setzen wir uns daher zunichst kurz mit
der thomistischen Individuationslehre auseinander.

Der hl. Thomas definiert das Individuum einfach: «quod est
in se indistinctum, ab aliis vero distinctum.»? Das will besagen :
ein Individuum ist zunichst kein Universale mehr, das noch Subjekte
unter sich hat, in denen es physisch verwirklicht und vervielfaltigt
werden kann. Sodann muB jedes Individuum von allem anderen
Physischen zum mindesten numerisch verschieden sein, d. h. der-
gestalt, daB es bei der Zihlung eine besondere Nummer oder Zahl
erfordert.

a) Bedeutung der Akzidentien im allgemeinen fiir die Individuation
der kiorperlichen Substanzen. — Um die Wurzel aller Individuation
aufzudecken, gehen wir am besten von der unleugbaren Tatsache aus,
daB es chemisch zusammengesetzte Korper gibt. Denken wir nur an
das Wasser. Nehmen wir an, es handle sich darum, aus Wasserstoff
und Sauerstoff Wasser entstehen zu lassen. Wie geht das vor sich ?

LIt &7 1 vowov éml maons Yuydc 8el Méyewy, ein v dvreréysia | mpwTn SwQATOS
guotzal opyavizeU. De anima Il 15 412 b 4.
21 q.29 a. 4.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 35

Offenbar auf dem Wege einer chemischen Verbindung, wie sie die
Formel HO ausdriickt. Einige Philosophen des Mittelalters, z. B.
Avicenna und Averroes, glaubten, dieser ProzeB endige damit, dal
die Elemente sich gegenseitig binden und an ihrer vollen Auswirkung
hindern. ! Hiernach wire also Wasser nur ein Zustand akzidenteller
Verbindung zwischen Sauerstoff und Wasserstoff. Die Thomisten
lehnen diese Erklirung als ungeniigend ab und gehen einen Schritt
weiter. Da jede kausale Einwirkung voraussetzt, dafl das Leidende
dem Handelnden noch unihnlich ist — simile non agit in simile —,
kénnen immer nur Elemente mit entgegengesetzten Eigenschaften
eine chemische Verbindung eingehen. Aber diese Elemente geben
ihre Gegensitzlichkeit nach und nach auf. Denn sobald sie auf-
einander einwirken, tritt ein anderes ebenso allgemein giiltiges Gesetz
in Kraft. Die Scholastiker sprechen es in der Formel aus : omne agens
agit sibi simile, jedes Handelnde sucht das Leidende sich zu verdhn-
lichen. Wie kénnte es anders sein ! Zielt doch jede kausale Einwirkung
wesentlich darauf hin, dem Leidenden etwas zu geben, was diesem
noch fehlt. Niemand aber gibt, was er selbst nicht hat. Werden also
z. B. Wasserstoff und Sauerstoff einander so nahe gebracht, daB sie
gegenseitig auf sich einwirken konnen, dann fingt jedes dieser beiden
Elemente sofort an, dem anderen von seinen spezifischen Seinsvoll-
kommenheiten mitzuteilen, und daher erhilt der Wasserstoff Sauer-
stoffeigenschaften, der Sauerstoff hingegen Wasserstoffeigenschaften.
Das muBl indes einmal ein Ende haben. Man kann daher fragen : was
dann ? Besteht der Gleichgewichtszustand, in dem die zwei Elemente
einander nichts mehr mitzuteilen haben, weil die Eigenschaften beider
in gleicher Weise iiber das Ganze ausgebreitet sind, vielleicht nur
darin, daB jetzt der Wasserstoff die namlichen Grade Sauerstoffeigen-
schaften hat wie der Sauerstoff, und dieser die gleiche Intensitit von
Wasserstoffeigenschaften wie der Wasserstoff 7 Wenn ja, dann hat
der chemische Vorgang nur die Wirkung, daB er die Elemente in einen
ihnen nicht natiirlichen Zustand versetzt, indem er die urspriing-
liche Verschiedenheit ihrer Seinsvollkommenheiten aufhebt. In diesem
Falle aber wire es ganz verkehrt, z. B. von einer Natur des Wassers
zu sprechen. Die chemisch zusammengesetzten Korper hiatten dann
keine besondere Natur, sie wiren nur Zwangslagen ihrer Elemente,
Und die Eigentiimlichkeiten sowie Tiatigkeiten, durch die sie wihrend

. 1 Vgl. Comus Alamannus, Summa philosophiae. Paris 18go. II. S, 197 ff



36 Die thomistische Philosophie

der ganzen Dauer ihrer Existenz nach auBlen von den Elementen
wesentlich verschieden erscheinen, wiren Akzidentien, fiir die keine
entsprechende einheitliche Substanz zu finden wire. Eine solche gibt
es nur dann, wenn in der chemischen Verbindung mit den Elementen
eine wirkliche substantiale Verinderung vor sich geht, das Wasser
also nicht blof ein akzidenteller Zusammenschluf3 seiner Bestandteile
ist, sondern eine aus der gegenseitigen Zerstdrung (corruptio) dieser
Teile entstandene neue, einheitliche Substanz mit spezifisch gleichen
Eigenschaften, wie sie in Sauerstoff und Wasserstoff vorkommen,
jedoch mit dem wesentlichen Unterschied, dafl hier der Stirkegrad der
Eigenschaften ein ganz anderer ist als dort : niamlich ein so geringer,
wie ihn die Substanzen der beiden Elemente nicht vertragen kénnen. !

Damit haben wir auch schon ausgedriickt, daB bei derartigen
Verdnderungen auf den Untergang physischer Substanzen nicht eine
beliebige andere Substanz folgen kann. Weil die Eigenschaften des
neu entstehenden Korpers wenigstens der Art nach die gleichen sein
miussen wie die der zerstorten, ist jeder Zufall ausgeschlossen. Wenn
also z. B. Wasserstoff und Sauerstoff ihre Eigenschaften einander
mitteilen und sich dadurch gegenseitig zugrunde richten, dann mul}
die aus ihnen hervorgehende chemische Verbindung spezifisch gleiche
Qualititen aufweisen wie sie. Nun koénnen allerdings auch die
niamlichen Elemente zu spezifisch verschiedenen neuen Korpern ver-
bunden werden. Man denke nur an Wasser und Wasserstoffsuperoxyd,
die beide aus Wasserstoff und Sauerstoff zusammengesetzt sind. Doch

1 Diese thomistische Lehre beruht allerdings auf zwei Voraussetzungen :
vor allem muB die ihr zugrunde liegende aristotelisch-thomistische Auffassung
von Materie und Form wahr sein, d. h. die Lehre, daB jede korperliche Substanz
wesentlich aus zwei physischen Prinzipien besteht : dem Stoff als dem allen Natur-
dingen gemeinsamen und jede Verdanderung iiberdauernden Teil, und einem
anderen, davon sachlich verschiedenen, sowie trennbaren Merkmal, der Form,
auf Grund deren die Substanz unter eine bestimmte Art von Dingen fallt,
z. B. Wasser ist oder ein Mensch oder sonst etwas bestimmt Geartetes. Sodann
mufB der hl. Thomas recht haben mit seiner Lehre von der Einheit der sub-
stantialen Form im Kérper. Denn solange wir in diesem Punkte noch schwanken,
werden wir nicht einsehen, warum z. B. die kérperlichen Substanzen von Wasser-
stoff und Sauerstoff erst untergehen miissen, bevor die des Wassers entstehen
kann. Indes laBt sich die erste dieser beiden Voraussetzungen unschwer daraus
beweisen, dal zum mindesten belebte und unbelebte Koérper als wesentlich ver-
schieden angenommen werden miissen und dennoch die einen in die anderen
verwandelt werden ; und die zweite Voraussetzung ist nur eine logische Folgerung
aus der ersten. — Zur Frage, wie sich die moderne Naturwissenschaft zu dieser
Lehre stellt, siche Gall. Manser, a. a. O.: « Divus Thomas », 1926, S. 19 ff.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 37

das beweist nur, dall auBer den sich verbindenden Elementen auch
noch andere Ursachen mitbestimmend sind. Denn wie jeder Chemiker
weiB, entsteht Wasserstoffsuperoxyd, trotz seiner gleichen Elemente,
doch unter ganz anderen duleren Bedingungen als das Wasser. Sodann
ist damit, daBB zwei Korper als Substanzen spezifisch verschieden sind,
noch durchaus nicht gesagt, daB sie auch spezifisch verschiedene
Eigenschaften aufweisen miissen. Sie kénnen diese Eigenschaften nur
nicht im gleichen Stdrkegrad haben. Handelt es sich ja, wie wir oben
gesehen haben, auch bei der Verschiedenheit der chemischen Ver-
bindungen von den Elementen einzig um eine ungleiche Intensitit
wesentlich gleicher Beschaffenheiten. Folglich kénnen Wasser und
Wasserstoffsuperoxyd trotz ihrer spezifisch verschiedenen Substanzen
doch beide spezifisch die gleichen Eigenschaften besitzen wie ihre
gemeinsamen Elemente, und deshalb geschieht auch in Fillen wie
diesem alles streng gesetzmifig. Die Scholastiker bezeichnen die dem
Untergang der alten Substanzen vorausgehenden und ihn herbeifiithren-
den akzidentellen Verdanderungen, moégen diese nun direkt in den
sich verbindenden Elementen selbst oder in etwas anderem, z. B. in
dem durch diese geleiteten elektrischen Strome, ihre Ursache haben,
als die dispositiones praeviac des Stoffes fiir eine neue substantiale
Form.

Wie indessen schon das eine Beispiel gentigend zeigt, bestimmen
diese dispositiones praeviae die neue substantiale Form nicht unmittel-
bar, sondern durch sie werden zunichst nur die ARkzidentien der neu
entstehenden Substanz festgelegt. Aber weil nicht jedes Akzidenz
mit jeder Substanz vereinbar ist, nicht einmal der Stirkegrad eines
und desselben nach Belieben erhoéht oder verringert werden kann,
ohne daf dessen Subjekt darunter zugrunde geht, deshalb muB sich
ihr kausaler Einflu3 mattelbar auch auf die neue substantiale Form
erstrecken. Das ist im Vergleich zu ihrer zerstérenden Wirkung die
mehr positive Seite der dispositiones praeviae. Indem wir gerade auf
sie achten, wird uns klar, wie sehr das Schicksal einer Substanz davon
abhdngt, woraus sie entsteht. Alles, was sie im ersten Anfang ihres
physischen Seins an Akzidentien aufweist : an Quantitit, an Beschaffen-
heiten, an Beziehungen zum Ort, zur Umwelt usf., verdankt sie nur
den dispositiones praeviae und deren Ursachen. Durch diese war
der Stoff so vorbereitet, dal er nur eine substantiale Form annehmen
konnte, die mit ihm zusammen gerade diese und keine anderen
Akzidentien forderte.



38 Die thomistische Philosophie

Das setzt allerdings voraus, dal die Akzidentien irgendwie friither
sind als die Substanz. Nun zeigen aber schon die Worte « Akzidenz »
und « Substanz » an, dall die Akzidentien erst zur Substanz hinzu-
kommen. Gidbe es nur eine Art von Prioritit oder miillte das, was
in einer Hinsicht frither ist, es in jeder Beziehung sein, so wiirden
wir also etwas Unmogliches behaupten. Doch es bedeutet keinen
inneren Widerspruch, dafl etwas zugleich in einem Betracht frither
und in einem anderen spiter als ein anderes ist. Machen wir uns die
Sache an einem konkreten Beispiel klar. Was ist frither : der mensch-
liche Leib oder die menschliche Seele ? Der Mensch besteht wesentlich
aus beiden. Aus diesem Grunde ist weder der Stoff ohne Seele ein
menschlicher Leib, noch der Geist ohne wesentliche Beziehung auf
einen Leib eine Seele. Sondern der menschliche Leib setzt notwendig
eine menschliche Seele woraus, und umgekehrt auch diese einen ent-
sprechenden Leib. Wir nennen diese Art von Prioritit die Prioritat
der kausalen Abhdngigkeit. Sie findet sich iiberall dort, wo das Sein
des einen Dinges von dem eines anderen abhidngt und deshalb ein
Verhiltnis von Ursache und Wirkung vorliegt. Nun machen sich
aber innere Ursachen gegenseitig zu Ursachen. Causae sunt sibi
invicem causae, sagen die Scholastiker. Denn es kann doch nichts
aus sich selbst innere Ursache sein. Folglich hingt in unserer Frage
alles davon ab, ob substantiale Form und erste Akzidentien sich wie
innere Ursachen zueinander verhalten. ' Das aber ist unleugbar. Wie
koénnten sie sonst ein Ganzes ausmachen ! Ist es daher Tatsache,
daB aus jedem Untergang alter Substanzen ganz bestimmte, schon im
voraus bekannte neue hervorgehen, dann muf} die relative Prioritit
der Akzidentien der Grund sein, warum jetzt diese und keine andere
substantiale Form entsteht ; denn auch hier gilt das Axiom : nihil sine
ratione sufficiente. |

b) Anteilnahme der Quantiti! im besonderen an der Individuation
der korperlichen Substanzem. — Unter den Akzidentien, auf die der
Stoff durch den Zerstérungsprozel3 bestimmter Substanzen hingeordnet

1 Dicendum quod in quolibet genere causae causa naturaliter est prior
causato. Contingit autem secundum diversa genera causarum idem respectu
ejusdem esse causam et causatum ; sicut purgatio est causa sanitatis in genere
causae efficientis, sanitas vero est causa purgationis secundum genus causae
finalis : similiter materia causa est formae aliquo modo inquantum sustinet formam,
et forma est aliquo modo causa materiae inquantum dat materiae esse actu.
Et ideo nihil prohibet aliquid altero esse prius et posterius secundum diversum genus
causae. Thomas, De veritate, q. 28 a. 7.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 39

wird, nimmt die Quantitit die erste Stelle ein. Wegen ihrer engen
Verbindung mit der Substanz hielt sie Cartesius sogar fiir identisch
mit dieser. Das ist zu weit gegangen. Ist doch die Quantitit noch
etwas Sinnenfélliges, wahrend die Substanzen alle ohne Ausnahme nur
vom Verstande erkannt werden. Denn die Quantitit ist am Korper
das, wodurch seine Teile auseinander sind : der ordo partium in toto. !
Ohne sie wire also die korperliche Substanz vollkommen unausgedehnt.
Und fiele in der physischen Welt einmal alle Quantitit weg, so kénnte
der gesamte Stoff nur zu einer einzigen ungeteilten und unteilbaren
Substanz konstituiert werden. 2

Trotzdem diirfen wir die Quantitit nicht als die eigentliche Ursache
der substantialen Teile und Verschiedenheiten ansehen. 3 Denn wollen
wir nicht behaupten, daB die Wirkung zuweilen vollkommener sei
als ihre adaquate Ursache, dann bleibt kein anderer Ausweg, als daf3
wir das Verursachen der substantialen Teile unmittelbar der substan-
tialen Form zuschreiben. Und wenn gleichwohl die Substanz ohne
Quantitat keine substantialen Teile hat, so beweist das nur, daB die
Quantitit die notwendige Voraussetzung fiir das Zustandekommen
dieser Teile ist. Wir miissen daher unterscheiden: daB die sub-
stantialen Teile sind, hat seinen Grund in der substantialen Form ;
dal sie aber awuseinander sind, kommt einzig von der Quantitit her.
M. a. W.: die Schaffung der substantialen Teile ist eine Wirkung der
substantialen Form ; als wesentliche Vorbedingung aber haben sie
das Vorhandensein der Quantitat. Ist ndmlich die substantiale Form
nicht in jeder Hinsicht frither als die Akzidentien, entsteht sie viel-
mehr, wie wir oben gesehen haben, nur unter der Bedingung, dal
sie mit den durch die dispositiones praeviae vorausbestimmten ersten
Akzidentien vereinbar ist, dann miissen, soll das scholastische Axiom :
agere sequitur esse wahr bleiben, die Effekte der substantialen Form
zu denen der Akzidentien in einem gleichen Verhdltnis der Ab-
hingigkeit stehen.

Wir sind gewohnt, uns bei allem Ausgedehnten gleich eine konkrete

! Positio, quae est ordo partium in toto, in ejus [quantitatis] ratione inclu-
ditur ; est enim quantitas positionem habens. Thomas, c. G. IV. 66.

* Impossibile est in materia intelligere diversas partes, nisi praeintelligatur
in materia quantitas dimensiva ad minus interminata, per quam dividatur ....
quia separata quantitate a substantia remanet indivisibilis. In 1. II. Sent. Dist, III
q. 1 a. 4. }

3 Vgl. Joannes a S. Thoma, Cursus philos. : Logica, II. pars. q. 76 a. 1.



40 Die thomistische Philosophie

GroBe und eine bestimmte Figur mit vorzustellen. Das fiihrt leicht
zu der Annahme, bei der Quantitit komme es besonders auf die
GroBe und die Figur an. Allein das sind erst sekundire Erscheinungen,
die sich selbst bei dem namlichen Individuum #indern kénnen und
deshalb hier nicht weiter in Betracht kommen. Denn wir fragen ja,
ob die Quantitit irgendwie an der Konstitution eines Individuums
beteiligt sei. Nehmen wir daher die Quantitit rein firr sich, will
sagen, einzig insofern sie der Substanz ein Auseinander ihrer Teile
gibt und damit auch ein positives Verhiltnis zum Raume — die
Scholastiker sagen : als quantitas interminata ; und sehen wir zu, von
welcher Bedeutung sie als solche fiir die Individuation der kérperlichen
Substanzen sein kann.

Wie wir oben vom hl. Thomas gehort haben, hat jedes Individuum
wesentlich zwei Eigenschaften : es ist fiirs erste nicht mehr wie das
Universale nach unten weiter teilbar, und zweitens von allem anderen
ringsum wenigstens numerisch verschieden. Das erste dieser zwel
Wesensmerkmale eines Individuums erhdlt die korperliche Substanz
offenbar schon durch den die substantiale Form aufnehmenden Stoff
selbst. Denn als reine Potenz hat dieser nichts mehr unter sich, in
dem er gleich einem Universale physisch realisiert und vervielfiltigt
werden konnte, sondern er ist so absolut das Unterste in der physischen
Ordnung, daB der hl. Augustinus ihn ein nihil aliquid quod est et non
est nennen mochte. 1 Anders liegt die Sache bei der zweiten Eigenschaft,
die mitzuteilen, der allen Kérpern gemeinsame Stoff als solcher weniger
geeignet ist als irgend etwas anderes. Doch wie ist es, wenn er auf
Grund der dispositiones praeviae wesentlich hingeordnet ist auf die
Q'uantitéit, mit der er in der neuen Substanz anfangen soll zu
existieren ? 2 Diese Beziehung gibt ihm zwar noch keinerlei Aktualitit.
Daher kann er auch so die Substanz noch nicht in titiger Weise (actu)
numerisch verschieden machen. Aber wenn ihn bei einer solchen
Beziehung jetzt die neue substantiale Form zu einer bestimmten
Substanzart vervollstindigt, dann kann das nur so weit geschehen,
als die Quantitit ihn nach seiner Erhebung zu einer Substanz ab-
grenzén wird. Und indem die neue Form sich bei ihrer Aktuierung
auf die durch die dispositiones praeviae bezeichnete Dimension des.

1 Confess. 1. 12, c. 6. _

2 Wir nennen diese Beziehung in dem Sinne wesentlich, als es zum Wesen
des Stoffes gehort, bei seinem Ubergang aus einer Substanz in eine andere immer
in bestimmter Weise hingeordnet zu sein.



und die Erkennbarkeit-des Einzelmenschen 4T

Stoffes beschriankt, gibt sie der aus ihrer Verbindung mit dem Stoff
hervorgehenden neuen korperlichen Substanz ohne weiteres auch die
zweite Eigenschaft eines Individuums: nimlich von jeder anderen,
auch von denen der gleichen Art, numerisch verschieden zu sein.?

Die Thomisten haben diese Lehre auf die kurze Formel gebracht :
principium individuationis est materia signata quantitate.® Der Aus-
druck « materia signa{a quantitate » will demnach besagen, die Wurzel
der Individuation liege im Stoffe, jedoch nicht schlechthin, sondern
nur insofern dieser schon aus einem oder mehreren untergegangenen
Koérpern eine transzendentale Beziehung mitbringt zur Quantitit der
neu entstehenden Substanz und infolge dieser signatio verlangt, durch
die ihn aktuierende Form von allem iibrigen Stoffe im physischen
Universum actu geschieden zu werden.

Betrachten wir die Individuation nur fiir sich, so wiirde es dem-
nach geniigen, wenn der Stoff bei seinem Ubergang aus den Elementen
in die neue Substanz blofl auf deren Quantitit hingeordnet wire. Denn
auler dieser sind ja die Akzidentien nicht einmal als Bedingung an
dem Zustandekommen der Individuation beteiligt. Sie hingen mit
der Quantitit auch nicht so zusammen, daf diese sie unbedingt
forderte. Daher kénnte an und fir sich jemand ganz gut das gleiche
Individuum sein, auch wenn der Stoff auf andere Qualititen hin-
geordnet gewesen wire, als die waren, mit denen die neue Substanz
faktisch zu sein anfing. Obwohl der Stoff mit gleicher Notwendigkeit
auf alle ersten Akzidentien hingeordnet wird, bleibt deren Verbindung
untereinander doch immer nur eine kontingente. Dal} sie so in dem
namlichen Individuum zusammengekommen sind, ist einfach eine
Tatsache, die wir wohl feststellen, aber nicht deduzieren kénnen ; und
das wird uns ebensowenig gelingen, wie es moglich ist, die Quantitit
einer korperlichen Substanz aus dieser zu berechnen. Ist sie da, dann
hat sie fiir die Substanz eine besondere Bedeutung. Aber dal} sie actu
da ist, dafiir konnen wir hochstens duBere Griinde ausfindig machen.
Und so ist es auch mit den iibrigen Akzidentien in bezug auf die
Quantitat. Man kann sagen, diese fordere noch weitere Akzidentien,
aber betrachten wir sie einzig, insofern sie Bedingung ist, welche die
korperliche Substanz individuieren hilft, so enthilt sie kein Prinzip,
aus dem wir auf die Beschaffenheit der iibrigen Akzidentien schlieBen

Y Vgl. Thomas, III q. 77 a. 2 c.
2 Vgl. Joannes a St. Thoma, a. a. O. : Philosophia naturalis, II pars, q. 9 a. 4_



42 Die thomistische Philosophie

konnten. Wie diese aussehen, hingt von den dispositiones praeviae
ebenso unmittelbar ab wie die Quantitat selbst.

Geben wir darum schon hier den Versuch auf, in dem Sinne eine
Individualphilosophie zu begriinden, daB wir die Eigenschaften
eines Einzelmenschen von innen heraus ableiten. Aus dem angefiihrten
Grunde wird er uns doch niemals gelingen. Eine scientia propter quid
ist unter Menschen nur hinsichtlich des Allgemeinen méoglich.

Aber miissen wir auch darauf verzichten, die individualisierenden
Merkmale eines Dinges aus seinem Wesen zu deduzieren, so ist damit
noch nicht gesagt, daB3 deshalb die ganze Philosophie fiir die Erkenn-
barkeit des Individuums nutzlos sei. Wenn sie uns wenigstens die
tatsichlich vorhandenen Eigenschaften eines Individuums mit Sicherheit
feststellen hilft, so ist das schon von groBem wissenschaftlichem Werte
und auch eine Art Individualphilosophie. Daher fragen wir mit Recht,
ob und inwieweit die Philosophie des Allgemeinen uns auch iiber das
Individuum sichere Erkenntnisse vermittelt, die wir ohne sie nie
gewinnen wiirden. Um diese Frage beantworten zu kénnen, miissen wir
untersuchen, in welcher Weise der Charakter des Einzelmenschen mit
Hilfe der Philosophie bestimmt und in seiner Besonderheit aufgedeckt
werden kann.

2. Individuation und physischer Charakter.

Wie eine besondere Individuation, so hat jeder Mensch gleich
von Anfang an auch einen ganz eigenen physischen Charakter. Das
Wort « Charakter » wird zwar vorziiglich fiir die sittliche Eigenart eines
Menschen gebraucht. Aber es hat auch einen weiteren Sinn !, indem es
das besondere Geprige eines Dinges ausdriickt gegeniiber allem, was
sonst noch der gleichen Spezies angehért.? Nach dieser zweiten
Auffassung erhilt schon jede substantiale Form sofort in ihrem Ent-
stehen einen besonderen Charakter. Denn, wie wir gesehen, mul} sie
ja nicht nur der von den dispositiones praeviae geforderten Quantitat
angepalBt sein, sondern auch den auf gleiche Weise festgelegten
iibrigen ersten Akzidentien. Von diesen aber haben sieben (forma,
figura, locus, tempus, stirps, patria, nomen) das Eigentiimliche an
sich, daB ihre Verbindung niemals bei zwei Substanzen vollkommen

1 Vgl. Eisler, a. a. O. 1. S. 196 ff.
2 Vgl. Jos. Mausbach, Grundlage und Ausbildung des Charakters nach dem
hl. Thomas von Aquin. Freiburg i. Br. 192032, S. 4.



und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen 43

gleich ist und deshalb reicht die Kenntnis von ihnen in jedem Falle
hin, um ein Individuum von jedem anderen zu unterscheiden. Man
nennt diese sieben Merkmale allgemein die notae individuantes. Und
doch haben sie mit der Individuation als solcher eigentlich gar nichts
zu tun, sondern nur mit dem Charakter des Einzeldinges. Denn die
Individuation steht ja einzig zur Quantitit in Beziehung. Der Aus-
druck «notae individuantes » ist demnach nur in dem Sinne richtig,
daB3 wir dabei an das ganze Individuum denken.

Nichtsdestoweniger diirfen wir uns dieses nicht aus Individuation
und physischem Charakter real zusammengesetzt denken. Fassen wir
zunichst die Wurzel der beiden ins Auge. Die Individuation entsteht
aus der Beziehung des Stoffes zu einem einzigen Akzidenz, der Quantitit,
der Charakter dagegen aus der Hinordnung desselben Stoffes auf die
ganze Summe der ersten kontingenten Sachverhalte. Daher scheint
es zwar im Anfang so, als handle es sich hier zum mindesten um zwei
verschiedene Relationen. Indessen liegt zu einer solchen Annahme kein
Grund vor. Die Beziehung des Stoffes zur quantitas interminata kann
ganz gut numerisch dieselbe sein wie die zur ganzen Summe der ersten
Akzidentien. Die quantitas interminata selbst ist zwar von dem
iibrigen Komplex real verschieden, aber wollte man deshalb eine Viel-
heit von Beziehungen fiir notwendig halten, dann miiBte man auch
z. B. sagen, der Vater der Kinder A, B, C habe eine andere Beziehung
der Vaterschaft zu A als zu (B und C), und eine andere zu (A und B)
als zu (A und B und C) usf.

Wenden wir uns nun der Individuation und dem physischen
Charakter selbst zu. Was uns die Einheit ihrer Wurzel schon sehr
nahe legt, wird uns sofort ganz offensichtlich, wenn wir bedenken,
daf3 sie sich beide schon in der substantialen Form vorfinden. Denn
jede Form, sie mag heillen, wie sie will, und zu einem Kérper von
denkbar groBter Unvollkommenheit gehoren, ist als Akt wesentlich
einfach und deshalb unmdéglich noch aus zwei sachlich verschiedenen
Merkmalen zusammengesetzt. Wenn wir also gleichwohl zwischen der
Individuation und dem Charakter einer substantialen Form unter-
scheiden, so kann es sich dabei nur um verschiedene Erkenntnisinhalte
handeln. Bei dem Worte «Individuation » denken wir nur an die
Einheit und Unmitteilbarkeit des Individuums, bei dem Ausdruck
« physischer Charakter » dagegen einzig an die Sonderprigung, durch
die sich das Individuum von den iibrigen Substanzen der gleichen
Art unterscheidet.



44 Dio thomistische Philosophie

Waire diese gedankliche Unterscheidung zwischen Individuation und
physischem Charakter zugleich eine rein willkiirliche, dann hitte sie
fiir die Beantwortung unserer Frage kaum eine Bedeutung. Sie ist
aber trotz der Identitit der beiden Merkmale durchaus notwendig,
weil wir auBerstande sind, die eine Sache, die wir als Individuation
und physischen Charakter bezeichnen, auch durch einen -einzigen
Erkenntnisakt nach allen Seiten zu erfassen. Daher gibt es iiberhaupt
kein Mittel, die Individuation eines physischen Einzeldinges zu erreichen.
Seine Individuation bliebe uns selbst dann noch verborgen, wenn
es uns gelinge, den physischen Charakter in ihm restlos aufzudecken.
So wird das, was wir oben noch als Individualphilosophie im weiteren
Sinne bezeichnet haben, zu einer reinen Charakterphilosophie des
Individuums. Aus diesem Grunde miissen sich die folgenden Unter-
suchungen der drei iibrigen Ursachen des Individuums auf die Frage
beschrianken, wie weit wir wenigstens den Charakter eines bestimmten
Menschen philosophisch sicher erkennen kénnen.

(Fortsetzung folgt.)




	Die thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen

