
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Rechtskirche und Liebeskirche

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rechtskirche und Liebeskirche.
Von G. M. MANSER 0. P.

Die Felsenkirche inmitten der brandenden Stürme der Zeiten.
Gibt es ein großartigeres Bild Und jeder Kampf gegen die Unbesieg-
liche besitzt jeweilen wieder seine Eigenart, seinen eigenen Charakter.
Heute laufen die Wogen hauptsächlich gegen ihren « Rechtscharakter »,

eigentlich würde man besser sagen : gegen die « halstarrige » Hüterin
der Wahrheit. Indes, bleiben wir bei den Benennungen, die einmal
im Gebrauche sind, um nicht neue Verwirrung in den Streit
hineinzutragen. Das Täuschende und Verführerische des ganzen Haders

liegt darin, daß man namens der göttlichen Liebeskirche gegen die

göttliche Rechtskirche kämpft. « Hie Liebeskirche », « hie Rechtskirche

», das ist der Kampfruf, der sogar in katholischen Kreisen
willige Hörer gefunden, ohne daß sie vielleicht immer genauer wußten,
um was es sich eigentlich handelt.

Daher die dringende Notwendigkeit, über die Eigenart des

Streitgegenstandes etwas präziser zu orientieren. Wer nicht etwas hinter
die Kulissen geschaut, ahnt gar nicht, was man unter katholischer
Rechtskirche meint. Er meint vielleicht, die Fehde gelte dem einen
und anderen sehr menschlichen Vorgehen oder Prozeßverfahren, wie
solche in der empirischen Kirche, wo Menschen schalten und walten,
wie in anderen menschlichen Kreisen, vorkommen. Allein, das ist
ein völliger Irrtum. Der Kampf geht gegen die katholische Rechtskirche

als solche, als Rechtsinstitution, geht grundsätzlich gegen ihre

ganze hierarchische Lehr-, Priester- und Hirtengeivalt. Werden die Augen
aufgehen

Indes muß ich noch weiter orientieren. Der Kampf gegen die
römische Autoritätskirche ist fast so alt wie die Kirche selbst. Mit
welcher Wucht hat ihn Luther geführt, trotzdem, wie der protestantische
Rechtslehrer W. Kahl scharf bemerkt, Luther's Aussprüche vollkommen
mit der Autorität päpstlicher Aussprüche ex cathedra bekleidet waren. 1

Und 200 Jahre vor dem Protestantismus, mit welcher Gründlichkeit

1 Lehrsystem des Kirchenrechts und der Kirchenpolitik, i. Hälfte. Leipzig
1894. S. 73.



4 Rechtskirche und Liebeskirche

hat Marsilius von Padua in seinem 1324 verfaßten « Defensor pacis »

mit jeder päpstlichen, bischöflichen, priesterlichen, mit jeder Weihe-,
Lehr- und Hirtengewalt aufgeräumt, indem schon er die unsichtbare
Kirche Christi als die einzige proklamierte. 1 Vielleicht hat er als

Averroist, denn ein solcher war er bekanntlich, an jene höhere,
erhabenste Religion der arabischen Philosophie gedacht, die in der
intuitiven Vereinigung der Seele mit dem Intellectus agens sépara tus
bestehen und die auch dogmen- und hierarchielos sein sollte. Wie
dem auch sei Es handelt sich hier nicht um den Kampf gegen die

katholische Rechtskirche im allgemeinen. Seit gut 30 Jahren hat
jener Kampf eine neue Zuspitzung, sagen wir, eine neue Plattform
erhalten. Die römisch-katholische Rechtskirche — so lautet die neue
These — steht im inneren Widerspruch, in einem Spannungs-Krisen-
verhältnis zur wahren göttlichen Liebeskirche Christi, auf die die gleiche
katholische Kirche zugleich Anspruch macht. Die römische Kirche
bewegt sich somit in einem Selbstwiderspruch. Sie ist, wie der berühmt
gewordene Ausdruck lautet : eine complexio oppositorum. Das ist die

neue Kampfposition
Wir orientieren noch genauer, wenn wir sagen : Diese Position

hat eine zusammenhängende juristisch-historisch-theologische Begründung

erhalten ; sie ist zu einer wissenschaftlichen Synthese geworden.
Damit haben wir den Streitgegenstand hinreichend scharf präzisiert.

Wir möchten nun zuerst den angeblichen inneren Widerspruch
zwischen katholischer Rechtskirche und katholischer Liebeskirche etwas
näher kennen lernen, um dann die tatsächliche Harmonie beider zu

begründen.

I.

Der Widerspruch
zwischen der katholischen Rechts- und Liebeskirche.

Die göttliche Liebeskirche steht in einem inneren, in einem

Wesenswiderspruch zur Rechtskirche. Das ist der Grundgedanke der vorhin

erwähnten Synthese. Wer hat die These hauptsächlich begründet
Wie lautet diese Konfliktstheorie selber Wie stellt sie sich zu den

festgelegten katholischen Lehren Das sind alles Fragen, die zur

1 Dictio II. c. 1-22 ; dazu Dictio III. Conclusio 3 und 12. (Ed. Goldast,
Monarchia, v. II. Frankfurt 1668.)



Rechtskirche und Liebeskirche 5

Orientierung über das Streitproblem berührt werden müssen. Die
Hauptfrage aber bleibt die Konfliktstheorie selber.

Ehe wir von den Baumeistern der Theorie sprechen, eine kurze

Bemerkung. Zusammenhängende Gedankengebilde und Geistesrich-

tungen werden wir nie gründlich von jenen kennen lernen, die im Troß
der Anhänger nur mitlaufen. Noch weniger von jenen, die nur dann und
wann ein geistiges Feststräußehen für das Knopfloch aus einer

Gedankensynthese herauspflücken. Diese kennen zumeist weder die

Prinzipien der Theorie noch die Tragweite und am allerwenigsten
die Synthese selbst und ihren Geist. Die schöpferischen Geister der
Theorien müssen wir beraten, um den Geist derselben in seiner ganzen
Tiefe zu erfassen.

Ohne Widerspruch befürchten zu müssen, nennen wir den Leipziger
Dozenten Rudolf Sohm, den Vater der berühmten Konfliktstheorie.
Protestanten und Katholiken anerkennen ihn als solchen. Geboren
1841. war Sohm ein Klassiker der deutschen Sprache1, ein gefeierter
Lehrer der Universitäten Göttingen, Freiburg i. Br., Straßburg und
seit 1887 in Leipzig, ein gründlichster Kenner des römischen Rechtes,
der in diesem Sinne als Mitarbeiter des deutschen bürgerlichen Gesetzbuches

seinen entscheidenden Einfluß geltend machte. Besondere
Neigungen zogen ihn als tiefgläubigen Protestanten zum Kirchenrecht.

Im Jahre 1892 hat er klar, nüchtern und scharf in seinem
ersten Bande des Kirchenrechtes die Prinzipien der Konfliktstheorie
festgelegt. 1 Wesentlich wich er von diesen Grundsätzen später nicht
ab, weder in seiner 1909 erschienenen Abhandlung über « Wesen und
Ursprung des Katholizismus » noch in dem nach seinem Tode — IÇP9

-- publizierten zweiten Bande des Kirchenrechtes, den F. jacobi und
O. Mayer im Jahre 1922 herausgaben. 3

Sohm's Idee griff Friedrich Heiler auf und gestaltete sie ganz
im modernistischen Sinne aus. In einem 1922 erschienenen, mehr als

700 Seiten starken Bande 4, will er, so sagt er selbst, den « sektenhaft
engen, lieblosen, machthungrigen Romanismus »5, der mit seinem
Doktrinarismus und seiner Unfehlbarkeit immer einen Sack voll
Anathemen mit sich trägt6, sprengen. Glänzend durch seine Dar-

1 Vgl. Ludwig Bendix, Kirche und Kirchenrecht. Mainz 1895. S. 23.
Kirchenrecht von Rudolf Sohm, Geschichtliche Grundlagen. Leipzig 1892.

1 Zweiter Band : Katholisches Kirchenrecht. München und Leipzig 1923.
4 Der Katholizismus, seine Ideen und seine Erscheinung. München 1922.
J Das. Vorwort xxix. ö Das. xxvi und xxvm.



6 Rechtskirche und Liebeskirche

Stellung, weniger Jurist als Sohm, verführerisch durch seine Mischung
von Gut und Bös, sagen wir durch seine Selbstwidersprüche, als früherer
Katholik besser bewandert auf katholischem Gebiete als manche
andere, ist Heiler mit seinem Werke zu einer wahren Fundgrube für
die Gegner der katholischen Rechtskirche geworden. Sein Werk hält
der Bonner Professor Romano Guardini für den gefährlichsten Angriff
auf die katholische Kirche seit Friedrich Strauß. 1

Kirchengeschichtlich stützen sich beide, Sohm und Heiler, auf
Adolf Harnack. Bibelkritisch und religionspsychologisch steht die

Richtung, wie sie von Heiler ausgestaltet wurde, eminent unter dem
Einflüsse Alfred Loisy's, George Tyrell's, Friedrich von Hügel's,
Laberthonnière's, Söderblom's, mit anderen Worten unter der
Einwirkung des Modernismus 2, der übrigens, wie Harnack ganz richtig
gesagt, protestantisches Geblüt aus dem XVI. Jahrhundert ist. 3 Heiler
ist sich selbst bewußt, daß die kirchliche Verurteilung des Modernismus
auch sein Buch trifft.1 Damit haben wir über die Schöpfer, Vor-
und Mitarbeiter der Richtung einen zwar dürftigen, aber doch
hinreichenden Bericht erstattet.

Wir beeilen uns, zum Hauptteile zu kommen, zur Konfliktstheorie
selbst. Die wird aber niemand recht verstehen, wenn wir nicht zuerst
dartun, was die Koryphäen dieser Richtung unter Liebeskirche und
Rechtskirche verstehen. Daraus geht dann als drittes der Gegensatz
zwischen beiden hervor.

a) Die göttliche Liebeskirche. Ein wunderbares Haus, dieses

Haus der reinen Gottesliebe Ein ehrwürdiges, trautes Haus, denn
nach beiden, Sohm und Heiler, ist es das älteste christliche Haus, unser
« urchristliches Vaterhaus. » 5

Allein, das kann ich nicht glauben. Es ist nämlich ein Haus, das

gar keine Fenster hat. Soll der Architekt aller Architekten -—• denn

es ist göttlich — ein Haus gebaut haben ohne Fenster Und das für
den Menschen, der ein wunderbares Fensterlein, die « Vernunft »

besitzt, die stetig nach allen Richtungen nach Wahrheit ausschaut

und die den Menschen doch eigentlich zu einem « vernünftigen » Wesen

1 Vgl. Heiler, das. xi. Dies Urteil bezieht sich direkt auf Heilers Vorträge,
die derselbe 1919 in Schweden über denselben Gegenstand hielt, gilt aber noch
viel mehr von dem großen Werke.

2 Vgl. Heiler, 648 ff. 3 Dogmengeschichte III, 4 764.
4 Heiler, Vorwort xxxi.
5 Sohm, I. 16 ff.; II. 16S, ff. Heiler, 17 ff.; 556 ff.



Rechtskirche und Liebeskirche 7

macht. So was Gott zuschreiben, hieße ihm die Mißachtung eines

vornehmsten Menschenteiles zuerteilen. Viel sicherer ist das Haus

aus dem XVI. Jahrhundert, das man dann ins graue Urchristentum

übertragen hat. Warum ist das sicherer wahr Die göttliche Liebeskirche,

von der hier die Rede ist, steht, wie Dr. Böhmer gesagt1, ganz
im Banne des kantisch-protestantischen Subjektivismus, den Schleiermacher

weiter gebildet. Darnach würde die natürliche Menschenvernunft,

wie der zum Protestantismus übergetretene Heiler
ausdrücklich sagt, von Gott und Seele gar nichts erkennen, weder das

Dasein Gottes 2, noch die Unsterblickheit der Seele 3, noch die
Tatsache einer objektiven Offenbarung4 noch die Gottheit Christi.5
Die ganze kirchliche rationelle Apologetik fällt als nutzloses

Komplement. der legalistisch-juridischen Kirche. 6 Das sind Stimmen aus

dem XVI. Jahrhundert Das alles hat aber auch Kant gesagt. 7 Aber
mehr noch Noch weniger erkennt der Mensch irgend etwas von
Gott in seinem göttlichen Glaubens- und Liebeserlebnis. Das war, sagt

Heiler, das tooItov WAoc, die Grundtäuschung des Katholizismus,
die Verkennung des irrationalen göttlichen Geheimnisses.8 Diese

göttliche Liebesreligion ist dogmen- und wahrheitslos. Auch das hat
Kant gesagt.9 Das Haus hat also gar keine Fenster. Damit fällt die

ganze Riesen ta tsache der objektiven, göttlichen Wahrheitsoffenbarung.
Die wahre Liebeskirche Christi gehört, wie die Modernisten gesagt,
in das Gebiet des absolut Unbewußten, des bloß persönlich-subjektiven,
individuellen Gefühlslebens.

Das ist aber auch das Große in dieser Gotteskirche, meinen ihre
Vertreter. Damit kommen wir auf ihr eigentliches Wesen zu sprechen.
Die wahre und erste Kirche Christi war kein sozialer Begriff, sondern

nur eine religiöse Größe, meint Sohm.10 Das will sagen, sie war keine

organisierte Gesellschaft —• societas — mit irdisch sichtbarem Haupte
und sichtbaren Trägern der Gewalten und einer sichtbar autoritativen
Unterordnung der einen unter andere. Darin stimmen alle überein
die Sohm, Heiler, Wittig usw. : die Gründung der kathohschen,

1 Vgl. Heiler, Vorwort xvi. 2 Heiler, 349. 3 Das. 351.
4 Das. 352. 5 Das. 353. 6 Das. 356.
' Kritik der reinen Vernunft (Ausgaben Benno Erdmann, Berlin 1900), 269 ff. ;

458 ff. ; 464 ff. ; 474 ff.
8 Heiler, 19 ; 360.
9 Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (Ausgabe Kirchmann),

S. 98 und 123. Auch Kant hat die Realität aller Dogmen : Trinität, Erbsünde,
Erlösung, Auferstehung geleugnet (ib. 78). 10 I. 19 ; II. 64.



8 Rechtskirche und Liebeskirche

hierarchisch- dogmatischen Rechtskirche durch Christus ist eine fata

morgana \ die mit der Einsetzung der sieben Sakramente auf einer
Geschichtsfiktiön beruht. 2 Die urchristliche und daher wahre Ecclesia
aller Zeiten und Orte ist — so Sohm — die Versammlung des « Volkes
Gottes mit und vor Gott »3, « in welcher Gott mit seinen Gnadengaben

—• charismata — wirksam, alle Gewalten allein und selbst
ausübt». 4 Das wahre Christentum ist die verfassungslose Weltchristengemeinde

all jener, die auf dem ganzen Erdenrunde im Glauben und
in der Liebe mit Gott vereinigt sind, auf höchster Stufe, in der mystischen
unio, Gott selbst im Gefühle erleben — Gotterlebnis. 5 Das ist die wahre
Geisteskirche, •— die pneumatische — die charismatische, deren Haupt
allein Gott ist, die nur sichtbar ist insofern sie aus sichtbaren
Menschen besteht.6 Ganz im Sinn und Geiste Kant's 7, wagt Heiler
zu sagen : der Geist dieser christlichen pneumatischen Urkirche wirkt
in allen Religionen : Christentum, Brahmanismus, Buddhismus, Hinduismus,

Hellenismus, Sufismus, aber sie selbst ist unkirchlich und
überkirchlich 8, weil alle Kirchen nur Stückwerke sind. 9 Daher der falsche
Satz der römisch-katholischen Kirche von der alleinseligmachenden
Kirche.10 Daher ihre Lieblosigkeit, ihre Bannflüche, denn man kann
selig werden ohne Dogma, Autorität, Sakramente, kirchliche Gesetze. 11

Aber was hat denn Christus mit dieser überchristlichen Religion noch

zu tun Wer ist er überhaupt War er wirklich Gott Sohm bejaht
es,12 denn er war tief gläubiger Protestant. Heiler verneint es. 13 Nach
beiden hat sich Jesus von Nazareth getäuscht, indem er an das nahe
Weltende glaubte, das aber tatsächlich nicht kam. Daher wollte er
keineswegs eine Kirche für Jahrhunderte gründen. 14

b) Und nun die katholische Rechtskirche, wie Sohm und Heiler
sie auffassen Ihre Entstehung Ihr Wesen

Nicht einig sind Sohm und Heiler über den Ursprung der
katholischen Rechtskirche. Von Christus selbst ist sie nicht gegründet

I Heiler, 2 ; Sohm, I. 28. Wittig, 2. kath. Sonderheft der Tat, 1922, S. 13 ff.
Zitiert bei Heiler, 628 48. 2 Heiler, 627.

3 Sohm, I. 18 ; I. 20 ; II. 63 ; II. 168. Heiler, 13.
4 Sohm, I. 18 ; 22 ; 23 ; 28. 5 Heiler, 475 ff. 6 Sohm, I. 22 und 26.
7 Religion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft, S. 135. Schon ihm

schwebte die Idee vor, alle positiven Religionen müßten zuletzt auf eine höhere,
reinere Vernunftreligion hinauslaufen.

8 Heiler, 37 ; 476 ; 591-92. 9 Das. 659 ; 636-37. 10 637.
II 589-91 ; 640. 12 I. 22. 13 Das. 44-45 ; 363.
14 Sohm, I. 28 ; Heiler, 18 ; 29 ; 625.



Rechtskirche und Liebeskirche 9

worden. Wann ist sie also entstanden Sohm geht auf den ersten

Clemensbrief, der ums Jahr 97 n. Chr. verfaßt wurde, zurück. Damals

schrieb Clemens namens der römischen Kirche an die hadernde

Korintherkirche und wies sie wegen der Insubordination gegen den

eigenen Bischof zur Ordnung Hier, meint Sohm, begann die Rechtskirche

neben der Liebeskirche, begann die Degeneration, die schließlich

von der Episkopalkirche zur römischen Papstkirche führte. 1 Lutheis

Versuch, die reine, urkirchliche, verfassungslose Liebeskirche wieder

zu erwecken, brach unter der Aufrichtung des protestantischen
landesherrlichen Kirchenregimentes zusammen. 2 Heiler geht weiter zurück,

bis auf das erste Pfingstfesi. Damals projizierten die Apostel in einem

wunderbaren Glaubenserlebnis Jesus von Nazareth, der an sich nicht

Gott war. als Christus •— xupioç, als Gott und projizierten im gleichen

Erlebnis seine wunderbare Geburt, seinen sühnenden Tod, seine

Auferstehung und damit die ganze hierarchische Kirche, mit Dogmen
und Sakramenten. 3 Alles das ist nicht historisch. Es war nur das

Resultat eines subjektiven Glaubenserlebnisses der Apostel. Damals
also begann die Spannung, die Krise zwischen Liebeskirche und

Rechtskirche, die sich stufenweise zur Episkopal- 1 und dann zur
Papalkirche weiter entwickelte. 5 Mit dem Tridentinum wuchs sie

mächtig, diese Spannung. 6 Im Vaticanum und mit der Publikation
des neuen Corpus juris Canonici erhielt sie ihren Höhepunkt. 7 Mit
diesem Siege über die Liebeskirche wurde die römische Kirche zur
herzlosen unkatholischen Sekte 8, und hat durch ihre päpstlichen Dekrete
und Bannflüche immer wieder Jesum, der die Liebe verkündet,
gekreuzigt.9

Das, was da gesagt wurde gegen die römische Rechtskirche, ist
stark und furchtbar. Aber die Voraussetzungen ins Auge gefaßt,
ist es nicht unlogisch. Wenn Christus — Gott die hierarchische Kirche
mit ihrer Lehr-, Priester- und Hirtengewalt nicht selbst eingesetzt hat,
dann läßt sich gegen das Gesagte nicht viel einwenden. Dann ist die
katholische Rechtskirche, weil von Menschen, selbst bloßes Menschenwerk,

ja ihrem Wesen nach, als societas, ein völlig menschlich —-

weltlich — natürlich •— irdischer Verband, dem positivistische Juristen,
wie Sohm. dazu noch j enen inhaltslosen, rein äußerlich-formalen Charakter

1
157, speziell 456-59. 2 I. 460 ff., speziell 695-700.

3 Heiler, 43-49 ; 363-66. 4 Das. 12 ff. ; 278 ff. 5 Das. 284 ff.
6 Das. 145 ff. ' Das. 8 Das. 633; 652; 657.
9 Das. 591.



10 Rechtskirche und Liebeskirche

geben werden, den sie jeder weltlichen Autorität geben.1 In diesem

Falle ist es auch nicht unlogisch, wenn Heiler nach Leugnung der

göttlichen Einsetzung der sichtbaren Kirche, die er übrigens mit Sohm

teilt, die Objektivität aller katholischen Dogmen : der Trinität2,
Incarnation 3, des Erlösnngstodes Christi 4 und seiner Auferstehung 5 leugnet ;

wenn er die Gegenwart Christi in der Eucharistie und das Meßopfer 6

und überhaupt die direkte reale Wirksamkeit der Sakramente 7 ablehnt

— das taten die Protestanten längst schon ; wenn er schließlich
alles : Kirche, Dogmen und Sakramente nur als Symbole innerer,
persönlicher und kollektiver Gnadenerlebnisse auffaßt. 8 Alles das ist
logisch.

c) Wir sagen noch mehr Aus den beiden soeben entwickelten
Begriffen der Liebeskirche und Rechtskirche ergibt sich die berühmte
complexio oppositorum, die Konfliktstheorie ziemlich logisch.

Zwischen der göttlichen Liebeskirche und jeder Rechtskirche
besteht ein Widerspruch, ein Wesenswiderspruch. Mit welcher
unermüdlicher Beharrlichkeit hat Sohm diesen Gedanken entwickelt,
begründet und immer wiederholt in beiden Bänden.9 Schließt er doch
seinen ersten Band, der 700 Seiten zählt, noch mit dem Satze ab :

«Das Wesen des Kirchenrechtes steht mit dem Wesen der Kirche
im Widerspruch. » Sohms These wendet sich also nicht einseitig gegen
die katholische Kirche, sondern gegen alle organisierten kirchlichen
Verbände. Er ist und bleibt immer der nüchterne « Jurist » und für
ihn bleibt das Problem immer eine reine Rechtsfrage.

Die Gründe, die er angibt, ergeben sich alle aus den oben

entwickelten, Begriffen der Rechts- und Liebeskirche. Die wahre
Liebeskirche als Reich jener, die persönlich durch Gnade und Liebe
mit und in Gott vereinigt sind, ist ihrem innersten Wesen nach

göttlich, weil Gott das Haupt und der einzige Spender der Gnade, also

auch der Sakramente, die einzige Quelle des Wortes Gottes ist und
dessen, was als sittlich gut zu bezeichnen ist.10 Der Geist Gottes, der
dieses Reich regiert, ist eine innere Kraft und Macht, die nicht zwingt,

1 Vgl. Ludwig Bendix, « Kirche und Kirchenrecht ». Mainz 1895. S. 27 ff.
2 Heiler, 362 ; 238 ff. ; 321.
3 Das. 363-64 ; 53. 1 364-65.
5 54-55 ; 45- 6 55 ; 177-78 ; 223.
7

55 ; 227. 8 517 ff.
9 I. 1-2 ; 22-32 ; II. 19 ; 50 ff. ; 168 ff.

10 I. 2 ; I. 23-24 ; II. 19 ; II. 68.



Rechtskirche und Liebeskirche II
sondern den Gehorsam und die Unterordnung als Tribut der Liebe
bezahlt.1 Diese göttliche Kirche ist ganz geistlich 2 und überweltlich,
auf Erden ist sie ein Fremdling. 3 Dagegen wäre eine Rechtskirche
eine völlig menschliche Machti, ein weltliches Recht, das nur eine

« Herrschaft irdischer, fehlbarer, der Zeitströmung unterworfener
Natur«, hervorzubringen imstande wäre, ganz wie jedes andere

weltliche Körperschaftsrecht. 5 Es wäre ein äußeres, formales Zwangsrecht,

wie jedes menschliche Recht, das das Innere nicht erreicht und
das daher auch nicht Quelle, und Verkünder des göttlichen Wortes und
sittlich Guten sein kann.6 Wie sollte das Reich Gottes menschliche

Verfassungsformen an sich tragen Ist der innere Gegensatz zwischen
beiden nicht evident

Heiler hat da, wo er den Konflikt zwischen Liebeskirche und
Rechtskirche bespricht, nur die römisch-katholische Kirche im Auge.
Auch verlegt er sich weniger auf den eigentlich inneren Kern des

Gegensatzes, als vielmehr auf eine ganze Reihe, eine Vielheit von
Gegensätzen^ Spannungen und Krisen, die1 angeblich in der römischen
Kirche herrschen und stetig die wahre Liebe Christi in Gefahr bringen
sollen. In fünf Gegensatzpaaren 7, denen er schließlich noch ein sechstes

beifügt, rücken die begrifflichen Widersacher auf. Die römische Kirche
ist zugleich :

I. Universell8, nach Pauli Wort berufen, allen Zeiten und
Völkern alles zu werden und hat faktisch alle möglichen philosophischen
Systeme 9 und religiösen Lehren 10 in sich aufgenommen. Sie will aber
zugleich einheitlich sein durch ihre Hierarchie, ihren Ritus und
besonders ihre irrige Dogmeneinheit. 11

II. Kontinuierlich 12, d. h. immer dieselbe will sie sein inmitten
der abfallenden Häretiker, und doch fortschrittlich zugleich rühmt sie
sich zu sein. Und in der Tat, welche Wandlungen hat sie einst
durchgemacht Gibt es einen gewaltigeren Gegensatz als der zwischen
dem heraklitischen Trctvxa pst und dem semper idem

III. Tolerant13 ist dieselbe römische Kirche gewesen gegen Aber-

1 I- 27 ; Ii. 5s.
3 II, 169.
5 I- i ; II. 20 ; Ii. ms.

2 I. i ; II. 19.
4 I. 2.
6 I. 2 ; II. 50 ; II. 168.
8 597 ; 608.

10 59«.
42 rinn.TD.

' 596 und 626. 's 600.
11 606.
13 610-615.

609-10.



12 Rechtskirche und Liebeskirche

glauben und alle möglichen heidnischen Philosophen und Kulte. Und
dann ist sie wieder furchtbar intolerant mit ihrem lieblosen Satze
« extra ecclesiam nulla salus ».

IV. Ihr Individualismus L mit dem sie möglichst große persönliche
Freiheit einräumt, steht im Gegensatze zu ihrem Korporatismus, der
alle wieder mit dem straffsten Gemeinschaftsgeiste zusammenfesselt.

Und wiederum in derselben Kirche einerseits ausgesprochene
V. Transcendenz2, die alles spiritualistisch auf das « Jenseits »

als Realität aller Realitäten bezieht und dann anderseits ihr irdischer
Realismus oder die Immanenz des Göttlichen in der Sinneswelt —
Incarnationalismus : die Kirche ist für das katholische Bewußtsein
die permanente Inkarnation des Göttlichen im Meßopfer und den
Sakramenten und daher in einer lebendigen Spannung zwischen
Sinnlichem und Übersinnlichem .3 Endlich sind in der römsichen Kirche

VI. Ideal und Wirklichkeit — Idee und Erscheinung —• in stetiger
Spannung, denn die empirische Kirche, die Kirche, wie sie tatsächlich
ist mit der Unvollkommenheit ihrer sichtbaren Institutionen,
Sakramente, Riten und Dogmen, mit den Sünden und Schwächen ihrer
Glieder und Organe, speziell der römischen Hierarchie, steht im
Widerspruche mit ihrem erhabenen Ideale. 4 Nur Engel und selige Geister

könnten dem Ideal entsprechen, aber nicht lieblose, selbstsüchtige
Menschen. 5

So ist die 2000-j ährige römische Kirche nach beiden, Sohm und
Heiler, Menschenwerk, und in ihrer Entwicklung eine fortlaufende
steigende complexio oppositorum. Viele haben aus Heiler geschöpft,
natürlich meistens ohne es zu sagen. Es ist ganz typisch, daß auch
seine gewandte, schillernde, kantenläuferische Methode, mit der er

häufig viel Gutes und Schönes von der katholischen Kirche sagt, um
es baldigst wieder zurückzunehmen oder dem Bösen, was er nachher
über sie sagt, besondere Schlagkraft zu geben, auf seine Verehrer vielfach

überging. Er selber geht so weit, zu sagen, die Gegensätze zwischen
katholischer Liebeskirche und Rechtskirche wären sogar notwendig.
Nur dürfte das richtige Gleichgewicht zwischen beiden nicht gestört
werden, wie das jetzt faktisch unter dem Papismus und dem neuen
Kirchenrecht der Fall wäre. 6 Ich weiß nicht, ob die römisch- katholische
Kirche wirklich 2000 Jahre alt geworden wäre, wenn sie, statt durch

1 6V-i7-
4 Das. 630^632.

2 617-21.
5 Das. 630.

621.
6 629 ff.



Rechtskirche und Liebeskirche 13

den Heiligen Geist, durch diese Balancierstange des Gleichgewichtes
geleitet worden wäre. Jedenfalls haben Heiler und die Seinen das

Heilandswort vergessen, das alle großen Staatsmänner auch wußten :

« Ein Reich, das in sich uneinig ist, wird zugrunde gehen » (Marc. 3, 24).
Doch enthalten wir uns vorläufig der Kritik. Ich wollte nur noch

orientierend die von der Kirche festgelegten Sätze erwähnen, mit denen
diese zusammenhängende Konfliktstheorie im Widerspruche steht.
Als treue Katholiken, die ihre Kirche lieben, und in der sie leben und
sterben wollen, und für die die Zugehörigkeit zur römisch-katholischen
Kirche das größte Glück ausmacht, dürfen wir solche Vergleiche schon

machen
Zu den kirchlich festgelegten Sätzen, denen die Widerspruchsthese

in ihrer Gesamtheit entgegen ist, rechnen wir folgende : die natürliche
Erkennbarkeit Gottes1, die Tatsache der äußeren göttlichen
Offenbarung 2, die Gottheit Christi 3, seine Irrlumslosigkeit4, seine Identität
mit Jesus von Nazareth und daher der historische Ursprung des

Christentums 5, sein wirklicher Sühnetod 6, seine Auferstehung als
historische Tatsache1, die unmittelbare Stiftung der Kirche durch ihn8
als Socielas perfecta ®, seine göttliche Einsetzung der Sakramente 10, Petri
und seiner Nachfolger, der römischen Päpste 11, göttlicher Primat12 ;
der nicht bloß symbolische, sondern objektive, innerlich evolutionslose
Sinn der Dogmen, der Hierarchie und der Sakramente.13 Den Glauben
als bloßes, blindes Gefühlserlebnis verurteilte die Kirche gegen den
Modernismus.11 Direkt im Widerspruch steht die ganze Konfliktstheorie

mit der Lehre, daß der römische Papst als das sichtbare Haupt
und Prinzip der Einheit der christlichen Kirche zu betrachten ist. 15

Alles das nur zur Orientierung, und von einem, der glücklich ist,
katholisch zu sein

(Fortsetzung folgt.)

1 Denzinger, Ed. 12 (1913), n. 1806; 1650; 2145.
2 Das. 2145. 3, 2027.

2033 i 2053' 5 2029.
2°3®- 7 2036 und 2037.* 2°56- »028:2052.

12 f331"41- 11 1824-1831. V

i4
2°54' 13 2145-46 ; 2054.
2I45- 13 1821 ; i960.


	Rechtskirche und Liebeskirche

