Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1928)

Artikel: Rechtskirche und Liebeskirche
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762655

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rechtskirche und Liebeskirche.

Von G. M. MANSER O. P.

Die Felsenkirche inmitten der brandenden Stiirme der Zeiten,
Gibt es ein groBartigeres Bild ! Und jeder Kampf gegen die Unbesieg-
liche besitzt jeweilen wieder seine Eigenart, seinen eigenen Charakter.
Heute laufen die Wogen hauptsichlich gegen ihren « Rechtscharakter »,
eigentlich wiirde man besser sagen : gegen die « halstarrige » Hiiterin
der Wahrheit. Indes, bleiben wir bei den Benennungen, die einmal
im Gebrauche sind, um nicht neue Verwirrung in den Streit hinein-
zutragen. Das Tiduschende und Verfithrerische des ganzen Haders
liegt darin, daBB man namens der gottlichen Liebeskirche gegen die
gottliche Rechtskirche kampft. « Hie Liebeskirche», «hie Rechts-
kirche », das ist der Kampfruf, der sogar in katholischen Kreisen
willige Horer gefunden, ohne daf sie vielleicht immer genauer wuBten,
um was es sich eigentlich handelt.

Daher die dringende Notwendigkeit, iiber die Eigenart des Strelt-
gegenstandes etwas praziser zu orientieren. Wer nicht etwas hinter
die Kulissen geschaut, ahnt gar nicht, was man unter katholischer
Rechtskirche meint. Er meint vielleicht, die Fehde gelte dem einen
und anderen sehr menschlichen Vorgehen oder ProzeBverfahren, wie
solche in der empirischen Kirche, wo Menschen schalten und walten,
wie in anderen menschlichen Kreisen, vorkommen. Allein, das ist
ein volliger Irrtum. Der Kampf geht gegen die katholische Rechts-
kirche als solche, als Rechtsinstitution, geht grundsatzlich gegen ihre
ganze hierarchische Lehr-, Priester- und Hirtengewalt. Werden die Augen
aufgehen !

Indes muB ich noch weiter orientieren. Der Kampf gegen die
romische Autoritatskirche ist fast so alt wie die Kirche selbst. Mit
welcher Wucht hat ihn Luther gefithrt, trotzdem, wie der protestantische
Rechtslehrer W. Kahl scharf bemerkt, Luther’s Ausspriiche vollkommen
mit der Autoritat pipstlicher Ausspriiche ex cathedra-bekleidet waren.
Und 200 Jahre vor dem Protestantismus, mit welcher Griindlichkeit

! Lehrsystem des Kirchenrechts und der Kirchenpolitik. 1. Hilfte. Leipzig
1894. S. 73.



4 Rechtskirche und Liebeskirche

hat Marsilius von Padua in seinem 1324 verfalten « Defensor pacis »
mit jeder papstlichen, bischéflichen, priesterlichen, mit jeder Weihe-,
Lehr- und Hirtengewalt aufgeriumt, indem schon er die unsichtbare
Kirche Christi als die einzige proklamierte.! Vielleicht hat er als
Averroist, denn ein solcher war er bekanntlich, an jene hohere,
erhabenste Religion der arabischen Philosophie gedacht, die in der
intuitiven Vereinigung der Seele mit dem Intellectus agens separatus
bestehen und die auch dogmen- und hierarchielos sein sollte. Wie
dem auch sei! Es handelt sich hier nicht um den Kampf gegen die
katholische Rechtskirche im allgemeinen. Seit gut 30 Jahren hat
jener Kampf eine neue Zuspitzung, sagen wir, eine neue Plattform
erhalten. Die romisch-katholische Rechiskirche — so lawutet die neue
These — steht im inneren Widerspruch, in einem Spannungs-Krisen-
verhdlinis zur wahren gottlichen Liebeskirche Christi, auf die die gleiche
katholische Kirche zugleich Anspruch macht. Die rémische Kirche
bewegt sich somit in einem Selbstwiderspruch. Sie ist, wie der berithmt
gewordene Ausdruck lautet : eine complexio oppositorum. Das ist die
neue Kampfposition !

Wir orientieren noch genauer, wenn wir sagen: Diese Position
hat eine zusammenhdngende juristisch-historisch-theologische Begriin-
dung erhalten ; sie ist zu einer wissenschaftlichen Synthese geworden.
Damit haben wir den Streitgegenstand hinreichend scharf prizisiert.

Wir mochten nun zuerst den angeblichen inneren Widerspruch
zwischen katholischer Rechtskirche und katholischer Liebeskirche etwas
niher kennen lernen, um dann die tatsichliche Harmonie beider zu
begriinden.

/

. Der Widerspruch
zwischen der katholischen Rechts- und Liebeskirche.

Die gottliche Liebeskirche steht in einem inneren, in einem
Wesenswiderspruch zur Rechtskirche. Das ist der Grundgedanke der vor-
hin erwihnten Synthese. Wer hat die These hauptsichlich begriindet ?
Wie lautet diese Konfliktstheorie selber ? Wie stellt sie sich zu den
festgelegten katholischen Lehren ? Das sind alles Fragen, die zur

1 Dictio II. c. 1-22; dazu Dictio III. Conclusio 3 und 12. (Ed. Goldast,
Monarchia, v. II. Frankfurt 1668.) g



Rechtskirche und Liebeskirche 5

Orientierung iiber das Streitproblem berithrt werden miissen. Die
Hauptfrage aber bleibt die Konfliktstheorie selber.

Ehe wir von den Baumeistern der Theorie sprechen, eine kurze
Bemerkung. Zusammenhingende Gedankengebilde und Geistesrich-
tungen werden wir nie griindlich von jenen kennen lernen, die im Trof3
der Anhénger nur mitlaufen. Noch weniger von jenen, die nur dann und
wann ein geistiges FeststriuBchen fiir das Knopfloch aus einer
Gedankensynthese herauspfliicken. Diese kennen zumeist weder die
Prinzipien der Theorie noch die Tragweite und am allerwenigsten
die Synthese selbst und ihren Geist. Die schépferischen Geister der
Theorien miissen wir beraten, um den Geist derselben in seiner ganzen
Tiefe zu erfassen.

Ohne Widerspruch befiirchten zu miissen, nennen wir den Leipziger
Dozenten Rudolf Sohm, den Vater der berithmten Konfliktstheorie.
Protestanten und Katholiken anerkennen ihn als solchen. Geboren
1841, war Sohm ein Klassiker der deutschen Sprache!, ein gefeierter
Lehrer der Universititen Gottingen, Freiburg i. Br., StraBburg und
seit 1887 in Leipzig, ein griindlichster Kenner des rémischen Rechtes,
der in diesem Sinne als Mitarbeiter des deutschen biirgerlichen Gesetz-
buches seinen entscheidenden Einflul geltend machte. Besondere
Neigungen zogen ihn als tiefgliubigen Protestanten zum Kirchen-
recht. Im Jahre 1892 hat er klar, niichtern und scharf in seinem
ersten Bande des Kirchenrechtes die Prinzipien der Konfliktstheorie
festgelegt. 2 Wesentlich wich-er von diesen Grundsitzen spiter nicht
ab, weder in seiner 1909 erschienenen Abhandlung iiber « Wesen und
Ursprung des Katholizismus » noch in dem nach seinem Tode — 1919
—- publizierten zweiten Bande des Kirchenrechtes, den E. Jacobi und
O. Mayer im Jahre 1922 herausgaben. 3

Sohm’s Idee griff Friedrich Heiler auf und gestaltete sie ganz
im modernistischen Sinne aus. In einem 1922 erschienenen, mehr als
700 Seiten starken Bande 4, will er, so sagt er selbst, den « sektenhaft
engen, lieblosen, mach'thungrigen Romanismus » 3, der mit seinem
Doktrinarismus und seiner Unfehlbarkeit immer einen Sack voll
Anathemen mit sich triigt 6, sprengen. Glinzend durch seine Dar-

Vgl. Ludwig Bendix, Kirche und Kirchenrecht. Mainz 1895. S. 23.
Kirchenrecht von Rudolf Sohin, Geschichtliche Grundlagen. Leipzig 1892.
Zweiter Band : Katholisches Kirchenrecht. Miinchen und Leipzig 1923.
Der Katholizismus, seine Ideen und seine Erscheinung. Miinchen 1922.
Das. Vorwort xxix. 5 Das. xxvi und XXVIII.

- W e -

o



6 - Rechtskirche und Liebeskirche

stellung, weniger Jurist als Sohm, verfithrerisch durch seine Mischung
von Gut und Bés, sagen wir durch seine Selbstwiderspriiche, als fritherer
Katholik besser bewandert auf katholischem Gebiete als manche
andere, ist Heiler mit seinem Werke zu einer wahren Fundgrube fiir
die Gegner der katholischen Rechtskirche geworden. Sein Werk halt
der Bonner Professor Romano Guardini fiir den gefihrlichsten Angrift
auf die katholische Kirche seit Friedrich Strauf.?!

Kirchengeschichtlich stiitzen sich beide, Sohm und Heiler, auf
Adolf Harnack. Bibelkritisch und religionspsychologisch steht die
Richtung, wie sie von Heiler ausgestaltet wurde, eminent unter dem
Einflusse Alfred Loisy’s, George Tyrell’s, Friedrich von Hiigels,
Laberthonniere’s, Soéderblom’s, mit anderen Worten unter der Ein-
wirkung des Modernismus 2, der ibrigens, wie Harnack ganz richtig
gesagt, protestanﬁsches Gebliit aus dem XVI. Jahrhundert ist. 3 Heiler
ist sich selbst bewuf3t, daB3 die kirchliche Verurteilung des Modernismus
auch sein Buch trifft.* Damit haben wir iiber die Schépfer, Vor-
und Mitarbeiter der Richtung einen zwar diirftigen, aber doch hin-
reichenden Bericht erstattet.

Wir beeilen uns, zum Hauptteile zu kommen, zur Konfliktstheorie
selbst. Die wird aber niemand recht verstehen, wenn wir nicht zuerst
dartun, was die Koryphden dieser Richtung unter Liebeskirche und
Rechtskirche verstehen. Daraus geht dann als drittes der Gegensatz
zwischen beiden hervor.

a) Die gbttliche Liebeskirche. Ein wunderbares Haus, dieses
Haus der reinen Gottesliebe ! Ein ehrwiirdiges, trautes Haus, denn
nach beiden, Sohm und Heiler, ist es das alteste christliche Haus, unser
« urchristliches Vaterhaus. » 3

Allein, das kann ich nicht glauben. Es ist namlich ein Haus, das
gar keine Fenster hat. Soll der Architekt aller Architekten — denn
es ist gottlich — ein Haus gebaut haben ohne Fenster ? Und das fiir
den Menschen, der ein wunderbares Fensterlein, die « Vernunft»
besitzt, die stetig nach allen Richtungen nach Wahrheit ausschaut
und die den Menschen doch eigentlich zu einem « verniinftigen » Wesen

1 Vgl. Heiler, 'dag. x1. Dies Urteil bezieht sich direkt auf Heilers Vortrige,
die derselbe 1919 in Schweden iiber denselben Gegenstand hielt, gilt aber noch
viel mehr von dem groflen Werke.

* Vgl. Heiler, 648 fi. % Dogmengeschichte III, * 764.

4 Heiler, Vorwort XXXI. :

5 Sohm, 1. 16 ff.; II. 168 ff. Heiler, 17 ff.; 536 ff.



Rechtskirche und Liebeskirche 7

macht. So was Gott zuschreiben, hieBe ihm die MiBachtung eines
vornehmsten Menschenteiles zuerteilen. Viel sicherer ist das Haus
aus dem XVI. Jahrhundert, das man dann ins graue Urchristentum
iibertragen hat. Warum ist das sicherer wahr ? Die gottliche Liebes-
kirche, von der hier die Rede ist, steht, wie Dr. Boshmer gesagt !, ganz
im Banne des kantisch-protestantischen Subjektivismus, den Schleier-
macher weiter gebildet. Darnach wiirde die natiirliche Menschen-
vernunft, wie der zum Protestantismus iibergetretene Heiler aus-
driicklich sagt, von Gott und Seele gar nichts erkennen, weder das
Dasein Gottes 2, noch die Unsterblickheit der Seele 3, noch die Tat-
sache einer objektiven Offenbarung * noch die Gottheit Christi. ®
Die ganze kirchliche rationelle Apologetik fillt als nutzloses Kom-
plement der legalistisch-juridischen Kirche.® Das sind Stimmen aus
dem XVI. Jahrhundert ! Das alies hat aber auch Kant gesagt. ? Aber
mehr noch ! Noch weniger erkennt der Mensch irgend etwas von
Gott in seinem gottlichen Glaubens- und Liebeserlebnis. Das war, sagt
Heiler, das mpdtov eldo¢, die Grundtiuschung des Katholizismus,
die Verkennung des irraiionalen gottlichen Geheimnisses.® Diese
gottliche Liebesreligion ist dogmen- und wahrheitslos. Auch das hat
Kant gesagt. ? Das Haus hat also gar keine Fenster. Damit fillt die
ganze Riesentatsache der objektiven, gottlichen Wahrheitsoffenbarung.
Die wahre Liebeskirche Christi gehort, wie die Modernisten gesagt,
in das Gebiet des absolut UnbewuBten, des bloB persénlich-subjektiven,
individuellen Gefiihlslebens.

Das ist aber auch das GroBe in dieser Gotteskirche, meinen ihre
Vertreter. Damit kommen wir auf ihr eigentliches Wesen zu sprechen.
Die wahre und erste Kirche Christi war kein sozialer Begriff, sondern
nur eine religiose GroBe, meint Sohm. 1© Das will sagen, sie war keine
crganisierte Gesellschaft — societas — mit irdisch sichtbarem Haupte
und sichtbaren Trigern der Gewalten und einer sichtbar autoritativen
Unterordnung der einen unter andere. Darin stimmen alle iiberein
die Sohm, Heiler, Wittig usw.: die Griindung der katholischen,

1 Vgl. Heiler, Vorwort XvI. 2 Heiler, 349. 3 Das. 35I.

4 Das. 3352. 5 Das. 353. 8 Das. 350.

? Kritik der reinen Vernunft (Ausgaben Benno Erdmann, Berlin 1900), 269 ff. ;
458 ff.; 464 ff.; 474 ff.

8 Heiler, 19; 360.

? Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft (Ausgabe Kirchmann),
S.98 und 123. Auch Kant hat die Realitit aller Dogmen : Trinitdt, Erbsiinde,
Erlésung, Auferstehung geleugnet (ib. 78). 10 1. 19; IL 64.



8 Rechtskirche und Liebeskirche

hierarchisch- dogmatischen Rechtskirche durch Christus ist eine fata
morgana !, die mit der Einsetzung der sieben Sakramente auf einer
Geschichtsfiktion beruht. 2 Die urchristliche und daher wahre Ecclesia
aller Zeiten und Orte ist — so Sohm — die Versammlung des « Volkes
Gottes mit und vor Gott»3, «in welcher Gott mit seinen Gnaden-
gaben — charismata — wirksam, alle Gewalten allein und selbst aus-
ilbt ». ¢ Das wahre Christentum ist die verfassungslose Weltchristen-
gemeinde all jener, die aut dem ganzen Erdenrunde im Glauben und
in der Liebe mit Gott vereinigt sind, auf hochster Stufe, in der mystischen
unio, Gott selbst im Gefiihle erleben — Gotterlebnis. ® Das ist die wahre
Geisteskirche, — die pneumatische — die charismatische, deren Haupt
allein Gott ist, die nur sichtbar ist insofern sie aus sichtbaren
Menschen besteht. ¢ Ganz im Sinn und Geiste Kant’s?, wagt Heiler
zu sagen : der Geist dieser christlichen pneumatischen Urkirche wirkt
in allen Religionen : Christentum, Brahmanismus, Buddhismus, Hinduis-
mus, Hellenismus, Sufismus, aber sie selbst ist unktrchiich und iiber-
kirchlvch 8, weil alle Kirchen nur Stiickwerke sind. ® Daher der falsche
Satz der rémisch-katholischen Kirche von der alleinseligmachenden
Kirche. 19 Daher ihre Lieblosigkeit, ihre Bannfliiche, denn man kann
selig werden ohne Dogma, Autoritit, Sakramente, kirchliche Gesetze. 11
Aber was hat denn Christus mit dieser iiberchristlichen Religion noch
zu tun ? Wer ist er iiberhaupt ? War er wirklich Gott ? Sohm bejaht
es, 12 denn er war tief glaubiger Protestant. Heiler verneint es. 1* Nach
beiden hat sich Jesus von Nazareth getiuscht, indem er an das nahe
Weltende glaubte, das aber tatsiachlich nicht kam. Daher wollte er
keineswegs eine Kirche fiir Jahrhunderte griinden. 14

b) Und nun die katholische Rechtskirche, wiec Sohm und Heiler
sie auffassen! Thre Entstehung ? Ihr Wesen ?

Nicht einig sind Sohm wund Heiler iber den Ursprung der
katholischen Rechtskirche. Von Christus selbst ist sie nicht gegriindet

1 Heiler, 2 ; Sohm, 1. 28. Wittig, 2. kath. Sonderheft der Tat, 1922, S. 13 ff.

Zitiert bei Heiler, 628 48. 2 Heiler, 627.
8 Sohm, 1. 18; 1. 20; 1I. 63 ; IL. 168. Heiler, 13.
4 Sonm, I. 18; 22; 23; 28. 5 Heiler, 475 ff. 6 Sohm, 1. 22 und 26.

7 Religion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft, S. 135. Schon ihm
schwebte die Idee vor, alle positiven Religionen miiBten zuletzt auf eine hohere,
reinere Vernunftreligion hinauslaufen.

8 Heiler, 37; 476 ; 591-92. 9 Das. 659; 636-37. 10 637.

1 589-91; 640. 3 I, 28, 13 Das. 44-45; 363.

14 Sohm, 1. 28 ; Heiler, 18 ; 29 ; 625.



Rechtskirche und Liebeskirche 9

worden. Wann ist sie also entstanden ? Sokm geht auf den ersten
Clemensbrief, der ums Jahr g7 n. Chr. verfaBt wurde, zuriick. Damals
schriecb Clemens namens der romischen Kirche an die hadernde
Korintherkirche und wies sie wegen der Insubordination gegen den
cigenen Bischof zur Ordnung Hier, meint Sohm, begann die Rechts-
kirche neben der Liebeskirche, begann die Degeneration, die schlieBlich
von der Episkopalkirche zur romischen Papstkirche fithrte. ! Luthers
Versuch, die reine, urkirchliche, verfassungslose Liebeskirche wieder
zu erwecken, brach unter der Aufrichtung des protestantischen landes-
herrlichen Kirchenregimentes zusammen. > Heiler geht weiter zuriick,
bis auf das erste Pfingsifesi. Damals projizierten die Apostel in einem
wunderbaren Glaubenserlebnis Jesus von Nazareth, der an sich nicht
Gott war, als Christus — bptoc, als Gott und projizierten im gleichen
Erlebnis seine wunderbare Geburt, seinen sithnenden Tod, seine Auf-
erstehung und damit die ganze hierarchische Kirche, mit Dogmen
und Sakramenten.? Alles das ist nicht historisch. Es war nur das
Resultat eines subjektiven Glaubenserlebnisses der Apostel. Damals
also begann die Spannung, die Krise zwischen Liebeskirche und
Rechtskirche, die sich stufenweise zur Episkopal-* und dann zur
Papalkirche weiter entwickelte. Mit dem Tridentinum wuchs sie
michtig, diese Spannung. ¢ Im Vaticanum und mit der Publikation
des neuen Corpus juris Canonici erhielt sie ihren Hohepunkt.? Mit
diesem Siege iiber die Liebeskirche wurde die rémische Kirche zur
herzlosen unkatholischen Sekte 8, und hat durch ihre pipstlichen Dekrete
und Bannfliiche immer wieder Jesum, der die Liebe verkiindet,
gekreuzigt. ?

Das, was da gesagt wurde gegen die romische Rechtskirche, ist
stark und furchtbar. Aber die Voraussetzungen ins Auge gefalt,
ist es nicht unlogisch. Wenn Christus — Gott die hierarchische Kirche
mit ihrer Lehr-, Priester- und Hirtengewalt nicht selbst eingesetzt hat,
dann laBt sich gegen das Gesagte nicht viel einwenden. Dann ist die
katholische Rechtskirche, weil von Menschen, selbst bloBes M enschen-
werk, ja ihrem Wesen nach, als societas, ein vollig menschlich —
weltlich — natiirlich — trdischer Verband, dem positivistische Juristen,
wie Sohm, dazu noch jenen inhaltslosen, rein ZuBerlich-formalen Charakter

b 1. 157, speziell 456-59. 2 I. 460 ff., speziell 693-700.
3 Heiler, 43-49 ; 363-66. 4 Das. 12 ff.; 278 ff. 3 Das. 284 fi.

¢ Das. 145 ff. 7 Das. 8 Das. 633; 652; 657.
% Das. 591. '



IO Rechtskirche und Liebeskirche

geben werden, den sie jeder weltlichen Autoritit geben.! In diesem
Falle ist es auch nicht unlogisch, wenn Heiler nach Leugnung der
gottlichen Einsetzung der sichtbaren Kirche, die er iibrigens mit Sohm
teilt, die Objektivitat aller katholischen Dogmen : der Trinitit?, Incar-
nation 3, des Erlosungstodes Christi * und seiner Auferstehung ® leugnet ;
wenn er die Gegenwart Christi in der Eucharistie und das MeBopfer ®
und iiberhaupt die dirvekte reale Wirksamkeit der Sakramente ? ablehnt
— das taten die Protestanten lingst schon; wenn er schlieBlich
alles : Kirche, Dogmen und Sakramente nur als Symbole innerer,
personlicher und kollektiver Gnadenerlebnisse auffa3t. 8 Alles das ist
logisch.

¢) Wir sagen noch mehr! Aus den beiden soeben entwickelten
Begriffen der Liebeskirche und Rechtskirche ergibt sich die beriihmte
complexio oppositorum, die Konfliktstheorie ziemlich logisch.

Zwischen der gottlichen Liebeskirche und jeder Rechtskirche
besteht ein Widerspruch, ein Wesenswiderspruch. Mit welcher uner-
miidlicher Beharrlichkeit hat Sokm diesen Gedanken entwickelt, be-
griindet und immer wiederholt in beiden Bidnden.? SchlieBt er doch
seinen ersten Band, der 700 Seiten zdhlt, noch mit dem Satze ab:
«Das Wesen des Kirchenrechtes steht mit dem Wesen der Kirche
im Widerspruch. » Sohms These wendet sich also nicht einseitig gegen
die katholische Kirche, sondern gegen alle organisierten kirchlichen
Verbinde. Er ist und bleibt immer der niichterne « Jurist» und fiir
ihn bleibt das Problem immer eine reine Rechtsfrage.

Die Griinde, die er angibt, ergeben sich alle aus den oben
entwickelten, Begriffen der Rechts- und Liebeskirche. Die wahre
Liebeskirche als Reich jener, die personlich durch Gnade und Liebe
mit und in Gott vereinigt sind, ist ihrem innersten Wesen nach
gottlich, weil Gott das Haupt und der einzige Spender der Gnade, also
auch der Sakramente, die einzige Quelle des Wortes Gottes ist und
dessen, was als sittlich gut zu bezeichnen ist. ' Der Geist Gottes, der
dieses Reich regiert, ist eine snnere Kraft und Macht, die nicht zwingt,

1 Vgl. Ludwig Bendix, « Kirche und Kirchenrecht». Mainz 1895. S. 27 ff,
2 Heiler, 362 ; 238 ff.; 321. '

8 Das. 363-64; 53. i 364-65.
% 54-55; 45. ® 55;.177-78 1 223.
7'55; 227, 8 517 ff,

1. 1-2; 22-32; II. 19; 50 fi.; 168 fI.
101, 2; 1. 23-24 7 I1. 19; II. 68.



Rechtskirche und Liebeskirche : JX

sondern den Gehorsam und die Unterordnung als Tribut der Liebe
bezahlt. 1 Diese gottliche Kirche ist ganz geistlich > und diberweltlich,
auf Erden ist sie ein Fremdling.® Dagegen wire eine Rechtskirche
eine vollig menschliche Macht 4, ein weltliches Recht, das nur eine
« Herrschaft irdischer, fehlbarer, der Zeitstromung unterworfener
Natur », hervorzubringen imstande wire, ganz wie jedes andere
weltliche Korperschaftsrecht. ® Es wire ein duferes, formales Zwangs-
recht, wie jedes menschliche Recht, das das Inmere nicht erreicht und
das daher auch nicht Quelle und Verkiinder des géttlichen Wortes und
suttlich Guien sein kann.® Wie sollte das Reich Gottes menschliche
Verfassungsformen an sich tragen ? Ist der innere Gegensatz zwischen
beiden nicht evident ?

Heiler hat da, wo er den Konflikt zwischen Liebeskirche und
Rechtskirche bespricht, nur die rémisch-katholische Kirche im Auge.
Auch verlegt er sich weniger auf den eigentlich inneren Kern des
Gegensatzes, als vielmehr auf eine ganze Reihe, eine Vielheit von
Gegensitzen, Spannungen und Krisen, die angeblich in der rémischen
Kirche herrschen und stetig die wahre Liebe Christi in Gefahr bringen
sollen. In fiinf Gegensatzpaaren ?, denen er schlieBlich noch ein sechstes
beifiigt, riicken die begrifflichen Widersacher auf. Die romische Kirche
ist zugleich :

I. Universell 8, nach Pauli Wort berufen, allen Zeiten und
Volkern alles zu werden und hat faktisch alle moglichen philosophischen
Systeme ® und religiésen Lehren 1 in sich aufgenommen. Sie will aber
zugleich einheitlich sein durch ihre Hierarchie, ihren Ritus und
besonders ihre irrige Dogmeneinheit. 1t -

I1. Kontinuierlich?, d. h. immer dieselbe will sie sein inmitten
der abfallenden Hiretiker, und doch fortschrittlich zugleich rithmt sie
sich zu sein. Und in der Tat, welche Wandlungen hat sie einst durch-
gemacht ! Gibt es einen gewaltigeren Gegensatz als der zwischen
dem heraklitischen mdvra i und dem semper idem !

HT. Tolerant ' ist dieselbe romische Kirche gewesen gegen Aber-

; }i 27 3 I1. s8. 21 1; IL. 10.

. 169. 112
51 ;. S
> L1 IL. 20; II. 168. "6 1. 2; IL. s0; II. 168.
‘ 396 und 626. 8 597, 608..
9 6oo. 10

.7 598.

111 606. 12 6og-10.

* 610-013.



T2 Rechtskirche und Liebeskirche

glauben und alle moéglichen heidnischen Philosophen und Kulte. Und
dann ist sie wieder furchtbar infolerant mit ihrem lieblosen Satze
« extra ecclesiam nulla salus ».

1V. Thr Individualismus ', mit dem sie moglichst groBBe persénliche
Freiheit einriumt, steht im Gegensatze zu ihrem Korporatismus, der
alle wieder mit dem straffsten Gemeinschaftsgeiste zusammenfesselt.
Und wiederum in derselben Kirche einerseits ausgesprochene

V. Transcendenz ®, die alles spiritualistisch auf das « Jenseits»
als Realitdt aller Realititen bezieht und dann anderseits ihr irdischer
Realismus oder die Immanenz des Gottlichen in der Sinneswelt —
Incarnationalismus : die Kirche ist fiir das katholische BewuBtsein
die permanente Inkarnation des Gottlichen im MeBopfer und den
Sakramenten und daher in einer lebendigen Spannung zwischen
Sinnlichem und Ubersinnlichem. ®* Endlich sind in der réomsichen Kirche

VI. Ideal und Wirklichkeit — Idee und Erscheinung — in stetiger
Spannung, denn die empirische Kirche, die Kirche, wie sie tatsichlich
ist mit der Unvollkommenheit ihrer sichtbaren Institutionen, Sakra-
mente, Riten und Dogmen, mit den Siinden und Schwichen ihrer
Glieder und Organe, speziell der rémischen Hierarchie, steht im Wider-
spruche mit ihrem erhabenen Ideale.* Nur Engel und selige Geister
konnten dem Ideal entsprechen, aber nicht lieblose, selbstsiichtige
Menschen. 5

Se ist die 2o000-jahrige romische Kirche nach beiden, Sohm und
Heiler, Menschenwerk, und in ihrer Entwicklung eine fortlaufende
steigende complexio oppositorum. Viele haben aus Heiler geschépft,
natiirlich meistens ohne es zu sagen. Es ist ganz typisch, daBl auch
seine gewandte, schillernde, kantenliuferische Methode, mit der er
hiufig viel Gutes und Schoénes von der katholischen Kirche sagt, um
es baldigst wieder zuriickzunehmen oder dem Bésen, was er nachher
iiber sie sagt, besondere Schlagkraft zu geben, auf seine Verehrer viel-
fach iiberging. Er selber geht so weit, zu sagen, die Gegensitze zwischen
katholischer Liebeskirche und Rechtskirche wiren sogar notwendig.
Nur diirfte das richtige Gleichgewicht zwischen beiden nicht gestort
werden, wie das jetzt faktisch unter dem Papismus und dem neuen
Kirchenrecht der Fall ware. ¢ Ich weill nicht, ob die rémisch- katholische
Kirche wirklich zooo Jahre alt geworden wire, wenn sie, statt durch

1 615-17. 2 617-21. 3 621.
1 Das. 630-632. 5 Das. 630. 6 629 ff.



Rechtskirche und Liebeskirche 13

den Heiligen Geist, durch diese Balancierstange des Gleichgewichtes
geleitet worden wire. Jedenfalls haben Heiler und die Seinen das
Heilandswort vergessen, das alle groBen Staatsmdnner auch wuBten :
« Ein Reich, das in sich uneinig ist, wird zugrunde gehen » (Marc. 3, 24).

Doch enthalten wir uns vorliufig der Kritik. Ich wollte nur noch
orientierend die von der Kirche festgelegten Sdtze erwdhnen, mit denen
diese zusammenhingende Konfliktstheorie im Widerspruche steht.
Als treue Katholiken, die ihre Kirche lieben, und in der sie leben und
sterben wollen, und fiir die die Zugehorigkeit zur romisch-katholischen
Kirche das grofte Gluck ausmacht, diirfen wir solche Vergleiche schon
machen !

Zu den kirchlich festgelegten Sitzen, denen die Widerspruchsthese
in ihrer Gesamtheit entgegen ist, rechnen wir folgende : die natiirliche
Erkennbarkeit Gottes', die Tatsache der #uBeren gottlichen Offen-
barung 2, die Gottheit Christi 3, seine Irriumslosigkeit 4, seine Identitit
mit  Jesus von Nazareth und daher der historische Ursprung des
Christentums 3, sein wirklicher Siihnetod 8, seine Aujerstehung als histo-
rische Tatsache?, die unmittelbare Stiftung der Kirche durch ihn $
als Societas perfecta 9 seine gottliche Einsetzung der Sakramente 1°, Petri
und seiner Nachfolger, der romischen Pipstel, gittlicher Primat® ;
der nicht bloB symbolische, sondern objektive, innerlich evolutionslose
Stnn der Dogmen, der Hierarchie und der Sakramente. 1 Den Glauben
als blofies, blindes Gefiihiserlebnis verurteilte die Kirche gegen den
Modernismus. 14 'Direkt im Widerspruch steht die ganze Konflikts-
theorie mit der Lehre, daB der .rémische Papst als das sichtbare Haupt
und Prinzip der Einheit der christlichen Kirche zu betrachten ist. 15

— Alles das nur zur Orientierung, und von einem, der gliicklich ist,
katholisch zu sein !

(Fortsetzung folgt.)

Y Denzinger, Ed. 12 (1913), n. 1806; 1650 ; 2143.

2 Das. 2145. 2. 2057,

: 2033 ; 2033. 5 2029.

X 2038. 7 2036 und 2037.

. 2056. 9 1128 ; 2052.
2031-41. . 1 1824-1831. .

¥ 2004, 13

2145-46 ; 2054.

11
2145, 15 1821 ; 1960.



	Rechtskirche und Liebeskirche

