Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 4 (1926)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Gredt O. S. B. : Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae.
Editio quarta, aucta et emendata. 2. vol. — Vol. I.: Logica. Philosophia
naturalis. (xx1v-504 S.). — Vol. II.: Methaphysica. Ethica. (xviir-466 S.).
Friburgi Br. (Herder) 1926.

Gegeniiber den frithern Auflagen weist die vorliegende vierte, die nur
4 Jahre nach der dritten erscheint, vor allem eine Neuerung auf, dal
namlich jeder These eine Disputation in streng syllogistischer Form bei-
vefligt ist. Wir betrachten diese Erweiterung des Buches als eine nicht
unbedeutende Verbesserung ; denn gerade durch das Studium der Schwierig-
keiten, die gegen eine These erhoben werden konnen, wird der Geist eine
Frage viel allseitiger und griindlicher erfassen. Der Verf. hatte zwar schon
in frithern Auflagen etwaige Bedenken gegen diese oder jene These erortert.
Es ist aber von groem Vorteil, dal dies in der neuen Auflage in reicherem
MaBe und in syllogistischer Form geschieht.

Gredts Lehrbuch hat aber auch sonst mannigfache Verbesserungen
crfahren. Die bedeutenderen Neuerscheinungen auf dem Gebiete der
Philosophie und der Naturwissenschaften finden wir iiberall berticksichtigt.
Daher wurde die eine oder andere Erklarung der Thesen umgearbeitet oder
erweitert, da und dort wurde die Zahl der Corollarien und Scholien
vermehrt. Dal der Verf. zu neuesten Philosophemen, z. B. zur Philosophic
H. Bergsons Stellung genommen, 1st sehr zu begriflen. In der Natur-
philosophie wird auch die Relativitatstheorie Ilinsteins der Kritik unter-
zogen. Die Frage, ob Tiergewebe, wenn sie vom Organismus, dem sie
angehorten, vollstindig getrennt existieren und nicht auf einen andern
Organismus iibertragen werden, wirklich noch ILeben aufweisen, wird in
dieser Auflage bejahend beantwortet, dies offenbar aus dem Grunde, da
die experimentellen Beobachtungen der letzten Jahre eher dafiir als
dagegen sprechen. Die Forschungsresultate der Naturwissenschaften sind,
soweit sie als etwas Gesichertes betrachtet werden kénnen, iiberhaupt
gut beriicksichtigt. Verniinftigerweise wird niemand verlangen, daB der
Verfasser eines Lehrbuches fiir systematische Philosophie auf alle ephemeren
Hypothesen eingehe. In der Ethik haben wir eine Wiirdigung von Max
Schelers Wertethik vermif3t.

In dieser wie in frithern Auflagen beweist Gredt die Willensfreiheit
1. aus dem Zecugnis des SelbstbewuBtseins, 2. aus den absurden Folgerungen
und 3. aus der Natur des Willens. Der Beweis aus den absurden
Folgerungen oder daraus, daB durch die Leugnung der Willensfreiheit dic
Begriffe Verdienst und Schuld bedeutungslos werden, ist aber neben den
zwel andern kein Beweis fiir sich ; er muf3 als indirekter Beweis auf einen

Dirus Thomas. 31



482 Literarische Besprechungen

der andern zuriickgefiihrt werden., Ob ndmlich die Begriffe Verdienst
und Schuld zurecht bestehen oder nicht, ob wir uns etwas zum Verdienst
oder zur Schuld anrechnen diirfen bezw. miissen, wissen wir erst dann,
wenn schon anderswoher feststeht, daB wir die Willensfreiheit besitzen.
Wir diirfen also aus diesen Begriffen, wenn wir uns auf den Standpunkt
der Vernunft stellen, die Willensfreiheit nicht beweisen, wenn wir uns
nicht einer petitio principii schuldig machen wollen. Auf Grund der
Offenbarung stehen allerdings diese Begriffe zurecht; aber in der Philo-
sophie diirfen ja nur Beweise gebracht werden, die aus der Vernunft
geschopit sind.

Fiir das Dasein Gottes bringt Gredt auch in dieser wie schon in der
letzten Auflage auller den fiinf klassischen Beweisen des Aquinaten einen
sechsten aus dem Streben nach Gliickseligkeit. Es soll dies ebenfalls ein
stringenter Beweis fiir sich sein. Die Angriffe, die P. Manser in dieser
Zeitschrift ! gegen diesen Beweis richtete, wie er in der dritten Auflage
formuliert war, haben den Verfasser bewogen, die Beweisfithrung nicht
mehr auf die Tatsache zu stellen, daB der Wille in diesem Leben durch
seine Tiétigkeit notwendig nach dem bonum in communi bezw. nach dem
bonum infinitum strebe, sondern auf die innere Seinsordnung des Willens,
auf den appetitus naturalis des Willens, der in diesem Leben auf das
bonum in communi, schlechthin, d. h. immer dagegen auf das bonum
infinitum hingerichtet sei. Wir kéonnen aber Gredt, wenn er seinen Beweis
aus dem Streben nach Gliickseligkeit in der Form, in der er vorliegt, fiir
einen selbstindigen und stringenten Beweis betrachtet, nicht beistimmen.

Nach P. Gredt ist der appetitus naturalis des Willens auf die Gliick-
seligkeit im allgemeinen cder auf das bonum in communi hingeordnet ;
ebenso ist der Wille seiner Natur nach oder der appetitus naturalis auf die
konkrete Gliickseligkeit, die in Gott, dem unendlichen Gute besteht, hin-
geordnet, und zwar immer, sowohl in diesem wie im jenseitigen ILeben.
Weil nun der appetitus naturalis von Gott, dem unendlichen Gute spezi-
fiziert wird, so ergibt sich daraus, daf3 Gott, das den Willen Spezifizierende,
nicht unmdoglich ist; denn wenn das Spezifizierende unmoglich wire, so
wire es auch das Spezifizierte. Nachdem auf diese Weise, wie Gredt
erklirt, a poteriori positiv nachgewiesen worden, daf Gott nicht unméglich
ist, schlieBen wir, da Gott das notwendige Sein ist, mit Recht auf dessen
Existenz.

Zu dieser Beweisfihrung bemerken wir folgendes : Dall der Wille seiner
Natur nach oder dal der appetitus naturalis des Willens auf das bonum
in communi hingeordnet ist, muf3 allgemein zugegeben werden. Dagegen
ist es flir uns nicht ersichtlich, wie man ohne weiteres sagen kann, dal
der Wille seiner Natur nach oder da3 der appetitus naturalis des Willens
auch auf die konkrete Gliickseligkeit, die in dem unendlichen Gute, in
Gott besteht, hingeordnet sein soll. Da@} es eine solche Gliickssligkeit gibt
oder daBl Gott existiert, muB doch erst bewiesen werden. Man dart also,
solange die Existenz des unendlichen Gutes oder Gottes nicht bewiesen

1 1. Bd. 146-164; 2. Bd. 92-104.



Literarische Besprechungen 483

ist, nur behaupten, der Wille werde vom bonum in communi spezifiziert.
Damit ist aber Gottes Dasein noch nicht bewiesen. Man konnte allerdings
sagen, durch das Streben nach der Gliickseligkeit in communi, werde der
Gliickseligkeitstrieb nicht befriedigt, wenn es nicht ein unendliches Gut
gibe; also werde der Wille doch auch durch dieses unendliche Gut
spezifiziert. - Aber dann verficle man wieder in jene Form des Gottes-
beweises aus dem Streben nach Gliickseligkeit, die Gredt mit Recht auch
nicht anerkennt; denn Gottes Dasein ergibe sich gar nicht aus der
Spezifikation des Willens von seiten Gottes, sondern aus dem Schlusse,
daBl dem bonum in communi, worauf der Wille seiner Natur nach hin-
geordnet ist, ein bonum infinitum entsprechen miisse, wenn der Glick-
seligkeitstrieb befriedigt werden soll. — Man koénnte auch annehmen, der
Wille sei mittels seiner Hinordnung auf das bonum in communi auch auf
das bonum infinitum hingeordnet, werde also dann durch das bonum
infinitum spezifiziert. Bei dieser Annahme setzt man jedoch die Existenz
des bonum infinitum, die bewiesen werden soll, bereits wieder voraus.
Der Versuch, Gottes Dasein durch einen stringenten und selbstindigen
Beweis aus dem Streben nach Gliickseligkeit darzutun, scheint uns daher
miBlungen zu sein.

Wenn wir auf einige Mangel an Gredts Elementa Philosophiae aristo-
telico-thomisticae aufmerksam gemacht haben, so mdodchten wir keines-
wegs die hohen Vorziige verkennen, die diesem Buche eigen sind. Wir
glauben, jeder, der es durchstudiert oder gar als Tehrbuch beniitzt hat,
wird uns beipflichten, wenn wir behaupten, da3 kaum ein anderes Lehrbuch
der Philosophie das System der aristotelisch-thomistischen Philesophie so
vollkommen. und getreu zur Darstellung bringt wie die « Elementa » Gredts.
Weil aber der berithmte Professor der Philosophie am Anselmianum so
tief in die Eigenart der aristotelisch-thomistischen Denkrichtung ecin-
gedrungen ist, gebiihrt wohl auch seinem Lehrbuch dhnliches Lob, wie es
Leo XIII. dem thomistischen System selbst gespendet hat: es bictet
unbesiegbare Waffen zuv Waidevlegung allev Ivvidimer, die im bestdndigen
Wechsel der Zeit auftreten. Moge daher dieses Lehrbuch, das sich bereits
einer groBen Verbreitung erfreut, noch mehr Denker finden, die seine
reichen Schitze auszubeuten verstehen.

Sarnen. P. Bernard Kdilin O.S. B.

J. Sachs : Grundziige der Metaphysik im Geiste des hl. Thomas von
Aquin, Fiinfte, von Dr. phil. H. Ostler besorgte Auflage. Paderborn
(Schoéningh), 1921.

Jos. Sachs hatte schon 1890 seine « Grundziige der Metaphysik » ver-
offentlicht, die dann 1896, 1907 und 1914 Neuauflagen erlebten. Das Wort
« Metaphysik » wird hier im weiteren Sinne, mit der Ausdehnung, die
Christian Wolff ihm gegeben, genommen. In 247 Textseiten, denen ein sehr
gutes Personen- und Sachverzeichnis folgt, enthilt das Buch eine gedrangte,
im allgemeinen klare, logisch geordnete Darstellung der Ontologie (3-62), Kos-~
mologie (63-111), Psychologie (112-200) und natiivlichen Gotteslehre (201-267).



484 . Literarische Besprechungen

Ostlers Neuausgabe bringt uns nicht eine bedeutende Erweiterung
dessen, was Sachs uns geboten hat. Und was er bei Besprechung der
Abstammungslehre in der Kosmologie und iiber die Arten des Monismus
Neues bictet, war notwendig. Das Bestreben, die lateinischen und iiberhaupt
fremdsprachigen Ausdriicke zu verdeutschen, ist lobenswert, bedeutet aber
nicht immer cine gleich tiefe und genaue Fassung des Gegenstandes.
Bedeutende Bereicherung erlebte die Literaturangabe. Mit Recht. Zu
konservativ ist Ostler fiir uns in den geschichtlichen Angaben, die er, wie
er selbst bemerkt (viI), sozusagen unverandert lieB. So blieben die histo-
rischen Ausfithrungen iiber die distinctio von Seele und Potenzen in ihrer
fritheren Unvollkommenheit stehen (177). Das gleiche gilt von dem, was
S. 69 iiber die mittelalterliche Auffassung der Materia prima gesagt wird.
Wieder ist die « haeccitas» fiir Duns Scotus nicht immer eine forma, die
zum Artsunterschied hinzutritt (193).

Ostler sucht pietitsvoll auch der Geistesvichiung Jos. Sachs und seines
Lehrers Dr. Schneid Rechnung zu tragen. Er stellt sich daher, wie die
beiden genannten, auf thomistischen Boden (vii). Und der Geist des unver-
geBlichen Schneid weht noch durch diese Grundziige der Metaphysik. Aber
es ist ein « leises Wehen ». Wer Ostlers eigene Publikationen kennt, konnte
nicht erwarten, dal er den beiden, tiefsinnig strengen Thomisten ohne
Einschrinkung folgen wiirde. Diese Bemerkung sei kein Vorwurf. Wir
konstatieren hier nur eine Tatsache fiir den Leser. Zwar hdlt er an einer
Realdistinctio zwischen Wesenheit und Existenz fest (7-8). Aber seine
Stellung zur Frage ist weniger kategorisch als wie bei Schneid-Sachs.
Dagegen ist er mit Geyser, auf den er sich gerne beruft, Gegner der Materia
prima. als reine Potenz (75), Gegner der Seele als einziger substanzieller
Form des Menschen (188, 193), Gegner der Materia quantitate signata als
Individuationsprinzip (194). Die Einwédnde, welche Ostler gegen die
xistenz des Gemeinsinnes vorbringt, hat unseres Erachtens schon
Aristoteles in megt Juydc gelost (131).

Niemand wird Ostlers Ausgabe der Grundziige der Metaphysik des
verstorbenen Jos. Sachs ohne Nutzen lesen. Sie enthalten ausgezeichnete
1Partien. Sie orientieren iiber verschiedene Schattierungen im thomistischen
Lager, iiber Schwierigkeiten, die wir mit den Gegnern und unter uns noch
auszutragen haben. Sie diirften belehren, dall manche Frage metaphysischer
aufgefaBt werden muBl und daB ein strengeres Zuriickgehen auf Aristoteles
und Thomas von Aquin uns mehr niitzen als schaden wiirde !

G. M. Manser O.P.

B. A. E. Van Benthem O, P. : Essai sur f’induction, son domaine,
son fondement. Zwolle (J. M. W. Waanders), 1923,

Diese Doktordissertation umfaBt, ohne das Vorwort und ohne die
Bibliographie und das Inhaltsverzeichnis, beinahe 195 Seiten. Der Uber-
schrift ganz entsprechend, befaBt sich das erste Kapitel (1-16) mit einer
allgemeinen Charakteristik der Induktion, ein zweites Kapitel (17-84) mit
der Stellung der Induktion zu den verschiedenen Disziplinen, — Meta-



Literarische Besprechungen 485

physik (18), Mathematik (20), Ethik (40), Logik (55), Psychologie (64),
Naturwissenschaften (78), Begriffsbildung (80) — ; ein drittes Kapitel (85
bis 138) besprichf die Stellungnahme der verschiedenen mittelalterlichen
und modernen Philosophen zur vollkommenen und unvollkommenen
Induktion. Das letzte, vierie Kapitel (139 ff.) sollte das eigentliche « Induk-
tionsproblem » lésen : welches ist das Stilzprinzip fitv den Aufstieg von
Einzeltatsachen zu cinem allgemein-notwendigen Gesetze ?

Es wurde in der Arbeit reichlich viel Literatur verarbeitet. Der all-
gemeine Plan ist gut erfallt, die Darstellungsweise interessant. Der Versuch,
gleich im ersten Kapitel die Induktion der Deduktion gegeniiber abzugrenzen,
ist durchaus lobenswert. Leider vermag er schon hier Wissenschaft und
wissenschaftliche Methode nicht klar auseinander zu halten. Deduktion
und Induktion sind doch nur zwei verschiedene Methoden, dic beide, die
ersten unmittelbar evidenten Prinzipien voraussetzend, ein abgeleitetes,
entweder sicheres oder nur probables Wissen auf Grund der verschiedenen
Evidenzgrade vermitteln. Es wire ganz unrichtig, das deduktive Wissen
im Gegensatz zum Induktiven, mit dem inneren mittelbar oder unmittelbar
evidenten Wissen zu identifizieren (3, 60, 84). Auch die haltbare wissen-
schaftliche Induktion muf3 auf innerlich notwendige Evidenz, also wenigstens
auf das vierte Pridicabile, zuriickgefiilhrt werden. Sonst fehlt ihr die
Universalitas und Necessitas. Es ist auch schade, daB3 der Autor nicht gleich
in diesem ersten Kapitel die wissenschaftliche Induktion unterschied von
einer ganzen Anzahl anderer Erkenntnistitigkeiten, die ihr nur &dhnlich
sind, wie: die abstractio simplex, die Kausal- und Begriffsanalyse, der
Analogie-, Beispiels- und Indizienbeweis und die Konstatation einer blofen
Tatsache. :

Damit ware dann das zweite Kapitel viel klarer gewcrden, besonders
die interessanten Ausfiilhrungen iiber die Mathematik, Stuart Mill (22)
und H. Poincaré (27) gegeniiber. Damit hdtte sich dann der Verfasser
den Widerspruch erspart, dall er zuerst, und mit Recht, die Metaphysik
zu einer deduktiven Wissenschaft stempelt (18 ff.) und dann (8o ff.) dic
Induktion wieder zur Basis der Begriffsbildung, die nach seiner eigenen
Ansicht (8o) ein eminent metaphysisches Problem ist, macht. Wir iiber-
gehen hier mehrfache ungenaue und ungliickliche Ausdrucksweisen. So
wenn er das Kontradiktionsprinzip mit der Formel gibt: « A n’est pas B»
(18), oder dasselbe ein véllig negatives Prinzip nennt (75), oder wenn er
sagt, die Prinzipien der theoretischen Moral sind nur dem Namen nach
metaphysische, in Wirklichkeit sind sie Moralprinzipien (1) (45). Am meisten
Pech hat P. v. Benthem offenbar in seinen Ausfithrungen iiber die Logik,
jene Wissenschaft, der die Induktion gerade angehort. Zwar sagt er ganz
richtig, daB die Logik eine deduktive Disziplin sei (58). Aber fiir ihn ist
die Logik nur eine praktische Wissenschaft (56), eine Fassung, die er dann
allerdings indirekt wieder selbst widerlegt (77). Mit Recht hebt er hervor,
daB man in der moedernen Zeit Logik und Psychologie (64), Logik und
Criteriologic miteinander vermengte (65), weil man die Unterscheidung von
Formal- und Materialobjekt vergall (66 und 68). Aber er selber besitzt eine
stark verworrene und unrichtige Auffassung vom eigentiimlichen Gegen-



486 Literarische Besprechungen

stande der Logik (591). In seinem dritten Kapitel, das seinem geschicht-
lichen Gehalte nach sehr interessant, wenn auch nicht immer unanfechtbar
ist, setzt er iiberall schon voraus, was im lefzten Kapitel gesagt werden soll.

Hier gehe ich am allerwenigsten mit ihm einig. Wie angedeutet, handelt
es sich hier um das ungeheuer schwierige Problem : was berechtigt den
Aufstieg von kontingenten FEinzeltatsachen zuw cinem allgemein notwendigen
Gresetze 7 Dald dieser Aufstieg, wenn er iiberhaupt berechtigt ist, nur.aut
Grund eines metaphysischen Prinzips geschehen kann, wird sehr richtig
betont (137). Aber dieses, die Naturwissenschait rettende Prinzip ist nicht,
so meint er, das Kausalprinzip ; denn es gibt auch nichthausale, wissenschaft-
liche, allgemein notwendige Induktionsgesetze (140-154). Das gesuchte
Prinzip findet v. Benthem in der blolen konstanten Regelmdfighkeit devselben
aufeinanderfolgenden oder zusammen existicvenden Phdnomene, denn « une
régularité constante est une régularité nécessaire» (178).

Mit einer Zahigkeit, die eines besseren Resultates wiirdig wire, sucht
der Autor seine Lésung zu begriinden. Sie ist iibrigens nicht neu. Sie ist
auch alter als Paul Janet, auf den verwiesen wird (158). Allein, ist denn
diese konstante RegelmdfBigkeit der physischen Naturerscheinungen iiber-
haupt, fiir sich genommen, ein metaphysisches Prinzip ? Und wenn nicht,
woher soll sie denn den Charakter der inneren Notwendigkeit haben ? Gibt
es nicht auch RegelmiBigkeiten, die keine Zukunft sichern ? TIst das
iiberhaupt eine L.osung des Problems ? Miissen wir nicht nach einem Grund
suchen, warum gewisse Phidnomene immer zusammen auftreten ? Kann
der anders gefunden werden als im Kausalprinzip ? Autor selbst hat
ecingangs (12) so scharf betont, dafl jedes wahre Wissen eine cognitio rei
per causam sei. Wie ist das moglich, wenn die Induktion nicht auf dem
Kausalprinzip ruht ¢ Auch tduscht sich der Autor, wenn er glaubt, ein
einziges, innerlich notwendiges Induktionsgesetz aufweisen zu konnen, das
nicht kausal wire! Jene RegelmidBigkeit kann wohl ein Erkenntniszeichen
der Kausalitit sein, aber sie ersetzt das Kausalprinzip nicht ! Wie wenig es
P. v. Benthem gelang, seine Losung stichhaltig zu begriinden, das mul} er
wohl doch selbst gefiihlt haben, indem er nachtrdglich bei der Elimination
des Zufalls fortwiahrend auf die causa determinata, die notwendig ihre
Wirkung hervorbringt, sich beruft (176, 177, 178, 179, 181 usw.). Und
schlieBlich versteigt er sich zum Satze: « Pour le domaine, ou 'induction
se trouve appliquée, la proposition : une cause nécessaire opére réguliére-
ment, est donc complétement convertible en celle-ci: tout .ce qui s’opére
réguliérement dépend d’une cause nécessaire » (181 1). Das ist ganz richtig
und daher ist das Kausalprinzip die eigentiimliche GGrundlage der Induktion !

Es ist schade, da3 P. v. Benthem nicht zu einer richtigeren Losung des
Problems gekommen. Immerhin habe ich das Buch mit Nutzen gelesen,
nicht allein, weil es viel Interessantes enthilt, sondern den schlagendsten
Beweis liefert, daB es auch einem intelligenten Kopfe, trotz den groften
Bemiihungen, nicht gelingt, ein anderes Reduktionsprinzip der Induktion
zu begriinden als das Kausalprinzip. Insofern hat die Lektiire des Buches

einen unleugbaren Nutzen !
) G. M. Manser O.P.



Literarische Besprechungen 487

Bruno Bauch : « Wahrheit, Wert und Wirklichkeit ». Icipzig (Felix
Meiner). 1923. (543 SS.)

Dieses neueste Buch des bekannten Gelehrten ist in zweifacher Hinsicht
bedeutungsvoll : Einmal als Versuch einer Synthese der Badener und der
Marburger Schule, dann als Umdeutung Kants durch Leibniz.

Der Inbalt des Buches ist kurz folgender : Die Wahrheit ist der Logos
als Grund, der Wert ist der Logos als Ziel, die Wirklichkeit ist der Weg
und Durchgang vom Logos-Grund zum Logos-Ziel. Der Logos wird dem
objektiven Denken gleichgesetzt. Das objektive Denken ist der Inbegrift
aller Geltungsbeziehungen. Das objektive Denken ist nicht zu fassen als
Identitdt des Esse und Intelligere, ist nicht transzendent, sondern transzen-
dental, ist reine Bezichung. Diese Beziechung heil3t Geltung, und die Geltung
ist weiter nicht zu definieren. Die Geltungsbeziehung bestimmt den Sach-
verhalt, und dieses « Bestimmt- und UmfaBt-Sein des zu bestimmenden
Sachverhalts durch die bestimmende Geltungsbeziehung » ist im eigentlichen
Sinne die Wahrheit. Das Reich der Wahrheit ist also das Reich der Moglich-
keiten, das Reich der Denkbarkeiten, das Reich der Geltungen in den
Sachverhalten. Unsere tatsdchlichen Urteile sind wahr, richtig, giiltig,
wenn sie sich nach den Gegenstanden richten. Der Gegenstand aber ist der
Sachverhalt, soweit er durch Geltungsbeziehung bestimmt und zum Stehen
gekommen ist. Mithin ist das subjektive Denken wahr, wenn es mit der
Wabhrheit des objektiven Denkens im Zusammenhange steht. Der Zusammen-
hang des subjektiven mit dem objektiven Denken wird vermittelt durch
die drei fundamentalen Strikturformen der Wahrheit : durch das Urteil,
durch den Begriff und durch die Methode. Dem subjektiven Urteil muf3
das objektive Urtell, dem subjektiven Begrifl der objektive Begriff, dem
subjektiven Verfahren die objektive Methode zugrunde gelegt werden.
IErst dann ist unsere Erkenntnis begriindet.

Wie die Wahrheit nicht mit dem Wahren zusammenfillt, so muf auch
zwischen der Wirklichkeit und dem Wirklichen unterschieden werden.
Das Wirkliche hingt mit der Empfindung zusammen. Das Wirkliche ist das
Empfundene, das tatsichlich Wahrgenommene. Das Wahrgenommene
weist iiber sich selbst hinaus, weil es in den umfassenden Zusammenhang des
Seins, Soseins usw. eingebettet ist. Dasjenige, wovon letztlich alles Sein,
Sosein usw. bedingt ist, heillt die Wirklichkeit. Die Wirklichkeit ist nicht
wirklich, sondern macht das Wirkliche zu Wirklichem. Das Wirkliche ist
das Gesetzte. Alles Gesetzte ist gesetzt nach Gesetzen der Sctzung. Alle
Gesetzlichkeit hat den letzten Grund in der Geltung. Die Wirklichkeit
ist also auch eine Art oder Form der Geltungsbeziehung. Aber eine andere
als die Wahrheit. In der Wahvheit bestimmt die Geltung den Sachverhalt
so, dall alles.subjektive Denken, das sich nach ihm richtet, ein glltiges,
richtiges Denken ist. In der Wirklichkeit dagegen bestimmt die Geltung
den Sachverhalt so, daB alles subjektive Denken, das sich darnach richtet,
zum wirklichen Denken, weil Denken des Wirklichen wird.

Auch der Wert ist eine Geltungsbeziehung. Ja vom Werte gilt das
(relten ganz besonders. Auch die Wahrheit und die Wirklichkeit sind Werte.
Das erste ist ein Erkenntniswert, das zweite ein Darstellungswert. Der



483 Literarische Besprechungen

reine Wert dagegen ist reine Geltung. Subjektsbezogen wird der Wert zur
Aufgabe in der Wissenschaft und im Leben. Nach der Wahrheit hat das
Wissen sich zu richten, und nach dem Leben soll das Leben sich gestalten.
So wird die Wahrheit in der Wirklichkeit uns zum Leben.

Bruno Bauch verfiigt iiber einen auBerordentlichen Scharfsinn. Auch
wenn man mit seinen Grundauffassungen nicht einverstanden ist, kann
man doch aus der Art, wie er seine Gedanken entwickelt, vieles lernern.
Vor allem kann man von ihm lernen, Probleme zu stellen. Seine Losungen
sind zu gekiinstelt. Zu gekiinstelt ist auch sein Vermittlungsversuch
zwischen Rickert und Cohen. Es fehlt Bauch das GroBiziigige dieser
beiden Denker. Dagegen darf es ihm zum Verdienste angerechnet
werden, daB er den schroffen Doppel-Dualismus Kants, den Dualismus
zwischen Form und Materie der Erkenntnis und den Dualismus zwischen
Theorie und Praxis auf recht verstindige Weise zu mildern suchte. Die
Umdeutung Kants durch Leibniz ist ihm aber nur durch eine MiG3-
deutung des Moglichen bei Leibniz gelungen. Der Satz des Herrm von
Leibniz: «In den ewigen Gedanken liegt die Wahrheit», hat mit dem
objektiven Denken Bauchs nichts zu tun. Mit den Augen Kants kann
man Leibniz nicht sehen.

Damit kommen wir zur eigentlichen Kritik des Buches. Es handelt
sich in ihm um die Universalienlehre. Im Streit um den Sinn der Univer-
salien aber sind vier Lésungen moglich : die Lésung des Nominalismus,
die Losung des Konzeptualismus, die Lésung des unkritischen Realismus,
die Losung des kritischen Realismus. Bauch kennt nur die drei ersten
Losungen. Die erste und dritte lehnt er ab. Die erste, weil ihr «das
_Allgemeine zu einem bloBen Namen wurde » (223), die dritte, weil ihr
«das Allgemeine zu einem Realen neben, liber und auBer dem Besonderen
wurde » (223). Dem Psychologismus und Relativismus des Nominalismus
stellt er den « Objektivismus » des Konzeptualismus gegeniiber, weil sonst
unser Denken und Leben keinen Sinn hidtte. Auch der Realismus sieht
den Sinn des Lebens im Universale. Aber das wirkliche L.eben hat einen
wirklichen Sinn. Darum kommt dem Universale nicht nur « Objektivitit »,
sondern Realitat zu. Der naive, unkritische Realismus macht das Allgemeine
zu einem Realen neben, iiber und auBer dem Besonderen. Der kritische
Realismus sagt mit Thomas von Aquin: « Nomina non significant res nist
mediante intellectu ; ct ideo oportet quod divisio illa rerum (in singulares
et universales) accipiatur secundum quod cadit in intellectu. Ea vero quae
sunt coniuncta in rebus, intellectus potest distinguere, quando unum eorum
non cadit in rationem alterius. In qualibet autem re singulari est consi-
derare aliquid quod est sibi proprium inquantum est haec res .. .. et aliquid
est considerare in eo inquantum convenit cum aliis quibusdam rebus .. ..
Quando igitur res denominatur ab eo quod convenit illi soli rei, in quantum
est haec res, hoc nomen dicitur significare aliquid singulare. Quando autem
denominatur res ab eo quod est commune sibi et multis aliis, nomen huius-
modi dicitur significare universale.» (In Im Perih. lect. 10.)

Hier allein ist das Universalienproblem kritisch und darum richtig
gestellt. Die Losung enthidlt die Forderung, @m einzelnen jenes Element



. ” 2
literarische Besprechungen 489

durchsichtig zu machen, das den Grund des Allgemeiner in unserem
Erkennen enthalt.

Bruno Bauch stellt eine Reihe abstrakter Ausdriicke, wie Wahrheit,
Geltung, Wirklichkeit, Giiltigkeit, Denkbarkeit, Gesetzlichkeit, Notwendig-
keit, Einheit, Gefiige, Wert, Leben, Begriff, Funktion, Kontinuitit,
Beziehung usw. zu einem System zusammen, nennt das Ganze « objektives
Denken » und macht dann alles Wertvolle im Wissen und Leben von dieser
Idealwelt abhdngig. Diese Art der Auffassung ist sehr naiv, nicht geist-,
sondern phantasievoll und unterscheidet sich vom naiven Realismus nur
dadurch, daB das abstrakte Nebelreich nicht real, sondern ideal genannt
wird. Weder der naive Realismus noch der naive Idealismus (transzenden-
tale Idealismus oder Konzeptualismus) dringt iiberhaupt zum Problem
des Universale vor. Das Problem des Universale taucht erst mit der
Einsicht auf, daB das Universale und das Singulare, das Intelligibile und
das Sensibile, das Possibile und das Actuale sachlich ein und dasselbe sind
und daB also der Grund fiir diese sachlich wohlbegriindete Unterscheidung
im Einzelnen gesucht werden mufl.

Mit dem Universalienproblem ist ein zweites Grundproblem verbunden,
zu dem sich Bauch ebenfalls nicht hindurcharbeitete : das Geistproblem.
Der Geist ist nach Br. Bauch der Inbegriff aller Geltungsbeziehungen und
das System aller Aufgaben. Unser Sinnen und Wollen ist nur geistig durch
Teilnahme an diesem transzendentalen Geistesleben. Das hei3t man aber
cinen Widersinn zum Problem1 machen. Denn es ist doch evident, dafl die
geistige Wirklichkeit, wodurch unser Geist als Subjekt wivklich und wirksam
ist, geistiger ist als jene oben genannten abstrakten Formen, unter denen
wir uns geistig betiatigen. Man kann also unser Geistesleben nicht eindeutig
aus dem « objektiven Denken » erkliaren, vielmehr muf3 alles, was Bauch
im «reinen Denken» zusammentallt, in Abhdngigkeit von unserem Geiste
gefaBt werden. Der hl. Thomas sagt: « Phantasmata (das gegenstands-
erbauende Material) habent intelligibilitatem in potentia, determinationem
autem similitudinis rerum in actu.» [ contrario autem anima intellectiva
est «in potentia ad determinatas similitudines rerum cognoscibilium a
nobis », habet autem immaterialitem et propterea intellectualitatem in
actu, « quia, omnis substantia immaterialis est huiusmodi ». (Summa contra
Gentiles, lib. II, c. 77.)

Der Transzendentalismus iiberschitzt die Abstracta und unterschitzt
den individuellen Geist; der Phinomenalismus Schelers iiberschitzt den
individuellen Geist und unterschitzt die Abstracta. Thomas von Aquin
stellt die Vermittlung zwischen beiden dar. Die menschliche Seele ist von
geistiger Art. Aber sie tragt urspriinglich keine Gedankenwelt in sich.
Urspriinglich ist sie auf die Sinnenwelt hingeordnet. Die Sinnenwelt ist
nicht geistiger Art. Aber es liegen in ihr alle Materialien zum Aufbau der
Gedankenwelt. Der Geist muf} sie gedanklich verarbeiten. Und so gelangt
er per visibilia intellecta ad invisibilia Dei.

P. A. Rohner O.P.



490 Literarische Besprechungen

R. Schmidt : Die Philcsorhie der Gegenwart in Selbstdarstellungen.
V. Band. Mit Beitrdgen von Anathon Aall (Kristiania), Alfons Bilharz,
Alessandro Chiapelli (Florenz), Arthur Drews, Adolf Dyroff, Adolf Phalén
(Upsala), Carl Stumpf. Leipzig (F. Meiner) 1924.

Auch dieser fiinfte Band der « Selbstdarstellungen » bietet, wenn
natiirlich auch nur ausschnittweise, ein lebendiges Bild der philosophischen
Strémungen innerhalb der letzten 50 Jahre. Die idealistisch-monistische
Tendenz bei Drews, die Vertiefung der biologisch psychologischen For-
schungsmethoden und im Zusammenhang damit der naturphilosophischen
Einsichten bei Stumpf, die Versohnung der antithetischen Tendenzen
innerhalb der modernen Philosophie in einem annidherungsweise christlichen
Theismus bei Chiapelli, endlich das ‘philosophische Denken des Nordens :
alles das steht mit einer Lebendigkeit und Unmittelbarkeit vor dem Leser
dieser « Darstellungen », wie sie eine Geschichte der Philosophie niemals
erreichen diirfte. Sehr lesenswert sind vor allem die Darstellungen von
Stumpf, Drews und Chiapelli. Die an interessanten Einzelheiten wie an
positiver philosophischer Ausbeute reichste Darstellung scheint mir die
von Carl Stumpf. Gerade sie zeigt an einem konkreten Beispiel den
ungeheuren Wert einer streng methodischen, von keinem vorgefal3ten
Standpunkt beeinfluBten Erfahrungswissenschaft. Es ist zwar ein miih-
samer Weg, den Stumpf gegangen ist; aber er hat doch schlieBlich mit
Hilfe von Experiment, scharfer Beobachtung und verniinftigem Denken
zu ganz bedeutenden Resultaten gefithrt. Von besonders reifer philo-
sophischer Spekulation zeugt auch die Darstellung von Chiapelli. Durch
alle Darstellungen hindurch fiithlt man den ehrlichen Willen zur Wahrheit.
Selbst bei Drews méchte ich das annehmen, mag man im {ibrigen auch
seine philosophische Grundeinstellung, aus der all seine spdteren Auf-
stellungen sich psychologisch ergeben, als vollig verfehlt bedauern. Weniger
ernst zu nehmen ist allerdings, wie mir scheint, Bilharz, dessen geometrische
Philosophie wohl ein Kuriosum in der Geschichte der Philosophie darstellen
diirfte, wenn sie es iiberhaupt fiir wert findet, eine solche Philosophie fiit
spatere Geschlechter zu registrieren.

EFreiburg. - P. Heinrich Christmann O. P.



	Literarische Besprechungen

