
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Gredt 0. S. B. : Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae.
Editio quarta, aucta et emendata. 2. vol. —• Vol. I. : Logica. Philosophia
naturalis, (xxiv-504 S.). — Vol. II. : Methaphysica. Ethica. (xvm-466 S.).
Friburgi Br. (Herder) 1926.

Gegenüber den frühern Auflagen weist die vorliegende vierte, die nur
4 Jahre nach der dritten erscheint, vor allem eine Neuerung auf, daß
nämlich jeder These eine Disputation in streng syllogistischer Form
beigefügt ist. Wir betrachten diese Erweiterung des Buches als eine nicht
unbedeutende Verbesserung ; denn gerade durch das Studium der Schwierigkeiten,

die gegen eine These erhoben werden können, wird der Geist eine

Frage viel allseitiger und gründlicher erfassen. Der Verf. hatte zwar schon
in frühern Auflagen etwaige Bedenken gegen diese oder jene These erörtert.
Es ist aber von großem Vorteil, daß dies in der neuen Auflage in reicherem
Maße und in syllogistischer Form geschieht.

Gredts Lehrbuch hat aber auch sonst mannigfache Verbesserungen
erfahren. Die bedeutenderen Neuerscheinungen auf dem Gebiete der
Philosophie und der Naturwissenschaften finden wir überall berücksichtigt.
Daher wurde die eine oder andere Erklärung der Thesen umgearbeitet oder
erweitert, da und dort wurde die Zahl der Corollarien und Scholien
vermehrt. Daß der Verf. zu neuesten Philosophemen, z. B. zur Philosophie
H. Bergsons Stellung genommen, ist sehr zu begrüßen. In der
Naturphilosophie wird auch die Relativitätstheorie Einsteins der Kritik
unterzogen. Die Frage, ob Tiergewebe, wenn sie vom Organismus, dem sie

angehörten, vollständig getrennt existieren und nicht auf einen andern
Organismus übertragen werden, wirklich noch Leben aufweisen, wird in
dieser Auflage bejahend beantwortet, dies offenbar aus dem Grunde, da
die experimentellen Beobachtungen der letzten Jahre eher dafür als
dagegen sprechen. Die Forschungsresultate der Naturwissenschaften sind,
soweit sie als etwas Gesichertes betrachtet werden können, überhaupt
gut berücksichtigt. Vernünftigerweise wird niemand verlangen, daß der
Verfasser eines Lehrbuches für systematische Philosophie auf alle ephemeren
Hypothesen eingehe. In der Ethik haben wir eine Würdigung von Max
Schelers Wertethik vermißt.

In dieser wie in frühern Auflagen beweist Gredt die Willensfreiheit
I. aus dem Zeugnis des Selbstbewußtseins, 2. aus den absurden Folgerungen
und 3. aus der Natur des Willens. Der Beweis aus den absurden
Folgerungen oder daraus, daß durch die Leugnung der Willensfreiheit die
Begriffe Verdienst und Schuld bedeutungslos werden, ist aber neben den
zwei andern kein Beweis für sich ; er muß als indirekter Beweis auf einen

Dipus Thomas. fil



482 Literarische Besprechungen

der andern zurückgeführt werden. Ob nämlich die Begriffe Verdienst
und Schuld zurecht bestehen oder nicht, ob wir uns etwas zum Verdienst
oder zur Schuld anrechnen dürfen bezw. müssen, wissen wir erst dann,
wenn schon anderswoher feststeht, daß wir die Willensfreiheit besitzen.
Wir dürfen also aus diesen Begriffen, wenn wir uns auf den Standpunkt
der Vernunft stellen, die Willensfreiheit nicht beweisen, wenn wir uns
nicht einer petitio principii schuldig machen wollen. Auf Grund der
Offenbarung stehen allerdings diese Begriffe zurecht ; aber in der
Philosophie dürfen ja nur Beweise gebracht werden, die aus der Vernunft
geschöpft sind.

Für das Dasein Gottes bringt Gredt auch in dieser wie schon in der
letzten Auflage außer den fünf klassischen Beweisen des Aquinaten einen
sechsten aus dem Streben nach Glückseligkeit. Es soll dies ebenfalls ein

stringenter Beweis für sich sein. Die Angriffe, die P. Manser in dieser
Zeitschrift1 gegen diesen Beweis richtete, wie er in der dritten Auflage
formuliert war, haben den Verfasser bewogen, die Beweisführung nicht
mehr auf die Tatsache zu stellen, daß der Wille in diesem Leben durch
seine Tätigkeit notwendig nach dem bonum in communi bezw. nach dem
bonum infinitum strebe, sondern auf die innere Seinsordnung des Willens,
auf den appetitus naturalis des Willens, der in diesem Leben auf das
bonum in communi, schlechthin, d. h. immer dagegen auf das bonum
infinitum hingerichtet sei. Wir können aber Gredt, wenn er seinen Beweis
aus dem Streben nach Glückseligkeit in der Form, in der er vorliegt, für
einen selbständigen und stringenten Beweis betrachtet, nicht beistimmen.

Nach P. Gredt ist der appetitus naturalis des Willens auf die
Glückseligkeit im allgemeinen cder auf das bonum in communi hingeordnet ;

ebenso ist der Wille seiner Natur nach oder der appetitus naturalis auf die
konkrete Glückseligkeit, die in Gott, dem unendlichen Gute besteht,
hingeordnet, und zwar immer, sowohl in diesem wie im jenseitigen Leben.
Weil nun der appetitus naturalis von Gott, dem unendlichen Gute
spezifiziert wird, so ergibt sich daraus, daß Gott, das den Willen Spezifizierende,
nicht unmöglich ist ; denn wenn das Spezifizierende unmöglich wäre, so

wäre es auch das Spezifizierte. Nachdem auf diese Weise, wie Gredt
erklärt, a poteriori positiv nachgewiesen worden, daß Gott nicht unmöglich
ist, schließen wir, da Gott das notwendige Sein ist, mit Recht auf dessen
Existenz.

Zu dieser Beweisführung bemerken wir folgendes : Daß der Wille seiner
Natur nach oder daß der appetitus naturalis des Willens auf das bonum
in communi hingeordnet ist, muß allgemein zugegeben werden. Dagegen
ist es für uns nicht ersichtlich, wie man ohne weiteres sagen kann, daß
der Wille seiner Natur nach oder daß der appetitus naturalis des Willens
auch auf die konkrete Glückseligkeit, die in dem unendlichen Gute, in
Gott besteht, hingeordnet sein soll. Daß es eine solche Glückseligkeit gibt
oder daß Gott existiert, muß doch erst bewiesen werden. Man darf also,
solangè die Existenz des unendlichen Gutes oder Gottes nicht bewiesen

1 1. Bd. 146-164; 2. Bd. 92-104.



Literarische Besprechungen 4^3

ist, nur behaupten, der Wille werde vom bonum in communi spezifiziert.
Damit ist aber Gottes Dasein noch nicht bewiesen. Man könnte allerdings
sagen, durch das Streben nach (1er Glückseligkeit in communi, werde der
Glückseligkeitstrieb nicht befriedigt, wenn es nicht ein unendliches Gut
gäbe; also werde der Wille doch auch durch dieses unendliche Gut
spezifiziert. Aber dann verfiele man wieder in jene Form des
Gottesbeweises aus dem Streben nach Glückseligkeit, die Gredt mit Recht auch
nicht anerkennt ; denn Gottes Dasein ergäbe sich gar nicht aus der
Spezifikation des Willens von seiten Gottes, sondern aus dem Schlüsse,
daß dem bonum in communi, worauf der Wille seiner Natur nach
hingeordnet ist, ein bonum infinitum, entsprechen müsse, wenn der
Glückseligkeitstrieb befriedigt werden soll. — Man könnte auch annehmen, der
Wille sei mittels seiner Hinordnung auf das bonum in communi auch auf
das bonum infinitum hingeordnet, werde also dann durch das bonum
infinitum spezifiziert. Bei dieser Annahme setzt man jedoch die Existenz
des bonum infinitum, die bewiesen werden soll, bereits wieder voraus.
Der Versuch, Gottes Dasein durch einen stringenten und selbständigen
Beweis aus dem Streben nach Glückseligkeit darzutun, scheint uns daher

mißlungen zu sein.
Wenn wir auf einige Mängel an Gredts Elementa Philosophiäe aristo-

telico-thomisticae aufmerksam gemacht haben, so möchten wir keineswegs

die hohen Vorzüge verkennen, die diesem Buche eigen sind. Wir
glauben, jeder, der es durchstudiert oder gar als Lehrbuch benützt hat,
wird uns beipflichten, wenn wir behaupten, daß kaum ein anderes Lehrbuch
der Philosophie das System der aristotelisch-thomistischen Philosophie so
vollkommen und getreu zur Darstellung bringt wie die « Elementa » Gredts.
Weil aber der berühmte Professor der Philosophie am Anselmianum so

tief in die Eigenart der aristotelisch-thomistischen Denkrichtung
eingedrungen ist, gebührt wohl auch seinem Lehrbuch ähnliches Lob, wie es

Leo XIII. dem thomistisclien System selbst gespendet hat ; es bietet

unbesiegbare Waffen sur Widerlegung aller Irrtümer, die im beständigen
Wechsel der Zeit auftreten. Möge daher dieses Lehrbuch, das sich bereits
einer großen Verbreitung erfreut, noch mehr Denker finden, die seine
reichen Schätze auszubeuten verstehen.

Samen. P. Bernard Käilin O. S. B.

J. Sachs : Grundzöge der Metaphysik im Geiste des hl. Thomas von
Açiuin. Fünfte, von Dr. phil. H. Ostler besorgte Auflage. Paderborn
(Schöningli), 1921.

Jos. Sachs hatte schon 1890 seine «Grundzüge der Metaphysik »

veröffentlicht, die dann 1896, 1907 und 19x4 Neuauflagen erlebten. Das Wort
« Metaphysik » wird hier im weiteren Sinne, mit der Ausdehnung, die
Christian Wolff ihm gegeben, genommen. In 247 Textseiten, denen ein sehr

gutes Personen- und Sachverzeichnis folgt, enthält das Buch eine gedrängte,
im allgemeinen klare, logisch geordnete Darstellung der Ontologie (3-62),
Kosmologie (63-111), Psychologie (112-200) und natürlichen Gotteslehre (201-267).



484 Literarische Besprechungen

Ostlers Neuausgabe bringt uns nicht eine bedeutende Erweiterung
dessen, was Sachs uns geboten hat. Und was er bei Besprechung der
Abstammungslehre in der Kosmologie und über die Arten des Monismus
Neues bietet, war notwendig. Das Bestreben, die lateinischen und überhaupt
fremdsprachigen Ausdrücke zu verdeutschen, ist lobenswert, bedeutet aber
nicht immer eine gleich tiefe und genaue Fassung des Gegenstandes.
Bedeutende Bereicherung erlebte die Literaturangabe. Mit Recht. Zu
konservativ ist Ostler für uns in den geschichtlichen Angaben, die er, wie
er selbst bemerkt (vu), "sozusagen unverändert ließ. So blieben die
historischen Ausführungen über die distinctio von Seele und Potenzen in ihrer
früheren Unvollkommenheit stehen (177). Das gleiche gilt von dem, was
S. 69 über die mittelalterliche Auffassung der Materia prima gesagt wird.
Wieder ist die « haeccitas » für Duns Scotus nicht immer eine forma, die
zum Artsunterschied hinzutritt (193).

Ostler sucht pietätsvoll auch der Geistesrichtung Jos. Sachs und seines
Lehrers Dr. Schneid Rechnung zu tragen. Er stellt sich daher, wie die
beiden genannten, auf thomistischen Boden (vu). Und der Geist des

unvergeßlichen Schneid weht noch durch diese Grundzüge der Metaphysik. Aber
es ist ein « leises Wehen ». Wer Ostlers eigene Publikationen kennt, konnte
nicht erwarten, daß er den beiden, tiefsinnig strengen Thomisten ohne
Einschränkung folgen würde. Diese Bemerkung sei kein Vorwurf. Wir
konstatieren hier nur eine Tatsache für den Leser. Zwar hält er an einer
Realdistinctio zwischen Wesenheit und Existenz fest (7-8). Aber seine

Stellung zur Frage ist weniger kategorisch als wie bei Schneid-Sachs.
Dagegen ist er mit Geyser, auf den er sich gerne beruft, Gegner der Materia
prima als reine Potenz (75), Gegner der Seele als einziger substanzieller
Form des Menschen (188, 193), Gegner der Materia quantitate signata als
Individuationsprinzip (194). Die Einwände, welche Ostler gegen die
Existenz des Gemeinsinnes vorbringt, hat unseres Erachtens schon
Aristoteles in 7CEpl gelöst (131).

Niemand wird Ostlers Ausgabe der Grundzüge der Metaphysik des

verstorbenen Jos. Sachs ohne Nutzen lesen. Sie enthalten ausgezeichnete
Partien. Sie orientieren über verschiedene Schattierungen im thomistischen
Lager, über Schwierigkeiten, die wir mit den Gegnern und unter uns noch
auszutragen haben. Sie dürften belehren, daß manche Frage metaphysischer
aufgefaßt werden muß und daß ein strengeres Zurückgehen auf Aristoteles
und Thomas von Aquin uns mehr nützen als schaden würde

G. M. Mauser O. P.

B. A. E. Van Benthem 0. P. : Essai sur l'induction, son domaine,
son fondement. Zwolle (J. M. W. Waanders), 1923.

Diese Doktordissertation umfaßt, ohne das Vorwort und ohne die
Bibliographie und das Inhaltsverzeichnis, beinahe 195 Seiten. Der
Überschrift ganz entsprechend, befaßt sich das erste Kapitel (1-16) mit einer
allgemeinen Charakteristik der Induktion, ein zweites Kapitel (17-84) mit
der Stellung der Induktion zu den verschiedenen Disziplinen, — Meta-



Literarische Besprechungen 485

physik (18), Mathematik (20), Ethik (40), Logik (55), Psychologie (64),
Naturwissenschaften (78), Begriffsbildung (80) •—; ein drittes Kapitel (85

bis 138) bespricht die Stellungnahme der verschiedenen mittelalterlichen
und modernen Philosophen zur vollkommenen und unvollkommenen
Induktion. Das letzte, vierte Kapitel (139 ff.) sollte das eigentliche «

Induktionsproblem » lösen: welches ist das Stützprinzip für den Aufstieg von
Einzeltatsachen zu einem allgemein-notwendigen Gesetze

Es wurde in der Arbeit reichlich viel Literatur verarbeitet. Der
allgemeine Plan ist gut erfaßt, die Darstellungsweise interessant. Der Versuch,
gleich im ersten Kapitel die Induktion der Deduktion gegenüber abzugrenzen,
ist durchaus lobenswert. Leider vermag er schon hier Wissenschaft und
wissenschaftliche Methode nicht klar auseinander zu halten. Deduktion
und Induktion sind doch nur zwei verschiedene Methoden, die beide, die
ersten unmittelbar evidenten Prinzipien voraussetzend, ein abgeleitetes,
entweder sicheres oder nur probables Wissen auf Grund der verschiedenen

Evidenzgrade vermitteln. Es wäre ganz unrichtig, das deduktive Wissen
im Gegensatz zum Induktiven, mit dem inneren mittelbar oder unmittelbar
evidenten Wissen zu identifizieren (3, 60, 84). Auch die haltbare
wissenschaftliche Induktion muß auf innerlich notwendige Evidenz, also wenigstens
auf das vierte Prädicabile, zurückgeführt werden. Sonst fehlt ihr die
Universalitas und Nécessitas. Es ist auch schade, daß der Autor nicht gleich
in diesem ersten Kapitel die wissenschaftliche Induktion unterschied von
einer ganzen Anzahl anderer Erkenntnistätigkeiten, die ihr nur ähnlich
sind, wie : die abstractio simplex, die Kausal- und Begriffsanalyse, der
Analogie-, Beispiels- und Indizienbeweis und die Konstatation einer bloßen
Tatsache.

Damit w-äre dann das zweite Kapitel viel klarer geworden, besonders
die interessanten Ausführungen über die Mathematik, Stuart Mill (22)
und H. Poincaré (27) gegenüber. Damit hätte sich dann der Verfasser
den Widerspruch erspart, daß er zuerst, und mit Recht, die Metaphysik
zu einer deduktiven Wissenschaft stempelt (18 ff.) und dann (80 ff.) die
Induktion wieder zur Basis der Begriffsbildung, die nach seiner eigenen
Ansicht (80) ein eminent metaphysisches Problem ist, macht. Wir
übergehen hier mehrfache ungenaue und unglückliche Ausdrucksweisen. So

wenn er das Kontradiktionsprinzip mit der Formel gibt : « A n'est pas B »

(18), oder dasselbe ein völlig negatives Prinzip nennt (75), oder wenn er
sagt, die Prinzipien der theoretischen Moral sind nur dem Namen nach
metaphysische, in Wirklichkeit sind sie Moralprinzipien (45). Am meisten
Pech hat P. v. Benthem offenbar in seinen Ausführungen über die Logik,
jene Wissenschaft, der die Induktion gerade angehört. Zwar sagt er ganz
richtig, daß die Logik eine deduktive Disziplin sei (58). Aber für ihn ist
die Logik nur eine praktische Wissenschaft (56), eine Fassung, die er dann
allerdings indirekt wieder selbst widerlegt (77). Mit Recht hebt er hervor,
daß man in der modernen Zeit Logik und Psychologie (64), Logik und
Criteriologie miteinander vermengte (65), weil man die Unterscheidung von
Formal- und Materialobjekt vergaß (66 und 68). Aber er selber besitzt eine
stark verworrene und unrichtige Auffassung vom eigentümlichen Gegen-



486 Literarische Besprechungen

Stande der Logik (59 J). In seinem dritten Kapitel, das seinem geschichtlichen

Gehalte, nach sehr interessant, wenn auch nicht immer unanfechtbar
ist, setzt er überall schon voraus, was im letzten Kapitel gesagt werden soll.

Hier gehe ich am allerwenigsten mit ihm einig. Wie angedeutet, handelt
es sich hier um das ungeheuer schwierige Problem : was berechtigt den

Aufstieg non kontingenten Einzeltatsachen zu einem allgemein notwendigen
Gesetze Daß dieser Aufstieg, wenn er überhaupt berechtigt ist, nur ,auf
Grund eines metaphysischen Prinzips geschehen kann, wird sehr richtig
betont (137). Aber dieses, die Naturwissenschaft rettende Prinzip ist nicht,
so meint er, das Kausalprinzip ; denn es gibt auch nichtkausale, wissenschaftliche,

allgemein notwendige Induktionsgesetze (140-154). Das gesuchte
Prinzip findet v. Benthem in der bloßen konstanten Regelmäßigkeit derselben

aufeinanderfolgenden oder zusammen existierenden Phänomene, denn « une
régularité constante est une régularité nécessaire» (178).

Mit einer Zähigkeit, die eines besseren Resultates würdig wäre, sucht
der Autor seine Lösung zu begründen. Sie ist übrigens nicht neu. Sie ist
auch älter als Paul Janet, auf den verwiesen wird (158). Allein, ist denn
diese konstante Regelmäßigkeit der physischen Naturerscheinungen
überhaupt, für sich genommen, ein metaphysisches Prinzip Und wenn nicht,
woher soll sie denn den Charakter der inneren Notwendigkeit haben Gibt
es nicht auch Regelmäßigkeiten, die keine Zukunft sichern Ist das
überhaupt eine Lösung des Problems Müssen wir nicht nach einem Grund
suchen, warum gewisse Phänomene immer zusammen auftreten Kann
der anders gefunden werden als im Kausalprinzip Autor selbst hat
eingangs (12) so scharf betont, daß jedes wahre Wissen eine cognitio rei
per causam sei. Wie ist das möglich, wenn die Induktion nicht auf dem
Kausalprinzip ruht Auch täuscht sich der Autor, wenn er glaubt, ein
einziges, innerlich notwendiges Induktionsgesetz aufweisen zu können, das
nicht kausal wäre Jene Regelmäßigkeit kann wohl ein Erkenntniszeichen
der Kausalität sein, aber sie ersetzt das Kausalprinzip nicht Wie wenig es

P. v. Benthem gelang, seine Lösung stichhaltig zu begründen, das muß er
wohl doch selbst gefühlt haben, indem er nachträglich bei der Elimination
des Zufalls fortwährend auf die causa determinata, die notwendig ihre
Wirkung hervorbringt, sich beruft (176, 177, 178, 179, i8r usw.). Und
schließlich versteigt er sich zum Satze : « Pour le domaine, où l'induction
se trouve appliquée, la proposition : une cause nécessaire opère régulièrement,

est donc complètement convertible en celle-ci : tout ce qui s'opère
régulièrement dépend d'une cause nécessaire » (181 x). Das ist ganz richtig
und daher ist das Kausalprinzip die eigentümliche Grundlage der Induktion

Es ist schade, daß P. v. Benthem nicht zu einer richtigeren Lösung des

Problems gekommen. Immerhin habe ich das Buch mit Nutzen gelesen,
nicht aliein, weil es viel Interessantes enthält, sondern den schlagendsten
Beweis liefert, daß es auch einem intelligenten Kopfe, trotz den größten
Bemühungen, nicht gelingt, ein anderes Reduktionsprinzip der Induktion
zu begründen als das Kausalprinzip. Insofern hat die Lektüre des Buches
einen unleugbaren Nutzen

G. M. Manser O.P.



Literarische Besprechungen 487

Bruno Bauch : « Wahrheit, Wert und Wirklichkeit ». Leipzig (Felix
Meiner). 1923. (543 SS.)

Dieses neueste Buch des bekannten Gelehrten ist in zweifacher Hinsicht
bedeutungsvoll : Einmal als Versuch einer Synthese der Badener und der
Marburger Schule, dann als Umdeutung Kants durch Leibniz.

Der Inhalt des Buches ist kurz folgender : Die Wahrheit ist der Logos
als Grund, der Wert ist der Logos als Ziel, die Wirklichkeit ist der Weg
und Durchgang vom Logos-Grund zum Logos-Ziel. Der Logos wird dem
objektiven Denken gleichgesetzt. Das objektive Denken ist der Inbegriff
aller Geltungsbeziehungen. Das objektive Denken ist nicht zu fassen als
Identität des Esse und Intelligere, ist nicht transzendent, sondern transzendental,

ist reine Beziehung. Diese Beziehung heißt Geltung, und die Geltung
ist weiter nicht zu definieren. Die Geltungsbeziehung bestimmt den
Sachverhalt, und dieses « Bestimmt- und Umfaßt-Sein des zu bestimmenden
Sachverhalts durch die bestimmende Geltungsbeziehung » ist im eigentlichen
Sinne die Wahrheit. Das Reich der Wahrheit ist also das Reich der Möglichkeiten,

das Reich der Denkbarkeiten, das Reich der Geltungen in den
Sachverhalten. Unsere tatsächlichen Urteile sind wahr, richtig, gültig,
wenn sie sich nach den Gegenständen richten. Der Gegenstand aber ist der
Sachverhalt, soweit er durch Geltungsbeziehung bestimmt und zum Stehen
gekommen ist. Mithin ist das subjektive Denken wahr, wenn es mit der
Wahrheit des objektiven Denkens im Zusammenhange steht. Der Zusammenhang

des subjektiven mit dem objektiven Denken wird vermittelt durch
die drei fundamentalen Strflkturformen der Wahrheit : durch das Urteil,
durch den Begriff und durch die Methode. Dem subjektiven Urteil muß
das objektive Urteil, dem subjektiven Begriff der objektive Begriff, dem
subjektiven Verfahren die objektive Methode zugrunde gelegt werden.
Erst dann ist unsere Erkenntnis begründet.

Wie die Wahrheit nicht .mit dem Wahren zusammenfällt, so muß aucli
zwischen der Wirklichkeit und' dem Wirklichen unterschieden werden.
Das Wirkliche hängt mit der Empfindung zusammen. Das Wirkliche ist das

Empfundene, das tatsächlich Wahrgenommene. Das Wahrgenommene
weist über sich selbst hinaus, weil es in den umfassenden Zusammenhang des
Seins, Soseins usw. eingebettet ist. Dasjenige, wovon letztlich alles Sein,
Sosein usw. bedingt ist, heißt die Wirklichkeit. Die Wirklichkeit ist nicht
wirklich, sondern macht das Wirkliche zu Wirklichem. Das Wirkliche ist
das Gesetzte. A.lles Gesetzte ist gesetzt nach Gesetzen der Setzung. Alle
Gesetzlichkeit hat den letzten Grund in der Geltung. Die Wirklichkeit
ist also auch eine Art oder Form der Geltungsbeziehung. Aber eine andere
als die Wahrheit. In der Wahrheit bestimmt die Geltung den Sachverhalt
so, daß alles.subjektive Denken, das sich nach ihm richtet, ein gültiges,
richtiges Denken ist. In der Wirklichkeit dagegen bestimmt die Geltung
den Sachverhalt so, daß alles subjektive Denken, das sich darnach richtet,
zum wirklichen Denken, weil Denken des Wirklichen wird.

Auch der Wert ist eine Geltungsbeziehung. Ja vom Werte gilt das
Gelten ganz besonders. Auch die Wahrheit und die Wirklichkeit sind Werte.
Das erste ist ein Erkenntniswert, das zweite ein Darstellungswert. Der



483 Literarische Besprechungen

reine Wert dagegen ist reine Geltung. Subjektsbezogen wird der Wert zur
Aufgabe in der Wissenschaft und im Leben. Nach der Wahrheit hat das
Wissen sich zu richten, und nach dem Leben soll das Leben sich gestalten.
So wird die Wahrheit in der Wirklichkeit uns zum Leben.

Bruno Bauch verfügt über einen außerordentlichen Scharfsinn. Auch
wenn man mit seinen Grundauffassungen nicht einverstanden ist, kann
man doch aus der Art, wie er seine Gedanken entwickelt, vieles lernen.
Vor allem kann man von ihm lernen, Probleme zu stellen. Seine Lösungen
sind zu gekünstelt. Zu gekünstelt ist auch sein Vermittlungsversuch
zwischen Rickert und Cohen. Es fehlt Bauch das Großzügige dieser
beiden Denker. Dagegen darf es ihm zum Verdienste angerechnet
werden, daß er den schroffen Doppel-Dualismus Kants, den Dualismus
zwischen Form und Materie der Erkenntnis und den Dualismus zwischen
Theorie und Praxis auf recht verständige Weise zu mildern suchte. Die
Umdeutung Kants durch Leibniz ist ihm aber nur durch eine
Mißdeutung des Möglichen bei Leibniz gelungen. Der Satz des Herrn, von
Leibniz : « In den ewigen Gedanken liegt die Wahrheit », hat mit dem

objektiven Denken Bauchs nichts zu tun. Mit den Augen Kants kann
man Leibniz nicht sehen.

Damit kommen wir zur eigentlichen Kritik des Buches. Es handelt
sich in ihm um die Universalienlehre. Im Streit um den Sinn der Universalien

aber sind vier Lösungen möglich : die Lösung des Nominalismus,
die Lösung des Konzeptualismus, die Lösung des unkritischen Realismus,
die Lösung des kritischen Realismus. Bauch kennt nur die drei ersten
Lösungen. Die erste und dritte lehnt er ab. Die erste, weil ihr « das

Allgemeine zu einem bloßen Namen wurde » (223), die dritte, weil ihr
« das Allgemeine zu einem Realen neben, über und außer dem Besonderen
wurde» (223). Dem Psychologismus und Relativismus des Nominalismus
stellt er den « Objektivismus » des Konzeptualismus gegenüber, weil sonst
unser Denken und Leben keinen Sinn hätte. Auch der Realismus sieht
den Sinn des Lebens im Universale. Aber das wirkliche Leben hat einen
wirklichen Sinn. Darum kommt dem Universale nicht nur « Objektivität »,

sondern Realität zu. Der naive, unkritische Realismus macht das Allgemeine
zu einem Realen neben, über und außer dem Besonderen. Der kritische
Realismus sagt mit Thomas von Aquin : « Nomina non significant res nisi
mediante intellectu ; et ideo oportet quod divisio illa rerum (in singulares
et universales) accipiatur secundum quod cadit in intellectu. Ea vero quae
sunt coniuncta in rebus, intellectus potest distinguere, quando unum eorum
non cadit in rationem alterius. In qualibet autem re singulari est consi-
derare aliquid quod est sibi proprium inquantum est haec res et aliquid
est considerare in eo inquantum convenit cum aliis quibusdam rebus
Quando igitur res denominator ab eo quod convenit illi soli rei, in quantum
est haec res, hoc nomen dicitur significare aliquid singulare. Quando autem
denominatur res ab eo quod est commune sibi et multis aliis, nomen huius-
modi dicitur significare universale. » (In Im Perih. lect. 10.)

Hier allein ist das Universalienproblem kritisch und darum richtig
gestellt. Die Lösung enthält die Forderung, im einzelnen jenes Element



Literarische Besprechungen 489

durchsichtig zu machen, das den Grund des Allgemeinen in unserem
Erkennen enthält.

Bruno Bauch stellt eine Reihe abstrakter Ausdrücke, wie Wahrheit,
Geltung, Wirklichkeit, Gültigkeit, Denkbarkeit, Gesetzlichkeit, Notwendigkeit,

Einheit, Gefüge, Wert, Leben, Begriff, Funktion, Kontinuität,
Beziehung usw. zu einem System zusammen, nennt das Ganze « objektives
Denken » und macht dann alles Wertvolle im Wissen und Leben von dieser
Idealwelt abhängig. Diese Art der Auffassung ist sehr naiv, nicht geist-,
sondern phantasievoll und unterscheidet sich vom naiven Realismus nur
dadurch, daß das abstrakte Nebelreich nicht real, sondern ideal genannt
wird. Weder der naive Realismus noch der naive Idealismus (transzendentale

Idealismus oder Konzeptualismus) dringt überhaupt zum Problem
des Universale vor. Das Problem des Universale taucht erst mit der
Einsicht auf, daß das Universale und das Singulare, das Intelligibile und
das Sensibile, das Possibile und das Actuate sachlich ein und dasselbe sind
und daß also der Grund für diese sachlich wohlbegründete Unterscheidung
im Einzelnen gesucht werden muß.

Mit dem Universalienproblem ist ein zweites Grundproblem verbunden,
zu dem sich Bauch ebenfalls nicht hindurcharbeitete : das Geistproblem.
Der Geist ist nach Br. Bauch der Inbegriff aller Geltungsbeziehungen und
das System aller Aufgaben. Unser Sinnen und Wollen ist nur geistig durch
Teilnahme an diesem transzendentalen Geistesleben. Das heißt man aber
einen Widersinn zum Problem machen. Denn es ist doch evident, daß die
geistige Wirklichkeit, wodurch unser Geist als Subjekt wirklich und wirksam
ist, geistiger ist als jene oben genannten abstrakten Formen, unter denen
wir uns geistig betätigen. Man kann also unser Geistesleben nicht eindeutig
aus dem « objektiven Denken » erklären, vielmehr muß alles, was Bauch
im « reinen Denken >» zusammenfaßt, in Abhängigkeit von unserem Geiste
gefaßt werden. Der hl. Thomas sagt : « Phantasmata (das gegenstandserbauende

Material) habent intelligibilitatem in potentia, determinationem
autern similitudinis rerum in actu. » E contrario autem anima intellectiva
est « in potentia ad determinatas similitudines rerum cognoscibilium a
nobis », habet autem immaterialitem et propterea intellectualitatem in
actu, « quia omnis substantia immaterialis est huiusmodi ». (Summa contra
Gentiles, lib. II, c. 77.)

Der Transzendentalismus überschätzt die Abstracta und unterschätzt
den individuellen Geist ; der Phänomenalismus Schelers überschätzt den
individuellen Geist und unterschätzt die Abstracta. Thomas von Aquin
stellt die Vermittlung zwischen beiden dar. Die menschliche Seele ist von
geistiger Art. Aber sie trägt ursprünglich keine Gedankenwelt in sich.
Ursprünglich ist sie auf die Sinnenwelt hingeordnet. Die Sinnenwelt ist
nicht geistiger Art. Aber es liegen in ihr alle Materialien zum Aufbau der
Gedankenwelt. Der Geist muß sie gedanklich verarbeiten. Und so gelangt
er per visibilia intellecta ad invisibilia Dei.

P. A. Rohnet O. P



490 Literarische Besprechungen

R. Schmidt : Die Philosophie der Gegenwart in Selbsldarstellungen.
V. Band. Mit Beiträgen von Anathon Aall (Kristiania), Alfons Bilharz,
Alessandro Chiapelli (Florenz), Arthur Drews, Adolf Dyroff, Adolf Phalén
(Upsala), Carl Stumpf. Leipzig (F. Meiner) 1924.

Auch dieser fünfte Band der « Selbstdarstellungen » bietet, wenn
natürlich auch nur ausschnittweise, ein lebendiges Bild der philosophischen
Strömungen innerhalb der letzten 50 Jahre. Die idealistisch-monistische
Tendenz bei Drews, die Vertiefung der biologisch psychologischen
Forschungsmethoden und im Zusammenhang damit der naturphilosophischen
Einsichten bei Stumpf, die Versöhnung der antithetischen Tendenzen
innerhalb der modernen Philosophie in einem annäherungsweise christlichen
Theismus bei Chiapelli, endlich das 'philosophische Denken des Nordens :

alles das steht mit einer Lebendigkeit und Unmittelbarkeit vor dem Leser
dieser « Darstellungen », wie sie eine Geschichte der Philosophie niemals
erreichen dürfte. Sehr lesenswert sind vor allem die Darstellungen von
Stumpf, Drews und Chiapelli. Die an interessanten Einzelheiten wie an

positiver philosophischer Ausbeute reichste Darstellung scheint mir die

von Carl Stumpf. Gerade sie zeigt an einem konkreten Beispiel den

ungeheuren Wert einer streng methodischen, von keinem vorgefaßten
Standpunkt beeinflußten Erfahrungswissenschaft. Es ist zwar ein
mühsamer Weg, den Stumpf gegangen ist ; aber er hat doch schließlich mit
Hilfe von Experiment, scharfer Beobachtung und vernünftigem Denken
zu ganz bedeutenden Resultaten geführt. Von besonders reifer
philosophischer Spekulation zeugt auch die Darstellung von Chiapelli. Durch
alle Darstellungen hindurch fühlt man den ehrlichen Willen zur Wahrheit.
Selbst bei Drews möchte ich das annehmen, mag man im übrigen auch
seine philosophische Grundeinstellung, aus der all seine späteren
Aufstellungen sich psychologisch ergeben, als völlig verfehlt bedauern. Weniger
ernst zu nehmen ist allerdings, wie mir scheint, Bilharz, dessen geometrische
Philosophie wohl ein Kuriosum in der Geschichte der Philosophie darstellen
dürfte, wenn sie es überhaupt für wert findet, eine solche Philosophie für
spätere Geschlechter zu registrieren.

Freiburg. P. Heinrich Christmann O. P.


	Literarische Besprechungen

