Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Johannes Sterngasse O.P. und sein Sentenzenkommentar
[Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Sterngasse O.P.
und sein Sentenzenkommentar.

Von
Hochschulprofessor Dr. Artur LANDGRAF, Bamberg.

3. Lehrrichtung.
(Schiup.)

ITI. Noch ein Wort zum Sentenzenkommentar in seinen Zusamimen-
hingen mit der Mystik des Johannes Sterngassen. H. Denifle versprach
sich aus der Auffindung des Sentenzenkommentars Sterngassens einc
Bestitigung seiner These, nach der sich in den mystischen Schriften
der Predigerbriider ein scholastisches Element wegen der Eigenart der
Redner und der Hoérer, und ein mystisches wegen des Zweckes der
Predigten und Schriften findet.? Auf das Geheil des deutschen
Provinzials nimlich muBten die Sorge fur das geistliche Leben des
weiblichen Zweiges der deutschen Predigerprovinz ,fratres docti¢ {iber-
nehmen, das ist, wie Denifle nachweist, die Magistri und Lesemeister
der Theologie. «Die Magistri und Lektoren schépften natiirlich aus
demjenigen, was sie selbst in der Schule gelernt, und was sie in der
Schule vortrugen. Sie legten ihren Charakter als Scholastiker nicht ab,
was ja an sich schwer gewesen wiire, was sie aber umsoweniger zu
tun brauchten,; als in der Verordnung ausdriicklich stand, das Wort
Gottes solle den Schwestern ofters per fratres docfos gepredigt werden
,sicut erudicioni ipsarum (sororum) convenit’. » 2 Dazu sagt Denifle in
der Anmerkung : « Es ist bekannt, daf3 ein groBer Teil der Mitglieder
der Frauenkloster den bessern und den vornehmen Stinden angehorte.
DaB ihre eruditio’ keine geringe war, ist nicht weniger bekannt, und
erhellt aus den Vitae der Schwestern der verschiendeen Klaster. »
Aus dieser Eigenart der Redner und der Horerinnen kam also der
scholastische Zug in die damaligen Predigten. « Anderseits aber mufiten

1 H. Denifle, Uber die Anfinge der Predigtweise der deutschen Mystiker.
Archiv II, 041 ff. * Archiv II, 645, Gso0.



408 Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar

sie [die Predigerbriider] darnach trachten, die Schwestern Christo als
Briute ,non habentes maculam exhiberes, und sie, ,que propter deum
clausis ergastulis detinentur® anzueifern, sich von sich und allem véllig
loszuschiilen, und nach der mystischen Vereinigung mit Gott zu trachten.
In Bezug auf diesen zweiten Punkt, der um so wichtiger wurde, je mehr
die Prediger bei den Schwestern einen bereiten Boden fanden, sind die
Predigten mystisch, und kann man von deutschen Mystikern sprechen. » !

Fir Johannes Sterngassens Sentenzenkommentar 1iBt sich nun
sagen, daf er auch in den Fragen, die mit der Mystik in Zusammenhang
stehen, ganz das scholastische Geprige seiner Zeit trigt, ja dalB er,
wie M. Grabmann ausfithrlich nachweist, in nichts von der Tehre des
hl. Thomas abweicht.

So entspricht der Predigt ,Formans me*, deren crster Schreiber in ihr
Pantheismus vermutete 2, im zweiten Sentenzenbuch die Dist. 17 a. 2:
« Utrum anima sit de essentia Dei.» Sie finde beispiclshalber hier ihren
Platz : « Ad 2 questionem dicendum, quod si li ,de‘ tencatur cffective vel
finaliter poterit anima dici esse de substantia Dei, eo quod substantia
Dei sit principium et finis omnis entis. Sie autem teneatur formaliter vel
materialiter, sic non est verum, quod anima sit de essentia Dei. Cum enim
cssentia Dei sit actus purus, cui nulla potentia permiscetur, non est possi-
bile, ut ipsa fiat materia alicuius, cum materia dicat potentiam ad aliquid.
-— Item ncc forma, co quod forma rei sit compossibilis alteri, puta materie
ct per consequens in potentia. — Preterea, cum Deus sit actus purus, nulla
el privatio admisceri potest. Anime autem multi defectus vel privationes
adiunguntur, ut ignorantia, malitia et huius. » > Ahnlich « de visione beata
in hac vita»: «dicendum, quod Deus per essentiam in hac vita videri
non potest. Modus enim cognitionis sequitur modum nature rei. Anima
autem nostra quamdin in hac vita vivimus, habet esse in materia. Unde

L Archiv II, 647.

* Wackernagel, Altdcutsche Predigten. Basel (1876), 1063 ff.; W. Preger,
Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter IT, Leipzig (1881), 116 : « Im
vorzeitlichen Sein sind wir Formen im gottlichen Wesen, im zeitlichen soll Gott
die Form unsercs Wesens werden ; im nachzeitlichen wird wohl eine wesentliche
Vereinigung mit Gott, aber « an der Schauung, nicht an der Wesung » sein. Die
Bedingung hiefiir ist das sich entschlagen von allen kreatiirlichen Bildern, denn
so wenig als Gott und der Teufel sich vercinen, so unmdoglich ist es, dall Gott mit
der Seele sich vereine, die mit natirlichen Bildern behaftet ist. Dall wir uns von
diesen Bildern nicht lauter und abgeschicden halten, das ist der Grund, weshalb
wir des ohne UnterlaB in uns sprechenden Wortes der Gottheit nicht gewahr
werden. Denn so hoch ist der Adel der Scele, dafl in etlichen Punkten der Unter-
schied zwischen ihr und Gott kaum zu finden ist. Der Grand, warum sie dennoch
cin so kriftig Wort nicht zu sprechen vermag wie der himmlische Vater, scheint
darin zu liegen, da3 sie nicht gleich dem ewigen Sohne in ihrem Wesen im Vater
geblieben ist. » 2 Bl 36.



Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar 469

naturaliter non cognoscit nisi que sunt in materia vel que per huius cog-
nosci possunt. Sed per naturam rerum naturalium divina essentia cognosci
non potest. Ostensum enim est supra, quod cognitio Dei per quamcumque
similitudinem creatam non est visio essentie ipsius. Unde impossibile
est anime hominis sscundum hanc vitam viventis essentiam Dei videre.
Est tamen advertendum, quod sicut Deus miraculose in rebus corporeis
operatur, ita etiam supernaturaliter mentes alicorum in hac carne viventium,
sed non sensibus carnis intentium usque ad visionem sue essentie elevavit,
ut Augustinus dicit in libro de videndo Deum de Moyse, qui fuit magister
Judcorum et Paulo, qui fuit doctor gentium.»?! So auch iiber den Besitz
der Seligkeit in dieser Welt (In 4 dist. 45 q. T a. 5 ct 6) 2, iiber die
Anschauung, dic Adam vom Wesen Gottes besall (In 2 dist. 23 a. 2).3

IV. Um ein Gesamturteil tiber den Wert des Kommentars zu
geben : Man kann sich bei seiner Durchsicht nicht des Lindruckes
erwehren, als habe man ein Frithwerk eines allerdings sehr begabten
Gelehrten in Hinden. Diese Behauptung stiitzt sich nicht blof darauf,
dal3 die Sentenzenkommentare es waren, an denen sich die Anfinger
der Lehrtatigkeit, die baccalaurci, zu erproben hatten; denn die
Quaestiones disputatac eines Johannes von Lichtenberg, die schon vor
dem Baccalaureat verfalit waren, tragen einen verhiltnismifig reiferen
Charakter an sich. — Mehr Griinde innerer Art sprechen dafiir: s
zeigt sich eine IFreude, an den vom hl. Thomas gelehrten Wahrheiten
zu ritteln, ohne aber dabei selbstindige Gedanken zu bringen, sondern
in blofer, teilweise fast wortlicher Anlehnung an die Lehre irgend
eines Thomasgegners. Seine Unselbstindigkeit geht sogar so weit,
dal} er dort, wo er einmal gegen Thomas aufgetreten ist -— in der Frage
de unitate intellectus -— und nur mit Riicksicht auf eine Glaubens-
wahrheit sich ihm anschloB, dennoch in den damit aufs engste ver-
bundenen Iragen sich wieder deutlich den Gedanken und die Worte
des hl. Thomas zu eigen macht. *

V. Es kann daher nicht wundernchmen, wenn Sterngasse im
allgemeinen von der gleichzeitigen und spiitern Scholastik ziemlich

1'In 2 dist. 49 q. 2 a. 3 (BL 102). 2 Bl. 101V, * Bl 39V.

4 In 2 dist. 19 a. 1 und 2 (Bl 38). Auf die Frage « utrum humana anima
educatur de potentia materie » hebt die Antwort folgendermalien an : « Respondeo
dicendum ad 1 questionem, quod, sicut dictum est, opinio commentatoris {uit,
nullam formam in materia esse, nisi esset educta de potentia materie.
Negavit enim forme creationem esse possibilem. Forma autem educta de potentia
materie materialis est et impedit intellectionem. Et ideo posuit animam intel-
lectivam substantiam separatam. -— Hec autem positio veritati fidei repugnat
sicut supra dictum est.» — Die Beweise, dic dann folgen, finden sich dem Sinne
nach bei Thomas, lib. 2 contra gentes, cap. 86, arg. 1, 2, 3.



470 Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar

bei Seite liegen gelassen wurde. Wenn sich auch iiber den Umfang,
in dem er von den Theologen beniitzt wurde, quellenmiBig wenig
sagen 1dBt, so diirfte er doch schon in jener Zeit neben einem Aegidius
Romanus und Heinrich von Gent verschwunden sein. Bei seiner allent-
halben starken Abhingigkeit von den literarischen Groéen des endenden
3. und beginnenden 14. Jahrhunderts, lassen sich denn auch aus
bloBen ideellen Verwandtschaften keine sicheren Schliisse auf eine
Beniitzung Sterngassens durch andere ziehen. Einzig wortliche Uber-
cinstimmungen wiirden es, aber auch nur nach genauem Vergleiche
mit seinen Vorlagen, ermdglichen, ihn unter den «quidam » und «alii »
zu rekognoszieren.

Auf Grund der Namensnennung aber konnte Grabmann die fiir
die Tdentifizierung der Handschrift so wichtigen Zitate aus Sterngasse
im Cod. 2155 der Wiener Hofbibliothek feststellen.® Spiter finden
sich, wic bereits erwithnt, Zitate aus dem Sentenzenkommentar bei
Turrecremata.

VI. Zum Schlusse sei noch als Schema fiir die Form der Distinktionen
dargestellt aus dem ersten Buch :

« Distinctio 17a. —— Jam nunc accedamus (= Anfang des Textes bei
Petrus Lombavdus). —- Hic queritur primo, utrum caritas sit aliquid creatum
in anima et vidctur, quod non. — (Folgen einige Einwiirie.) Sed contra .. ..

Juxta hoc queritur, utrum caritas sit accidens ;
et utrum insit per infusionem.

Ad questionem primam respondent quidam : (Die Ansicht des heiligen
Thomas, dann andere Ansichten und deren Widerlegung. Vielfach kommen
auch zuerst Ansichten, die abgelehnt werden und zum SchluB ecrst die-
jenige, fiir dic Johannes sich entscheidet. - Dann folgt fiir gewdhnlich
die Losung der am Anfang erhobenen Schwierigkeiten).

Ad questionem 2 dicendum (Losung der Frage).

(Losung der dritten Frage.)

Questio. 2° principaliter queritur, utrum caritas infundatur sccundum
capacitatem naturalium. Et videtur, quod sic (Einwtrfe).

Juxta hoc queritur, utrum caritas possit certitudine cognosci ab
habente eam. :

Item, utrum caritas sit ex caritate diligenda.

(Dann I.6ésung der einzelnen Fragen wie oben.)

Questio. Hic queritur, si caritas (= Beginn der 2a pars der Distinktion
des Lombarden). — Hic queritur primo, utrum caritas augeatur. Et videtur,
quod non (Einwande).

1 Neu aufgefundene lateinische Werke.



Johannes Sterngasse O. P. und scin Sentenzenkommentar 471

Juxta hoc queritur, utrum caritas angeatur secundum additionem.
Item, ntrum quolibet actu augeatur.

(Dann Losung wie oben.)

Questio. Sccundo queritur principaliter, utrum caritas augeatur in
infinitum. Et videtur, quod non (Einwiirfe).

Juxta hoc queritur, utrum caritas possit minui. » !

Eine Veroffentlichung des Kommentars erscheint wegen seiner
Unselbstindigkeit nicht angezeigt. Ebenso auch dirfte sich eine
Publikation des Verzeichnisses der Quaestionen eriibrigen. Im folgenden
<oll nur die wohl interessanteste Frage des Kommentars « utrum anima
intellectiva sit forma corporis » wiedergegeben werden. *

ANHANG

Utrum anima intellectiva sit forma corporis.

I. Schon im ncunten Jahrhundert wurde von dem irischen Monche
Aacarius behauptet und von Ratramnus wvon Corbic bekampft, daB alle
Menschen nur numerisch einen Intellekt hiatten. Wie aus einer Sammlung
von Canones der irischen Kirche erscheint, die in der Bibliothek von
St. Germain handschriftlich aufbewalirt ist, war dieser Irrtum damals in
Irland schon mehrfach verbreitet. 3 ‘

Erst mit der steigenden Vermittlung aristotelischer Schriften durch
die Araber und dem wachsenden Interesse an der Philosophie trat dicsc
Frage starker in das Intercsse der Spekulation. -Albert der Grofle machte
schon e¢nergisch Front gegen dic wachsenden Irrtiimer, und nach ihm

' Bl. 12-13. — Es entspricht nicht den Tatsachen, was Grabmann schreibt
(Neunaufgefundene lat. Werke, 21): « Jede distinctio wird von Sterngassen in
zwel quaestiones principales eingeteilt. » Die eben gebrachte Distinktion hat
z. B. 4 Quaecstionen, dagegen In 1 dist. 4, dist. 5, dist. 6, dist. 7, dist. 9, dist. 10,
dist. 12, 13, dist. 14, dist. 16, dist. 20, 21, dist. 22 usw. ist iiberall nur einc einzige
quaestio principalis.

* Im Druck veroffentlicht sind bereits die Frage iiber Theologic und Wissen-
schaft von I. Krebs (Theologic und Wissenschaft nach der Lehre der Hoch-
<cholastik. Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters X1, 3/4 (1921),
11 und 12) und «utrum in creatura differunt esse et essentia realiter» von
M. Grabmann (Die Lehre des Johannes Theutonicus O. P. iiber den Unter:chied
von Wesenheit und Dasein. Jahrbuch fiir Philosophic und spekulative Theologic
XVII. Paderborn [1903], 43-51).

3 E. Renan, Averroes et 'Averroisme. Paris (1852), 101 {. — Man vgl. auch
C. Werner, Der hl. Thomas von Aquino. I Regensburg (1889), 538, Anm. 3.



472 Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar

Gerardus de Abbatisvilla!, Thomas und Aegidius Romanus. — Nach
Thomas richtete sich in den Streitschriften, wohl um eine Antwort auf dic
von den Artistenschulen vorgebrachten Griinde aus dem iiber Averroés
empfangenen Aristoteles zu haben, das Interesse auch stark auf die Fest-
stellung des Standpunktes des Stagiriten. Gerade in der Streitschriften-
literatur fiir und gegen Thomas tritt dies hervor.

Man vergleiche z. B. Robertus de Colletorto im 9. Quodlibet gegen
Heinrich von Gent. Die Aufstellungen Heinrichs waren : « Eodem quolibet
questione quinta querit, utrum ex fundamentis Aristotelis possit ostendi,
quod intellectus in omnibus sit unus numero. Dicit, quod Aristoteles
numquam pro certo habuit, quod intellectus unus fuit [am Rande : unus in
omnibus], neque diversi in diversis, quia non <habuit> pro certo habuit,
utrum esset forma et actus substantialis corporis, neque quod non esset,
sed inter utrumque eorum fluctuans modo pro una parte, modo pro alia
apparentia protulit.» * Die Erwiderung Roberts hebt folgendermaBen an :
« Veritas istius questionis diffuse patet in tractatu fratris T[home] contra
Avero[ilstas. Sciendum est ergo, quod quamvis secundum commentatorem
Averroem male exponentem Aristotelem in plerisque locis super libros de
anima et secundum sequentes eius videatur, quod Aristoteles non posuit
asserendo, quod anima intellectiva esset forma corporis, tamen secundum
rei veritatem omni recte consideranti verba Aristoteles hoc posuit. » *

Fiir einen Dominikaner des angehenden XIV. Jahrhunderts ist es —
nach der entschiedenen Stellungnahme des hl. Thomas

‘auffallend, wenn
er in der umstrittenen Frage « de unitate intellectus » fur den Averroismus
Partei ergreift. Wenn man aber bedenkt, daB Aegidius Romanus und
Heinrich von Gent zur Frage in ciner Art Stellung nahmen, die cinen
Averroismus als nicht zu gewagt erscheinen liel — Aegidius hilt ja das
Gegenteil nur fiir wahrscheinlicher — so wird dies bei dem grofien Einflul
erklirlich, den beide auf Johannes ausiibten.

Auch scheinen sich gerade in jener Zeit — wohl wegen der in der
Pariser Artistenschule damals herrschenden Stromung — seclbst die Theo-
logen in den von ihnen edierten Kommentaren mehr auf das rein philo-
sophische Gebiet zu wagen und den Beweisen des Averroes nachzugehen.
Schon Thomas hatte dies in der Summa contra gentes und mehr noch in
seinem Opusculum de unitate intellectus contra Averroistas getan. Dic
gleiche Erscheinung 146t sich auch bei Aegidius Romanus, bei dem spateren
Nicolaus von Occham * und in dem durchaus thomistisch orientierten
Kommentar zu de anima des Cod. Vatic. lat. 10135 beobachten.

L Gervardus de Abbatisvilla, Quodlibet 19, . 3 (Cod. Vatic. lat. 1013, Bl 130V) @
« Tertio queritur, utrum intellectus possibilis sive anima intellectiva sit una in
omnibus. » — Quodlibet 8, q. 2 (Cod. Vatic. lat. 10135, Bl. 56) : « Secundo quesituu
fuit, utrum sit unus intellectus numero indiscretus in omnibus hominibus.

2 Cod. Vatic. lat. 987, Bl. 87.

3 Ebenda.

t Sentenzenkommentar, Cod. Vatic. Ottol. lat. 623.



Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar 473

1I In 2 dist. 17 q. 3. — Cod. Vatic. lal. 1092, fol. 36.

Distinctio 17. Hic de origine anime etc. Hic queritur primo, utrum
anima sit composita ex materia et forma. Et videtur, quod sic
Juxta hoc queritur, utrum anima sit de essentia Dei.

Ttem utrum anima intellectiva sit forma corporis humani ....

Ad 3"™ quesitum dicendum, quod commentator sequens opinionem
philosophi in 7° metaphisice, scilicet quod forma sit per eductionem de
potentia materie, opinatus est nullam formam esse in materia, que non sit
educta de potentia materie. Unde hoc commentator ibidem dicit, quod
si forma aliqua ficret non per transmutationem de potentia materie, se-
querctur formam illam esse per creationem, quam sicut supra dictum est
ille penitus {negat]. Forma autem omnis educta de potentia materie est forma
materialis ¢t materie innisa, et ideo recipit speciem materialiter, et per
consequens speciem, quam recipit, non intelligit. Et ideo secundum cum
anima intellectiva non potest esse forma corporis, alias nil intelligeret.
Et seccundum hoc procedunt omnes rationes sue, quas ponit in 3° de anima
ad probandam unitatem intellectus.

Sed est quedam substantia separata ultimum locum tenens in gradu
substantiarum separatarum, ct ideo est in potentia, ut intelligeret per
abstractionem specierum a fantasmatibus, ut ipse dicit in 3 de anima.
Ex quo sequitur hominem non reponi in speciem per animam intellectivam,
sed per sensitivam.

Ex qua positione oritur duplex dubitatio: scilicet qualiter homo
intelligat anima intellectiva separata. Iterum, qualiter uno existente
intellectu non omnes uno intelligente intelligant.

Ad quorum primam respondet ibidem dicens !, quod species intelli-
gibilis, qua intelligit intellectus, abstracta a fantasmate duplex habet
subicctum, scilicet intellectum possibilem, cui inheret, et in eo habet esse
sicut accidens in subiecto ; aliud autem subiectum speciei est phantasma,
a quo species habet veritatem, sicut conceptus vel universalis intellectus
veritatem habet ex entitate rei. Et ideo speciesin intellectu existens habet
ordinem et connexionem essentialem ad fantasma, ratione cuius potest el
influere intellectionem. Et sic mediante fantasmate communicatur homini
intelligere.

Ad secundum etiam respondet ibidem, quod quia intelligere com-
municatur homini mediante fantasmatz, ideo non obstante unitate intellectus
non omnes uno intelligente intelligunt, cum in diversis hominibus diversa
fantasmata ctiam de eadem re reperiantur.

Hanc autem opinionem multi nituntur reprobare ?:

Primo sic : Principium actionis rei est forma eius dans ci esse. Si ergo
anima intellectiva non est forma corporis, sequitur, quod homo non
intelligat.

1 Glossator am Rand : « Averroys. »

2 (Glossator am Rand: « Rationes Thome contra Averroym.» Thomas, I1q. 76
a. 1, corp. 1a ratio; De spiritualibus creaturis q. 2, corp. ratio 1 ; Contra gentes 11,
¢. 59 ratio 4. — Heinrich von Gent, Quodl. 3, q. 15.



474 Johannes Sterngasse O. P. und scin Sentenzenkommentar

Hec autem ratio non videtur concludere !, quia, etsi anima intellectiva
non sit forma corporis, fantasma tamen, per quod intellectio homini
communicatur, est forma anime sensitive, qua homo habet esse.

2% probant hoc sic 2: Homo per se et non per accidens intelligit. Aut
ergo homo secundum se totum, aut secundum partem erit principium suc
intellectionis. Non secundum se totum, cum non intelligat per corpus.
Ergo secundum aliquam partem, que est forma corporis. Ergo anima intel-
lectiva erit forma corporis.

Sed ® hec ratio patitur eandem responsionem, quam prima.

Tertio 4: Numquam potest aliquid tantum nobilitari, quod exeat suam
speciem, nisi acquirat novam formam. Ergo sensitivum numquam poterit
tantum nobilitari, quod constituat hominem in altiori gradu vite quam
sit sentire. Ergo non potest dare speciem homini, que est in altiori gradu
vite quam alia bruta habentia animam sensitivam.

Sed nec ista ratio concludit.® Non enim omnis anima sensitiva est
ciusdem speciei cum alia. Alias omnia animalia bruta eiusdem speciei essent.
Ideo una anima sensitiva constituitur in perfectiori gradu vite quam alia.
Hec autem nobilissima est in homine, scilicet anima cogitativa, cuius est
quidditatem particularem cognoscere et ctiam intentiones particulares,
sicut intellectus universales ad invicem conferre, quod nulli aliarum ani-
marum sensitivarum convenit. Et ideo ctiam ratio particularis virtus
cogitativa dicitur. Et sccundum hoc homo per cam in gradu perfectiori
vite, quam bruta alia, constituitur.

Quarto sic obiciunt ¢ : species vel fantasma comparatur ad intellectum
sicut color ad visum, ut dicitur in tertio de anima. Sed non possumus
dicere, quod paries videat propter hoc, quod color videtur ab alico, sed
quod paries videtur. Ergo licet fantasmata nostra sint actu intellectibilia,
numqguam tamen potest hoc dici homo intelligere.

Sed ratio ista multipliciter deficit ¥ : Primo, quia paries caret principio
omni apprehensivo, ct ideo nulla cognitio ei communicari potest. Secundo,
quia fantasmata non comparantur ad intellectum tantum ut intellecta ab
co, ut color ad visum ; sed etiam comparantur ad speciem intelligibilem
ut recipientia influxum intellectionis ab ipsa specie intelligibili, que est
principium ectiam totius intellectionis ipsi intellectui.

b Der Glossator am Rand : « Contra TThomam]. »

* Der Glossator am Rand : « 2a ratio T{home]. » — Thomas; [ q. 76 a. 1 corp.
rat. 2 ; Opusculum XI.

% Der Glossator am Rand : « Contra T[homam}. »

1 Der Glossator am Rand : « 3 ratio T[home].» — Thomas, 1 q. 76 a. 1 corp.
rat. 3; Contra gentes 11, c. 59, ratio 6. — Albert der Grofie, Summa theologiae 11
tr. 13, q. 77, ratio s.

» Der Glossator am Rand : « Contra T[homam]. »

¢ Der Glossator am Rand : « 4a ratio T[home]. » — Thomas, I q. 7o a. 1 corp. ;
De spiritualibus creaturis a. 2 corp. rat. 2 ; Contra Gentes II, c. 59, corp. rat. 2,
De anima a. 2, corp. rat. 1; Opusc. XIL.

7 Der Glossator am Rand : « Contra Tihomam]. »



Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar 475

Quinto sic!: Diversitas actionis sequitur diversitatem forme, qua
agens agit. Cum ergo forma, qua intellectus intelligit, non sit fantasma,
sed spzcies intelligibilis, diversitas ct unitas intellectionis sequitur unitatem
et diversitatem speciei intelligibilis et non fantasmatis. Sed posito unico
intellectu non erit in intellectu respectu eiusdem intelligibilis nisi una
spzcies intelligibilis. Ergo nec erit nisi una intellectio. Et ita multi homines
candem rem una intellectione intelligerent. :

Sed ct ratio ista non videtur sufficienter concludere.® Quamvis cnim
forma, qua intellectus separatus intelligit sit species intelligibilis, forma
tamen, qua homini intellectio communicatur, est fantasma. Et ideo
secundum diversitatem fantasmatum in diversis hominibus erunt et diverse
mtellectiones eiusdem rei hominum diversorum.

69 obicitur contra fundamentum ? quasi omnium istarum respon-
sionum : Cum cnim, sicut ipse commentator in tertio de anima dicit, forma
recepta individuata sive particulata, hoc est sub condictionibus materialibus,
non sit principium intellectionis, non poterit ipsa intellectio universalis
per fantasma, quod est individuum et sub condictionibus materialibus in
fantasia receptum nobis communicari. Et secundum hoc positio predicta
nulla videtur. —

Et ideo quidam dicunt, quod anima intellectiva est forma hominis
non de potentia materie per transmutationem ipsius educta, sed magis
per creationem infusa. Lt ideo non oportet, ut tota sit immersa materie, set
secundum aliquas potentias suas elevatur supra materiam. Que quidem
potentie ex hoc 1pso non requirunt in sui operatione aliqua organa corporea.
Et secundum hoc poterit species intelligibilis in eis sine condictionibus
materialibus recipi et sic principium intellectionis csse. Et secundum hoc
cessant omnes obiectiones commentatoris in 3 de anima.

Sed etiam contra hanc positionem videtur sic posse argui ¢ : Aut enim
anima intellectiva cst forma corporis inquantumn est principium talium
potentiarum, scilicet potentic intellective, aut non. Si dicatur, quod est
forma corporis inquantum est principium talium potentiarum, sequitur,
quod nec tales potentie erunt elevate super corpus sive materiam ; immo
crunt immerse materie, sicut et ipsa forma intellectiva secundum essentiam
non est super materiam elevata. Si autem dicatur, quod anima intellectiva
non est forma corporum inquantum est principium talium potentiarum,
sed est elevata super corpus, sequitur, quod ipsi non reponant hominem
m speciem inquantum est principium talium potentiarum, et per consc-
quens nec inquantum est intellectiva, sed magis inquantum est sensitiva.

! Der Glossator am Rand : « Quinta ratio T[home].» — Thomas, 1 q. 76
a. 2 corp.; Opusc. XI.

2 Der Glossator am Rand : « Contra. »

3 Der Glossator am Rand : «Sexta ratio T[home].» — Thomas, 1 q. 118
a. 2 corp.; Opusc. XI; Contra gentes 11, ¢. 86 et 87, De spiritualibus creaturis
a. 2 corp. — Albert der Grofe, 11 tract, 13, q. 77, ratio 20; Heinvich von Gent,
Quodl. 3 q. 15. '

1 Der Glossator am Rand : « Contra. »

()



476 Johannes Sterngasse O.P. und sein Sentenzenkommentar

Et sic sequitur, quod anima intellectiva inquantum talis non sit forma
COTPOTIS.

Quidam autem ad illud respondent ! et dicunt, quod anima intellectiva
est forma corporis inquantum est essentia intellectiva absolute, non in-
quantum ipsa est principium potentiarum aliquarum.

Sed hoc non videtur. 2 Anima enim intellectiva inquantum est forma
corporis mezi est forma mea. Si ergo inquantum est principium potentiarum
non est forma corporis mei, sequitur, quod, inquantum est principium
potentiarum suarum, non sit forma mza, et per consequens operatio
consequens ipsam, inquantum est principium talium potentiarum, non
erit mea. Kt sic intclligere non erit operatio mea. Et hoc quidam
concedunt, scilicet quod intelligere non communicatur homini nisi per
fantasmata.

Sed tunc redibit dubitatio tunc supra dicta, scilicet qualiter intellectio
universalis mediante fantasmate individuali possit communicari.

Qidquid tamen respondeatur ad hoc?®: Positio ponens animam
intzllectivam non esse formam corporis falsa est et erronca, cum .veritati
fidei contradicat. Ponit enim fides cuiuslibet hominis esse animam intel-
lectivam incorruptibilem. Alias perirent merita ct premia hominum
singulorum.

III. Ein Wort zur Behandlung dieser Frage tiber die Einheit des
Intellektes moge sich noch anschliefen.

1. Bzi Johannes Sterngasse 148t sich der Methode nach eine Ahnlichkeit
mit Aegidius Romanus nachweiszn, der im dritten Teile seines Opusculums
,De utriusque intzllectus pluralitate‘* ebenfalls Gegengriinde gegen die
Averroisten bringt und sie wieder auflést. ® Den sschs Argumenten, dic
er so vorfiihrt, dzren vier erste sich im Opusculum des hl. Thomas finden,
gesteht er im allgemeinen eine SchluBkraft nur zu, wenn der Mensch
und nicht bloB der Verstand es ist, der Verstandesakte iibt; er bringt
aber auch fir dizsen Fall gzgen jeden einzelnen eine Erwiderung vor. -—
Wenn Sterngassz auch in den Gegengriinden, die er in dhnlicher Weise
wie Acgidius aufldst, sich teilweise mit diesem beriihrt, so ist doch die text-
liche Verschiedenheit von ihm derart und, wenigstens in den Einwanden,
die Anlehnung an den hl. Thomas so deutlich, dall inhaltlich wohl eine
Unabhéangigkeit vom Opusculum des Aegidius anzunehmen ist. Wenn

! Der Glossator am Rand : « IResponiso. »

2 Der Glossator am Rand : « Contra. »

3 Der Glossator am Rand : « Vianetonis, ubi [nicht entzifferbar] fide, cum
videatur ei, quod omnes rationes inducte deficiant. »

1 « Reverendissimi Domini Aegidii Romani Bithuricensis Archiepiscopi, divi
Augustini ordinis, De utriusque intellectus pluralitate contra Averroistas quaestio
mirabilis et doctrina et rationibus insolubilibus foecundissima » in den « Meta-
physicales quaestiones aurcae.» Venedig 1552, Bl. 55V-6oV.

5 Bl. 57 leitet er diesen Teil folgendermafBen ein : « restat tertium prosequi,
ut scilicet rationes factae ab aliis contra ipsum magis probabiles inducantur»
und schliet auf Blatt 58V : « Tertio adductae sunt rationes ab aliis contra ipsum
factac et improbatae, quod non concludunt. »



Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar 477

darum auch unter den Griinden, die Sterngassen widerlegt, einer von denen
ist, die Aegidius in deor ecigenen positiven Beweisfithrung bringt, so ist
auch disser wohl nicht auf Aegidius als Quelle zuriickzufiihren. ! Ebenso
ist Sterngasse in dieser Frage unabhidngig vom Sentenzenkommentar des
Aegidius (In 2 dist. 17 q. 2 a. 1).

Charakteristisch fiir jene Zeit des Kampfes ist der SchluB3 des Opus-
culums, in dem Aegidius dic Ansicht des Kommentators nur auf dic
wahrscheinlichere Weise ausgeschlossen nennt. 2

2. Auch der Karmelit Johkannes Baconis (Baconthorp) ecrinnert an
Sterngasse. LEr bringt ndmlich in der entsprechenden Irage seines
Sentenzenkommentars ? zuerst Gegengriinde: zweil des Hervaeus Natalis,
dann drei des hl. Thomas, und weist sie zuriick.

Der erste Gegengrund des Hervaeus, den er bringt: « Probatum est
in quasstione praccedenti, quod anima intellectiva est forma substantialis
hominis : sed multiplicatis principiatis oportet principia intrinseca multi-
plicari; igitur una anima intellectiva non ecst in omnibus. »

Der zweite Gegengrund des Hervacus: « Item, si intellectus omnium
cst unus, oportet omnem cognitionem sive veram sive falsam omnium
hominum esse in eodem subiecto, quia intellectio nullo modo potest esse
in potentia phantastica, sed in intellectu, qui ponitur unus: Sed hoc est
impossibile. Igitur. »

Baconthorp weist nur den zweiten Grund zuriick, hauptsichlich damit :

1 Adegidius fthrt als Griinde, {ir die er eintritt, sechs an (BlL. 58V) : « .... ad-
vertendum, quod positio commenti non solum est falsa, sed impossibilis. Et
adducemus sex inconvenientia contra ipsum. Primum, quod homo non intelligit.
Secundum est, quod intellectus in intelligendo non indiget corpore. Tertium est,
intellectum nullam speciem recipere posse. Quartum, quod intellectus agentis
non est omnia facerc. Quintum est, quod intellectus possibilis intelligit se ipsum
per se ipsum non intelligendo alia. Sextum, quod intellectus noster possibilis in
genere intelligibilium non est sicut materia prima in genere entium. Quae omnia
sunt contra fundamenta peripatcticorum ¢t contra ipsam veritatem.» — Der
erste Beweis ist der einzige, der irgendwie unter den von Sterngasse widerlegten
auftritt., Acgidius sagt hier unter anderem : « Quod si aliquis tamen : immo ipsa
species sccundum quod est intelligibilis, est in nobis, quare est in intellectu, qui
est in nobis, tunc illa cavillatio parum valet, quia illa species deberet esse in nobis
ut forma ad hoc, quod actus intelligendi nobis communicaretur. Sed illa species,
ut est intellgibilis, est solum forma intellectus et non nostra, ct ideo non potest
actus intelligendi nobis communicari. Si hec ergo debet esse vera ,homo intelligit’,
non sufficit, quod intellectus uniatur nobis per formam suam seu copuletur nobis
per phantasmata, sed requiritur, quod essentia animae intellectivac sit actus
corporis, ct oportet, quod ex anima intellectiva et corpore nostro fiat unum
secundum esse, ct ad hoc, quod intelligere, quod cst actus non transiens in
exteriorem materiam nobis communicari possit. »

? Bl 60V : « Postquam igitur per probabiliorem modum est improbata positio
commenti et solute sunt cius rationes et etiam alie, que ad ecius roborationem
adducte sunt, finis huic tractatui imponatur, quem de plurificatione intellectus
possibilis volumus intitulari. »

P In 2 dist. 21 q. 1 a. 1. Cremonae 1618.



473 Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar

«Quod est in anima, recipit duo contraria simul, quod extra animam non :
et anima intzlligit duo opposita simul, quod non potest esse extra animam,
quia matzria recipit contraria succzssive. »

Die Beweisfiihrung dzs hl. Thomas fal3t er in drei Griinde zusammen :
Der erste : Wenn numerisch dar glziche Verstand in mir und Dir ist, dann
ist auch in mir und Dir das glziche Verstehen. Dies ist aber unmdoglichi,
weil namsrisch verschiedene Subjekte auch numerisch verschiedene Hand-
Iungen haben.

Der zweite 1alt sich auf den eben genannten zuriickfithren : « Subiectum
habitus scientifici, puta grammaticac, aut est intellectus passivus, qui
vocatur imaginativa vel cogitativa, aut int:llzctus possibilis. Si primum,
contra : Sci:ntia est conclusio demonstrationum, cum sint universales et
non possint essz in vi sensitiva, quia haec tantum est cognitiva particu-
larium intentionum. Item, cum similes habitus ex similibus actibus
genzrentur, videtur, quod in eadem potentia sint actus et habitus. Sed
actus acquisiti scientiarum sunt in intellectu possibili. Igitur et habitus
scizntifici. Et habitus scientifici eiusdem rationis non sunt multiplicati
nisi in diversis subiectis, non in eodem. — Si secundum : Ergo si idem
int:llzctus possibilis numesro sit in me ct in te et in omnibus hominibus,
s:quitur, quod idem habitus grammaticac numero sit in te et in me, quod
est inopinabile. »

Das dritte Argumesnt griindet darauf, dal im Falle der numerischen
Einheit des intellectus possibilis, auf die gleiche Weise auch der intellectus
agens numezrisch ciner und somit beide ewig sein miissen : « Et hoc totum
dicit Comm. 3. lib., comm. 20.» Wenn aber das cinwirkende und das
empfangende Prinzip ewig sind, muBl auch der Effekt und in unserem Fallc
die spzcies rerum von Ewigkeit her im intellectus possibilis sein. Folge-
richtig wiirde somit dar Verstand keine nsue Kenntnis erwerben, weil er
diz species nicht nur empfiangt, sondern auch bewahrt. « Sed ubi ab aeternc
sunt ag:ns et patiens unita per propriam rationem agendi, ab aeterno possunt
agere sine hoc, quod actio eorum dzpendecat ab aliquo novo temporali.
Igitur, si intzllectus possibilis et agens sunt ab aeterno, habebit scientiam
omnium et nullus acquireret novam scizntiam neque novas species, »

Gzgen all dizse Thomasbezweise fithrt er nur ein Argument ins Feld :
« Ad omnia ista respondcret Commentator per unum verbum : quod non
obstantz, quod sp:cizs omnium ab azterno sunt in intellectu possibili, cum
tam:n diversi homin=s habzant diversa phantasmata de eadem re vel dc
div:rsis, int:llzctus agens illustrat ista phantasmata et facit ea formata
sp:cizbus earund:m rerum in intzllectu possibili; et hoc est intellectum
possibilom copulari nobiscum. Et szcundum quod diversis temporibus
etiam divarsis hominibus int:llzctus agens facit illas illustrationes circa
phantasmata diversorum hominum, hi acquirunt sibi novas scientias. »

Hi>r z:igt sich somit eine d zutliche Anl *hnung an Johannes von Janduno.

Erst nach di:s:r Einlzitung bringt Baconthorp dic Beweise, die ihm
SchluBkraft zu habzn scheinen. ! Teilweise hat er sie aus Thomas geschopft.

I'A a.0.a. z.



Johannes Sterngasse O.P. und sein Sentenzenkommentar 470

So den ersten und zweiten, die beide auch Johannes Sterngasse bekannt
waren. t : _

Auffallend ist auch bei Baconthorp, daB er es mnicht wagt, dic
Behauptungen der Averroisten selbst in ihrem  positiven Gehalt zu
analysieren und ihren Wert oder Unwert darzulegen. Alle Beweise, dic
er bringt, sind d2nn auch nur Hinweisc auf die Lehre des Aristoteles oder
argumenta ad hominem. Er erinnert in der Methode stark an Siger von
Brabant, der cbenfalls fast stets die Grundwahrheiten seines Systems als
I.echren des Aristoteles vortrigt ohne sich einzudringen. Vielleicht hat
Baconthorp dizse Art dzr Vorlzgung einer schwierigen und vielumstrittenen
Frage von d2n Averroisten heribergenommen.

Ein Befruchtungsverhiltnis zwischen Johannes Stcrlwassc und ihm
se hemt jedoch nicht gxgzben.

Auch mit Heinvich von Gent? scheint Johannes in dieser Frage
kcinc Fithlung genommen zu haben, denn er bringt eben das Argument

L A. a. O.: « Quia si intellectus posset s¢ facere propriam potentiam in quo-
libet homine, ita quod operatio intelligendi vere attribueretur cuilibet homini
per hoc, quod per quandam virtualem rationem posset se copulare cuilibet homini
practer hoc, quod informaret et daret esse cuilibet homini, demonstratio Phylo-
sophi 2 de anima, qua probat animam esse actum covporis (et certum est, quod
loquitur de actu primo informante), non valeret : igitur etc. Arguit enim : anima
est, quo intelligimus, sentimus, vivimus ct movemur ; ergo anima est actus et
forma corporis. Ecce ex hoce, quod istae operationes attribuuntur nobis, concludit,
quod principia istarum operationum nos informant.» Also cin rein positives
Argument aus der Autoritit des Aristoteles.

Das zweite Argument, das ebenfalls Sterngasse bekannt war, lautet : « Sicut
rei corruptibili et materiali, cuiusmodi est homo (quando homo‘praocipue accipitur
secundum partem materialem et corporalem et naturam sensitivam), repugnat seu
disconvenit, quod forma immaterialis ipsum informet, ita sibi, ut materialis et
ut animatus, solum anima sensitiva repugnat, seu disconvenit operatio immaterialis.
Sed in sua materialitate et sensualitate remanenfe homine tu dicis, quod ista
operatio immaterialis, quae est intelligere, attribuitur homini. Dicis ¢nim, quod
homo constituitur in specie hominis (3 de anima Commento 20) per istam nobilis-
simam sensitivam, quae est imaginativa, et tamen hic dicis, quod per copulationem
cum eo ipse vere acquirit scientiam et intelligit : Ergo eadem ratione, licet homo
sit materialis et animalis, poterit intellectus copulari cum co sicut forma
informans. »

? Quodlibet 9, q. 14: « Utrum ex fundamentis Aristotelis possit ostendi,
quod intellectus sit unus numere, an contrarium possit demonstrari. » Heinvich
beginnt hier mit dem offenen Gestindnis : « Inprimis mihi videtur non esse miruim
quod homines dubitabant, quid sensit Aristoteles super his duobus, scilicet an
intellectus sit forma et actus corporis, et an sit idem numero in diversis, an singuli
in singulis. Immo, ut arbitror, ipsemect semper super illis in dubio fuit nec unquam
pro supposito quasi principio habuit, quod intellectus unus in omnibus fuit, neque
quod diversi in diversis, neque quod esset forma ct actus substantialis corporis,
neque quod non esset, sed inter utrumque horum fluctuans, modo pro una parte
modo pro alia apparentia protulit secundum quod quidam expositorum eius tam
Grecorum quam Arabicorum exponunt eum in omnibus dictis suis pro una parte,
et alii pro alia.»



4380 Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar

fur die Vervielfiltigung des Intellektes nicht, das Heinrich mit Thomas !
gemeinsam ist.

4. Die Frage « utrum intellectus sit unus et idem numero in omnibus
hominibus» dzs im Cod. Vatic. lat. 10135 erhaltenen Aristoteles-
kommentares ist vollig vom hl. Thomas abhdngig. Die Summa contra
gentes 2 ist zitiert. Die Argumente fiir die Einheit finden sich in der
Summa theologiae, q. 76 a. 1°a. 2, q. 79 a. 5 und im Opusculum wieder. *
Ebenso 148t sich Thomas durchwegs als Qaelle fiir die Begriindung der
Vizlheit 4 d2s Intzllektes nachweisen (Contra Gentes II 59, I q. 76 a. 2).
Sogar die Widzrlegung der rationes contra ® findet sich schon bei Thomas
(Iq.76a.2adz2, In2dist. 17q.2a.1ad1,1q. 76 a. 2 ad 3, ad 4).

Mit Johannzs Starngassz zzigt sich jedoch keinerlei Kontakt.

Wenig groB ist diz S:lbstindigkeit der einzelnen so gegen den
Averroismus gerichteten Traktate.

5. Obwohl dag:gen Raymundus Lullus in der spekulativen Durch-
arbeitung des Problems weit hinter den tbrigen Streitschriften zuriick-
bleibt , so zeigt er dennoch in den Griinden, die er ins Feld fiihrt, eine
gewisse, wohltuende Szlbstindigkeit. Nur einmal 148t sich cine Anlehnung
an Thomas 7, und cinmal einc Anlzshnung an Albert den GroBen 8 feststellen.

Auch ihn scheint Johannes Sterngasse nicht gekannt zu haben.

1'1 q. 76 a. 2 corp. ratio 3.

2 Bl. 112V: « Thomas dicit contra gentes, quod occasione istius rationis in
diversos incidunt errores.» Die Stelle findet sich 2 contra gentes, c. 38.

% Cod. Vatic. lat. 101335, Bl. 172,

1 [fbenda, Bl. 112-112V,

5 Ebenda, Bl, 112V, _

$ 0. Keicher O. F. M., Raymundus Lullus und scine Stellung zur arabischen
Philosophie mit einem Anhang enthaltend die zum ersten Male verdffentlichte
« Declaratio Raymundi per modum Dialogi edita ». (Beitridge zur Geschichte der
Philosophic des Mittelalters., Minster 1909.) :

“'Der vierte Grund. Man vgl. Thomas, De unitate intellectus contra
Averroistas und I q. 26 a. 1 rat. 3.

§ Der zweite Grund. Man vgl. Albert den Grofen, Libellus contra eos, qui
dicunt, quod post separationem cx omnibus animabus non remancet nisi intellectus
wnus et anima una. Cap. g, rat. 33 und 34.



	Johannes Sterngasse O.P. und sein Sentenzenkommentar [Fortsetzung]

