
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Johannes Sterngasse O.P. und sein Sentenzenkommentar
[Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Sterngasse O.P.
und sein Sentenzenkommentar.

Von

Hochschulprofessor Dr. Artur LANDGRAF, Bamberg.

3. Lehrrichtung.
(Schluß.)

III. Noch ein Wort zum Sentenzenkommentar in seinen Zusammenhängen

mit der Mystik des Johannes Sterngassen. H. Denifle versprach
sich aus der Auffindung des Sentenzenkommentars Sterngassens eine

Bestätigung seiner These, nach der sich in den mystischen Schriften
der Predigerbrüder ein scholastisches Element wegen der Eigenart der

Redner und der Hörer, und ein mystisches wegen des Zweckes der

Predigten und Schriften findet.1 Auf das Geheiß des deutschen
Provinzials nämlich mußten die Sorge für das geistliche Leben des

weiblichen Zweiges der deutschen Predigerprovinz ,fratres docti'
übernehmen, das ist, wie Denifle nachweist, die Magistri und Lesemeister
der Theologie. « Die Magistri und Lektoren schöpften natürlich aus

demjenigen, was sie selbst in der Schule gelernt, und was sie in der
Schule vortrugen. Sie legten ihren Charakter als Scholastiker nicht ab,

was ja an sich schwer gewesen wäre, was sie aber umsoweniger zu
tun brauchten, als in der Verordnung ausdrücklich stand, das Wort
Gottes solle den Schwestern öfters per fratres doctos gepredigt werden
,sicut erudicioni ipsarum (sororum) convenit'. »2 Dazu sagt Denifle in
der Anmerkung : « Es ist bekannt, daß ein großer Teil der Mitglieder
der Frauenklöster den bessern und den vornehmen Ständen angehörte.
Daß ihre ,eruditio' leeine geringe war, ist nicht weniger bekannt, und
erhellt aus den Vitae der Schwestern der verschiendeen Klöster. «

Aus dieser Eigenart der Redner und der Hörerinnen kam also der
scholastische Zug in die damaligen Predigten. « Anderseits aber mußten

1 H. Denifle, Über die Anfänge der Predigtweise der deutschen Mystiker.
Archiv II, 641 ff. 2 Archiv II, 645, 650.



468 Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkoinmentar

sie [die Predigerbrüder] darnach trachten, die Schwestern Christo als

Bräute ,non habentes maculam exhibere', und sie, ,que propter deum
clausis ergastulis detinentur' anzueifern, sich von sich und allem völlig
loszuschälen, und nach der mystischen Vereinigung mit Gott zu trachten.
In Bezug auf diesen zweiten Punkt, der um so wichtiger wurde, je mehr
die Prediger bei den Schwestern einen bereiten Boden fanden, sind die

Predigten mystisch, und kann man von deutschen Mystikern sprechen. »
1

Für Johannes Sterngassens Sentenzenkommentar läßt sich nun
sagen, daß er auch in den Fragen, die mit der Mystik in Zusammenhang
stehen, ganz das scholastische Gepräge seiner Zeit trägt, ja daß er,
wie M. Grabmann ausführlich nachweist, in nichts von der Lehre des

Iii. Thomas abweicht.

So entspricht der Predigt ,Formans nie', deren erster Schreiber in ihr
Pantheismus vermutete2, im zweiten Sentenzenbuch die Dist. 17 a. 2 :

« Utrum anima sit de essentia Dei. » Sie finde beispielshalber hier ihren
Platz : « Ad 2 questionem dicendum, quod si Ii ,de' teneatur effective vel
finaliter poterit anima dici esse de substantia Dei, eo quod substantia
Dei sit principium et finis omnis cntis. Sic autem teneatur formaliter vel
materialiter, sic non est verum, quod anima sit. de essentia Dei. Cum enim
essentia Dei sit actus purus, cui nulla potentia permiscetur, non est possi-
bile, ut ipsa fiat materia alicuius, cum materia dicat potentiam ad aliquid.
— Item nec forma, eo quod forma rei sit compossibilis alteri, puta materie
ct per consequens in potentia. — Preterea, cum Deus sit actus purus, nulla
ci privatio admisceri potest. Anime autem multi defectus vel privationes
adiunguntur, ut ignorantia, malitia et huius. » 3 Ähnlich « de visione beata
in hac vita » : « dicendum, quod Deus per essentiam in hac vita videri
non potest. Modus enim cognitionis sequitur modum nature rei. Anima
autem nostra quamdin in hac vita vivimus, habet esse in materia. Undc

1 Archiv II, 647.
- Wackernagel, Altdeutsche Predigten. Basel (1876), 163 ff. ; W. Prcger,

Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter IT, Leipzig (1881), 116: «Im
vorzeitlichen Sein sind wir Formen im göttlichen Wesen, im zeitlichen soll Gott
die Form unseres Wesens werden ; im nachzeitlichen wird wohl eine wesentliche
Vereinigung mit Gott, aber « an der Scliauung, nicht an der Wesung » sein. Die
Bedingung hiefiir ist das sich entschlagen von allen kreatürlichen Bildern, denn
so wenig als Gott und der Teufel sich vereinen, so unmöglich ist es, daß Gott mit
der Seele sich vereine, die mit natürlichen Bildern behaftet ist. Daß wir uns von
diesen Bildern nicht lauter und abgeschieden halten, das ist der Grund, weshalb
wir des ohne Unterlaß in uns sprechenden Wortes der Gottheit nicht gewahr
werden. Denn so hoch ist der Adel der Seele, daß in etlichen Punkten der Unterschied

zwischen ihr und Gott kaum zu finden ist. Der Grund, warum sie dennoch
ein so kräftig Wort nicht zu sprechen vermag wie der himmlische Vater, scheint
darin zu liegen, daß sie nicht gleich dem ewigen Sohne in ihrem Wesen im Vater
geblieben ist. »

3 Bl. 36.



Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar 469

naturaliser non cognoscit nisi que sunt in materia vel que per liuius cog-
nosci possunt. Sed per naturam rerum naturalium divina essentia cognosci
non potest. Ostensum enim est supra, quod cognitio Dei per quamcumque
similitudinem creatam non est visio essentie ipsius. Unde impossibilc
est anime hominis secundum hanc vitam viventis essentiam Dei videre.
Est tarnen advertendum, quod sicut Dens miraculose in rebus corporeis
operatur, ita etiam supernaturaliter mentes alicorum in hac carne viventium,
sed non sensibus carnis intentium usque ad visionem sue essentie elevavit,
ut Augustinus dicit in libro de videndo Deum de Moyse, qui fuit magister
Judeorum et Paulo, qui fuit doctor gentium. »

1 So auch über den Besitz
der Seligkeit in dieser Welt (In 4 dist. 45 q. 1 a. 5 et 6) 2, über die
Anschauung, die Adam vom Wesen Gottes besaß (In 2 dist. 23 a. 2). 3

IV. Um ein Gesamturteil über den Wert des Kommentars zu
geben : Man kann sich bei seiner Durchsicht nicht des Eindruckes

erwehren, als habe man ein Frühwerk eines allerdings sehr begabten
Gelehrten in Händen. Diese Behauptung stützt sich nicht bloß darauf,
daß die Sentenzenkommentare es waren, an denen sich die Anfänger
der Lehrtätigkeit, die baccalaurei, zu erproben hatten ; denn die

Quaestiones disputatae eines Johannes von Lichtenberg/die schon vor
dem Baccalauréat verfaßt waren, tragen einen verhältnismäßig reiferen
Charakter an. sich. — Mehr Gründe innerer Art sprechen dafür : Es

zeigt sich eine Freude, an den vom hl. Thomas gelehrten Wahrheiten
zu rütteln, ohne aber dabei selbständige Gedanken zu bringen, sondern

in bloßer, teilweise fast wörtlicher Anlehnung an die Lehre irgend
eines Thomasgegners. Seine Unselbständigkeit geht sogar so weit,
daß er dort, wo er einmal gegen Thomas aufgetreten ist — in der Frage
de unitate intellectus — und nur mit Rücksicht auf eine Glaubenswahrheit

sich ihm anschloß, dennoch in den damit aufs engste
verbundenen Fragen sich wieder deutlich den Gedanken und die Worte
des hl. Thomas zu eigen macht. 4

V. Es kann daher nicht wundernehmen, wenn Sterngasse im
allgemeinen von der gleichzeitigen und spätem Scholastik ziemlich

1 In 2 dist. 49 q. 2 a. 3 (Bl. 102). 2 Bl. ioiv. 3 Bl. 39v.
4 In 2 dist. 19 a. 1 und 2 (Bl. 38). Auf die Frage « utrum humana anima

educatur de potentia materie » hebt die Antwort folgendermaßen an : « Respondeo
dicendum ad 1 questionem, quod, sicut dictum est, opinio commentatoris fuit,
nullam formam in materia esse, nisi esset edueta de potentia materie.
Negavit enim forme creationem esse possibilem. Forma autem edueta de potentia
materie materialis est et impedit intellectionem. Et ideo posuit animam intel-
lectivam substantiam separatam. — Hec autem positio veritati fidei répugnât
sicut supra dictum est. » — Die Beweise, die dann folgen, finden sich dem Sinne
nach bei Thomas, lib. 2 contra gentes, cap. 86, arg. 1, 3, 3.



47° Johannes Sterilgasse' O. P. und sein Sentenzenkommentar

bei Seite liegen gelassen wurde. Wenn sich auch über den Umfang,
in dem er von den Theologen benützt wurde, quellenmäßig wenig
sagen läßt, so dürfte er doch schon in jener Zeit neben einem Aegidius
Romanus und Heinrich von Gent verschwunden sein. Bei seiner.allent¬
halben starken Abhängigkeit von den literarischen Größen des endenden

13. und beginnenden 14. Jahrhunderts, lassen sich denn auch aus
bloßen ideellen Verwandtschaften keine sicheren Schlüsse auf eine

Benützung Sterngassens durch andere ziehen. Einzig wörtliche
Übereinstimmungen würden es, aber auch nur nach genauem Vergleiche
mit seinen Vorlagen, ermöglichen, ihn unter den « quidam » und « alii »

zu rekognoszieren.
Auf Grund der Namensnennung aber konnte Grabmann die für

die Identifizierung der Handschrift so wichtigen Zitate aus Sterngasse
im Cod. 2155 der Wiener Hofbibliothek feststellen.1 Später finden
sich, wie bereits erwähnt, Zitate aus dem Sentenzenkommentar bei
Turrecremata.

VI. Zum Schlüsse sei noch als Schema für die Form der Distinktionen
dargestellt aus dem ersten Buch :

« Distinctio 17a. — Jam nunc accedamus Anfang des Textes bei
Petrus Lombardus). — Hic queritur primo, utrum Caritas sit aliquid creatum
in anima et vidctur, quod non. —- (Folgen einige Einwürfe.) Secl contra

Juxta hoc queritur, utrum Caritas sit accidens ;

et utrum insit per infusionem.
Ad questionem primarn respondent quidam : (Die Ansicht des heiligen

Thomas, dann andere Ansichten und deren Widerlegung. Vielfach kommen
auch zuerst Ansichten, die abgelehnt werden und zum Schluß erst
diejenige, für die Johannes sich entscheidet. — Dann folgt für gewöhnlich
die Lösung der am Anfang erhobenen Schwierigkeiten).

Ad questionem 2 dicendum (Lösung der Frage).
(Lösung der dritten Frage.)
Questio. 20 principaliter queritur, utrum Caritas infundatur secundum

capacitatem naturalium. Et vidctur, quod sie (Einwürfe).
Juxta hoc queritur, utrum Caritas possit certitudine cognosci ab

habente earn.
Item, utrum Caritas sit cx caritate diligenda.
(Dann Lösung der einzelnen Fragen wie oben.)
Questio. Hic queritur, si Caritas Beginn der 2a pars der Distinktion

des Lombarden). — Hic queritur primo, utrum Caritas augeatur. Et videtur,
quod non (Einwände).

1 Neu aufgefundene lateinische Werke.



Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzen kommen ta r 471

Juxta hoc queritur, utrum Caritas augcatur secundum additionem.
Item, utrum quolibet actu augeatur.

(Dann Lösung wie oben.)
Questiü. Secundo queritur principaliter, utrum Caritas augeatur in

infinitum. Et videtur, quod non (Einwürfe).
Juxta hoc queritur, utrum Caritas possit minui. »

1

Eine Veröffentlichung des Kommentars erscheint wegen seiner

Unselbständigkeit nicht angezeigt. Ebenso auch dürfte sich eine

Publikation des Verzeichnisses der Quaestionen erübrigen. Im folgenden
soll nur die wohl interessanteste Frage des Kommentars « utrum anima
intellectiva sit forma corporis » wiedergegeben werden. 2

ANHANG

Utrum anima intellectiva sit forma corporis.

T. Schon im neunten Jahrhundert wurde von dem irischen Mönche
Macarius behauptet und von Ratramnus von Corbie bekämpft, daß alle
Menschen nur numerisch einen Intellekt hätten. Wie aus einer Sammlung
von Canones der irischen Kirche erscheint, die in der Bibliothek von
St. Germain handschriftlich aufbewahrt ist, war dieser Irrtum damals in
Irland schon mehrfach verbreitet. 3

Erst mit der steigenden Vermittlung aristotelischer Schriften durch
die Araber und dem wachsenden Interesse an der Philosophie trat diese

Frage stärker in das Interesse der Spekulation. Albert der Große machte
schon energisch Front gegen die wachsenden Irrtümer, und nach ihm

1 Bl. 12-13. — Es entspricht nicht den Tatsachen, was Grabmann schreibt
(Neuaufgefundene lat. Werke, 21) : « Jede distinetio wird von Sterngassen in
zwei quaestiones principales eingeteilt. » Die eben gebrachte Distinktion hat
z. B. 4 Quaestionen, dagegen In 1 dist. 4, dist. 5, dist. 6, dist. 7, dist. 9, dist. 10,
dist. 12, 13, dist. 14, dist. i(>, dist. 20, 21, dist. 22 usw. ist überall nur eine einzige
quaestio principalis.

2 Im Druck veröffentlicht sind bereits die Frage über Theologie und Wissenschaft

von E. Krebs (Theologie und Wissenschaft nach der Lehre der
Hochscholastik. Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters XI, 3/4 (1921),
11 und 12) und «utrum in creatura différant esse et essentia realiter» von
M. Grabmann (Die Lehre des Johannes Theutonicus O. P. über den Unterschied
von Wesenheit und Dasein. Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie
XVII. Paderborn [1903], 43-51).

3 E. Renan, Averroes et l'Averroisme. Paris (1852), 101 f. — Man vgl. auch
C. Werner, Der hl. Thomas von Aquino. I Regensburg (1889), 558, Anm. 5



472 Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar

Gerardus de Abbatisvilla1, Thomas und Aegidius Romanus. — Nach
Thomas richtete sich in den Streitschriften, wohl um eine Antwort auf die
von den Artistenschulen vorgebrachten Gründe aus dem über Averroes
empfangenen Aristoteles zu haben, das Interesse auch stark auf die
Feststellung des Standpunktes des Stagiriten. Gerade in der Streitschriftenliteratur

für und gegen Thomas tritt dies hervor.
Man vergleiche z. B. Robertus de Colletorto im 9. Quodlibet gegen

Heinrich von Gent. Die Aufstellungen Heinrichs waren : « Eodem quolibet
questione quinta querit, utrum ex fundamentis Aristotelis possit ostendi,
quod intellectus in omnibus sit unus numéro. Dicit, quod Aristoteles
numquam pro certo habuit, quod intellectus unus fuit [am Rande : unus in
omnibus], neque diversi in diversis, quia non <habuit> pro certo habuit,
utrum esset forma et actus substantialis corporis, neque quod non esset,
sed inter utrumque corum fluctuans modo pro una parte, modo pro alia
apparentia protulit. » 2 Die Erwiderung Roberts hebt folgendermaßen an :

« Veritas istius questionis diffuse patet in tractatu fratris T[home] contra
Avero[i]stas. Sciendum est ergo, quod quamvis secundum commentatorem
Averroem male exponentem Aristotelem in plerisque locis super libros de
anima et secundum sequentes eius videatur, quod Aristoteles non posuit
asserendo, quod anima intellectiva esset forma corporis, tamen secundum
rei veritatem omni rccte considérante verba Aristoteles hoc posuit. » 3

Für einen Dominikaner des angehenden XIV. Jahrhunderts ist es —
nach der entschiedenen Stellungnahme des hl. Thomas — auffallend, wenn
er in der umstrittenen Frage « de unitate intellectus » für den Averroismus
Partei ergreift. Wenn man aber bedenkt, daß Aegidius Romanus und
Heinrich von Gent zur Frage in einer Art Stellung nahmen, die einen
Averroismus als nicht zu gewagt erscheinen ließ — Aegidius hält ja das

Gegenteil nur für wahrscheinlicher — so wird dies bei dem großen Einfluß
erklärlich, den beide auf Johannes ausübten.

A.uch scheinen sich gerade in jener Zeit — wohl wegen der in der
Pariser Artistenschule damals herrschenden Strömung — selbst die Theologen

in den von ihnen edierten Kommentaren mehr auf das rein
philosophische Gebiet zu wagen und den Beweisen des Averroes nachzugehen.
Schon Thomas hatte dies in der Summa contra gentes und mehr noch in
seinem Opusculum de unitate intellectus contra Averroistas getan. Die
gleiche Erscheinung läßt sich auch bei Aegidius Romanus, bei dem späteren
Nicolaus von Occham4 und in dem durchaus thomistisch orientierten
Kommentar zu de anima des Cod. Vatic, lat. 10135 beobachten.

1 Gerardus de Abbatisvilla, Quodlibet 19, q. 3 (Cod. Vatic, lat. 1015, Bl. r 36v) :

« Tertio queritur, utrum intellectus possibilis sive anima intellectiva sit una in
omnibus. » — Quodlibet 8, q. 2 (Cod. Vatic, lat. 1015, Bl. 56) : « Secundo quesitum
fuit, utrum sit unus intellectus numéro indiscretus in omnibus hominibus.

2 Cod. Vatic, lat. 987, Bl. 87.
3 Ebenda.
4 Sentenzenkommentar, Cod. Vatic. Ottob. lat. 623.



Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar 473

II In 2 dis/. 17 q. 3. — Cod. Vatic, lat. iog2, fol. 36.
Distinctio 17. Hic de origine anime etc. Hic queritur primo, utrum

anima sit composita ex materia et forma. Et videtur, quod sic

Juxta hoc queritur, utrum anima sit de essentia Dei.
Item utrum anima intellectiva sit forma corporis humani
Ad 3um quesitum dicendum, quod commentator sequens opinionem

philosophi in 70 metaphisice, scilicet quod forma sit per eduetionem de
potentia materie, opinatus est nullam formam esse in materia, que non sit
educta de potentia materie. Unde hoc commentator ibidem dicit, quod
si forma aliqua fieret non per transmutationem de potentia materie, se-

queretur formam illam esse per creationem, quam sicut supra dictum est
ille penitus [negat]. Forma autem omnis educta de potentia materie est forma
materialis ct materie innisa, et ideo recipit speciem materialiter, et per
consequens speciem, quam recipit, non intelligit. Et ideo secundum cum
anima intellectiva non potest esse forma corporis, alias nil intelligeret.
Et secundum hoc procedunt omnes rationes sue, quas ponit in 30 de anima
ad probandam unitatem intellectus.

Sed est quedam substantia separata ultimum locum tenens in gradu
substantiarum separatarum, ct ideo est in potentia, ut intelligeret per
abstractionem specierum a fantasmatibus, ut ipse dicit in 3 de anima.
Ex quo sequitur hominem non reponi in speciem per animam intellectivam,
sed per sensitivam.

Ex qua positionc oritur duplex dubitatio : scilicet qualiter homo
intelligat anima intellectiva separata. Iterum, qualiter uno existente
intellectu non omnes uno intelligente intelligant.

Ad quorum primam respondet ibidem dicens ~L, quod species intelli-
gibilis, qua intelligit intellectus, abstracta a fantasmate duplex habet
subiectum, scilicet intellectum possibilem, cui inheret, et in eo habet esse

sicut accidens in subiecto ; aliud autem subiectum specici est phantasma,
a quo species habet veritatem, sicut conceptus vel universalis intellectus
veritatem habet ex entitatc rei. Et ideo species in intellectu existens habet
ordinem et connexionem essentialem ad fantasma, ratione cuius potest ei
influere intellectionem. Et sic mediante fantasmate communicatur homini
intelligerc.

Ad secundum etiam respondet ibidem, quod quia intelligere
communicatur homini mediante fantasmate, ideo non obstante unitate intellectus
non omnes uno intelligente intelligunt, cum in diversis hominibus diversa
fantasmata etiam de eadem re reperiantur.

Hanc autem opinionem multi nituntur reprobare 2 :

Primo sic : Principium actionis rei est forma eius dans ei esse. Si ergo
anima intellectiva non est forma corporis, sequitur, quod homo non
intelligat.

1 Glossator am Rand : « Averroys. »

2 Glossator am Rand: «Rationes Thome contra Averroym. » Thomas, Iq. 76

a. i, corp. ia ratio ; De spiritualibus creaturis q. 2, corp. ratio 1 ; Contra gentes II.
c. 59 ratio 4. — Heinrich von Gent, Quodl. 3, q. 15.



474 Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar

Hcc autem ratio non videtur concludere ', quia, etsi anima intellectiv-a
non sit forma corporis, fantasma tarnen, per quod intellectio homini
communicatur, est forma anime sensitive, qua homo habet esse.

2° probant hoc sie 2
: Homo per se et non per accidens intelligit. Aut

ergo homo secundum se totum, aut secundum partem erit prineipium sue
intellectionis. Non secundum se totum, cum non intelligat per corpus.
Ergo secundum aliquam partem, que est forma corporis. Ergo anima intel-
lectiva erit forma corporis.

Sed 3 hec ratio patitur eandem responsionem, quam prima.
Tertio 4

: Numquam potest aliquid tantum nobilitari, quod exeat suam
speciem, nisi acquirat novam formam. Ergo sensitivum numquam poterit
tantum nobilitari, quod constituât hominem in altiori graclu vite quam
sit sentire. Ergo non potest dare speciem homini, que est in altiori gradu
vite quam alia bruta habentia animam sensitivam.

Sed nec ista ratio concludit. 5 Non enim omnis anima sensitiva est
eiusdem speciei cum alia. Alias omnia animalia bruta eiusdem speciei essent.
Ideo una anima sensitiva constituitur in perfection gradu vite quam alia.
Hec autem nobilissima est in homine, scilicet anima cogitativa, cuius est
quidditatem particularem cognoscerc et ctiam intentiones particulares,
sicut intellcctus universales ad invicem conferre, quod nulli aliarum ani-
marum sensitivarum convenit. Et ideo ctiam ratio particularis virtus
cogitativa dicitur. Et secundum hoc homo per earn in gradu perfectiori
vite, quam bruta alia, constituitur.

Quarto sic obiciunt 6 : species vel fantasma comparator ad intellectum
sicut color ad visum, ut dicitur in tertio de anima. Sed non possumus
dicere, quod paries videat propter hoc, quod color videtur ab alico, sed

quod paries videtur. Ergo licet fantasmata nostra sint acta intellectibilia,
numquam tarnen potest hoc dici homo intelligere.

Sed ratio ista multipliciter deficit 7 : Primo, quia paries caret principio
omni appreliensivo, et ideo nulla cognitio ei communicari potest. Secundo,
quia fantasmata non comparantur ad intellectum tantum ut intellecta ab

eo, ut color ad visum ; sed etiam comparantur ad speciem intelligibilem
ut recipientia influxum intellectionis ab ipsa specie intelligibili, que est

prineipium etiam totius intellectionis ipsi intellectui.

1 Der Glossator am Rand : « Contra Tfhomam]. »

2 Der Glossator am Rand : « 2a. ratio Tfhome]. » — Thomas ; I q. 76 a. 1 corp.
rat. 2 ; Opnsculum XI.

' Der Glossator am Rand : « Contra Tfhomam}'. »

1 Der Glossator am Rand : « 3 ratio T[home]. » — Thomas, I q. 76 a. 1 corp.
rat. 3 ; Contra gentes II, c. 59, ratio 6. — Albert der Große, Summa theologiae II
tr. 13, q. 77, ratio 5.

5 Der Glossator am Rand : « Contra Tfhomam]. »

0 Der Glossator am Rand : « 4a ratio Tfhome]. » — Thomas, I q. 76 a. 1 corp. ;

De spiritualibus creaturis a. 2 corp. rat. 2 ; Contra Gentes II, c. 59, corp. rat. 2 ;
D.e anima a. 2, corp. rat. 1 ; Opusc. XI.

7 Der Glossator am Rand : « Contra Tfhomam]. »



Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar 475

Quinto sie1 : Diversitas actionis sequitur diversitatem forme,' qua
agens agit. Cum ergo forma, qua intellectus intelligit, non sit fantasma,
sed species intelligibilis, diversitas et unitas intellectionis sequitur unitatem
et diversitatem speciei intelligibilis et non fantasmatis. Sed posito unico
intellectu non erit in intellectu respcctu eiusdem intelligibilis nisi una
species intelligibilis. Ergo nec erit nisi una intellectio. Et ita multi homines
eandem rem una intcllectione intelligerent.

Sed et ratio ista non videtur suf&cienter concludere. 2 Quamvis enim
forma, qua intellectus separatus intelligit sit species intelligibilis, forma
tarnen, qua homini intellectio communicatur, est fantasma. Et ideo
secundum diversitatem fantasmatum in diversis liominibus erunt et diverse
intellectioncs eiusdem rei hominum diversorum.

6° obicitur contra fundamentum3 quasi omnium istarum respon-
sionum : Cum enim, sicut ipse commentator in tertio de anima dicit, forma

reeepta individuata sive particulata, hoc est sub condictionibus materialibus,
non sit prineipium intellectionis, non poterit ipsa intellectio universalis

per fantasma, quod est individuum et sub condictionibus materialibus in
fantasia reeeptum nobis communicari. Et secundum hoc positio predicta
nulla videtur. —

Et ideo quidam dicunt, quod anima intellectiva est forma hominis
non de potentia materie per transmutationem ipsius edueta, sed magis

per creationem infusa. Et ideo non oportet, ut tota sit immsrsa materie, set
secundum aliquas potentias suas elevatur supra materiam. Que quidem
potentie ex hoc ipso non requirunt in sui operatione aliqua organa corporea.
Et secundum hoc poterit species intelligibilis in eis sine condictionibus
materialibus reeipi et sie prineipium intellectionis esse. Et secundum hoc
cessant omnes obiectiones commentatoris in 3 de anima.

Sed etiam contra hanc positionem videtur sic posse argui 4 : Aut enim
anima intellectiva est forma corporis inquantum est prineipium talium
potentiarum, scilicet potentie intellective, aut noil. Si dicatur, quod est
forma corporis inquantum est prineipium talium potentiarum, sequitur,
quod nec tales potentie erunt elevate super corpus sive materiam ; immo
crunt immerse materie, sicut et ipsa forma intellectiva secundum essentiam
non est super materiam elevata. Si autem dicatur, quod anima intellectiva
non est forma corporum inquantum est prineipium talium potentiarum,
sed est elevata super corpus, sequitur, quod ipsi non reponant hominem
in speciem inquantum est prineipium talium potentiarum, et per conse-

quens nec inquantum est intellectiva, sed magis inquantum est sensitiva.

1 Der Glossator am Rand: «Quinta ratio T[home]. » — Thomas, I q. 76

a. 2 corp. ; Opusc. XI.
2 Der Glossator am Rand : « Contra. »

Der Glossator am Rand: «Sexta ratio T[home]. » — Thomas, I q. 118

a. 2 corp. ; Opusc. XI ; Contra gentes II, c. 86 et 87; De spiritualibus creaturis
a. 2 corp. — Albert der Große, II tract. 13, q. 77, ratio 20 ; Heinrich von Gent,

Quodl. 3 q. 15.
4 Der Glossator am Rand : « Contra. »



47Ö Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar

Et sic sequitur, quod anima intcllectiva inquantum talis non sit forma
corporis.

Quidam autem ad illud respondent 1 et dicunt, quod anima intellectiva
est forma corporis inquantum est essentia intellectiva absolute, non
inquantum ipsa est prineipium potentiarum aliquarum.

Sed hoc non videtur. 2 Anima enim intellectiva inquantum est forma
corporis m ei est forma mea. Si ergo inquantum est prineipium potentiarum
non est forma corporis mei, sequitur, quod, inquantum est prineipium
potentiarum suarum, non sit forma mea, et per consequens operatio
consequens ipsam, inquantum est prineipium talium potentiarum, non
erit mea. Et sic intelligere non erit operatio mea. Et hoc quidam
concedunt, scilicet quod intelligere non communicatur homini nisi per
fantasmata.

Sed tunc redibit dubitatio tunc supra dicta, scilicet qualiter intellectio
universalis mediante fantasmate individuali possit communicari.

Q xidqukl tarnen respondeatur ad hoc3 : Positio ponens animam
intellectivam non esse formam corporis falsa est et erronea, cum .veritati
fidei contradicat. Ponit enim fides cuiuslibet hominis esse animam
intellectivam incorruptibilem. Alias périrent mérita et premia hominum
singulorum.

III. Ein Wort zur Behandlung dieser Frage über die Einheit des
Intellektes möge sich noch anschließen.

x. Bei Johannes Sterngassc läßt sich der Methode nach eine Ähnlichkeit
mit Aegidius Romanus nachweisen, der im dritten Teile seines Opusculums
,De utriusque intellectus pluralitate'i ebenfalls Gegengründe gegen die
Averroisten bringt und sie wieder auflöst. 5 Den sechs Argumenten, die
er so vorführt, deren vier erste sich im Opusculum des hl. Thomas finden,
gesteht er im allgemeinen eine Schlußkraft nur zu, wenn der Mensch
und nicht bloß der Verstand es ist, der Verstandesakte übt ; er bringt
aber auch für diesen Fall gegen jeden einzelnen eine Erwiderung vor. —-

Wenn Sterngasse auch in den Gegengründen, die er in ähnlicher Weise
wie Aegidius auflöst, sich teilweise mit diesem berührt, so ist doch die textliche

Verschiedenheit von ihm derart und, wenigstens in den Einwänden,
die Anlehnung an den hl. Thomas so deutlich, daß inhaltlich wohl eine
Unabhängigkeit vom Opusculum des Aegidius anzunehmen ist. Wenn

1 Der Glossator am Rand : « Responiso. »

2 Der Glossator am Rand : « Contra. »

3 Der Glossator am Rand : « Vianetonis, ubi [nicht entzifferbar] fide, cum
videatur ei, quod omnes rationes induete deficiant. »

1 « Reverendissimi Domini Aegidii Romani Bithuricensis Archiepiscopi, divi
Augustini ordinis, De utriusque intellectus pluralitate contra Averroistas quaestio
mirabilis et doctrina et rationibus insolubilibus foecundissima » in den « Meta-
physicales quaestiones aureae. » Venedig 1552, Bl. 55v-6ov.

5 Bl. 57 leitet er diesen Teil folgendermaßen ein : « restât tertium prosequi,
ut scilicet rationes factae ab aliis contra ipsum magis probabiles inducantur »

und schließt auf Blatt 58*' : « Tertio adduetge sunt rationes ab aliis contra ipsum
factae et improbatae, quod non concludunt. »



Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar 477

darum aucli unter den Gründen, die Sterngassen widerlegt, einer von denen
ist, die Aegidius in der eigenen positiven Beweisführung bringt, so ist
auch dieser wohl nicht auf Aegidius als Quelle zurückzuführen. 1 Ebenso
ist Sterngasse in dieser Frage unabhängig vorn Sentenzenkommentar des

Aegidius (In 2 dist. 17 q. 2 a. 1).
Charakteristisch für jene Zeit des Kampfes ist der Schluß des Opus-

culums, in dem Aegidius die Ansicht des Kommentators nur auf die
wahrscheinlichere Weise ausgeschlossen nennt. 2

2. Auch der Karmelit Johannes Baconis (Baconthorp) erinnert an
Sterngasse. Er bringt nämlich in der entsprechenden Frage seines
Sentenzenkommentars 3 zuerst Gegengründe : zwei des Hervaeus Natalis,
dann drei des hl. Thomas, und weist sie zurück.

Der erste Gegengrund des Hervaeus, den er bringt : « Probatum est
in qua estions praecedenti, quod anima intellectiva est forma substantialis
hominis : sed multiplicatis prineipiatis oportet prineipia intrinseca multi-
plicari ; igitur una anima intellectiva non est in omnibus. »

Der zweite Gegengrund des Hervaeus : « Item, si intellectus omnium
est unus, oportet omnem cognitionem sive veram sive falsam omnium
hominum esse in eodem subiecto, quia intellectio nullo modo potest esse

in potentia phantastica, ssd in intellectu, qui ponitur unus: Sed hoc est
impossibile. Igitur. »

Baconthorp weist nur den zweiten Grund zurück, hauptsächlich damit :

1 Aegidius führt als Gründe, für die er eintritt, sechs an (Bl. 58") :«.... ad-
vertendum, quod positio commenti non solum est falsa, sed impossibilis. Et
adducemus sex inconvenientia contra ipsum. Primum, quod homo non intelligit.
Secundum est, quod intellectus in intelligendo non indiget corpore. Tertium est,
intellectum nullum speciem reeipere posse. Quartum, quod intellectus agentis
non est omnia facere. Quintum est, quod intellectus possibilis intelligit sc ipsum
per se ipsum non intelligendo alia. Sextum, quod intellectus noster possibilis in
geilere intelligibilinm non est sicut materia prima in genere entium. Quae omnia
sunt contra fundamenta peripateticorum et contra ipsam veritatem. » — Der
erste Beweis ist der einzige, der irgendwie unter den von Sterngasse widerlegten
auftritt. Aegidius sagt hier unter anderem : « Quod si aliquis tarnen : immo ipsa
species secundum quod est intelligibilis, est in nobis, qnare est in intellectu, qui
est in nobis, tunc ilia cavillatio parum valet, quia ilia species deberet esse in nobis
ut forma ad hoc, quod actus intelligendi nobis communicaretur. Sed ilia species,
nt est intellgibilis, est solum forma intellectus et non nostra, et ideo non potest
actus intelligendi nobis communicari. Si hec ergo debet esse vera .homo intelligit',
non sufficit, quod intellectus uniatur nobis per formam suam seu copuletur nobis

per phantasmata, sed requiritur, quod essentia animae intellectivae sit actus
corporis, et oportet, quod ex anima intellectiva et corpore nostro fiat unum
secundum esse, et ad hoc, quod intelligere, quod est actus non transiens in
exteriorem materiam nobis communicari possit. »

3 Bl. 6ov : « Postquam igitur per probabiliorem modum est improbata positio
commenti et solute sunt eius rationes et etiam alie, que ad eius roborationem
adducte sunt, finis huic tractatui imponatur, quem de plurificatione intellectus
possibilis volumus intitulari. »

n In 2 dist. 21 q. 1 a. x. Cremonae 1618.



47§ Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar

« Q uod est in anima, recipit duo contraria simul, quod extra animam non :

et anima intelligit duo opposita simul, quod non potest esse extra animam,
quia materia recipit contraria successive. »

Dia Beweisführung das hl. Thomas faßt er in drei Gründe zusammen :

Der erste : Wenn numerisch dar gleiche Verstand in mir und Dir ist, dann
ist auch in mir und Dir das gleiche Verstehen. Dies ist aber unmöglich,
weil numerisch verschiedene Subjekte auch numerisch verschiedene
Handlungen haben.

Der zweite läßt sich auf den eben genannten zurückführen : « Subiectum
habitus scientifici, puta grammaticae, aut est intellectus passivus, qui
vocatuB imaginativa vel cogitativa, aut intellectus possibilis. Si primum,
contra : Sciantia est conclusio demonstrationum, cum sint universales et
non possint essa in vi sensitiva, quia haec tantum est cognitiva particu-
larium intantionum. Item, cum similes habitus ex similibus actibus
generentur, videtur, quod in .eadem potentia sint actus et habitus. Sed
actus acquisiti scientiarum sunt in intellectu possibili. Igitur et habitus
scientifici. Et habitus scientifici eiusdem rationis non sunt multiplicati
nisi in diversis subiectis, noil in eodem. —- Si. secundum : Ergo si idem
intellectus possibilis numéro sit in me et in te et in omnibus hominibus,
sequitur, quod idem habitus grammaticae numéro sit in te et in me, quod
est inopinabile. »

Das dritte Argument gründet darauf, daß im Falle der numerischen
Einheit des intellectus possibilis, auf die gleiche Weise auch der intellectus
agens numerisch einer und somit beide ewig sein müssen : « Et hoc totum
dicit Comm. 3 lib., comm. 20. » Wenn aber das einwirkende und das
empfangende Prinzip ewig sind, muß auch der Effekt und in unserem Falle
die species rerum von Ewigkeit her im intellectus possibilis sein.
Folgerichtig würde somit der Verstand keine neue Kenntnis erwerben, weil er
die species nicht nur empfängt, sondern auch bewahrt. « Sed ubi ab aeterno
sunt agans et patiens unita per propriam rationem agendi, ab aeterno possunt
agere sine hoc, quod actio eorum dependeat ab aliquo novo temporali.
Igitur, si intellectus possibilis et agens sunt ab aeterno, habebit scientiam
omnium et nullus acquireret novam scientiam neque novas species. »

Gegen all diese Thomasbeweise führt er nur ein Argument ins Feld :

« Ad omnia ista responderet Commentator per unum verbum : quod non
obstante, quod species omnium ab aeterno sunt in intellectu possibili, cum
tarnen diversi homines habeant diversa phantasmata de eadem re vel de
diversis, intellectus agens illustrât ista phantasmata et facit ea formata
speciebus carundem rerum in intellectu possibili; et hoc est intellectum
possibilem copulari nobiscum. Et secundum quod diversis temporibus
etiam diversis hominibus intellectus agens facit illas illustrationes circa
phantasmata diversorum hominum, hi acquirunt sibi novas scientias. »

Hier zeigt sich somit eine deutliche Anlehnung an Johannes von Janduno.
Erst nach dieser Einleitung bringt Baconthorp die Beweise, die ihm

Schlußkraft zu haben scheinen. 1 Teilweise hat er sie aus Thomas geschöpft.

1 A. a. O. a. e.



Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar 479

So den ersten und zweiten, die beide auch Johannes Sterngasse bekannt
waren.1

Auffallend ist auch bei Baconthorp, daß er es nicht wagt, die
Behauptungen der Averroisten selbst in ihrem positiven Gehalt zu

analysieren und ihren Wert oder Unwert darzulegen. Alle Beweise, die
er bringt, sind denn auch nur Hinweise auf die Lehre des Aristoteles oder
argumenta ad hominem. Er erinnert in der Methode stark an Siger von
Brabant, der ebenfalls fast stets die Grundwahrheiten seines Systems als
Lehren des Aristoteles vorträgt ohne sich einzudrängen. Vielleicht hat
Baconthorp diese Art der Vorlegung einer schwierigen und vielumstrittenen
Frage von den Averroisten lierübergenommen.

Ein Befruchtungsverhältnis zwischen Johannes Sterngasse und ihm
scheint jedoch nicht gegeben.

3. Auch mit Heinrich von Gent 2 scheint Johannes in dieser Frage
keine Fühlung genommen zu haben, denn er bringt eben das Argument

1 A. a. O. : « Quia si intellectus posset sc facere propriam potentiam in quolibet

homine, ita quod operatio intelligendi vere attribueretur cuilibet homini
per hoc, quod per quandam virtualem rationem posset se copulare cuilibet homini
praeter hoc, quod informaret et daret esse cuilibet homini, demonstratio Phylo-
sophi 2 de anima, qua probat animam esse actum corporis (et certum est, quod
loquitur de actu primo informante), non valeret : igitur etc. Arguit enim : anima
est, quo intelligimus, sentimus, vivimus et movemur ; ergo anima est actus et
forma corporis. Ecce ex hoc, quod istae operationes attribuuntur nobis, concludit,
quod prineipia istarum operationum nos informant. » Also ein rein positives
Argument aus der Autorität des Aristoteles.

Das zweite Argument, das ebenfalls Sterngasse bekannt war, lautet : « Sicut
rei corruptibili et materiali, cuiusmodi est homo (quando homo praeeipue aeeipitur
secundum partem materialem et corporalem et naturam sensitivam), répugnât seu
disconvenit, quod forma immaterialis ipsum informet, ita sibi, ut materialis et
ut animatus, solum anima sensitiva répugnât, seu disconvenit operatio immaterialis.
Sed in sua materialitate et sensualitate rémanente liominc tu clicis, quod isla
operatio immaterialis, quae est intelligere, attribuitur homini. Dicis enim, quod
homo constituitur in specie hominis (3 de anima Commento 20) per istam nobilis-
simam sensitivam, quae est imaginativa, et tarnen hic dicis, quod per copulationem
cum eo ipse vere acquirit scientiam et intelligit : Ergo eadem ratione, licet homo
sit materialis et animalis, poterit intellectus copulari cum eo sicut forma
informans. »

2 Quodlibet 9, q. 14: « Utrum ex fundamentis Aristotelis possit ostendi,
quod intellectus sit unus numéro, an contrarium possit demonstrari. » Heinrich
beginnt hier mit dem offenen Geständnis : « Inprimis mihi videtur non esse mirum
quod homines dubitabant, quid sensit Aristoteles super his duobus, scilicet an
intellectus sit forma et actus corporis, et an sit idem numéro in diversis, an singuli
in singulis. Immo, ut arbitror, ipsemet semper super illis in dubio fuit nec unquam
pro supposito quasi prineipio liàbuit, quod intellectus unus in omnibus fuit, neque
quod diversi in diversis, neque quod esset forma et actus substantialis corporis,
neque quod non esset, sed inter utrumque horum fiucfuans, modo pro una parte
modo pro alia apparentia protulit secundum quod quidam expositorum eius tarn
Grecorum quam Arabicorum exponunt cum in omnibus dictis suis pro una parte,
et alii pro alia. »



480 Johannes Sterngasse O. P. und sein Sentenzenkommentar

für die Vervielfältigung des Intellektes nicht, das Heinrich mit Thomas 1

gemeinsam ist.
4. Die Frage « utrum intellectus sit ttnus et idem numéro in omnibus

hominibus » des im Cod. Vatic, lat. 10135 erhaltenen
Aristoteleskommentares ist völlig vom hl. Thomas abhängig. Die Summa contra
gentes2 ist zitiert. Die Argumente für die Einheit finden sich in der
Summa theologiae, q. 76 a. 1 a. 2, q. 79 a. 5 und im Opusculum wieder. 3

Ebenso läßt sich Thomas durchwegs als Quelle für die Begründung der
Vielheit4 des Intellektes nachweisen (Contra Gentes II 59, I q. 76 a. 2).
Sogar die Widerlegung der rationes contra 5 findet sich,schon bei Thomas
(I q. 76 a. 2 ad 2, In 2 dist. 17 q. 2 a. 1 ad 1, I q. 76 a. 2 ad 3, ad 4).

Mit Johannes Sterngasse zeigt sich jedoch keinerlei Kontakt.
Wenig groß ist die Selbständigkeit der einzelnen so gegen den

Averroismus gerichteten Traktate.
5. Obwohl dagegen Raymundus Lullus in der spekulativen

Durcharbeitung des Problems weit hinter den übrigen Streitschriften
zurückbleibt6, so zeigt er dennoch in den Gründen, die er ins Feld führt, eine
gewisse, wohltuende Selbständigkeit. Nur einmal läßt sich eine Anlehnung
an Thomas 7, und einmal eine Anlehnung an Albert den Großen 8 feststellen.

Auch ihn scheint Johannes Sterngasse nicht gekannt zu haben.

1 I q. 76 a. 2 corp. ratio 3.
2 Bl. ii2v: 11 Thomas dicit contra gentes, quod occasione istius rationis in

diversos incidunt errores. » Die Stelle findet sich 2 contra gentes, c. 38.
3 Cod. Vatic, lat. 10135, Bl. 112.
4 Ebenda, Bl. Ii2-ii2v.
5 Ebenda, Bl. ii2v.
6 0. Reicher O. F. M., Raymundus Lullus und seine Stellung zur arabischen

Philosophie mit einem Anhang enthaltend die zum ersten Male veröffentlichte
« Declaratio Raymundi per modum Dialogi édita ». (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie des Mittelalters. Münster 1909.)

7 Der vierte Grund. Man vgl. Thomas, De unitate intellectus contra
Averroistas und I q. 26 a. 1 rat. 3.

8 Der zweite Grund. Man vgl. Albert den Großen, Libellus contra eos, qui
dicunt, quod post separationem ex omnibus animabus non remanet nisi intellectus
unus et anima una. Cap. 5, rat. 33 und 34.


	Johannes Sterngasse O.P. und sein Sentenzenkommentar [Fortsetzung]

