Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Die Pradestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin
[Fortsetzung]

Autor: Friethoff, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762174

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Prddestinationslehre
bei Thomas von Aquin und Calvin.

Von Lect. C. FRIETHOFF O.P.

(Schiuf.)

[11.

Die Gewissheit der Auserwahlung.

Der letzte Unterschied in der Pridestinationslehre bei Thomas
und Calvin, den wir bis jetzt noch nicht haben erwihnen kénnen,
da er die Darlegung der Auserwahlungs- und Verwerfungslehre beider
Theologen voraussetzt, bietet sich uns bei der Entwicklung der Lehre
von der Gewiftheil der Auserwihlung.

Auch bei dieser Lehre von der Gewillheit der Pridestination, der
gemil kein Auserwihlter in die Hélle kommt und kein Nicht-Aus-
erwihlter zum ewigen Leben gelangt, lif3t sich wieder der bekannte
Satz feststellen, dall Gottes Oberhoheit zu keiner geschaffenen Gréfe,
moge sie welcher Art auch immer sein, in einem Abhingigkeits-
verhdltnis stehe. .

Thomas anerkennt ebensogut als Calvin, daB die gottliche Aus-
erwahlung aus sich selbst wirkkriftig ist und unausbleiblich vollzogen
wird, ohne dafl der Mensch etwas daran indern kann. 1 Allein Thomas
mufl auf Grund sciner Auffassung der Pridestination eine Unter-
scheidung anbringen ; denn seine Lehre von dem ursichlich-disponieren-
den Charakter der verdienstlichen Werke, so wie sie unter dem Einflusse
der Gnade aus dem freien Willen hervorgehen, bedingt, dafl er auch
in der Trage von der GewiBheit der Wirkungen der Pridestination

1 Inst. Chr. III, 24, 3; S. Th. I, 23, 6; de Verit. q. 6, art. 3.



446 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

heide Ursachen in Betracht zicht, den Menschen ebenso wie Gott : Gott
als erste Ursache, den Menschen als zweite, von Gott bewegte Ursache.
Und in folgerichtiger Anwendung seiner Lehre von der Vorsehung
zieht er den SchluB : Wie die Ordnung der Vorsehung unfehlbar voli-
zogen wird, obschon Gott mehreren Wirkungen Ursachen zugewiesen
hat, die diese Wirkungen nicht notwendig setzen, so vollzieht sich auch
die Ordnung der Vorherbestimmung unfehlbar, obschon die Willens-
freiheit dabei ihren Anteil hat und die Wirkungen der Pridestination
infolgedessen kontingent hervorgebracht werden. !

absolute GewiBheit kraft der gottlichen.
UngewiBheit kraft der menschlichen Ursichlichkeit —- kann Calvin

Diese Unterscheidung

nicht gelten lassen ; kann er doch, wie oben dargelegt worden, den
ursichlich-disponierenden Charakter der guten Werke nicht annehmen,
ohne sich selbst zu widersprechen.

Eine andere Frage aber ist die nach der Gewillheit unserer
Erkenntnis der Auserwidhlung, ob nidmlich der Auserwdhlte seine
persénliche Auserwihlung mit Gewilheit erkennen kann. s handelt
sich nicht darum, ob man die géittliche Tat der Auserwdhlung n sich
erkennen kénne -— denn wer dies versuchte, wiirde, meint Calvin 2,
zweifelsohne in die Irre gehen. Die Frage ist vielmehr die, ob =
vielleicht Anzeichen gebe, mittels derer die Auserwihlung von uns
erkannt werden kann.

Im Einklang mit seiner Ansicht vom Glauben, von der Recht-
fertigung und deren Unverlierbarkeit 3, behauptet Calvin, ein solch’
unfehlbares Zeugnis zu haben im Glauben ¢ : nicht in der bloBen dubler-
lichen Berufung zum Glauben — kann diese ja auch den Verworfenen
zuteil werden ® -— sondern in jenem Glauben, bei dem mit der duBeren
Verkiindigung auch die innerliche Erleachtung des Geistes Hand in
Hand geht. Solch’ eine Berufung ist das sichere Unterpfand des

1'S, Th. I, 23, 6: .... Et tamen providentiae ordo cst infallibilis, ut supra
ostensum est. Sic igitur ct ordo praedestinationis est certus, et tamen libertas
arbitrii non tollitur, ex qua contingenter provenit praedestinationis effectus.

2 Inst. Chr. III, 24, 3: .... si ad aeternam Dei ordinationem penetrare
tentemus, profunda illa abyssus nos ingurgitabit.

3 Ibid. 6 et 7; De aet. Dei praed. C. R, XXXVI, 319 (E. A. 614).

4 Inst. Chr. III, 24, 4: Ergo ut perperam patiunt qui electionis vim sus-
pendunt a fide Evangelii, qua illam ad nos sentimus pertinere : ita optimum
tencbimus ordinem, si in quaerenda clectionis nostrac certitudine, in iis signis
posterioribus quae sunt certae eius testificationes, haereamus. Ibid. Sect. 2.

5 Inst. Chr. III, 24, 2 und 8. De Aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 318-19
(E. A. 614).



Die Priidestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 447

Heiles. ' Daher kann denn auch nach Calvins Lehre niemand wahrhaft
glaubig sein, wenn er nicht in der Uberzeugung, daB3 Gott auch fir
ihn ein barmherziger und wohlwollender Vater ist, alles von seiner
Giite erwartet. Und dies ist schlieBlich nur derjenige, der, im Vertrauen
auf die gottliche VerheiBung, an seinem Heile nicht zweifelt. 2 Mit
Nachdruck warnt Calvin vor den Versuchungen Satans nach dieser
Richtung hin. 3 |

Der Gegensatz zwischen Calvin und Thomas in bezug aul dic Lehre
vom Glauben und von der Rechtfertigung muf3 sich auch in diesem
Punkte geltend machen, Wenn, nach Thomas, die Rechtiertigung
nicht ausschlieBlich den Vorherbestimmten zuteil wird, sondern auch
Nicht-Pridestinierte cine Zeitlang wirklich gerechtfertigt sein kdnnen,
ja auch die Auserwiihlten ihre Gerechtigkeit verlieren und* wieder
zuriickerlangen 3 kénnen, dann ist es unmdéglich, im Glauben oder
in der Rechtfertigung ein unfehlbares Zeichen der personlichen Aus-
erwiahlung zu sehen. Allein Thomas geht noch weiter und lehrt, im
Anschlufl an seine Auffassung von der Gnade als einer innewohnenden
Qualitit, daB niemand weill, ob er augenblicklich «im Stande der
Gnade», d. h. ob er gerechtfertigt ist. ¢ Steht somit Calvins Ansicht
von der sicheren Iirkenntnis der persénlichen Auserwihlung im Einklang
mit seiner ganzen Priidestinationslehre, so bleibt auch Thomas seinen
Prinzipien treu, wenn er f{iir die Erkenntnis, ob man die iiber-
natiirliche Liebe zu Gott besitze, nicht mehr als Wahrscheinlichkeit
velten 1albt. 7

b Inst, Che. III, 24, 2: Interior igitur hacc vocatio pignus est salutis quod
fallere non potest.

* Inst. Chr. 111, 2, 16: Vere fidelis non est, nisi qui solida persuasione Deum
sibi propitium benevolumque patrem esse persuasit, de eius benignitate omnia sibi
pollicetur : nisi qui divinae erga se benevolentiae promissionibus fretus, indubi-
tatam salutis expectationem praesumit .... Iidelis, inquam, non est nisi qui
suac salutis securitate innixus diabolo ct morti confidenter insultet .

3 Inst. Chr. III, 24, 4: Nulla tentatione vel gravius vel periculosius fideles
percellit Satan, quam dum ipsos suac eclectionis dubitatione inquietans, simul
prava eius extra viam inquirendae cupiditate sollicitat.

1 S. Th. I-II, 113, 2; S. ¢c. Gent. 111, 136.
S. Th. I-IT1, 114, 7; III, 86, 2; S. c. Gent. 1. c.
S. Th. I-1I, 112, 5; Homo non potest per certitudinem diiudicare, utrum
ipse habeat gratiam. cfr. de Verit. q. 6, art. 5 ad 3. Calvin bekdmpft diesc Lehre :
Inst. Chr. III, 2, 39 und 40, nicht aber in sect. 38, wo er einen andern Gegner
m Auge hat. ;

7 De Groot, Denkers over ziel en leven, 288.

5
6



448 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

IV.

Thomas von Aquin und Calvin.

1. Infra- und Supra-Lapsarismus.

Nachdem wir die Auserwihlungs- und Verwerfungslehre beider
Theologen dargelegt, méchten wir noch ihr Verhaltnis zu den Vertretern
des Infra- und Supra-Lapsarismus beleuchten, um sie dann endgiiltig
cinander gegeniiberstellen zu kénnen.

Dr. K. Dyk hat bis hinauf zu den ersten Reformatoren und ihren
unmittelbaren Nachfolgern eingehend untersucht, worin der Unter-
schied zwischen Infra- und Supra-Lapsarismus besteht, und er kommt
zu folgendem Irgebnis: « Die gewdchnliche Vorstellung, dafl der
eigentliche Unterschied zwischen beiden Systemen in der verschiedenen
Auffassung von der Anordnung der Decreta und des Obiectum der
Vorherbestimmung liege, ist unvollstindig und geht nicht auf den
urspriinglichen Gedanken zuriick, der beiden Meinungen zugrundc
liegt. »1 Seiner Ansicht zufolge bertihrt dieser Unterschied «zwei Fragen,
die aber aufs engste miteinander zusammenhangen : 1. Ist der Stinden-
fall von Gott pridestiniert worden, oder aber handelt es sich bloll um
ein gottliches Vorherwissen ? 2. Ist die Verwerfung cin Akt der
Oberhoheit oder der Gerechtigkeit Gottes ? »2

Die allgemeine Auffassung, Calvin gehdre zu den Supra-Lapsariern,
ist auf Grund dieser Kriterien nicht schwer zu beurteilen. Ordnet doch
Calvin den IFall Adams dem «decretwm horribile » unter ® und anerkennt

L K. Dijk, 30: «Dec gewone voorstelling, dat het verschil tusschen beide
meeningen ligt in de onderscheiden beschouwing van de orde der decreten, en
van het object der predestinatie, is dus onvolledig en gaat niet terug tot de
corspronkelijke gedachte, die aan beide gevoelens ten grondslag ligt.»

* L. c.: (Zijns inziens raakt het verschil ;) « twee quaesties, die echter nauw
met elkaar samenhangen : 1°. Is de val door God gepredestineerd, of is er alleen
van praescientia Dei sprake ? 20, Is de Reprobatie acte von Gods souvereiniteit
of van Zijne gerechtigheid ? »

3 Inst. Chr. ITI, 23, 7: Decretum quidem horribile, fateor : inficiari tamen
nemo poterit quin praesciverit Deus quem exitum esset habiturus homo, ante-
quam ipsum conderet; et ideo praesciverit quia decreto suo sic ordinarat . ...
Nec absurdum videri debet quod dico. Deum non modo primi hominis casum
ct in co posterorum ruinam praevidisse: sed arbitrio quoque suo dispensasse.
Ut enim ad eius sapientiam pertinet omnium quae futura sunt esse pracscium ;
sic ad potentiam, omnia manu sua regerc ac moderari. cfr. De act. Dei praed.
C. R. XXXVI, 313 (E. A. 612 a).



Dic Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin. und Calvin 449

er an anderen Stellen, daB, frotzdem Adam «sponte » gesiindigt hat
und auf diese Weise selbst Ursache seines Ungliicks geworden ist, dies
alles doch der wunderbare Ratschlull Gottes angeordnet hatte. ! Jeden-
falls aber finden sich Stellen, die beim ersten Anblick den Gedanken
an Supra-l.apsarismus nahelegen. * Dyk bemerkt hiezu : « In solchen
Iiillen schaut er mehr auf die executio decreti, auf die Art und Weise,
wie es sich vor unsern Augen vollzieht, als auf das decretum selbst. y 3
Und in der Tat! Bei genauerer Priifung dieser Stellen ergibt sich klar,
dafl Calvin damit den wegen des tyrannischen Charakters der Vorher-
bestimmung allenfalls aufsteigenden Bedenken vorbeugen wollte.
Darum argumentiert er, dal3, da wir alle schon in Adam schuldig seien,
niemand der Reprobation gegeniiber sich auf seine Schuldlosigkeit
berufen kénne. *

Auch die Beantwortung der zweiten I'rage erledigt sich nach dem
im vorhergehenden Gesagten von selbst. Nach Calvin ist der Sinn des
Satzes @ « So erbarmt er sich, wessen er will, und verhiirtet er, wen er
will », kein anderer als der, dall wir angesichts des tatsiichlichen Unter-
schiedes zwischen Auserwihlten und Verworfenen uns damit abfinden
miissen, dall es Gott gefallen hat, die einen zu erleuchten und die andern
zu verblenden. Wir sollten also keine hshere Ursache suchen als seinen
Willen. 3

In bezug aul Thomas ist die erste I'rage auch bald erledigt. Wir

1 De actern. Det praed. C. Ro XXXVI, 295 (E. A, 606 a) : Sponte cadendo
<ibi ipse exitii causa fuerit : et tamen admirabile Dei consilio ita fuisse ordinatum,
ut voluntaria haec ruina humano generi, et omnibus Adac posteris humilitatis
materia foret. cfr. Ibid. 313 (IE. A. 612 a).

2 Inst. Chr. I1I, 23, 3; 24, 14; Dec aet. Dei praed. 1. ¢. 288 (E. A. Go4 a).

K. Dijk, 27 ¢ « In die gevallen let hij meer op de executio decreti, op de
realiteit, zooals wij die aanschouwen, dan op het decrcet zelf. »

* Inst. Chr. III, 23, 3: Proinde si quis nos huiusmodi verbis aggrediatur,
cur ab initio Deus ad mortem aliquos praedestinarit, qui quum nondum essent,
mereri iudicinm mortis nondum potuerant : nos, responsionis loco, vicissim cos
rogemus quid Decum homini debere existiment, si cum a natura sua aestimare
velit, Qualiter peccato vitiati sumus omnes, non possumus non esse Deo odiosi,
idque non tyrannica sacvitia, sed aequissima iustitiac ratione. Quod si iudicio
mortis obnoxii sunt omnes naturali conditione, quos ad mortem Dominus pracdes-
tinat, de qua obsccro eius iniquitate erga se conqucrantur ? cfr. De aet. Dei
pracd. 1. c¢.; De occ. Dei prov. C. R, XXXVII, 288 (E. A. 634 a).

* Rom. 9, 18 : Hoc enim vult efficere apud nos, ut in ca quae apparet inter
clectos et reprobos diversitate, mens nostra contenta sit, quod ita visum fuerit
Deo, alios illuminare in salutem, alios in mortem excaccarc: neque superiorem
causam cius voluntate inquirat. Insistere enim debemus in istas particulas, cuius
vult, et quem vult: ultra quas procedere nobis non permittit.

Divus Thomas. £9



450 Die Prddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

erinnern uns an das iiber die Siinde Gesagte : dal} sie nach Thomas
von Gott weder direkt noch indirekt gewollt oder angeordnet, sondern
nur zugelassen werden kann. So ist denn auch in bezug auf den
Siindenfall von seiten Gottes nur Vorherwissen, nicht aber Vorher-
bestimmung denkbar.! Wihrend nun die Supra-Lapsarier den Akt
der Verwerfung Gottes Oberhoheit, die Infra-Lapsarier seiner Gerech-
tigkeit zuschreiben, kann Thomas weder den einen noch den andern
ausschiiefilich zustimmen : ist doch nach Thomas die Verwerfung ein
Akt sowohl der Oberhoheit als auch der Gerechtigkeit Gottes?, wenn
auch in verschiedener Hinsicht.

 Zu Anfang des zweiten Abschnittes unserer Abhandlung haben wir
mit Nachdruck auf den mannigfaltigen Charakter hingewiesen, den das
Wort Reprobation bei Thomas hat, und im Zusammenhange damit auf
den Unterschied zwischen den Ausdriicken Awserwdhlung zum Leben
und Vorherbestimmamg zum Leben, die, obschon sie oft im nimlichen
Sinne gebraucht werden, im Grunde doch keine Synomina sind. ?

Infolgedessen diirfte sich bei Thomas eine dreijache Bedeutung
des Wortes Reprobation, Verwerfung, unterscheiden lassen :

a) als Gegensatz zur Auserwihlung : das Ubergangenwerden der-
jenigen, die nicht auserwihlt werden, diirfte man, wie wir es der
Einfachheit halber getan, als Nicit-Auserwdihiung bezeichnen ;

b) als Gegensatz zur Vorherbestimmung zu verdienstlichen Werken :
i diesem Sinne besagt die Reprobation nichts anderes als das Vorher-
wessen, «denn Gott bestimmt die Verworfenen nicht zur Siinde, so wie
er die Pradestinierten zum Verdienste bestimmt »?;

¢) als Gegensatz zur Vorherbestimmung zum ILeben (nicht zu
verwechseln mit der Auserwihlung zum ILeben) : in diesem Sinne ist
die Verwerfung der Strajeplan, der von Gott nur « voluntate conse-
quente » gewollt ist und daher das Vorherwissen der persinlichen
Stinden voraussetzt. 3

1 Rom. c. 8, lect. 6 : Praescientia importat solam notitiam futurorum : sed
praedestinatio importat causalitatem quandam respectu corum. Et ideo Deus
habet praescientiam etiam de peccatis, sed praedestinatio est de bonis salutaribus.

? Es handelt sich hier selbstverstindlich nur um den TVerwerfungs-Akt;
denn sowohl bei den Infra-Lapsariern wie bei Thomas ist die Erwdhiung ein Akt
der gbttlichen Barmherzigkeit (vgl. Schema II).

3 Die Vorherbestimmung setzt dic Auserwidhlung voraus und ist ithr Aus-
fihrungsplan.

1 De Verit. q. 6, art. 4 : Non cnim Deus pracordinat ad peccandum homines
reprobos sicut praedestinatos ordinat ad merendum. cfr, ibid. art. 1 ad 10,

§S8. Th. I, 23, 3 c. et ad =.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

451

Thomas seclber stellt an einer Stelle diese drei Bedeutungen neben-

cinander (De verit. ¢. 6 a. 1 ad ult.):

Reprobatio directe non opponitur prae-
destinationi, sed electioni, quia qui eligit,
alterum accipit et alterum reiicit, quod
dicitur reprobare.

Unde etiam reprobatio ex ratione sui
nominis magis pertinet ad voluntatem : est
enim reprobare quasi refutare,

nisi forte dicatur reprobare idem quod
iudicarec indignum quod admittatur. Sed
pro tanto reprobatio ad praescientiam dici-
tur in Deo pertinere, quia nihil positive ex
parte voluntatis est in Deo respectu mali
culpae ; non enim vult culpam sicut gratiam.

Et tamen reprobatio etiam dicitur
praeparatio ad poenam, quam etiam Deus
vult voluntate consequente, sed non ante-
cedente.

Verwerfung im ersten
Sinne als Gegensatz zur
Auserwihlung (Akt der
Oberhoheil).

Verwerfung im cwes-
len Sinne als Gegensatz
zur Vorherbestimmung
zu den verdienstlichen
Werken (Akt des Tor-
herwissens).

Verwerfung im drittern
Sinne als Gegensatz zur
Vorherbestimmung zum
Leben (Akt der Gerech-

tigkett).

Wie schon in Klammern angedeutet, ist die Verwerjung im crsten
Sinne (also als Gegensatz zur Auserwihlung) eine Tat der géttlichen
Oberhoheit ; sie ist vollstindig unabhingig vom Vorherwissen der guten
odetr bésen Werke : Gott erwihlt, wen er will, und iibergeht, wen er
will. 1
zum Leben) ist die Verwerfung eine Tat der géttlichen Gerechtigkeit.
Denn obschon die Vorherbestimmung nicht auf Grund des Vorher-
wissens der Verdienste erfolgt, da die Verdienste eben in der Vorher-
bestimmung ihren Grund haben 2, so beruht doch die Verwerfung auf
dem Vorherwissen der bésen Werke, da diese nichi aus der Verwerfung
folgen. Im zweiten Sinne (also als Gegensatz zur Vorherbestimmaing
zu den Verdiensten) kann bei Gott von keinem andern Akt dic Rede
sein als von einer Zulassung, und damit von einem Vorherwissen.

Da nun Calvin und die iibrigen Supra-Lapsarier im Ausdruck

Im dritten Sinne (also als Gegensatz zur Vorferbestimmaunyg

Verwerfung nicht diesen mehrfachen Sinn unterscheiden, sondern ihn

1 De Verit. q. 6, art. 2 ad 8 : Non est contra rationem justitiac distributivac
si Deus proponat se daturum gratiam alicui, ¢t alicui non, nulla inaequalitate
meritorum considerata. .

2 In Rom.c. 1lect. 3;c.8lect.6;c.9lect. 2;S. Th. I, 23, 3; I Sent. 40, 4, 1.



452 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

bloB in der dritten von Thomas angegebenen Bedeutung verstehen und
in diesem Sinne der Awserwdhiung gegeniiberstellen 1, ergibt sich, daf3
Thomas einen ganz andern Standpunkt cinnimmt als die Supra-Lapsarier.

Allein Thomas ist ebensowenig Infra-Lapsarier. Aus dem nimlichen
Grunde! Auch im Infra-Lapsarismus wird die Verwerfung im dritten
von Thomas unterschiedenen Sinne genommen, niamlich als Strafeplan,
und der Auserwihlung gegeniibergestellt, wie bei den Supra-Lapsariern.
Auch die Infra-Lapsarier gestechen wohl ein, daf3 die Verwerfung eine
Tat der gottlichen Gerechtigkeit ist ; allein sie tun das aus einem ganz
anderen Grunde, als dies ber Thomas der I'all ist. Sie sprechen nimlich
von Gerechtigkeit, insofern Auserwithlung und Verwerfung erst statt-
finden nach der Zulassung des Siindenfalles. Auf Grund desselben
miiBte von Rechts wegen dic schuldige Menschheit in ihrer Gesamtheil
verworfen werden. Wer also nicht auserwiihlt ist, wird aus Gerechtigkeit
verworfen.

Thomas lehrt zwar nicht ausdriicklich -— wenigstens so weit uns
bekannt ist —, dall in seinem Systeme die Auserwidhlung das Vor-
herwissen des Siindenfalles voraussetzt, wie der Infra-Lapsarismus
behauptet ; allein, wir miissen dies nichtsdestoweniger annehmen, da
sich sonst ein offener Widerspruch nachweisen lieBe. Lehrt Thomas
doch ausdriicklich, daBl die Vorherbestimmung sich auf ein ganz kon-
kretes Objekt ® bezieht und das Vorherwissen desselben voraussetzt. 3
Hiezu kommt noch seine besondere Lehre, dall die Vorherbestimmung
des Menschen ihren Grund in der Vorherbestimmung Christi hat 4,
welche das Vorherwissen des Siindenjalles nolwendig worausseizt, da
Christus als Irléser vorherbestimmt worden ist. > Dessenungeachict

1 Inst, Chr. III, 23, 1; ibid. 24, 12; 21, 5; Rom. 9, 18.

2 De Verit. q. 6, art. 4 : Scit enim (Deus) quot et qui salvandi sunt, ¢t utrum-
que infallibiliter ordinat, ut sic quantum est ex parte Dei, respectu utriusque
numeri (d. h. wie viele und welche), inveniatur certitudo non solum cognitionis
sed ectiam ordinis. cfr. ibid. art. 1; S. Th. I, 23, 7.

3°S. Th. I11, 1, 3 ad 4 : Pracdestinatio praesupponit praescientiam futurorum ;
ct ideo sicut Deus praedestinat salutem alicuius hominis per orationes alioram im-
plendam ; ita etiam praedestinavit opus incarnationis in remedium humani peccati.

t S, Th. III, 24, 4: Si autem consideretur secundum terminum praedesti-
nationis, sic pracdestinatio Christi est causa nostrac praedestinationis. Sic enim
Deus praeordinavit nostram salutem, ab aeterno praedestinando, ut per Jesum
Christum compleretur. Sub pracdestinatione acterna non solum cadit id quod
est fiendum in tempore, sed etiam modus et ordo, secundum quem est complendum
i tempore. cfr. Rom. ¢. 1, lect. 3.

> Obschon auch bei Calvin dic Inkarnation von cinem gottlichen Decretum
abhdngt, so wird doch die Frage nach ciner Prddestination in bezug auf Christus



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 453

ist bei Thomas die Verwerfung im ersten Sinne (d. h. im Gegensatz zur
Auserwihlung als Nicht-Auserwiithlung derjenigen, die nicht auserwihlt
worden) eine Tat der gotllichern Oberhoheit und nicht seiner Gerechtigkeit.

Wie oben dargelegt wurde, ist nach Thomas die Erbsiinde kein
hinreichender Grund fiir die Verwerfung im dritten Sinne, d. h. als
Tat der géttlichen Gerechtigkeit. Dem bereits Gesagten kann noch
hinzugefiigt werden, dal nach Thomas’ ausdriicklicher Lehre viele,
die nicht zum Leben auserwdhit werden, nichtsdestoweniger die heilig-
machende Gnade empfangen und deshalb — mégen sie dann auch in
persénliche Stinden fallen — nicht mehr durch die Erbschuld befleckt
sind. 1 Um der Erbsiinde willen konnte Gott sie also nicht von Fwigkeit
her verwerjen (Akt der Gerechtigkeit). Im dritten Sinne aber ist die
Verwerfung nach Thomas eine Tat der géttlichen Gerechtigkeit, insofern
sic thren Grund hat im Vorherwissen des persénlich begangenen

Uinveclites. «
2. Gottes absolute Oberhoheit.

Zuriickblickend auf unsere vergleichende Studie iiber die Pridesti-
nationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin, diirfte es nicht schwer
fallen, in den Ausfithrungen beider einen charakteristischen Zug nach-
zuweisen : die tiefe Uberzeugung von Gotles absoluter Oberhoheit iiber
alles, was nicht Gott ist. Die Lehre von der Priadestination ist denn
auch, wie Kampschulte hervorhebt ?, in Calvins System nicht blofl als
« Anhang » zu betrachten. Allein wir m&chten die Richtigkeit seiner
Auffassung bezweifeln, wenn er weiter sagt : « Die Lehre von der gott-
lichen Vorherbestimmung ist der Grundgedanke, welcher das ganze
calvinische System beherrscht. Man darf sagen : von ihr wird Calvins
Lehrgebaude in allen seinen Teilen getragen, von ihr empfingt es
Charakter und Farbe. »* Wir mé&chten uns vielmehr dem schon
erwihnten Urteil von Doumergue anschlieBen: «La prédestination,
comme telle, n’est pas le principe d’ott la méthode déductive, a priori,

nicht gestellt. Dies diirfte auf einen Unterschied in die Lesart des Romerbriefes
zuriickzufihren sein, Thomas liest : Qui pracdestinatus est Filius Dei in virtute ;
Calvin : Decel ratus Filius Dei in potentia ; Bibel von Dordrecht (Statenbijbel) :
Die krachtiglijk bewezen is te zijn de Zoon Gods; Codex B : Tad éoalivios vies
JznJ 2v a'J‘J:(!J.E.:.

I Man beachte, daB3 nach Thomas dic Siindenvergebung nicht mittels einer
vnputatio erfolgt, sondern dafl die Siinde ausgetilgt wird, um nicht wieder aufzu-
Iecben. (S. Th., 111, 88, 1.)

2 Vgl. hiczu dic Schemata im Anhang.

P Kampschulte, T, 263, in Anmerkg. 4. L 1. c. 263,



454 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

a tiré toutes les parties du systéme. Clest le postulat auquel la
méthode regressive a ramené, a posteriori, toutes les explications de
I'expérience. » Wie aber alle Teile dieses Systems, so wird auch
die Pridestinationslehre selber beherrscht und durchdrungen vom
(redanken an Gottes Oberhoheit.

Beide Theologen, Thomas ebensowohl wie Calvin, versuchen dieser
Oberhoheit Gottes die ihr gebiihrende Stellung einzuriumen, nicht
nur in der Lehre von der menschlichen Rechtfertigung, sondern auch
auf dem Gebiete der Siinde. Sie tun es auf die Gefahr hin, durch die
Jetonung der gottlichen Oberhoheit der von ihnen so hoch ein-
geschitzten Heiligkeit Gottes zu nahe zu treten. Nach der Auffassung
beider, darf Gott weder in der Auserwihlung noch in der Verwerfung
auch nur im mindesten vom Geschipfe abhingig gedacht werden,
denn dies hieBe nichts weniger als das Geschopf an die Stelle des
Schopfers setzen. Beide haben, wenn auch von eigenen Prinzipien
ausgehend und jeder in seiner eigenen Art und Weise, diesen Gedanken
weiter zu verfolgen und zu handhaben getrachtet. Allein gerade diese
cigenen Prinzipien und diese verschiedene Art und Weise der Auffassung
sind es, die den ganzen Unterschied herbeifiihrten. Die verschiedene
Auffassung der Folgen des Stindenfalles, des Wesens der Rechtfertigung
und der Wiedergeburt, bedingte die Verschiedenheit in der T.ehre von
der Pridestination zum Leben.

Nach Thomas miissen die Priadestinierten das Leben, zu dem sie
ohme ithr Verdienst auserwihlt werden, dennoch durch gute Werke
vérdienen, nicht zwar aus eigener natiirlicher Kraft zum Guten, soniern
cinzig in Kraft der von Christus verdienten Gnads. Calvin hingegen
stimmt wohl der ohne Verdienst erfolzten Auszrwihlunz, sowie der
Notwendigkeit der guten Werke zu, leuznet jedoch deren verdienst-
lichen Charakter. Haben doch die Gliabizen nur duarch den Glauhzn
als Instrumant des Geistes Anteil an Christi Verdienst und damit am
ewigen Leben. Gottes Oberhoheit wird aber von bziden stark betont
in der ohne Verdienst erfolgten Auserwihlung, die einzig auf dem
gottlichen Wohlgefallen beruht. Unter Gottes Oberhoheit beugen sich
nach Thomas wie nach Calvin die Verworfenen ; sie haben ja Gottes
Ratschiul3 keineswegs vereitelt — waren sie doch nicht auserwihlt!

Allein der Unterschied in der Lehre von Gottes Verhiltnis zur
Siinde, der allerdings letztens aus dem verschiedenen Bestreben, Gottes

L Doumergue, IV, 358.



Die Priidestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 455

Oberhoheit zu wahren, hervorgeht, ist hier der Grund der fast entgegen-
gesetzten Auffassungen. Nach Calvin bedeutet wicht-auserwihli-sein
dasselbe wie wverworjen-sein, und diese Verwerfung iiberliefert die Ver-
worfenen, ohne daB damit ihre Schuld in Abrede gestellt wiirde, an
Satan, und an all das, was damit zusammenhingt. Nach Thomas aber
ist der Nicht-Auserwihlte als solcher wnoch mnicht verworfen ; denn
Gott verwirft niemanden, ofne dafi das Vorherwissen seimer Siinden
dazwischen lrile.

Threr Natur nach gleichartige SchoBlinge tragen, falls sie ver-
schiedenartigen Stimmen aufgepfropft werden, ganz verschiedene
Friichte. So sind auch Thomas und Calvins Iehren nicht Variationen
derselben  Ari. Aus der verschiedenartigen Anwendung desselben
Prinzips, d. h. der gottlichen Oberhoheit, ergibt sich ohne Zweifel eine
sachlich ganz andere Lehre. Deutlich kommt uns dies zum Bewultsein,
wenn wir Calvin als Supra-Lapsarier kennzeichnen, Thomas hingegen
auBerhalb allem Infra- und Supra-Lapsarismus seine eigene Stelle
zuweisen miissen.

ANHANG

Die Lehre von der Freiheit bei Thomas und Calvin.

Von der gro3ten Bedeutung in Thomas’ Auffassung von der Vorher-
bestimmung und Verwerfung ist die Lehre von der menschlichen
Freiheit : erinnern wir uns nur an seine Anschauungen iiber die

Verdienstlichkeit der guten Werke, iiber die Moglichkeit, der Gnade
zu widerstreben und die Siinde, und zwar jede einzelne Siinde zu meiden.
Dagegen hat es den Anschein, wenigstens wenn man bloB nach den
Worten urteilen wollte, dal Calvin diese Freiheit grundsitzlich ablehne.
Allein auch hier muf3 wieder betont werden, da3, wenn auch bei beiden
Theologen das gleiche Wort, die namliche duflere Formulierung sich
findet, sic doch nicht immer dieselbe Wahrheit zum Ausdruck bringen
wollen.

Um zu ermitteln, ob in der so weittragenden Lehre von der
menschlichen Freiheit bei beiden tatsiichlich ein Gegensatz obwaltet,
méchten wir nachstehende Fragen beantworten :

1. Was verstehen Calvin und Thomas unter dem Ausdruck « liberum
arbitrium » ? Stehen ihre Begriffe an und fiir sich zucinander im Gegen-
satz ?



456 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

2. Ergibt sich aus Thomas' Lehre von der menschlichen Freiheit
vielleicht eine Konsequenz, welche im Gegensalz stande zie Konsequenzen,
die Calvin auf Grund der Leugnung der Freiheit zieht ¢

3. Wird Thomas' ILchre von Calvin vielleicht auch aw/ andere
Griinde hin in Abrede gestellt ?

4. Steht Calvins Lchre vielleicht auf andere Griinde hin im Gegen-
satz zu Thomas’ Lehre ?

1. Der Begriff der Freiheit.
Calvins Lehre.

Wollen wir wissen, von welchen Gedanken sich Calvin leiten 1ii3t,
wenn er dem Menschen das liberum arbitrium abspricht, so miissen
wir unsere Aufmerksamkeit vor allem auf nachstehende Sitze lenken.

Liberam voluntatem vulgo intelligunt .... quae bonum awut malim
cligere habeat in sua pofestate. Adversus Pigh. (C. R. XXXIV, 280, E. A.
133 b).

Nec impedire possis, quin simulac libera fuerit voluntas dicta, haec
pluribus imaginatio protinus in mentem veniat habere igitur sub potesiaic
sua bonum aul malum, ut alterutrum eligere swapte virtute queat. Adv.
Pigh. 1. c.

Semper autem testatus sum, me de nomine pugnare nolle si hoc semel
constitueretur : libertatem non ad potentiam vel facultatem boni aeque ac
mali eligendi . ... referri debere. Adv. Pigh. 303 (E. A. 141 Db) ; ibid. 399
(E. A. 175 b).

Dem Wortlaute nach hat es den Anschein, als ob Calvin mit der
Leugnung der /ibertas den Menschen das Vermdégen absprechen wollte,
eigenmichtig das Gute sowohl wie das Bése zu wahlen.

Allein, in welchem Sinne ist das Gute und das Base zu fassen ?
Calvin sagt diesbeziiglich :

Liberam (voluntatem) negamus, quia propter ingenitam homini pravi-
tateme ad malum necessario feratur. Adv. Pigh. 280 (E. A. 133 b).

Velle inesse ex natura: possumus nonnisi mala velle ex naturae
corruptione. Adv. Pigh. 375 (E. A. 167a); De aetern. Dei praed. C. R,
XXXVI, 292 (E. A. 605Db).

Dico . ... ratiocinandi potentiam .... dico volendi facultatem, quac
in corde residet, vitiatas esse, corvuptasque peccato. Adv. Pigh. 381 (E. A,
169 a) ; Conf. de foy C. R. XXXVI, 756 (E. A. 93 a).

Dicimus voluntatem pravitate corruptam, ut nec Deum diligere, nec
eius obedire iustitiae possit. Adv. Pigh. 320 (E. A. 147 D).

Quodsi totus homo peccati imperio subiacet ipsam certe voluntatem . . ..
arctissimis vinculis constringi necesse est. Inst. Chr. II, 2, 27.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 457

Sic voluntas, quia inseparabilis est ab hominis natura non periit ; sed
pravis cupiditatibus invincta fuit, ut nihil rectum appetere queat. L. c.
seet. 12.

AManet nihilominus voluntas, quae propensissima affectione ad peccan-
dumn et propendeat et festinet : siquidem non voluntate privatus est homo,
quum in hanc necessitatem se addixit, sed volunlatis sanitate. Neque vero
inepte Bernardus qui velle nobis omnibus inesse docet : sed velle bonum,
profectus : velle malum, defectus. Ideo simpliciter velle, hominis ; male
velle, corruptae naturae ; bene velle, gratiae. Inst. Chr. I1, 3, 5.

Auf Grund dieser Ausspriiche méchten wir den Schlull ziehen :
Wenn Calvin das liberum arbitrium leugnet, so bedeutet dies, dal3 nach
seiner Auffassung der Mensch durch die Siinde so sehr gefangen gehalten
wird, dall sein Wille fortwihrend zum Moralisch-Bésen geneigt und
darum auBerstande ist, Gott zu liecben und seine Gebote zu beobachten.
Dies aber ist die Folge des Siindenfalles Adams.

Neque enim negamus liberi arbitrii conditum fuisse hominem, qui ct
sana mentis intelligentia et rectitudine voluntatis praeditus fuit. Nunc
quidem captivum teneri sub peccati servitute arbitrium nostrum asserimus.
Adv. Pigh. C. R. XXXIV, 263 (E. A, 127b) ; Inst. Chr. II, 3, 10.

Dieses Unvermégen kommt #nicht von aufen, ist kein Zwang, denn
dieser widerspricht dem Wesen des Willens selbst :

« .... non extrinseco impulsu, sed spontaneo cordis affectu, scientes
ac volentes peccarint. » Adv. Pigh. 309-10 (E. A. 611).

« Coacta voluntas nulla esse potest quum alterum alteri repugnet ...
eam sic vocamus, quae non sponte sua, nec interiore electionis motu, incli-
natur huc vel illuc, sed externo motu violenter fertur.» Adv. Pigh. 280
(E. A. 133 b).

Obschon es sich also um eine wnnerlich begriindele Notwendigkent
handelt, so stammt diese doch nicht aus der menschlichen Natur als
solcher :

«Quemadmodum si quis dixerit: Homo est animal bipes, ambulare
igitur et ingredi potest : erit quidem argumentum non malum nec ineptum.
Verum si quis ad paraliticum trahere velit: in promptu est responsio,
aliunde esse vittum quod naturam impediat. Sic omnino de voluntate respon-
dendum est: liberam quidem esse natura, sed vitio factam fuisse sevvam,
atque hac servitute detineri, donec Dei manu asseratur.» Adv. Pigh. 209
(E. A. 140a).

Zur menschlichen Natur ist eine Qualitit hinzugekommen (Adv.
Pigh. 381 ; E. A. 169 a), um derentwillen die voluntas serva genannt wird :
«quae propter corruptionem sub malorum cupiditatum imperio captiva



458 Die Préddestinationsiehre bei Thomas von Aquin und Calvin

tenetur, ut nihil quam malum eligere possit.» (Adv. Pigh. 280 E. A.
133b). In dieser Hinsicht steht der Mensch auf der nimlichen Stufe
wie Satan. Beide, Mensch und Satan, haben das Werk Gottes zerstort :
denn waren sie auch im Guten noch nicht befestigt (mutabiles), so
waren sic doch gut von Gott geschaffen worden. Beide sind gefallen
und daher «eidem condemnationi subiecti, exceptis iis quos elegit
Dominus, atque eximit per gratiam Jesu Christi» (Cont. un. Cord.
C. R. XXXV. 355. E. A. q406a). Daher ist mit dieser Nolwendigkeil
zur Stinde (non alibi statuimus peccandi necessitatem quam in vitio
voluntatis. Adv. Pigh. 280. 1. A. 133 b), diesem nicht jrei sein, diesem
serva sein eine spontaneilas vereinbar, « quae ultro se flectit quocumque
ducitur, non autem rapitur aut trahitur invita» (Adv. Pigh. 1. c.).
Kurz faBt Calvin seinc Auffassung in den Worten zusammen :

« Haec igitur distinctionis summa observetur, volentem quidem peccare,
non invitum, nec coactum, affectione animi propensissima, non violenta
coactione : qua tamen est naturae pravitate, non posse nisi ad malum
moveri et agi.» Inst. Chr. II, 3, 5.

Diese Unfreiheit, d. h. dieses Unvermégen, eigenmichtig das
sittlich-Gute zu tun, steht im vollkommenen Einklang mit einem
andern Satz: «.... liberam Dei voluntatem in bene agendo, non
impedit, quod necesse est illum bene agere » (Adv. Pigh. 333. E. A. 152 a).
Sie steht schlieBlich auch im Einklang mit Calvins Lehre {iber die Folgen
des Siindenfalles, die Rechtfertigung und Wiedergeburt. Zu beachten
ist auch, dal} er seine Lehre von der Unfreiheit hauptsichlich denjenigen
gegenitber betont, die sich Gott gegeniiber auf die Verdienstlichkeit
ihrer Werke berufen, sei es als Vorbereitung auf die Rechtfertigung,
sei es in bezug auf die Vorherbestimmung zum Leben.

Thomas’ Lehre.

Wollen wir den Ireiheitsbegriff bei Thomas niher kennen lernen,
so miussen wir vorerst die Calvin’sche Auffassung von Freiheit und
Unfreiheit ganz beiseite lassen.

Das Objekt des Willens ist nach Thomas das Gute, das Gute nicht
in dieser oder jener Ordnung, sondern unabhingig von jeder bestimmten
Ordnung, sei es nun die sittliche, physische oder psychologische Ordnung.
Denkt sich der Mensch ein Ding, das in jeder Hinsicht und in jeder
Beziehung « gut » genannt werden kann, woran also in keiner Hinsicht

etwas Gutes mangelt, das m. a. W. das Algute ist, dann wird der Wille,



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 459

wenn er anders einen Akt setzt, dieses Allgute wollen und nicht abweisen
kénnen. Wenn jedoch an diesem Ding etwas Gutes -— und mag es
noch so klein sein — mangelt, ist es m. a. W. nicht das Absolut-Gute,
dann kann der Mensch es eben von dieser nicht-guten Seite betrachten,
und der Wille wird — wenn er anders in bezug auf dieses Ding einen
Akt setzt - es entweder abweisen, falls die nicht-gute Seite ins Auge
gefal3t, oder ihm zustimmen, insofern die gute Seite betrachtet wird.

« Voluntas, sagt Thomas, non ex necessitate vult quaecunque vult.
Si proponatur aliquod obiectum voluntati quod sit universaliter bonum et
‘secundum omnem considerationem, ex necessitate voluntas in illud tendit,
si aliquid velit ; non enim poterit velle oppositum . ... Alia autem quaelibet
particulavia bona, in quantum deficiunt ab aliquo bono, possunt accipi ut
non bona et secundum hanc considerationem possunt repudiari vel approbari,
a voluntate, quae potest in idem ferri secundum diversas considerationes. »
(3. Th. I-I1, 10, 2.)

Wir sagten: « Wenn der Mensch anders einen Akt selzl». Denn
wir diirfen nicht vergessen, dal auch die Akte der Vernunft und des
Willens nach Thomes Teilgiiter, bona particularia sind, also an ihnen
eine gute und eine nicht-gute Seite sich findet, so daB der Mensch die
Setzung dicser Akte unterlassen kann. Stellt der Mensch sich auch
das Allgute vor, dann kann er seine Gedanken wieder davon abwenden,
d. h. er kann von seiner Freilieit in bezug auf die Setzung eines Willens-
aktes Gebrauch machen. Wenn er dies aber nicht tut und infolgedessen
in bezug auf das Allgute cinen Willensakt setzt, dann wird es notwendig
ein Akt der Zustimmung sein. Gegeniitber dem Allguten ist er also
nicht frei. Trei aber ist er gegeniiber jedem anderen Guten, das er nach
Belieben wollen oder zuriickweisen kann, obschon er tatsichlich nicht
beide Akte zugleich setzt, sondern entweder will oder zuriickweist.

« Sic ergo quantum ad aliqua voluntas ex necessitate movetur ex parte
obiecti, non autem quantum ad omnia ; sed ex parte exercitii non ex necessi-
tate movetur.» (De Malo q. 6.)

Nennt Thomas also den Willen jreir, dann bedeutet dies, daB
nach seiner Ansicht der menschliche Wille nicht bestimmt (determiniert)
ist, emn Objekt ohne weiteres anzunehmen, sondern dall gegeniiber
einem solchen Objekte auf Grund seines eigenen Wesens — falls es
nicht das Allgute ist -— aufler der Unterlassung eines jeden Aktes,
ein zweifacher Willensakt méglich ist : insoweit in diesem Objekt ein
hon wm sibi conveniens sich findet, ein Akt des Wollens, und insoweit



460 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

ein bonwm sibi conveniens fehlt, ein Akt des Nicht-Wollens (nolle;
oder Zuriickweiscns (De Malo 1. c.).
Das lLiberum arbilvizm aber ist die Fretheit des Uvrleils, vermage
deren der Mensch imstande ist, auch wenn er sich nur einem bestimmten
Objekte gegeniiber befindet, dasselbe in vernunftgemiler Priifung von
seiner nicht-guten Seite zu betrachten. Diese Urteilsfreiheit, nimlich
«velle hoc vel illud» (I. Sent. 42, 2, T ad 3; II. Sent. 7, 1, T ad 4),
diirfte demmnach als der Hohepunkt der Freiheit bezeichnet werden.
Daher finden wir denn auch bei Thomas Ausfithrungen, in denen Aus-
driicke wie liherum arbitvium, libera voluntas und [iberias in ein und
derselben Bedeutung gebraucht werden.
Stellen wir nun die ganz verschiedenen Begriffe in der ndmlichen
dulleren Formulierung, wie sie sich bei beiden Theologen finden, ein-
ander gegeniiber, so vermégen wir an wund jiir sich keinen Widerspruch
wahrzunehmen. Sagt doch
Calvin : Der Mensch ist nicht imstande, aus eigencr Kraft das Sittlich-
Gute zu tun (d. h. der Mensch ist nicht frei) und

Thomias : Der Mensch kann ein und dasselbe Objekt, falls es nicht das
Allgute ist, als begehrenswert wollen und als nicht begehrens-
wert zuriickweisen (d. h. der Mensch ist frei).

Diese Ausspriiche besagen an sich keinen (regensatz zueinander ;
sie bezichen sich auf verschiedenc Objekte und verhalten sich zueinander
wie etwa die beiden Siétze : Im Winter kiénnen die Biume keine neuen
Blatter bekommen, und : Jede Pflanze hat das Vermogen in sich zu
wachsen. Stinden beide Ausspriiche cinander gegeniiber wie Ja und
Nein, dann lieBe sich bei Thomas ein Widerspruch in seiner eigenen
Lehre nachweisen. Ist doch der Zustand, in welchem sich Calvin den
gefallenen und noch nicht wiedergeborenen Menschen denkt, ganz
derselbe wie der, den Thomas den Verdammten, die sich bereits in der
a. 10 et 11). Und dennoch besitzen nach Thomas auch diese, trotz
thres vollstindigen Unvermdégens zu etwas Sittlich-Gutem, das liberum
arbitrium. Umgekehrt erfreuen sich auch jene, die schon im ewigen
Leben weilen und deshalb nicht mehr siindigen kinnen, des liberum
arbitrium (De Verit. q. 22 a. 6 und q. 24 a. 8).

Holle befinden, und Satan zuweist (I1. Sent. 7, 1, 2 ; de Verit. q. 24

« Boni et mali angeli habent liberum arbitrium, sed secundum modum
et conditionem suae naturae.» (S. Th. I, 64, 2 ad 1.)

Dieser « Modus » bezieht sich auf das einmal bestimmte und nicht
mehr zu indernde Endziel : bei den verdammten Menschen und bet



Die Priddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 46I

Satan ist dasselbe niimlich unabdnderlich schlecht (IT. Sent. 7, 1, 2)
und infolgedessen ist alles, was sie tun, auf dieses Ziel hingeordnet
und darum schlecht :

Quamvis diversa eligant per Lberum arbitviwm, in omnibus tamen
peccant : quia in omni eorum eclectione permanet vis primae eclectionis
ipsorum. (De Malo, q. 16 art. 5.)

Die Freiheit im Sinne Thomas’ sieht also davon ab, ob man -——
sittlich gesprochen - nur Gutes oder nur Béses oder beides tun kann ;
sie abstrahiert von der sittlichen Ordnung als solcher und schlieit sie
darum auch nicht aus: « In hoc attenditur ratio libertatis quod possit
hoc Jacere vel non jacere, aut hoc vel tllud facere » (1. Sent. 42, 2, 1 ad 3).

Die Leugnung des liberum arbitrium durch Calvin und die
Behauptung desselben durch Thomas besagt demnach keinen Wider-
spruch, da mit den ndamlichen Worten ganz verschiedene Dinge
bezeichnet werden.

2. Die Konsequenzen.

ILs wire unter Umstanden moglich, dal3 sich aus der verschiedenen
breiheitslehre ber Calvin und Thomas Konsequenzen ergeben, die zu
einander in Gegensatz stehen. Und in diesem Falle miilten wir sagen,
Calvin habe die Lehre des Aquinaten indirekt geleugnet.

Der Mensch kann, cben kraft scines liberum arbitrium, so wie
Thomas es ihm zuerkennt und wie es oben dargelegt wurde, der Gnade
widerstreben. Sieht er nimlich in der Gnade cin Gut, so kann er sie
annehmen ; betrachtet er sie aber von ihrer nicht-guten Seite — ist
doch die Gnade nicht das Allgute, d. h. Gott selber — so kann er sie
zuriickweisen, nicht wollen. Widerstrebt er der Gnade, verschmiht
er sie, so geschieht dies aus ecigener Schuld. Geht er dagegen auf sie
ein, dann geschieht dies nicht in Kraft des Geschépfes, sondern kraft
der Gnade selbst, da Gott, der den Willen geschaffen, ihm dieses Ein-
gehen gibt (S. Th. I, 105, 4 ad 1 und 2 ; de Verit. q. 22 a. §). Und,
wie oben gesagt wurde, in diesem Eingehen auf die Gnade sieht Thomas
den verdienstlichen Charakter der guten Werke.

Dieser Konsequenz aus der Freiheitslehre bei Thomas steht nun
die Lehre Calvins gegeniiber, insofern er sowohl das Vermégen, der
Gmade zu widerstreben, als auch die Verdienstlichkeit der guten Werke
leugnet. |

« Efficaciter formari voluntatem nostram constituo, ut Spiritus Sancti

ductum sequatur mnecessario, non autem incitari duntaxat, wt valeat, si
velit. » Adv. Pigh. C. R. XXXIV, 353 (E. A. 159 a).



462 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

« Ac voluntatem movet, non qualiter multis seculis traditum est et
creditum, ut nostrae postea sit electionis, motioni aut obtemperare aut
refragari: sed illam efficaciter afficiendo. Illud ergo toties a Chrysostomo

repetitum repudiare necesse est. « Quem trahit, volentem trahit» quo
insinuat dominum porrecta tanium manu cxpectave, an suo auxilio iuvari
nobis adlubescat. » Inst. Chr. II, 3, 10; cfr. Sect. 7.

Wenn irgendwo, so dirfte wohl an dieser Stelle Calvins Meinung
ganz deutlich hervortreten. Was er bestreitet, ist nicht die Konsequenz
aus Thomas’ Freiheitslehre, dall der Mensch die Gnade als ein bosmn
particulare betrachten kénne, insofern ihr ein bestimmtes « bonum sibi
conveniens » abgeht und dal} er sie infolgedessen zuriickweisen kdinne,
auch dann, wenn er es kraft der unjehlbaren Wirksamkeit Gottes tal-
sdachlich nicht tui. Der strittige Punkt ist vielmehr auch hier wieder
kein anderer als der, dal Calvin in dem Vermogen, die Gnade zuriick-
zuweisen, cinen Angriff auf die gottliche Oberhoheit erblickt : als ob
Gott bei der Gnadenspendung abwarten miillte, ob es dem Menschen
beliebe — unabhingig von Gott — die Gnade anzunehmen oder nicht.

Allein einer solchen Auffassung steht auch Thomas entschieden
gegenitber.  Wenn auch nach ihm der Mensch kraft seines liberum
arbitrium die dargebotene Gnade annehmen und zuriickweisen kann,
so anerkennt Thomas doch ausdriicklich, dall sie niemals fatsdchlich
angenommen wird, als infolge gdottlichen Einflusses, und auch die
Ablelmung der Gnade vollzieht sich nicht unabhingig von Gott, wic
wir bereits ausgefithrt haben.

Die Stellungnahme Calvins Thomas gegentiber dirfte aber
cinen weitern Grund haben in seiner Auffassung von der Recht-
fertigung, der Wiedergeburt und den guten Werken. Wird doch nach
seiner Lehre der Mensch nur gerechtfertigt durch Adwnrechnung der
Gerechtigkeit Christi. Die Werke auch des Wiedergeborenen bleiben
i sich schlecht, denn bloB durch den Glauben werden sowohl die
Personen als. auch deren Werke gerecht. Die Gnade ist nicht, wie bei
Thomas, ein dem Menschen innerliches wirksames Prinzip, sie bleibt
vielmehr auller ihm und ist sozusagen unabhingig von ihm. Von der
Annahme oder Zuriickweisung einer solchen Gnade kann darum auch
ebensowenig die Rede sein als von Verdienst. Allein dies ist keine
Konsequenz aus Calvins Leugnung der Freiheit, sondern aus seiner
Lehre von der Rechtjertigung und Wiedergeburt.

Wir diirfen demnach sagen, dafl auch die Konsequenzen aus der
Freiheitslehre beider Theologen nicht im Gegensatz zueinander stehen.



Die Priidestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 463

3. Andere Griinde.

Weisen also weder die Freiheitslehre beider Theologen noch. dic
unmittelbar aus derselben sich ergebenden Konsequenzen einen Wider-
spruch auf, so miissen wir nun an die dritte Frage herantreten :
Leugnet Calvin die menschliche Freiheit, fiir die Thomas eintritt,
vielleicht auf andere Griinde hin ? Wir kénnen darauf antworten, daf
Calvin die Auffassung von der Freiheit, wie sie bei Thomas sich findet,
weder bekdmpft noch verteidigt, daB er vielmehr, soweit uns wenigstens
bekannt ist, hiertiber gar nicht redet.

Beim ersten Anblick méchte man allerdings aus folgenden Aus-
driicken eine feindliche Haltung entnehmen :

« Non. tamen puto hanc quoque partem negligendam, ut noverimus
specialis esse gratiae Domini, quoties in mentem venit eligere, quod e re
nostra est: quoties eo voluntas inclinat: rursum quoties eo voluntas
inclinat quod alioqui erat nociturum.» Inst. Chr. II, 4, 6.

Allein die nachfolgenden Worte heben ‘den eigentlichen Grund-
gedanken deutlich hervor :

« Atque huc se protendit divinae providentiae vis, non modo, ut rerum
eventus succedant, quemadmodum expedire prospexerit ; sed ut voluntates
quoque hominum eodem tendant. » Ibid.

Es ist also wieder nichts anderes als die Unantastbarkeit der
gottlichen Oberhoheit, von der Calvin redet :

« .... Contendo Deum, quoties viam facere vult suae providentiac,
etiam in rebus externis hominum voluntates flectere et versare : ne ita essc
liberam ipsorum electionem, quin eius libertate Dei arbitrium dominetur.
Velis nolis, animum tuum a motione Dei potius, quam ab electionis tuae
libertate pendere.» Ibid. s. 7.

4. Gegensatz.

Wenn also Calvin durch seine Leugnung der Freiheit noch auf
andere Griinde hin zu Thomas in Widerspruch steht, so wollen wir
das Problem umstellen und weiters fragen : Wird Calvins Leugnung
der Freiheit auch durch Thomas auf andere Griinde hin bestritten ?
Mit andern Worten ; Kann Thomas der These Calvins: Der Mensch
ist nicht frei, d. h. der Mensch ist ohnmdchtig, aus eigener Krajt etwas
Sattlich-Gutes zu tun, zustimmen ?

Unter dem Titel : « Die Folgen des Siindenfalles » haben wir bereits
oben (Heft I, S. 89) die Antwort auf diese Frage gegeben. Nach
Thomas ist die menschliche Vernunft in ihrer Tatigkeit nicht blof3
auf das Gebiet der res terrenae beschrinkt. Im Gegensatz zu Calvin



464 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

lehrt er vielmehr, dall dieselbe mit Bezug auf die Erkenntnis Gottes
aus seinen Werken und infolgedessen auch mit Bezug auf die aus dieser
Erkenntnis abgeleitete Sittenlehre ihre natirlichen Krifte bewahrt hat.
Allerdings erkennt Thomas den Leidenschaften einen groBen Einflull
zu (S. Th. I, 81, 3; I-1I1, 09, 2 ; 10, 3 ; 17, 7; de Verit. q. 22 a. 12 ; (. 25
a. 4) ; nichtsdestoweniger wiire es verfehlt, daraus auf die vollstindige
Unfahigkeit zu natiirlich guten Werken zu schlieBen. Allerdings haben
diese kein Anrecht auf das ewige Leben, mag dieses nun die Recht-
fertigung oder das Leben selbst sein. Denn hiezu ist nicht nur ecine
blof natiirliche, sondern ecine tubernatiirliche Giite notwendig, welche
nur aus der Gnade stammen kann (S. ¢. Gent. ITI, 147 und 149 ; S. Th.
I-11, 109, 5und 6 ; 112, 2. 3; 114, 2. 5. 7; de Verit. . 24 a. 14 und 15 ;
Quodlib. TV. 7). Die Bemerkung Calvins:

« Coniungunt, fateor, interim cum suis operibus Dei gratiam: sed
quum non aliter se gratos esse confidant, quam si digni sunt, eorum et
fiduciam et gloriationem in operibus residere constat. Haec trita est ac
receptissima in omnibus scholis doctrina ; haec omnium fere animis penitus
infixa opinio, ita quemque’ amari a Deo, ut quisque sit dignus.» Ad Car.
Quint. (C. R. XXXIV, 506; E. A. 54 b))
kann denn auch gar nicht auf Thomas bezogen werden. Auch Thomas
anerkennt — und dies will Calvin doch augenscheinlich betonen —-,
dal des Menschen vorziiglichste Werke nicht imstande sind, eine
Ausschnung mit Gott zu bewirken oder ein Anrecht auf die Gnade
und den Himmel zu erlangen — wire ja sonst der Schopfer vom
Geschopfe abhingig.

Folgerungen,

Aus unserer Untersuchung diirfte sich ergeben, dall Calvins und
Thomas’ Ansichten tiber die Ireiheit weder an und fiir sich noch in
thren Konsequenzen zucinander im Gegensatz stehen. Was Thomas
mit der Anerkennung der Freiheit lehrt, wird von Calvin gar nicht
behandelt ; was Calvin aber mit der Leugnung der I'reiheit sagen will,
kann von Thomas auf andere Griinde hin nicht durchweg angenommen
werden. Wihrend Calvin lehrt, dall alle Werke des Menschen siind-
haft sind infolge eines vitium naturae, behauptet Thomas, dal3 auch
der in Adam gefallene und in Christus noch nicht wiedergeborene
Mensch noch sittlich-gute, wenngleich nicht verdienstliche Werke ver-
richten kann. Allein dieser Gegensatz stammt nicht aus der Lehre
von der TFreiheit, sondern aus der verschiedenen Auffassung beider
Theologen beziiglich der IFolgen des Siindenfalles.



465

1s von Aquin und Calvin

I'homas

Die Pridestinationslehre bei

TAS([o1I
S[e) uauplOnNZUEB [[BJUIPUNS
uap ‘UdPRYISIZ NZ UIYISUI
uap 1101) 1galjyodsaq ‘uaydial

-1+ Nz [917 S$8salp W) °¢
JJIIMIIA "WZ2Q
1YeAaIa 1o nzom ‘sjuwiwep

-9 U35IMa Iap ul pun Y
UIZLNd Wl UdIBQUAPO NZ 1105)
YoIs 1g91[YdsIua 115YSNYdaIar)
punaydiziaywieg asaiq ‘¢

JNAYYn T 1eySizioywleg
Jaumds Junrequag( 21p yoinp
$91100) 1dYYDI[IIdY Jap Sunyo
-ewipuny aip 1St [a1zpus] ‘1

¢b cd youq tuswmwioy 1younay ur snwsuesdey-eidng pun -eayug 19M0S ' BUIRYIS WAsAp Nz |8

‘(oUUIg "I Wl fO[q QUIJIOMIIA UDQID]G BIS) 1YDIU OS[E

9IS JYIIMISA PUN UBUUQY UIYITaq uapung aydsijuosiad
9IS 1049G ‘udsse] uaqIAs 1100 [[Lw uaflqn e (¢

f(ouwig ¢ wi Bunjiamiay) als 12

VILMI9A wnawp pun ‘(duulg ‘¢ wil Sunjiamiap) jyars
~(2YL0a 13 31p *n¥ uapung ayoijugsiad 1100 7gn; (v
U21[UBMIISNY-1YIIN Udp 199 'C

"UD[|0S UdTUR[IT 21SUIIPIIA YIINp IS WIP NZ
‘UaqaT Wnz 109 juazuisapyad uayeaiasny alq ¥

(Buuig 1wt Sunjiamiap) wayaS.uagn

Nz UIdpue a1p ‘wasyparianksnv 33iula 1100 1ga1[y2s
-9q 1LYYISUI Uudud[[eJ3S apung ur Jop sny °¢

A1

, TASD UdJIaMm
-I2A Nz ulapue 3lp ‘us|yrMId
-NZSNB Uauld alp 100 14211Yds

-9 112Yydsua|y  uaydIjpuyaq
YoIs puals wl I3p sny g
"udsse|nznz

‘gloa J9YJ0A 19 ULIUIF UasSSAp ‘[|BjudpunS Udp “I219m ydIs 12 1gaI[yos
-1U9 uapunun) uadydiyosiojraun sny C(sijiqe|) 1811s9)aq ualnn wi 1Yoy yoou
JEMZ PUN ‘UDJBYDISID NZ UIYISUD[Y UIP ‘4D 1§91]4ISaq 9Y09M7 wasalp N7 ‘¢

‘udPyUIWWON||0y Joulds Sunieq
“USPO 3IPp YdInp UdYDIJIAYIdA NZ 19q[dS YIS “9n[YosIu’] UIp 18] 1101 "I

(wiAje]) snwisjuesde]-eadng

sewoy |,

snwisiiesde]-edju|

&

T VWHHDS I

Dirus Thomas,



alvin

~

Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und (

466

11, SCHEMA.

L4
Gesamtiibersicht.
Calvin (Supra-Lapsarismus):
Auserwihlung — — Glauben — Heil.
Ak .won. | (Erschafflung — Anordnung des Siindenfalles)
Oberhoheit | vyerwerfung — — Unglauben — Verdamminis.

Infra-Lapsarismus :
_ Barmherzigkeit : Auserwihlung — Glauben — Heil.

Erschaffung — Vorherwissen des Stindenfalles — Akt der
: _ Gerechtigkeit : Verwerfung — Unglauben — Verdammnis.

Thomas : ( Barmherzigkeit : Auserwihlung — Vorherbestimmung. — Ver-
dienste — Akt der Gerechtigkeit : Heil.
Erschaffung — Vorherwissen des Siindenfalles — Akt der - Zulassung und Vorherwissen der

personlichen Stnde. — Akt der
Gerechtigkeit : Verwerfung.

~ Oberhoheit : Ubergehen

Anordnung eines {rithzeitigen To-
des — natirliche Seligkeit.




	Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin [Fortsetzung]

