
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin
[Fortsetzung]

Autor: Friethoff, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Prädestinationslehre

bei Thomas von Aquin und Calvin.

Von Lect. C. FR1ETHOFF O. P.

(Schluß.)

III.

Die Gewissheit der Auserwählung.

Der letzte Unterschied in der Prädestinationslehre bei Thomas

und Calvin, den wir bis jetzt noch nicht haben erwähnen können,
da er die Darlegung der Auserwählungs- und Verwerfungslehre beider

Theologen voraussetzt, bietet sich uns bei der Entwicklung der Lehre

von der Gewißheit der Auserwählung.
Auch bei dieser Lehre von der Gewißheit der Prädestination, der

gemäß kein Auserwählter in die Hölle kommt und kein Nicht-Auserwählter

zum ewigen Leben gelangt, läßt sich wieder der bekannte
Satz feststellen, daß Gottes Oberhoheit zu keiner geschaffenen Größe,

möge sie welcher Art auch immer sein, in einem Abhängigkeitsverhältnis

stehe.

Thomas anerkennt ebensogut als Calvin, daß die göttliche
Auserwählung aus sich selbst wirkkräftig ist und unausbleiblich vollzogen
wird, ohne daß der Mensch etwas daran ändern kann.1 Allein Thomas
muß auf Grund seiner Auffassung der Prädestination eine

Unterscheidung anbringen ; denn seine Lehre von dem ursächlich-disponieren-
den Charakter der verdienstlichen Werke, so wie sie unter dem Einflüsse
der Gnade aus dem freien Willen hervorgehen, bedingt, daß er auch

in der Frage von der Gewißheit der Wirkungen der Prädestination

1 Inst. Chr. III, 24, 3 ; S. Tlx. I, 23, 6 ; de Verit. q. 6, art. 3.



446 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

beide Ursachen in Betracht zieht, den Menschen ebenso wie Gott : Gott
als erste Ursache, den Menschen als zweite, von Gott bewegte Ursacht.
Und in folgerichtiger Anwendung seiner Lehre von der Vorsehung
zieht er den Schluß : Wie die Ordnung der Vorsehung unfehlbar
vollzogen wird, obschon Gott mehreren Wirkungen Ursachen zugewiesen
hat, die diese Wirkungen nicht notwendig setzen, so vollzieht sich auch
die Ordnung der Vorherbestimmung unfehlbar, obschon die Willensfreiheit

dabei ihren Anteil hat und die Wirkungen der Prädestination
infolgedessen kontingent hervorgebracht werden. 1

Diese Unterscheidung — absolute Gewißheit kraft der göttlichen,
Ungewißheit kraft der menschlichen Ursächlichkeit — kann Calvin
nicht gelten lassen ; kann er doch, wie oben dargelegt worden, den

ursächlich-disponierenden Charakter der guten Werke nicht annehmen,
ohne sich selbst zu widersprechen.

Eine andere Frage aber ist die nach der Gewißheit unserer
Erkenntnis der Auserwählung, ob nämlich der Auserwählte seine

persönliche Auserwählung mit Gewißheit erkennen kann. Es handelt
sich nicht darum, ob man die göttliche Tat der Auserwählung 111 sich

erkennen könne —- denn wer dies versuchte, würde, meint Calvin 2,

zweifelsohne in die Irre gehen. Die Frage ist vielmehr die, ob es

vielleicht Anzeichen gebe, mittels derer die Auserwählung von uns
erkannt werden kann.

Im Einklang mit seiner Ansicht vom Glauben, von der
Rechtfertigung und deren Unverlierbarkeit3, behauptet Calvin, ein solch'
unfehlbares Zeugnis zu haben im Glauben 4 : nicht in der bloßen äußerlichen

Berufung zum Glauben — kann diese ja auch den Verworfenen
zuteil werden 5 — sondern in jenem Glauben, bei dem mit der äußeren

Verkündigung auch die innerliche Erleuchtung des Geistes Hand in
Hand geht. Solch' eine Berufung ist das sichere Unterpfand des

1 S. Th. I, 23, 6 : Et tarnen provideutiae ordo est infallibilis, ut supra
ostensum est. Sic igitur et ordo praedestinationis est certus, et tarnen libertas
arbitrii non tollitur, ex qua contingenter provenit praedestinationis effectus.

2 Inst. Chr. III, 24, 3 : si ad aeternam Dei ordinationem penetrare
tentemus, profunda illa abyssus nos ingurgitabit.

3 Ibid. 6 et 7 ; De aet. Dei praed. C. R. XXXVI, 319 (E. A. 614).
4 Inst. Chr. III, 24, 4 : Ergo ut perperam patiunt qui electionis vim sus-

pendunt a fide Evangelii, qua illam ad nos sentimus pertinere : ita optimum
tenebimus ordinem, si in quaerenda electionis nostrae certitudine, in, iis signis
posterioribus quae sunt certae eius testificationes, haereamus. Ibid. Sect. 2.

5 Inst. Chr. III, 24, 2 und S. De Aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 318-19
(E. A. 614).



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 447

Heiles.1 Daher kann denn auch nach Calvins Lehre niemand wahrhaft
gläubig sein, wenn er nicht in der Überzeugung, daß Gott auch für
ihn ein barmherziger und wohlwollender Vater ist, alles von seiner

Güte erwartet. Und dies ist schließlich nur derjenige, der, im Vertrauen
auf die göttliche Verheißung, an seinem Heile nicht zweifelt. 2 Mit
Nachdruck warnt Calvin vor den Versuchungen Satans nach dieser

Richtung hin. 3

Der Gegensatz zwischen Calvin und Thomas in bezug auf die Lehre

vom Glauben und von der Rechtfertigung muß sich auch in diesem

Punkte geltend machen. Wenn, nach Thomas, die Rechtfertigung
nicht ausschließlich den Vorherbestimmten zerteil wird, sondern auch

Nicht-Prädestinierte eine Zeitlang wirklich gerechtfertigt sein können,

ja auch die Auserwählten ihre Gerechtigkeit verlieren und4 wieder

zurückerlangen5 können, dann ist es unmöglich, im Glauben oder

in der Rechtfertigung ein unfehlbares Zeichen der persönlichen Aus-

erwählung zu sehen. Allein Thomas geht noch 'weiter und lehrt, im
Anschluß an seine Auffassung von der Gnade als einer innewohnenden

Qualität, daß niemand weiß, ob er augenblicklich « im Stande der

Gnade », d. h. ob er gerechtfertigt ist. 6 Steht somit Calvins Ansicht

von der sicheren Erkenntnis der persönlichen Auserwählung im Einklang
mit seiner ganzen Prädestinationslehre, so bleibt auch Thomas seinen

Prinzipien treu, wenn er für die Erkenntnis, ob man die
übernatürliche Liebe zu Gott besitze, nicht mehr als Wahrscheinlichkeit
gelten läßt. T

1 Inst. Chr. III, 24, 2 : Interior igitur haee vocatio pignus est salutis quod
fallere noil potest.

2 Inst. Chr. III, 2, 16 : Vere fidelis non est, nisi qui solida persuasione Deum
sibi propitium benevolumque patrem esse persuasit, de eius benignitate omnia sibi
pollicetur : nisi qui divinae erga se bencvolentiae promissionibus fretus, indubi-
tatam salutis expectationem praesumit Fidelis, inquam, non est nisi qui
suae salutis securitate innixus diabolo et morti confidenter insultet

3 Inst. Chr. III, 24, 4 : Nulla tentatione vel gravius vel periculosius fideles
pcrcellit Satan, quam dum ipsos suae electionis dubitatione inquietans, simui
prava eius extra viam inquirendae cupiditate sollicitât.

4 S. Th. I-II, 113, 2 ; S. c. Gent. III, 156.
5 S. Tli. I-II, 114, 7 ; III, 86, 2 ; S. c. Gent. 1. c.
6 S. Th. I II, 112, s ; Homo non potest per ccrtitudinem diiudicare, utrum

ipse habeat gratiam. cfr. de Verit. q. 6, art. 5 ad 3. Calvin bekämpft diese Lehre :

Inst. Chr. III, 2, 39 und 40, nicht aber in sect. 38, wo er einen andern Gegner
im Auge hat.

7 De Grant, Denkers over ziel en leven, 288.



448 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

IV.

Thomas von Aquin und Calvin.

1. Infra- und Supra-Lapsarismus.
Nachdem wir die Auserwählungs- und Verwerfungslehre beider

Theologen dargelegt, möchten wir noch ihr Verhältnis zu den Vertretern
des Infra- und Supra-Lapsarismus beleuchten, um sie dann endgültig
einander gegenüberstellen zu können.

Dr. K. Dyk hat bis hinauf zu den ersten Reformatoren und ihren
unmittelbaren Nachfolgern eingehend untersucht, worin der Unterschied

zwischen Infra- und Supra-Lapsarismus besteht, und er kommt
zu folgendem Ergebnis : « Die gewöhnliche Vorstellung, daß der

eigentliche Unterschied zwischen beiden Systemen in der verschiedenen

Auffassung von der Anordnung der Décréta und des Obiectum der

Vorherbestimmung liege, ist unvollständig und geht nicht auf den

ursprünglichen Gedanken zurück, der beiden Meinungen zugrunde
liegt. »1 Seiner Ansicht zufolge berührt dieser Unterschied « zwei Fragen,
die aber aufs engste miteinander zusammenhangen : 1. Ist der Sündenfall

von Gott prädestiniert worden, oder aber handelt es sich bloß um
ein göttliches Vorherwissen 2. Ist die Verwerfung ein Akt der
Oberhoheit oder der Gerechtigkeit Gottes »2

Die allgemeine Auffassung, Calvin gehöre zu den Supra-Lapsariern,
ist auf Grund dieser Kriterien nicht schwer zu beurteilen. Ordnet doch

Calvin den Fall Adams dem « decretum horribile » unter 3 und anerkennt

1 K. Dijk, 30 : « De gewone voorstelling, dat het verschil tusschen beide
meeningcn ligt in de onderscheiden beschouwing van de orde der decreten, en
van het object der predestinatie, is dus onvolledig en gaat niet terug tot de
corspronkelijke gedachte, die aan beide gevoelens ten grondslag ligt. »

2 L. c. : (Zijns inziens raakt het verschil :) « twee quaesties, die echter nauw
met elkaar samenhangen : i°. Is de val door God gepredestineerd, of is er alleen
van praescientia Dei sprake 20. Is de Reprobatie acte von Gods souvereiniteit
of van Zijne gerechtigheid »

3 Inst. Chr. III, 23, 7 : Decretum quidem horribile, fateor : inficiari tamen
nemo poterit quin praesciverit Deus quem exitum esset habiturus homo, ante-
quam ipsum conderet ; et ideo praesciverit quia decreto suo sic ordinarat
Nec absurdum videri debet quod dico. Deum non modo primi hominis casum
et in eo posterorum ruinam praevidissc : sed arbitrio quoque suo dispensasse.
Ut enim ad eius sapientiam pertinet omnium quae futura sunt esse praescium ;

sie ad potentiam, omnia manu sua regere ac moderari. cfr. De aet. Dei praed.
C. R. XXXVI, 313 (E. A. 612 a).



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin. und Calvin 449

er an anderen Stellen, daß, trotzdem Adam « spontc >> gesündigt hat
und auf diese Weise selbst Ursache seines Unglücks geworden ist, dies

alles doch der wunderbare Ratschluß Gottes angeordnet hatte.1 jedenfalls

aber finden sich Stellen, die beim ersten Anblick den Gedanken

an Supra-Lapsarismus nahelegen. 2 Dyk bemerkt hiezu : « In solchen

Fällen schaut er mehr auf die executio decreti, auf die Art und Weise,
wie es sich vor unsern Augen vollzieht, als auf das decretum selbst. » 3

Und in der Tat Bei genauerer Prüfung dieser .Stellen ergibt sich klar,
daß Calvin damit den wegen des tyrannischen Charakters der
Vorherbestimmung allenfalls aufsteigenden Bedenken vorbeugen wollte.
Darum argumentiert er, daß, da wir alle schon in Adam schuldig seien,

niemand der Reprobation gegenüber sich auf seine Schuldlosigkeit
berufen könne.4

Auch die Beantwortung der zweiten Frage erledigt sich nach dem

im vorhergehenden Gesagten von selbst. Nach Calvin ist der Sinn des

Satzes : « So erbarmt er sich, wessen er will, und verhärtet er, wen er

will », kein anderer als der, daß wir angesichts des tatsächlichen
Unterschiedes zwischen Auserwählten und Verworfenen uns damit abfinden
müssen, daß es Gott gefallen hat, die einen zu erleuchten und die andern

zu verblenden. Wir sollten also keine höhere Ursache suchen als seinen

Willen. 5

In bezug auf Thomas ist die erste Frage auch bald erledigt. Wir

1 De actern. Dei praed. C. R. XXXVI, 295 (E. A. 606 a) : Spontc cadendo
sibi ipse exitii causa fuerit : et tarnen admirabile Dei consilio ita fuisse ordinatum,
ut voluntaria haec ruina humano generi, et omnibus Adae posteris humilitatis
materia foret, cfr. Ibid. 313 (E. A. 612 a).

2 Inst. Chr. III, 23, 3 ; 24, 14 ; De act. Dei praed. 1. c. 288 (E. A. 604 a).
3 K. Dijk, 27 : « In die gevallen let hij meer op de executio decreti, op de

realiteit, zooais wij die aanschouwen, dan op het decreet zelf. »

4 Inst. Chr. III, 23, 3 : Proinde si quis nos huiusmodi verbis aggrediatur,
cur ab initio Deus ad mortem aliqiios praedestinarit, qui quum nondum essent,
mereri indicium mortis nondum potuerant : nos, responsionis loco, vicissim eos

rogemus quid Dcum homini debere existiment, si cum a natura sua aestimarc
velit. Qualiter peccato vitiati su mus omnes, non possumus non esse Deo odiosi,
idque non tyrannica sacvitia, sed aequissima iustitiae rationc. Quod si iudicio
mortis obnoxii sunt omnes naturali conditione, quos ad mortem Dominus praedes-
tinat, de qua obsecro eius iniquitate erga se conquerantur cfr. De aet. Dei
praed. 1. c. ; De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 288 (E. A. 634 a).

0 Rom. 9, 18 : Hoc enim vult efficere apud nos, ut in ea quae apparet inter
electos et reprobos diversitate, mens nostra contenta sit, quod ita visupi fucrit
Deo, alios illuminarc in salutem, alios in mortem excaecarc : neque superiorcm
causam eius voluntate inquirat. Insistere enim debemus in istas particulas, cuius
vult, et quem vult : ultra quas procedere nobis non permittit.

Dipus Thomas. 29



450 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

erinnern uns an das über die Sünde Gesagte : daß sie nach Thomas

von Gott weder direkt noch indirekt gewollt oder angeordnet, sondern

nur zugelassen werden kann. So ist denn auch in bezug auf den

Sündenfall von seifen Gottes nur Vorherwissen, nicht aber
Vorherbestimmung denkbar. 1 Während nun die Supra-Lapsarier den Akt
der Verwerfung Gottes Oberhoheit, die Infra-Lapsarier seiner Gerechtigkeit

zuschreiben, kann Thomas weder den einen noch den andern
ausschließlich zustimmen : ist doch nach Thomas die Verwerfung ein
Akt sowohl der Oberhoheit als auch der Gerechtigkeit Gottes2, wenn
auch in verschiedener Hinsicht.

Zu Anfang des zweiten Abschnittes unserer Abhandlung haben wir
mit Nachdruck auf den mannigfaltigen Charakter hingewiesen, den das

Wort Reprobation bei Thomas hat, und im Zusammenhange damit auf
den Unterschied zwischen den Ausdrücken Auserwählung zum Leben

und Vorherbestimmung zum Leben, die, obschon sie oft im nämlichen
Sinne gebraucht werden, im Grunde doch keine Synomina sind. 3

Infolgedessen dürfte sich bei Thomas eine dreijache Bedeutung
des Wortes Reprobation, Verwerfung, unterscheiden lassen :

a) als Gegensatz zur Auserwählung : das Übergangenwerden
derjenigen, die nicht auserwählt werden, dürfte man, wie wir es der

Einfachheit halber getan, als Nicht-Auserwählung bezeichnen ;

b) als Gegensatz zur Vorherbestimmung zu verdienstlichen Werken :

in diesem Sinne besagt die Reprobation nichts anderes als das Vorher -

wissen, « denn Gott bestimmt die Verworfenen nicht zur Sünde, so wie

er die Prädestinierten zum Verdienste bestimmt » 4
;

c) als Gegensatz zur Vorherbestimmung zum Leben (nicht zu
verwechseln mit der Auserwählung zum Leben) : in diesem Sinne ist
die Verwerfung der Strajeplan, der von Gott nur « voluntate
conséquente » gewollt ist und daher das Vorherwissen der persönlichen
Sünden voraussetzt. 5

1 Rom. c. 8, lect. 6 : Praescientia importât solam notitiam futurorum : sed

praedestinatio importât causalitatem quandam respectu eorum. Et ideo Deus
habet praescientiam etiam de peccatis, sed praedestinatio est de bonis salutaribus.

2 Es handelt sich hier selbstverständlich nur um den Verwerfungs-Akt ;

denn sowohl bei den Infra-Lapsariern wie bei Thomas ist die Erwählung ein Akt
der göttlichen Barmherzigkeit (vgl. Schema II).

3 Die Vorherbestimmung setzt die Auserwählung voraus und ist ihr
Ausführungsplan.

4 De Verit. q. 6, art. 4 : Non enim Deus praeordinat ad peccandum homines
reprobos sicut praedestinatos ordinat ad merendum. cfr. ibid. art. 1 ad 10.

5 S. Th. I, 23, 3 c. et ad 2.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 451

Thomas selber stellt an einer Stelle diese drei Bedeutungen
nebeneinander (De verit. q. 6 a. i ad ult.) :

Reprobatio directe non opponitur prae-
destinationi, sed electioni, quia qui eligit,
alteram accipit et alteram reiicit, quod
dicitur reprobare.

Unde etiam reprobatio ex rationc sui

nominis magis pertinet ad voluntatem : est

enim reprobare quasi refutare,
nisi forte dicatur reprobare idem quod

iudicare indignum quod admittatur. Sed

pro tanto reprobatio ad praescientiam dicitur

in Deo pertinere, quia nihil positive ex

parte voluntatis est in Deo respectu mali
culpae ; non enim vult culpam sicut gratiam.

Et tarnen reprobatio etiam dicitur
praeparatio ad poenam, quam etiam Deus

vult voluntate conséquente, sed non
antécédente.

Verwerfung im ersten

Sinne als Gegensatz zur
Auserwählung (Akt der
Oberhoheit).

Verwerfung im zweiten

Sinne als Gegensatz

zur Vorherbestimmung
zu den verdienstlichen
Werken (Akt des

Vorherwissens).

Verwerfung im dritten

Sinne als Gegensatz zur
Vorherbestimmung zum
Leben (Akt der Gerechtigkeit)

Wie schon in Klammern angedeutet, ist die Verwerjung im ersten
Sinne (also als Gegensatz zur Auserwählung) eine Tat der göttlichen
Oberhoheit ; sie ist vollständig unabhängig vom Vorherwissen der guten
oder bösen Werke : Gott erwählt, wen er will, und übergeht, wen er
will. 1 Im dritten Sinne (also als Gegensatz zur Vorherbestimmung

zum Leben) ist die Verwerfung eine Tat der göttlichen Gerechtigkeit.
Denn obschon die Vorherbestimmung nicht auf Grund des Vorherwissens

der Verdienste erfolgt, da die Verdienste eben in der
Vorherbestimmung ihren Grund haben 2, so beruht doch die Verwerfung auf
dem Vorherwissen der bösen Werke, da diese nicht aus der Verwerfung
folgen. Im zweiten Sinne (also als Gegensatz zur Vorherbestimmung

zu den Verdiensten) kann bei Gott von keinem andern Akt die Rede

sein als von einer Zulassung, und damit von einem Vorherwissen.
Da nun Calvin und die übrigen Supra-Lapsarier im Ausdruck

Verwerjung nicht diesen mehrfachen Sinn unterscheiden, sondern ihn

1 De Verit. q. 6, art. 2 ad 8 : Non est contra rationem justitiae distributivae
si Deus proponat se daturum gratiam alicui, et alien i non, nulla inaequalitate
meritorum considerata.

2 In Rom. c. i lect. 3 ; c. 8 lect. 6 ; c. q lect. • 1 Th T 51 • T Qpnf dn a t



452 l>ie Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

bloß in der dritten von Thomas angegebenen Bedeutung verstehen und
in diesem Sinne der Auserwählung gegenüberstellen1, ergibt sich, daß
Thomas einen ganz andern Standpunkt einnimmt als die Süpra-Lapsarier.

Allein Thomas ist ebensowenig Infra-Lapsarier. Aus dem nämlichen
Grunde Auch im Infra-Lapsarismus wird die Verwerfung im dritten
von Thomas unterschiedenen Sinne genommen, nämlich als Strafeplan,
und der Auserwählung gegenübergestellt, wie bei den Supra-Lapsariern.
Auch die Infra-Lapsarier gestehen wohl ein, daß die Verwerfung eine
Tat der göttlichen Gerechtigkeit ist ; allein sie tun das aus einem ganz
anderen Grunde, als dies hei Thomas der Fall ist. Sie sprechen nämlich
von Gerechtigkeit, insofern Auserwählung und Verwerfung erst
stattfinden nach der Zulassung des Sündenfalles. Auf Grund desselben

müßte von Rechts wegen die schuldige Menschheit in ihrer Gesamtheit

verworfen werden. Wer also nicht auserwählt ist, wird aus Gerechtigkeit
verworfen.

Thomas lehrt zwar nicht ausdrücklich — wenigstens so weit uns
bekannt ist —, daß in seinem Systeme die Auserwählung das
Vorherwissen des Sündenfalles voraussetzt, wie der Infra-Lapsarismus
behauptet ; allein, wir müssen dies nichtsdestoweniger annehmen, da

sich sonst ein offener Widerspruch nachweisen ließe. Lehrt Thomas
doch ausdrücklich, daß die Vorherbestimmung sich auf ein ganz
konkretes Objekt 2 bezieht und das Vorherwissen desselben voraussetzt. 3

Hiezu kommt noch seine besondere Lehre, daß die Vorherbestimmung
des Menschen ihren Grund in der Vorherbestimmung Christi hat4,
welche das Vorherwissen des Sündenjalles notwendig voraussetzt, da
Christus als Erlöser vorherbestimmt worden ist. 5 Dessenungeachtet

1 Inst. Chr. III, 23, 1 ; ibid. 24, 12 ; 21, 5 ; Rom. 9, 18.
2 De Verit. q. 6, art. 4 : Seit enim (Deus) quot et qui salvandi sunt, et utrum-

que infaUibiliter ordinat, ut sic quantum est ex parte Dei, respectu utriusque
numeri (d. h. wie viele und welche), inveniatur eertitudo non solum cognitionis
sed ctiam ordinis. efr. ibid. art. 1 ; S. Th. I, 23, 7.

3 S. Th. III, 1, 3 ad 4 : Pracdestinatio praesupponit praeseientiam futurorum ;

et ideo sieut Deus praedestinat salutem alieuius hominis per orationes aliorum im-
plendam ; ita etiam praedestinavit opus incarnationis in remedium humani peccati.

1 S. Th. III, 24, 4 : Si autem consideretur secundum terminum praedesti-
nationis, sie pracdestinatio Christi est causa nostrae praedestinationis. Sic enim
Deus praeordinavit nostram salutem, ab aeterno praedestinando, ut per Jesum
Christum compleretur. Sub praedestinatione aeterna non solum cadit id quod
est fiendum in tempore, sed etiam modus et ordo, secundum quem est complendum
in tempore, cfr. Rom. c. 1, lect. 3.

5 Obschon auch bei Calvin die Inkarnation von einem göttlichen Decretum
abhängt, so wird doch die Frage nach einer Prädestination in bezug auf Christus



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 453

ist bei Thomas die Verwerfung im ersten Sinne (d. h. im Gegensatz zur
Auserwählung als Nicht-Auserwählung derjenigen, die nicht auserwählt

worden) eine Tat der göttlichen Oberhoheit und nicht seiner Gerechtigkeit.
Wie oben dargelegt wurde, ist nach Thomas die Erbsünde kein

hinreichender Grund für die Verwerfung im dritten Sinne, d. h. als

Tat der göttlichen Gerechtigkeit. Dem bereits Gesagten kann noch

hinzugefügt werden, daß nach Thomas' ausdrücklicher Lehre viele,

die nicht zum Leben auserwählt 'werden, nichtsdestoweniger die

heiligmachende Gnade empfangen und deshalb — mögen sie dann auch in

persönliche Sünden fallen — nicht mehr durch die Erbschuld bejleckt

sind.1 Um der Erbsünde willen konnte Gott sie also nicht von Ewigkeit
her verwerjen (Akt der Gerechtigkeit). Im dritten Sinne aber ist die

Verwerfung nach Thomas eine Tat der göttlichen Gerechtigkeit, insofern

sie ihren Grund hat im Vorherwissen des persönlich begangenen

Unrechtes. 2

2. Gottes absolute Oberhoheit.

Zurückblickend auf unsere vergleichende Studie über die
Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin, dürfte es nicht schwer

fallen, in den Ausführungen beider einen charakteristischen Zug
nachzuweisen : die tiefe Überzeugung von Gottes absoluter Oberhoheit über

alles, was nicht Gott ist. Die Lehre von der Prädestination ist denn

auch, wie Kampschulte hervorhebt 3, in Calvins System nicht bloß als

«Anhangs zu betrachten. Allein wir möchten die Richtigkeit seiner

Auffassung bezweifeln, wenn er weiter sagt : « Die Lehre von der
göttlichen Vorherbestimmung ist der Grundgedanke, welcher das ganze
calvinische System beherrscht. Man darf sagen : von ihr wird Calvins
Lehrgebäude in allen seinen Teilen getragen, von ihr empfängt es

Charakter und Farbe. »1 Wir möchten uns vielmehr dem schon
erwähnten Urteil von Doumergue anschließen: «La prédestination,
comme telle, n'est pas le principe d'où la méthode deductive, a priori,

nicht gestellt. Dies dürfte auf einen Unterschied in die Lesart des Römerbriefes
zurückzuführen sein. Thomas liest : Qui praedestinatus est Filius Dei in virtute :

Calvin : Deel ratus Filius Dei in potentia ; Bibel von Dordrecht (Statenbijbel) :

Die krachtiglijk bewezen is te zijn de Zoon Gods ; Codex B : To-j ôpurOévro; utos
Oïo-j £v G-jvairsc

1 Man beachte, daß nach Thomas die Sündenvergebung nicht mittels einer
imputatio erfolgt, sondern daß die Sünde ausgetilgt wird, um nicht wieder aufzuleben.

(S. Th. III, SS, i.)
2 Vgl. hinzu die Schemata im Anhang.
3 Kampschulte, I, 263, in Anmerkg. 4.

4 L. c. 263,



454 fie Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

a tiré toutes les parties du système. C'est le postulat auquel la
méthode regressive a ramené, a posteriori, toutes les explications de

l'expérience.»1 Wie aber alle Teile dieses Systems, so wird auch
die Prädestinationslehre selber beherrscht und durchdrungen vom
Cedanke.n an Gottes Oberhoheit.

Beide Theologen, Thomas ebensowohl wie Calvin, versuchen dieser
Oberhoheit Gottes die ihr gebührende Stellung einzuräumen, nicht
nur in der Lehre von der menschlichen Rechtfertigung, sondern auch
auf dem Gebiete der Sünde. Sie tun es auf die Gefahr hin, durch die

Betonung der göttlichen Oberhoheit der von ihnen so hoch
eingeschätzten Heiligkeit Gottes zu nahe zu treten. Nach der Auffassung
beider, darf Gott weder in der Auserwählung noch in der Verwerfung
auch nur im mindesten vom Geschöpfe abhängig gedacht werden,
denn dies hieße nichts weniger als das Geschöpf an die Stelle des

Schöpfers setzen. Beide haben, wenn auch von eigenen Prinzipien
ausgehend und jeder in seiner eigenen Art und Weise, diesen Gedanken

weiter zu verfolgen und zu handhaben getrachtet. Allein gerade diese

eigenen Prinzipien und diese verschiedene Art und Weise der Auffassung
sind es, die den ganzen Unterschied herbeiführten. Die verschiedene

Auffassung der Folgen des Sündenfalles, des Wesens der Rechtfertigung
und der Wiedergeburt, bedingte die Verschiedenheit in der Lehre von
der Prädestination zum Leben.

Nach Thomas müssen die Prädestinierten das Leben, zu dem sie

ohne ihr Verdienst auserwählt werden, dennoch durch gute Werke
verdienen, nicht zwar aus eigener natürlicher Kraft zum Guten, sondern

einzig in Kraft der von Christus verdienten Gnade. Calvin hingegen
stimmt wohl der ohne Verdienst erfolgten Auserwählung, sowie der

Notwendigkeit der guten Werke zu, leugnet jedoch deren verdienstlichen

Charakter. Haben doch die Gläubigen nur durch den Ghubsn
als Instrument des Geistes Anteil an Christi Verdienst und damit am

ewigen Imben. Gottes Oberhoheit wird aber von beiden stark betont
in der ohne Verdienst erfolgten Auserwählung, die einzig auf dem

göttlichen Wohlgefallen beruht. Unter Gottes Oberhoheit beugen sich

nach Thomas wie nach Calvin die Verworfenen ; sie haben ja Gottes
Ratschluß keineswegs vereitelt — waren sie doch nicht auserwählt

Allein der Unterschied in der Lehre von Gottes Verhältnis zur
Sünde, der allerdings letztens aus dem verschiedenen Bestreben, Gottes

1 Doumergue, IV, 358.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 455

Oberhoheit zu wahren, hervorgeht, ist hier der Grund der fast entgegengesetzten

Auffassungen. Nach Calvin bedeutet nieht-auserwählt-sein

dasselbe wie verworfen-sein, und diese Verwerfung überliefert die

Verworfenen, ohne daß damit ihre Schuld in Abrede gestellt würde, an

Satan, und an all das, was damit zusammenhängt. Nach Thomas aber

ist der Nicht-Auserwählte als solcher noch nicht verworfen ; denn

Gott verwirft niemanden, ohne daß das Vorherwissen seiner Sünden
dazwischen träte.

Ihrer Natur nach gleichartige Schößlinge tragen, falls sie

verschiedenartigen Stämmen aufgepfropft werden, ganz verschiedene

Früchte. So sind auch Thomas und Calvins Lehren nicht Variationen
derselben Art. Aus der verschiedenartigen Anwendung desselben

Prinzips, d. h. der göttlichen Oberhoheit, ergibt sich ohne Zweifel eine

sachlich ganz andere Lehre. Deutlich kommt uns dies zum Bewußtsein,

wenn wir Calvin als Supra-Lapsarier kennzeichnen, Thomas hingegen

außerhalb allem Infra- und Supra-Lapsarismus seine eigene Stelle

zuweisen müssen.

ANHANG

Die Lehre von der Freiheit bei Thomas und Calvin.

Von der größten Bedeutung in Thomas' Auffassung von der
Vorherbestimmimg und Verwerfung ist die Lehre von der menschlichen
Freiheit : erinnern wir uns nur an seine Anschauungen über die

Verdienstlichkeit der guten Werke, über die Möglichkeit, der Gnade

zu widerstreben und die Sünde, und zwar jede einzelne Sünde zu meiden.

Dagegen hat es den Anschein, wenigstens wenn man bloß nach den

Worten urteilen wollte, daß Calvin diese Freiheit grundsätzlich ablehne.
Allein auch hier muß wieder betont werden, daß, wenn auch bei beiden

Theologen das gleiche Wort, die nämliche äußere Formulierung sich

findet, sie doch nicht immer dieselbe Wahrheit zum Ausdruck bringen
wollen.

Um zu ermitteln, ob in der so weittragenden Lehre von der
menschlichen Freiheit bei beiden tatsächlich ein Gegensatz obwaltet,
möchten wir nachstehende Fragen beantworten :

i. Was verstehen Calvin und Thomas unter dem Ausdruck « liberum
arbitrium » ,J Stehen ihre Begriffe an und für sich zueinander im Gegensatz



456 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

2. Ergibt sich aus Thomas' Lehre von der menschlichen Freiheit
vielleicht eine Konsequenz, welche im Gegensatz stände zu Konsequenzen,
die Calvin auf Grund der Leugnung der Freiheit zieht

3. Wird Thomas' Lehre von Calvin vielleicht auch auf andere

Gründe hin in Abrede gestellt
4. Steht Calvins Lehre vielleicht auf andere Gründe hin im Gegensatz

zu Thomas' Lehre

1. Der Begriff der Freiheit.
Calvins Lehre.

Wollen wir wissen, von welchen Gedanken sich Calvin leiten läßt,
wenn er dem Menschen das liberum arbitrium abspricht, so müssen

wir unsere Aufmerksamkeit vor allem auf nachstehende Sätze lenken.

Liberam voluntatem vulgo intelligunt quae bonum aut malum
eligere habeat in sua potestate. Adversus Pigh. (C. R. XXXIV, 280, E. A.
133 b)-

Xec impedire possis, quin simulac libera fuerit voluntas dicta, haec

pluribus imaginatio protinus in mentem veniat habere igitur sab potestaie
sua bonum aut malum, tit alterutrum eligere suapte virtv.te queat. Adv.
Pigh. 1. c.

Semper autem testatus sunt, me de nomine pugnare nolle si hoc seme!
constitueretur : libertatem non ad potentiam vel facultatem boni aeque at:

mali eligendi referri debere. Adv. Pigh. 303 (E. A. 141 b) ; ibid. 399
(E. A. 175 b).

Dem Wortlaute nach hat es den Anschein, als ob Calvin mit der

Leugnung der libertas den Menschen das Vermögen absprechen wollte,
eigenmächtig das Gute sowohl wie das Böse zu wählen.

Allein, in welchem Sinne ist das Gute und das Böse zu fassen

Calvin sagt diesbezüglich :

Liberam (voluntatem) negamus, quia propter ingenitam homini pravi-
tatem ad malum necessario feratur. Adv. Pigh. 280 (E. A. J33b).

Velle messe ex natura : possumus nonnisi mala velle ex naturae
corruptione. Adv. Pigh. 375 (E. A. 167a) ; De aetern. Dei praed. C. R.
XXXVI, 292 (E. A. 005 b).

Dico ratiocinandi potentiam dico volendi facultatem, quae
in corde residet, vitiatas esse, comiptasque peccato. Adv. Pigh. 381 (E. A.
169 a) ; Conf. de foy C. R. XXXVI, 756 (E. A. 93 a).

Dicimus voluntatem pravitate corruptam, ut nec Deurn diligere, nec
eius obedire iustitiae possit. Adv. Pigh. 320 (E. A. 147b).

Quodsi totus homo peccati imperio subiacet ipsam certe voluntatem
aretissimis vineulis constringi necesse est. Inst. Chr. II, 2, 27.



Die Prädestinationslehre hei Thomas von Aquin und Calvin 457

Sic voluntas, quia in séparabilis est ab hominis natura non periit ; sed

pravis cupidiiatibus invincta fuit, ut nihil rectum appetere queat. 1. c.

sect. 12.
Manet nihilominus voluntas, quae propensissima affectione ad fieccan-

dum et propendeat et festinet : siquidem non voluntate privatus est homo,

quam in hanc necessitatem se addixit, sed voluntatis sanitate. Neque vero
inepte Bernardus qui velle nobis omnibus inesse docet : sed velle bonum,
profectus : velle malum, delectus. Ideo simplicités velle, hominis ; male
velle, corruptac naturae ; bene velle, gratiae. Inst. Chr. II, 3, 5.

Auf Grund dieser Aussprüche möchten wir den Schluß ziehen :

Wenn Calvin das liberum arbitrium leugnet, so bedeutet dies, daß nach

seiner Auffassung der Mensch durch die Sünde so sehr gefangen gehalten

wird, daß sein Wille fortwährend zum Moralisch-Bösen geneigt und
darum außerstande ist, Gott zu lieben und seine Gebote zu beobachten.

Dies aber ist die Folge des Sündenfalles Adams.

Neque enim negamus liberi arbitrii conditum fuisse hominem, qui et

sana mentis intelligentia et rectitudine voluntatis praeditus fuit. Nunc
quidem captivum teneri. sub peccati Servitute arbitrium nostrum asserimus.
Adv. Pigh. C. R. XXXIV, 263 (E. A. 127b) ; Inst. Chr. II, 3, 10.

Dieses Unvermögen kommt nicht von außen, ist kein Zwang, denn

dieser widerspricht dem Wesen des Willens selbst :

0 non extrinseco impulsu, sed spontaneo cordis äffer tu, scientes
ac volentes peccarint. » Adv. Pigh. 309-10 (E. A. 611).

« Coacta voluntas nulla esse potest quurn alteram alteri repugnet
earn sic vocamus, quae non sponte sua, nec interiore electionis motu, inclina

tur hue vel illuc, sed externo motu violenter fertur. » Adv. Pigh. 280

(E, A. 133 b).

Obschon es sich also urn cine innerlich begründete Notwendigkeit
handelt, so stammt diese doch nicht aus der menschlichen Natur als
solcher :

« Quemadmodum si quis dixerit : Homo est animal bipes, ambulare
igitur et ingredi potest : erit quidem argumentum non malum nec ineptum.
Verum si quis ad paraliticum trahere velit : in promptu est responsio,
aliunde esse Vitium quod naturam impediat. Sic omnino de voluntate
respondendum est : liberam quidem esse natura, sed vitio factum fuisse servant,
atque hac Servitute detineri, donec Bei manu asseratur. « Adv. Pigh. 299
(E. A. 140 a).

Zur menschlichen Natur ist eine Qualität hinzugekommen (Adv.
Pigh. 381 ; E. A. 169 a), um derentwillen die voluntas serva genannt wird :

« quae propter corruptionem sub malorum cupiditatum imperio captiva



458 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

tenetur, ut nihil quam malum eligere possit. » (Adv. Pigh. 280 E. A.
133 b). In dieser Hinsicht steht der Mensch auf der nämlichen Stufe
wie Satan. Beide, Mensch und Satan, haben das Werk Gottes zerstört ;

denn waren sie auch im Guten noch nicht befestigt (mutabiles), so

waren sie doch gut von Gott geschaffen worden. Beide sind gefallen
und daher « eidem condemnation! subiecti, exceptis iis quos elegit
Dominus, atque eximit per gratiam Jesu Christi » (Cont. un. Cord.
G. R. XXXV. 355. E. A. 406 a). Daher ist mit dieser Notwendigkeit
zur Sünde (non alibi statuimus peccandi necessitatem quam in vitio
voluntatis. Adv. Pigh. 280. E. A. 133 b), diesem nicht frei sein, diesem

serva sein eine spontaneitas vereinbar, « quae ultro se flectit quocumque
ducitur, non autem rapitur aut trahitur invita» (Adv. Pigh. 1. c.).

Kurz faßt Calvin seine Auffassung in den Worten zusammen :

« Haec igitur distinctionis summa observetur, volentem quidem peccare,
non invitum, nec coactum, affectione animi propensissima, non violenta
coactione : qua tarnen est naturae pravitate, non posse nisi ad malum
moveri et agi. » Inst. Chr. II, 3, 5.

Diese Unfreiheit, d. h. dieses Unvermögen, eigenmächtig das

Sittlich-Gute zu tun, steht im vollkommenen Einklang mit einem
andern Satz : « liberam Dei voluntatem in bene agendo, non
impedit, quod necesse est ilium bene agere » (Adv. Pigh. 333. E. A. 152 a).
Sie steht schließlich auch im Einklang mit Calvins Lehre über die Folgen
des Sündenfalles, die Rechtfertigung und Wiedergeburt. Zu beachten
ist auch, daß er seine Lehre von der Unfreiheit hauptsächlich denjenigen
gegenüber betont, die sich Gott gegenüber auf die Verdienstlichkeit
ihrer Werke berufen, sei es als Vorbereitung auf die Rechtfertigung,
sei es in bezog auf die Vorherbestimmung zum Leben.

Thomas' Lehre.

Wollen wir den Freiheitsbegriff bei Thomas näher kennen lernen,
so müssen wir vorerst die Calvin'sche Auffassung von Freiheit und
Unfreiheit ganz beiseite lassen.

Das Objekt des Willens ist nach Thomas das Gute, das Gute nicht
in dieser oder jener Ordnung, sondern unabhängig von jeder bestimmten

Ordnung, sei es nun die sittliche, physische oder psychologische Ordnung.
Denkt sich der Mensch ein Ding, das in jeder Hinsicht und in jeder
Beziehung « gut » genannt werden kann, woran also in keiner Hinsicht
etwas Gutes mangelt, das m. a. W. das Allgute ist, dann wird der Wille,



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 459

wenn er anders einen Akt setzt, dieses Allgute wollen und nicht abweisen

können. Wenn jedoch an diesem Ding etwas Gutes — und mag es

noch so klein sein — mangelt, ist es m. a. W. nicht das Absolut-Gute,
dann kann der Mensch es eben von dieser nicht-guten Seite betrachten,
und der Wille wird — wenn er anders in bezug auf dieses Ding einen

Akt setzt — es entweder abweisen, falls die nicht-gute Seite ins Auge
gefaßt, oder ihm zustimmen, insofern die gute Seite betrachtet wird.

« Voluntas, sagt Thomas, non ex necessitate vult quaecunque vult.
Si proponatur aliquod obiectum voluntati quod sit universaliter bonum et
secundum omnem considerationem, ex necessitate voluntas in illud tendit,
si aliquid velit ; non enim poterit velle oppositum Alia autem quaelibet
particularia bona, in quantum deficiunt ab aliquo bono, possunt accipi ut
non bona et secundum liane considerationem possunt repudiari vel approbari,
a voluntate, quae potest in idem ferri secundum diversas considerationes. »

(S. Th. I-II, io, 2.)

Wir sagten: « Wenn der Mensch anders einen Akt setzt)). Denn

wir dürfen nicht vergessen, daß auch die Akte der Vernunft und des

Willens nach Thomas Teilgüter, bona particularia sind, also an ihnen
eine gute und eine nicht-gute Seite sich findet, so daß der Mensch die

Setzung dieser Akte unterlassen kann. Stellt der Mensch sich auch

das Allgute vor, dann kann er seine Gedanken wieder davon abwenden,
d. h. er kann von seiner Freiheit in bezug auf die Setzung eines Willensaktes

Gebrauch machen. Wenn er dies aber nicht tut und infolgedessen
in bezug auf das Allgute einen Willensakt setzt, dann wird es notwendig
ein Akt der Zustimmung sein. Gegenüber dem Allguten ist er also

nicht frei. Frei aber ist er gegenüber jedem anderen Guten, das er nach
Belieben wollen oder zurückweisen kann, obschon er tatsächlich nicht
beide Akte zugleich setzt, sondern entweder will oder zurückweist.

« Sic ergo quantum ad aliqua voluntas ex necessitate movetur ex parte
obiecti, non autem quantum ad omnia ; sed ex parte exercitii non ex necessitate

movetur. » (De Malo'q. 6.)

Nennt Thomas also den Willen frei, dann bedeutet dies, daß

nach seiner Ansicht der menschliche Wille nicht bestimmt (determiniert)
ist, ein Objekt ohne weiteres anzunehmen, sondern daß gegenüber
einem solchen Objekte auf Grund seines eigenen Wesens — falls es

nicht das Allgute ist — außer der Unterlassung eines jeden Aktes,
ein zweifacher Wi'lensakt möglich ist : insoweit in diesem Objekt ein

bonum sibi conveniens sich findet, ein Akt des Wollens, und insoweit



460 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

ein bonum sibi conveniens fehlt, ein Akt des Nicht-Wollens (nolle)
oder Zurückweisens (De Malo 1. c.).

Das liberum arbilrium aber ist die Freiheit des Urteils, vermöge
deren der Mensch imstande ist, auch wenn er sich nur einem bestimmten
Objekte gegenüber befindet, dasselbe in vernunftgemäßer Prüfung von
seiner nicht-guten Seite zu betrachten. Diese Urteilsfreiheit, nämlich
«velle hoc vel illud» (I. Sent. 42, 2, 1 ad 3 ; II. Sent. 7, 1, 1 ad 4),
dürfte demnach als der Höhepunkt der Freiheit bezeichnet werden.

Daher finden wir denn auch bei Thomas Ausführungen, in denen
Ausdrücke wie liberum arbilrium, libera voluntas und Überlas in ein und
derselben Bedeutung gebraucht werden.

Stellen wir nun die ganz verschiedenen Begriffe in der nämlichen
äußeren Formulierung, wie sie sich bei beiden Theologen finden,
einander gegenüber, so vermögen wir an und liir sich keinen Widerspruch
wahrzunehmen. Sagt doch

Calvin : Der Mensch ist nicht imstande, aus eigener Kraft das Sittlich-
Gute zu tun (d. h. der Mensch ist nicht frei) und

Thomas : Der Mensch kann ein und dasselbe Objekt, falls es nicht das

Allgute ist, als begehrenswert wollen und als nicht begehrenswert

zurückweisen (d. h. der Mensch ist frei).
Diese Aussprüche besagen an sich keinen Gegensatz zueinander ;

sie beziehen sich auf verschiedene Objekte und verhalten sich zueinander
wie etwa die beiden Sätze : Im Winter können die Bäume keine neuen
Blätter bekommen, und : Jede Pflanze hat das Vermögen in sich zu
wachsen. Ständen beide Aussprüche einander gegenüber wie Ja und

Nein, dann ließe sich bei Thomas ein Widerspruch in seiner eigenen
Lehre nachweisen. Ist doch der Zustand, in welchem sich Calvin den

gefallenen und noch nicht wiedergeborenen Menschen denkt, ganz
derselbe wie der, den Thomas den Verdammten, die sich bereits in der

Hölle befinden, und Satan zuweist (II. Sent. 7, 1, 2 ; de Verit. q. 24

a. 10 et 11). Und dennoch besitzen nach Thomas auch diese, trotz
ihres vollständigen Unvermögens zu etwas Sittlich-Gutem, das liberum

arbitrium. Umgekehrt erfreuen sich auch jene, die schon im ewigen
Leben weilen und deshalb nicht mehr sündigen können, des liberum
arbitrium (De Verit. q. 22 a. 6 und q. 24 a. 8).

« Boni et mali angeli habent liberum arbitrium, sed secundum modum
et conditionem suae naturae. » (S. Th. I, 64, 2 ad 1.)

Dieser « Modus » bezieht sich auf das einmal bestimmte und nicht
mehr zu ändernde Endziel : bei den verdammten Menschen und bei



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 4^1

Satan ist dasselbe nämlich unabänderlich schlecht (IT. Sent. 7, 1, 2)

und infolgedessen ist alles, was sie tun, auf dieses Ziel hingeordnet
und darum schlecht :

Quamvis divcrsa eligant per liberum arbitrium, in omnibus tarnen
peccant : quia in omni eoruni electionc permanet vis primae electionis
ipsorum. (De Malo, q. 16 art. 5.)

Die Freiheit im Sinne Thomas' sieht also davon ab, ob man —
sittlich gesprochen nur Gutes oder nur Böses oder beides tun kann ;

sie abstrahiert von der sittlichen Ordnung als solcher und schließt sie

darum auch nicht aus : « In hoc attenditur ratio libertatis quod possit
hoc jacere vel non jacere, aut hoc vol Mud facere » (I. Sent. 42, 2, i ad 3).

Die Leugnung des liberum arbitrium durch Calvin und die

Behauptung desselben durch Thomas besagt demnach keinen
Widerspruch, da mit den nämlichen Worten ganz verschiedene Dinge
bezeichnet1 werden.

2. Die Konsequenzen.

Es wäre unter Umständen möglich, daß sich aus der verschiedenen
Freiheitslehre bei Calvin und Thomas Konsequenzen ergeben, die zu
einander in Gegensatz stehen. Und in diesem Falle müßten wir sagen,
Calvin habe die Lehre des Aquinaten indirekt geleugnet.

Der Mensch kann, eben kraft seines liberum arbitrium, so wie
Thomas es ihm zuerkennt und wie es oben dargelegt wurde, der Gnade
widerstreben. Sieht er nämlich in der Gnade ein Gut, so kann er sie

annehmen ; betrachtet er sie aber von ihrer nicht-guten Seite — ist
doch die Gnade nicht das Allgute, d. h. Gott selber — so kann er sie

zurückweisen, nicht wollen. Widerstrebt er der Gnade, verschmäht
er sie, so geschieht dies aus eigener Schuld. Geht er dagegen auf sie

ein, dann geschieht dies nicht in Kraft des Geschöpfes, sondern kraft
der Gnade selbst, da Gott, der den Willen geschaffen, ihm dieses

Eingehen gibt (S. Th. I, Ï05, 4 ad 1 und 2 ; de Verit. q. 22 a. 8). Und,
wie oben gesagt wurde, in diesem Eingehen auf die Gnade sieht Thomas
den verdienstlichen Charakter der guten Werke.

Dieser Konsequenz aus der Freiheitslehre bei Thomas steht nun
die Lehre Calvins gegenüber, insofern er sowohl das Vermögen, der
Gnade zu widerstreben, als auch die Verdienstlichkeit der guten Werke

leugnet.

« Effcaciter formari voluntatem nostram constituo, ut Spiritus Sancti
duetum sequatur necessario, non antem incitari duntaxat, ut valent, si
velit. » Adv. Pigli. C. R. XXXIV, 353 (E. A. 159 a).



462 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

« Ac voluntatem movet, non qualiter multis seculis traditum est et
creditum, ut nostrae postea sit electionis, motioni aut obtemperare aut
refragari : sed illam efßcaciter afficiendo. Illud ergo toties a Chrysostomo
repetitum repudiare necesse est. « Quem trahit, volentem trahit », quo
insinuât dominum porrecta tantum manu expectare, an suo auxilio iuvari
nobis adlubescat. » Inst. Chr. II, 3, 10 ; cfr. Sect. 7.

Wenn irgendwo, so dürfte wohl an dieser Stelle Calvins Meinung
ganz deutlich hervortreten. Was er bestreitet, ist nicht die Konsequenz
aus Thomas' Freiheitslehre, daß der Mensch die Gnade als ein bonum

particulare betrachten könne, insofern ihr ein bestimmtes « bonum sibi
conveniens » abgeht und daß er sie infolgedessen zurückweisen könne,
auch dann, wenn er es krajt der unfehlbaren Wirksamkeit Gottes

tatsächlich nicht tut. Der strittige Punkt ist vielmehr auch hier wieder
kein anderer als der, daß Calvin in dem Vermögen, die Gnade

zurückzuweisen, einen Angriff auf die göttliche Oberhoheit erblickt: als ob

Gott bei der Gnadenspendung abwarten müßte, ob es dem Menschen

beliebe — unabhängig von Gott — die Gnade anzunehmen oder nicht.
Allein einer solchen Auffassung steht auch Thomas, entschieden

gegenüber. Wenn auch nach ihm der Mensch kraft seines liberum
arbitrium die dargebotene Gnade annehmen und zurückweisen kann,
so anerkennt Thomas doch ausdrücklich, daß sie niemals tatsächlich

angenommen wird, als infolge göttlichen Einflusses, und auch die

Ablehnung der Gnade vollzieht sich nicht unabhängig von Gott, wie
wir bereits ausgeführt haben.

Die Stellungnahme Calvins Thomas gegenüber dürfte aber
einen weitern Grund haben in seiner Auffassung von der

Rechtfertigung, der Wiedergeburt und den guten Werken. Wird doch nach
seiner Lehre der Mensch nur gerechtfertigt durch Anrechnung der

Gerechtigkeit Christi. Die Werke auch des Wiedergeborenen bleiben
in sich schlecht, denn bloß durch den Glauben werden sowohl die
Personen als. auch deren Werke gerecht. Die Gnade ist nicht, wie bei
Thomas, ein dem Menschen innerliches wirksames Prinzip, sie bleibt
vielmehr außer ihm und ist sozusagen unabhängig von ihm. Von der

Annahme oder Zurückweisung einer solchen Gnade kann darum auch

ebensowenig die Rede sein als von Verdienst. Allein dies ist keine

Konsequenz aus Calvins Leugnung der Freiheit, sondern aus seiner

Lehre von der Rechtfertigung und Wiedergeburt.
Wir dürfen demnach sagen, daß auch die Konsequenzen aus der

Freiheitslehre beider Theologen nicht im Gegensatz zueinander stehen.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 463

3. Andere Gründe.

Weisen also weder die Freiheitslehre beider Theologen noch die

unmittelbar aus derselben sich ergebenden Konsequenzen einen Widerspruch

auf, so müssen wir nun an die dritte Frage herantreten :

Leugnet Calvin die menschliche Freiheit, für die Thomas eintritt,
vielleicht auf andere Gründe hin Wir können darauf antworten, daß

Calvin die Auffassung von der Freiheit, wie sie bei Thomas sich findet,
weder bekämpft noch verteidigt, daß er vielmehr, soweit uns wenigstens
bekannt ist, hierüber gar nicht redet.

Beim ersten Anblick möchte man allerdings aus folgenden
Ausdrücken eine feindliche Haltung entnehmen :

«Non. tarnen puto hanc quoque partem negligendam, ut noverimus
specialis esse gratiae Domini, quoties in mentem venit eligere, quod e re
nostra est : quoties eo voluntas inclinât : rursum quoties eo voluntas
inclinât quod alioqui erat nociturum. » Inst. Chr. II, 4, 6.

Allein die nachfolgenden Worte heben den eigentlichen
Grundgedanken deutlich hervor :

« Atque hue se protendit divinae providentiae vis, non modo, ut rerum
eventus succédant, quemadmodum expedire prospexerit ; sed ut voluntates
quoque hominum eodem tendant. » Ibid.

Es ist also wieder nichts anderes als die Unantastbarkeit der

göttlichen Oberhoheit, von der Calvin redet :

« Contendo Denm, quoties viam facere vult suae providentiae,
ctiam in rebus externis hominum voluntates flectere et versare : ne ita esse
liberam ipsorum electionem, quin eius libertate Dei arbitrium dominetur.
Velis nolis, animum tuum a motione Dei potius, quam ab electionis tuae
libertate penderc. » Ibid. s. 7.

4. Gegensatz.
Wenn also Calvin durch seine Leugnung der Freiheit noch auf

andere Gründe hin zu Thomas in Widerspruch steht, so wollen wir
das Problem umstellen und weiters fragen : Wird Calvins Leugnung
der Freiheit auch durch Thomas auf andere Gründe hin bestritten
Mit andern Worten : Kann Thomas der These Calvins : Der Mensch

ist nicht frei, d. h. der Mensch ist ohnmächtig, aus eigener Kralt etwas

Sittlich-Gutes zu tun, zustimmen
Unter dem Titel : « Die Folgen des Sündenfalles » haben wir bereits

oben (Heft I, S. 89) die Antwort auf diese Frage gegeben. Nach
Thomas ist die menschliche Vernunft in ihrer Tätigkeit nicht bloß
auf das Gebiet der res terrenae beschränkt. Im Gegensatz zu Calvin



464 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

lehrt er vielmehr, daß dieselbe mit Bezug auf die Erkenntnis Gottes
aus seinen Werken und infolgedessen auch mit Bezug auf die aus dieser

Erkenntnis abgeleitete Sittenlehre ihre natürlichen Kräfte bewahrt hat.

Allerdings erkennt Thomas den Leidenschaften einen großen Einfluß
zu (S. Th. I, 81, 3 ; I-II, 9, 2 ; 10, 3 ; 17, 7 ; de Verit. q. 22 a. 12 ; q. 25

a. 4) ; nichtsdestoweniger wäre es verfehlt, daraus auf die vollständige
Unfähigkeit zu natürlich guten Werken zu schließen. Allerdings haben
diese kein Anrecht auf das ewige Leben, mag dieses nun die
Rechtfertigung oder das Leben selbst sein. Denn hiezu ist nicht nur eine

bloß natürliche, sondern eine übernatürliche Güte notwendig, welche

nur aus der Gnade stammen kann (S. c. Gent. III, 147 und 149 ; S. Th.

I-II, 109, 5 und 6 ; 112, 2. 3 ; 114, 2. 5. 7 ; de Verit. q. 24 a. 14 und 15 ;

Ouodlib. IV. 7). Die Bemerkung Calvins :

« Coniungunt, fateor, interim cum suis operibus Dei gratiam : sed

quum non aliter se gratos esse confidant, quam si digni sunt, eorum et
fiduciam et gloriationem in operibus residere constat. Haec trita est ac
receptissima in omnibus scholis doctrina ; haec omnium fere animis penitus
infixa opinio, ita quemque' amari a Deo, ut quisque sit dignus. » Ad Car.
Quint. (C. R. XXXIV, 506; E. A. 54 b.)

kann denn auch gar nicht auf Thomas bezogen werden. Auch Thomas

anerkennt — und dies will Calvin doch augenscheinlich betonen —,
daß des Menschen vorzüglichste Werke nicht imstande sind, eine

Aussöhnung mit Gott zu bewirken oder ein Anrecht auf die Gnade

und den Himmel zu erlangen — wäre ja sonst der Schöpfer vom
Geschöpfe abhängig.

Folgerungen.

Aus unserer Untersuchung dürfte sich ergeben, daß Calvins und

Thomas' Ansichten über die Freiheit weder an und für sich noch in
ihren Konsequenzen zueinander im Gegensatz stehen. Was Thomas

mit der Anerkennung der Freiheit lehrt, wird von Calvin gar nicht
behandelt ; was Calvin aber mit der Leugnung der Freiheit sagen will,
kann von Thomas auf andere Gründe hin nicht durchweg angenommen
werden. Während Calvin lehrt, daß alle Werke des Menschen sündhaft

sind infolge eines Vitium naturae, behauptet Thomas, daß auch
der in Adam gefallene und in Christus noch nicht wiedergeborene
Mensch noch sittlich-gute, wenngleich nicht verdienstliche Werke
verrichten kann. Allein dieser Gegensatz stammt nicht aus der Lehre

von der Freiheit, sondern aus der verschiedenen Auffassung beider

Theologen bezüglich der Folgen des Sündenfalles.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 465

in
CJ

u.
OJ G:

O
G
CJ

S
"SJ

O in

W ÖD c—

'0 C CJ
-Iii G
x u.
0 cO

X £
"7^ C
u. ,<y
CJ ha °ôj

D: O
_0Dt-i

0J 0 *N
73 -5 CJ

ÖD
C X

CJ

X
£

G u. i—i

X G cO

0 73 Cû

CD -j-
'n X«- o

c/5X ^
r- C
C <L»

u,
CO +_>

m -s
oj x<s> ÖD
Si

Q •*=^ o

C 1 •*-* G G C/5

OJ OJ X V CJ CJ cO
_ÖD > :ç0 73 73

CJ

£

C
CJ

_ÖD

i—
CJ

G
N

0c
c'

ha
c
CJ
C

U, *GJ cO 73

C CJ
CJ

N X
JG
G

(_
O

CJ
u.

v_
CJ G in

CJ il G
N

cO

cO

X
C

73

G

N
O

u
CJ
C/5

CJ
x
CJ
in ZU

t£ *5 73 CJ
JG

0 73 c/)
u.
CJ E

C
CJ 5

G G G c JG G
N

CJ e CJ
(—;

a
C/5

C/

-a
O
O

"S
X

s
CT3

-0
bezv

CO CJ

"Ôj
u

C
CJ

s
c
:G
CO

(/)
Cü

E
os:
H

o

G
73

ÖD
C

73

g 1

<u jy

c "*

c
S

N
73

zu C
CJ Cj

X -c;
U.
CJ

73

CJ

-J 0
C G u.
co c CJ

N 0 CJ
CJ

G 0 -5"5 O C/5

CJ O C £
CJ

c
C k.

.CJ

0
ÖD
C c-Si CO cO QJ

CJ

:<3
CJ
ÖD

CJ

73

C
CJ

> G £
in
CJ

"G
;cO

c
:G
CO

tx
co

:C3
G

t—
CJ

OJ
_C

ÖD S, CJ C/5 O
E G C 73 G GG

G CJ
t—1 < C

CJ

.SP
u.
CJ JG

CJ

> JG
:0
C/5

c £ :c0 X CJ O
'S u.

a» r"" a Q-,

j, > CJ G
*_» C/5 73 G O0
O CJ

G
< CJ

C/5

CJ

73 O

"CJ

ho

CJ

5
CJ

'E
03

3
:C3

73 —s
-C Cj 4" \n «
G G
C/5 N

CJ 13 u,
JG N

C/5

13

CJ

"ÔJ
cO ZU

OJ CJ ^«-> C/5 C/5 CJ

'> U. _ G
c*— CO u. .ÎG

CJ > '> CO
> CJ

-Û~ Oj —

g s LUI

A

p
C/5 C _C/5

cO 3 0
73

' c 3
G £3 OJ

33 CJ C CJ

• », XJ C G
.—x

s_
CJ

=0 ^OJ CJ 1—

c c C/5
r- O

G c W
C ^CJ >

C/5 CO 0 s ^
ÖD >
CjCM CO 0

£ G
JG C

CJ

— • — > C X)
ÖD ÖD

C C s s
JG

S-.
CJ

<2

CJ

Cj
ÖD

u,
0

G X
a oj^ -15

g c :G CJ s—'

X —.
aj
>

CJ
CJ

10

0 JG
X O
C

CJ :0 ~

.CJ
c^ ïl O

OJ X
«o CJ CX cO

G
OJ

c
oj X— r~ vi.

w "5 .c
c 0

£ cj OJ c
-3 — co

73
i_ OJ
OJ «-» • —

73 5 r-x XJ
O)

-o 'S 3 £
C •— :cp t*_
X X £ QJ

CJ o t_ •

X C/5 CJ k'

CO

Divus Thomas.



466 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

S3

3$

3
oo

o
3-

3
O-

zr
o
3
Q)
0)

3
O-

c/>

3
O-

"1
0)
I

r—
03

TS
03
0)
T
co"

3
c
03

o
c?
CD

i-j
f3-
o
®

3
CTO

0
5L
<
3"

1—»
Cfl
c
T3
S
0)

1

r-0)
-a
03
03

0)"

3
C
0)

TT

O-

>
TT

O
w
0
Î3-
o
F
CD

oCT

to

^5

Q
0
CD

ope+
M»

CTQ

0

to
3
o
"1
D-
3
C
3

00

CO

0

O -0
Cfl

s C/i

C:
o*
0

0
=r

n
n
tt

>c

Q. >0 1—;

T 3-

S g
C= CTO

m m
§•' 5*
3 <T>

0 C/3

CO

3-.
3=

^ V,77"
0 2.

3*
N

0
0o
t3-
r-»-
>->•

cfQ

H
o

TD N0-1 c
o-.

DO

C/3

3 C/3
TT

O 3
3* 00 C-
0 0
3 c •-J

CO

0
3
Q- O

0
3 0
Q- O 0
0 Î5-

3* *-+•

;

0 o5*
1

3. 0
> C/3

C/3 to
rr 03 X
O- Cu 00 0 F

c
00

C
3

DO

e
er

0
DO

c
er

C
3

00^
Do

C
er

1

<

3
3

c
er


	Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin [Fortsetzung]

