
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Der Messritus [Fortsetzung]

Autor: Rohner, Gebhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Meßritus.
Von Dr. Gebhard ROHNER, a. Regens.

III. Die heilige Wandlung.

(Fortsetzung.)

Der Priester betet weiter und beginnt das erste Gebet nach der

heiligen Wandlung :

8. « Unde et memores. » Zum richtigen Verständnisse dieser Gebete

müssen drei wichtige Bemerkungen vorausgehen.
a) Die Gebete nach der Wandlung könnten dem Wortlaute und

Inhalte nach ebensogut vor der Wandlung stehen. Sie drücken nämlich,
wie die meisten Gebete vor der Wandlung, unsere « fides et devotio «

aus ; aber da sie nun in Wirklichkeit nach der Wandlung gebetet werden,

so haben sie eine andere Beziehung zum heiligen Kreuzesopfer ;

ähnlich wie z. B. die Kreuzeszeichen vor und nach der Wandlung an
und für sich gleich sind ; aber doch ist, wie früher erwähnt wurde,
der Sinn und die Bedeutung derselben nach der Wandlung eine andere.

b) Beim heiligen Meßopfer ist es ähnlich wie bei allen übrigen
Sakramenten. Die Zeremonien und Gebete z. B. vor der Taufe zeigen

an, was durch die Taufe im Täufling geschehen wird; die Zeremonien

und Gebete nach der Taufe aber, was im Täufling geschehen ist und

gewirkt worden ist, und bitten und erflehen, daß die Wirkungen
dauernd bleiben, beharrlich seien bis zum ewigen Leben. So ist es auch
bei der heiligen Meßfeier. Die Zeremonien und Gebete vor der

Wandlung sagen, was durch die Wandlung in uns geschehen wird und
was wir « ex opere operato » zu erlangen wünschen. Die Zeremonien
und Gebete nach der Wandlung verkünden, was durch die Wandlung
in uns geschehen ist, und bitten, daß diese Wirkungen in uns bleiben,

ja bleiben bis zur ewigen Verklärung. Sie wollen die Gnaden der

Wandlung uns klarer und deutlicher zum Bewußtsein kommen, lassen,

dieselben vermehren, bestärken, vertiefen und dauerhafter machen,

dadurch, daß wir neuerdings unserem Glauben und unserer gottfreudigen
Hingabe Ausdruck verleihen.



426 Der Metiritus

c) Wir müssen uns klar sein, warum die heilige Kirche im Heiligen
Geiste sogleich nach der Wandlung ausdrücklich an die Auferstehung
und Himmelfahrt Christi erinnert. Warum denn Dadurch soll uns
eine entscheidende große Wahrheit verkündet werden. Durch den Tod
Christi sind wir erlöst worden ; durch den letzten Tropfen seines
kostbaren Herzblutes hat der Heiland die Sündenschuld aller Menschen
bezahlt. Gut Aber woher wissen wir, daß der himmlische Vater
diese Sühne wirklich angenommen hat Das wissen wir nur durch
die Auferstehung und Verklärung Christi. Die Auferstehung des Erlösers
ist das große göttliche Unterpfand, die göttliche Urkunde, daß wir
alle durch Christi Kreuzestod erlöst sind, die göttliche Versicherung,
daß der himmlische Vater unsere Sühne angenommen hat.

I. So haben es die heiligen Apostel, nachdem sie den Heiligen Geist

empfangen hatten, beständig gepredigt, z. B. der hl. Petrus : « Jesus

von Nazareth habt ihr durch die Hände der Sünder ans Kreuz

geheftet diesen Jesus hat Gott auferweckt ; des sind wir alle

Zeugen So wisse denn das ganze Haus Israel unfehlbar gewiß,
daß Gott diesen Jesus, den ihr gekreuzigt habt, zum Christus und auch

zum Herrn gemacht hat. »1 Also wodurch ist verkündet, daß Jesus,
der Gekreuzigte, der Erlöser und der Herr der Welt sei Durch die

Auferstehung von den Toten. Die Auferstehung Christi ist stets der
Hinweis und der Beweis, durch den die Apostel unsere Erlösung durch
den Kreuzestod Christi und deshalb die Vergebung der Sünden

bekräftigen. 2

II. Wie bestimmt und klar verkündet der hl. Paulus diese Wahrheit
den Gläubigen von Korinth « Ist Christus nicht auferstanden, so

folgt, daß unsere Predigt vergeblich ist, vergeblich auch euer Glaube »,

d. h. dann predigen wir vergeblich und ihr glaubt vergeblich, daß

«Christus für unsere Sünden gestorben ist, wie geschrieben steht,
daß alle gerechtfertigt werden durch die Erlösung, die in Christo
Jesu ist. » « Ist Christus nicht auferstanden, dann ist euer Glaube

vergeblich ; ihr seid noch in euren Sünden. »3 In der Tat Wenn

1 Act. 2, 22 ff. : « Jesum Nazarenum per manus iniquorum afiligentes
intcremistis hunc Jcsum resuscitavit Deus, cuius omnes nos testes sumus

Certissime sciat ergo omnis domus Israel, quia et Dominum cum et Christum
fecit Deus. »

2 Act. 2, 37, 38; 3, 15, 16; 4, 10; s, 30, 31.
3 J. Corinth. 15, 14 et 17 : « Si Christus non resurrexit, inanis est ergo prae-

dicatio nostra, inanis est et fides vestra Si Christus non resurrexit, vana est
fides vestra ; adhuc. enim estis in peccatis vestris. »



Der Meliritus 427

Christus nicht von den Toten auferstanden ist, wenn er also den Tod
nicht überwunden hat, dann ist die Sünde noch nicht besiegt ; denn

der Tod ist die Folge und die Strafe der Sünde. Vergeblich glauben
wir daher, daß Christus durch seinen Tod am Kreuze uns von den

Sünden erlöst habe. Ferner, ist Christus nicht von den Toten
auferstanden, dann ist die Hölle nicht besiegt. Als Christus am Kreuze
starb, jubelten die Feinde Christi und die ganze Hölle, als hätten sie

gesiegt. Christus war am Kreuze gestorben in furchtbarster Schmach,
inmitten zweier Mörder, als wäre er der schlimmste von ihnen. Erst
durch seine Auferstehung hat er die Hölle und den Tod und die Sünde

endgültig besiegt. Wohl hat Christus am Kreuze mit lauter Stimme

gerufen : « Es ist vollbracht >; (Joh. 19, 30) ; aber die Antwort darauf

gab der himmlische Vater für die ganze Welt erst am Ostermorgen ; als

er Jesum von den Toten erweckte, da mußten seine Feinde und die

Hölle beschämt erkennen, daß sie besiegt seien.

Christus ist auferstanden ; also sind mir erlöst in Christo.

III. Das ist darum der Freudenruf der heiligen Kirche am Üster-

tage, wenn sie den Glauben an Christi Auferstehung verkündet. Durch
das « Alleluja » ruft sie nichts anderes uns zu als : « Freuet euch ; denn

wir sind erlöst in Christo Jesu ; er ist ja von den Toten auferstanden. »

So ist die Auferstehung ' Christi die Vollendung unserer Erlösung ;

nicht als ob er durch seine Auferstehung noch eigentlich « verdient »

hätte ; aber ohne dieselbe wäre sein Tod am Kreuze für die Welt umsonst

gewesen. « Das ist der Tag, den Gott gemacht »1, so singt die Kirche
erst am Ostertage, nicht schon am Karfreitage ; denn diesen haben ivir
durch unsere Sünden gemacht.

IV. Was folgt daraus Nicht etwa, was Luther daraus schloß :

« Also können wir nicht mehr sündigen, d. h. wir können tun, was wir
wollen, es ist keine Sünde ; wir brauchen nur zu glauben, daß wir
erlöst sind. » Nein ; denn wir sind wohl erlöst in Christo Jesu ; aber

in uns ist die Erlösung noch nicht vollendet. Das müssen wir doch

jeden Augenblick fühlen. Unsere Erlösung hat durch die Taufe erst

begonnen. Da sind wir Christo einvèrleibt worden. Dieses «Hineinwachsen

>. in Christus muß das ganze Leben hindurch fortgesetzt werden
durch lebendigen Glauben und durch die Sakramente des Glaubens.

Durch die heilige Taufe sind wir aber auch mit dem Auferstandenen

1 Ps. 117, 24: « Hacc dies quam fecit Dominus.» Vergleiche die Liturgie
ci er Ostcrwoclie



428 Der Mefiritus

in lebendige Gemeinschaft getreten und dadurch haben wir nun die

unfehlbar sichere Hoffnung und Zuversicht, daß wir mit Christus, dem
auferstandenen Erlöser leben, d. h. daß wir beständig hinreichende
Gnaden erlangen zum Kampfe gegen das Böse und zur Ausübung
aller notwendigen Tugenden, auch die Gnade der endlichen Beharr-

lichung bis zur ewigen Verklärung mit Christus dem Verklärten. So

belehrt uns der hl. Paulus: «Wenn wir mit Christus gestorben sind,

so glauben wir, daß wir zugleich mit Christus (ewig) leben werden ;

da wir wissen, daß Christus, nachdem er von den Toten auferstanden

ist, nicht mehr stirbt, der Tod nicht mehr über ihn herrschen wird ;

denn da er der Sünde gestorben, ist er einmal gestorben, und da er
lebt, lebt er für Gott (d. h. ewig und unsterblich). Also sollt auch ihr
dafür halten, daß ihr zwar der Sünde abgestorben seid, aber für Gott
lebet in Christo Jesu (dem Auferstandenen). » 1 Dazu gibt der hl. Thomas

folgende Erklärung : « Derjenige, der in Christo dem Sterbenden

mitgestorben ist, lebt zugleich mit dem Auferstandenen. Christus aber
ist so von den Toten auferstanden, daß er niemals mehr sterben wird,
also lebt derjenige, der der Sünde abgestorben ist, so mit Christus dem

Auferstandenen, daß er die Macht, die Gnade hat, niemals mehr zur
Sünde zurückzukehren. » 2

Die Auferstehung Christi bewirkt also, daß wir ein solches Maß

von Gnade erlangen, um vor dem Rückfalle in die schwere Sünde uns
zu bewahren. Wer also durch Mißbrauch des freien Willens wieder
schwer sündigt, nachdem er in der Taufe Christo dem Auferstandenen
einverleibt worden ist, der reißt sich mit Gewalt von der Vereinigung
mit Christus los. Nein Wer mit Christus auferstanden ist, darf nicht
mehr zur Sünde zurückkehren, sondern muß — wie Christus —• in
Gottähnlichkeit, in Tugend und Gottesliebe leben. Die Auferstehung
Christi besagt Unsterblichkeit, ewiges, unvergängliches Leben in Gott.
Daher verlangt das « Mitauferstandensein mit ihm » beharrliche,
unvergängliche, unzertrennliche Vereinigung mit Christus. Die Auferstehung
Christi bewirkt in uns die unfehlbar sichere Hoffnung auf den Heiligen

1 Rom. 6, S : « Si mortui sumus cum Christo, credimus quia simul et vivemus
cum Christo : scientes quod Christus resurgens cx mortuis jam non moritur, mors
illi ultra non dominabitur. Quod enim mortuus est peccato, mortuus est semel :

quod autem vivit, vivit Dco etc. »

2 St. Thom. ad Rom. VI. Lectio II : « Ille qui Christo morienti commoritur,
simul convivit et resurgenti. Christus autem sic resurrexit a mortuis, tamquafii
nunquam de caetero moriturus : ergo ille qui mortificatus est peccato, sie Christo
resurgenti convivit quod habet facultatem nunquam de caetero ad peccatum redeundi. »



Der Meliritus 429

Geist, daß wir in allen Kämpfen und Gefahren beharrlich bleiben, und

zwar — in der Osterfreude Christi — freudigen Herzens beharrlich

kämpfen, beharrlich die Welt überwinden, uns selbst verleugnen und

geduldig das tägliche Kreuz mit Christus tragen, bis wir als Lohn
mit ihm, dem Verklärten, die ewige Verklärung erlangen. —- So der

hl. Thomas in seiner unvergleichlichen Abhandlung über die
Auferstehung Christi, besonders III q. 56. Auch die ganze Liturgie der
österlichen Zeit verkündet wunderschön diese entscheidende Wahrheit
über die Wirkung der Auferstehung Christi in uns. - -

Zusammenfassend haben wir also zu merken :

a) Die Auferstehung und Verklärung Christi ist die göttliche
Urkunde, daß Gott das Kreuzesopfer als Sühne für uns angenommen
hat, daß wir also in Christo erlöst sind.

b) Die Auferstehung Christi bewirkt in uns die unfehlbar sichere

Hoffnung auf hinreichende Gnade für das irdische Leben, bewirkt die

Beharrlichkeit bis zur ewigen Verklärung.
Wenn wir nun glauben, daß das heilige Meßopfer ein und dasselbe

Opfer ist wie das Opfer am Kreuze, dann muß in der Feier des Kreuzesopfers,

in der heiligen Messe, diese wichtige Wahrheit ausgedrückt
sein. Es ist dies wirklich der Fall. Unmittelbar nach der heiligen
Wandlung will die heilige Kirche in uns den Glauben erneuern, daß

durch die Verwandlungsworte (vi verborum) das Leiden Christi
gegenwärtig gemacht ist, aber in Kraft der unzertrennlichen Vereinigung
(vi concomitantiae) auch der auferstandene und verklärte Erlöser im

heiligen Sakramente verborgen und in uns wirksam ist durch Überfülle
der Hoffnung auf beharrliche Wirkung des Heiligen Geistes.

Die Erklärung der drei Gebete nach der Wandlung möge es zeigen.
« linde et memores » : dieser Ausdruck schließt unmittelbar an die

Worte, mit denen der Priester die Wandlung beschlossen hat : « So

oft ihr dies tut, tut es zu meinem Andenken >.
1

; als wollte er sagen :

«.Getreu diesem Befehle des Herrn wollen wir, deine Diener und dein

ganzes heiliges Volk, gedenken sowohl des beseligenden Leidens als

auch der Auferstehung von den Toten, ja auch der glorreichen Himmelfahrt

deines Sohnes, unseres Herrn. » Da ist besonders zu merken
der Ausdruck : « Des beseligenden Leidens. >; Offenbar denkt die heilige
Kirche dabei, daß sogleich nach dem Tode Christi seine Seele in die

1 Nach der Consecr. des heiligen Blutes : « Haec quotiescunque feceritis, in
mei memoria m facietis. »



430 Der Meliritus

Vorhülle hinabgestiegen ist und den Gerechten des Alten Bundes dort
die glückselige « Frucht » des Leidens und Sterbens, nämlich die ewige
Beseligung, die « visio beatifica » gebracht hat. Vor allem aber will sie

mit jenem Ausdrucke uns lebhaft erinnern, daß wir soeben in der

heiligen Wandlung des Leidens Christi wahrhaft teilhaftig geworden
sind, daß auch wir durch dasselbe den himmlischen Vater wirklich
versöhnt, unsere Sündenschuld nach Maßgabe der « fides et devotio »

bezahlt haben und darum « beglückt » (« beata ») und begnadigt worden
sind. Diesem « Glauben » gibt die heilige Kirche Ausdruck und nennt
deshalb so schön das Leiden Christi « beseligendes » (beata).

Doch noch mehr Mit der heiligen Kirche glauben wir auch,
daß Christus nicht im Tode blieb, sondern von den Toten wieder
auferstanden und verklärt in den Himmel aufgefahren und nun in der

heiliger. Hostie und im Kelche in ewiger Verklärung gegenwärtig ist.

Wir glauben, daß er auch für uns auferstanden ist und daß wir in
seiner Auferstehung die sichere Bürgschaft unserer Erlösung haben.

In diesem Glauben (memores) « offerimus praeclarae majestati tuae »,

opfern wir Deiner herrlichen Majestät die reine Opfergabe.
Was soll nun nach der heiligen Wandlung der Ausdruck « Wir

opfern >; bedeuten In der Wandlung haben wir ja in und mit Christus
das Kreuzesopfer als unser Opfer dargebracht. Warum denn nochmals :

«Wir opfern?» Wenn dieses Wort vor der Wandlung bedeutete:
« Mit freudiger Bereitwilligkeit wollen und wünschen wir in das Opfer
Christi, in seine Opfergesinnung eingeschlossen zu werden und so

lebendigen Anteil zu erhalten am erlösenden Leiden des Herrn in der

Wandlung >, dann heißt « offerimus », wir opfern, nach der Wandlung :

« Mit der ganzen Sehnsucht unseres Herzens wollen und wünschen

wir, in die reine Opfergabe eingeschlossen zu bleiben, beharrlichen,
bleibenden Anteil an der heiligen Opfergabe zu haben. Denn, wenn
wir mit dieser heiligen Opfergabe in der Wandlung den Sühnetod

gestorben sind, dann sind wir mit ihr auch wieder auferstanden ;

ihre Auferstehung ist jetzt (hic et nunc) auch unsere Auferstehung.
Wenn aber die Auferstehung Christi das göttliche Unterpfand unserer
Erlösung ist, dann haben wir jetzt durch die verklärte Opfergabe das

göttliche Unterpfand oder die unfehlbar sichere Hoffnung auf
hinreichende Gnade zu allem Guten, auf Beharrlichkeit in der Tugend
bis zur ewigen Verklärung. Weil diese Hoffnung durch die Auferstehung
des Herrn bewirkt wird, ist es eine freudige Hoffnung, ein freudiges
Beharren im Guten. « Offerimus », wir opfern, heißt also an dieser



Der Mefiritus 431

Stelle : «Wir opfern beständig, wir bleiben in der verklärten Opfergabe,
wir hoffen auf Beharrlichkeit und ewige Verklärung. »

Dies alles wird noch klarer, wenn wir erwägen, « wem » wir nach

der Wandlung opfern : « Praeclarae majestati tuae », Deiner « herrlichen »

Majestät. Kaum irgend anderswo wird die göttliche Majestät so genannt.
Dieser Ausdruck ist wohl das Gegenteil von « tremenda majestas »,

Majestät, die uns wegen unserer Sünden erzittern macht. Durch die

heilige Wandlung ist die göttliche Majestät versöhnt; das göttliche
Antlitz ist nicht mehr zürnend und finster, sondern sonnig und
freundlich und gütig, wie das Antlitz eines liebevollen Vaters, von dem

wir alles hoffen dürfen. Ja, « der Gott der Hoffnung » ist so recht der

Titel, mit dem wir nach der Wandlung Gott benennen dürfen ; wie

St. Paulus an die Gläubigen von Rom schreibt : « Der Gott der Hoffnung
erfülle euch mit jeglicher Freude und mit Friede durch den Glauben,

auf daß ihr überreich seid an Hoffnung durch die Kraft des Heiligen
Geistes. »

1 Das ist's auch, was das Tridentinum vom heiligen
Meßopfer lehrt : « Durch dieses heilige Opfer wird bewirkt, daß wir
Barmherzigkeit erlangen und Gnade finden in Hilfe zur rechten Zeit. » 2

Nicht bloß für einen Augenblick bekommen wir die göttliche
Barmherzigkeit, sondern der Heilige Geist bewirkt die Gnadenhilfe
durch das heilige Meßopfer ganz nach unseren Bedürfnissen im

täglichen Leben und Streben, im täglichen Arbeiten und Kämpfen.
Doch wenn « wir opfern » und die göttliche Majestät gnädig gegen
uns stimmen, so müssen wir immerhin eingedenk sein, daß wir von

uns selbst nichts opfern können, sondern nur von dem, was der durch
uns erzürnte Gott uns zuvor gegeben und geschenkt hat; deshalb heißt
es im Gebete : « De tuis donis ac datis. » Von Deinen Geschenken und
Gaben. « So sehr hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen eingebornen
Sohn dahingab, damit alle, die an ihn glauben, nicht verloren gehen,
sondern das ewige Leben haben. »3 Diese Wahrheit soll unsere
Gesinnung recht demütig machen, aber darum unsere Hoffnung nur
stärker ; denn diese kann nie stark genug sein. Darüber will die heilige
Kirche uns recht eindringlich belehren durch die fünf Ausdrücke,

1 Rom. 15, 13 : « Dcus autem spei repleat vos omni gaudio et pace in credendo :

ut abundetis in spe et vir tu te Spiritus saneti. »

2 Trident. Sess. XXII., cap. 2. de Sacrif. missae : « Per hoc sacrificium fieri,
ut misericordiam consequamur et gratiam inveniamus in auxilio opportuno. »

3 Joh. 3, 16 : « Sic Deus dilexit mundum, ut filium suum unigenitum daret,
ut omnis qui credit in cum, non pereat, sed habeat vi tarn aeternam. »



432 Der Meiiritus

mit denen sie nach der Wandlung die Heiligkeit der Opfergabe des

Altares bezeichnet.

g. « Hostiam puram, hosliam sanetam » usw. « die reine, die heilige,
die unbefleckte Opfergabe, das heilige Brot des ewigen Lebens und den

Kelch des ewigen Heiles. » Warum wohl diese Häufung von fünf
Benennungen desselben Opfers Gewill darum, um die Gläubigen
recht lebhaft zu erinnern, daI3 es sich jetzt nach der heiligen Wandlung
um die « verklärten » Opfergaben handelt, verklärt durch die
Auferstehung und Himmelfahrt Christi. Ohne Zweifel war die Opfergabe
auch im Tode am Kreuze rein und heilig wegen der Vereinigung mit
der Person des Sohnes Gottes. Aber wodurch ist uns dies bekannt
gegeben worden Durch die Auferstehung Christi. Am Kreuze war
die Opfergabe, der Leib Christi, im Zustande des Sterbens und des

Todes. Der Tod hat für uns immer etwas Unreines, Unheiliges,
Abstoßendes, Widernatürliches an sich. « Der Leib Christi war zwar
im Tode nicht derart aufgelöst, daß er in Verwesung überging ; aber
die Trennung der Seele vom Leibe war doch eine Auflösung » x, also

etwas Unvollkommenes, etwas, das in unsern Augen eine Makel
bedeutet, eine Erniedrigung der menschlichen Natur. Durch die

Auferstehung, durch die Wiedervereinigung des Leibes mit der Seele, ist
der Leib Christi verklärt, aus dem Stande der tiefsten Niedrigkeit in
den Stand der höchsten Vollkommenheit, der unvergänglichen Reinheit,
der ewigen Heiligkeit und Makellosigkeit versetzt worden ; erst durch
die Auferstehung ist der Leib Christi zur Speise geworden, die ewiges

Leben bewirkt, und das Blut Christi zum Tranke, der unvergängliches
Heil bringt. So verkünden diese fünf Ausdrücke, daß die Opfergabe
auf dem Altare in der Auferstehung und Verklärung gegenwärtig ist
und darum auch Auferstehung und Verklärung in uns bewirkt, d. h.

überreiche Hoffnung auf die Gnade des Heiligen Geistes jetzt auf Erden
und vollendete Verklärung der Seele und des Leibes einstens in der

Ewigkeit. St. Paulus : « Unserer Sünden wegen ist Christus
überantwortet worden und um unserer Heiligung (Verklärung) willen ist
er auferstanden. »2 Die fünf Kreuzzeichen, welche die fünf genannten
Ausdrücke begleiten, bezeichnen darum offenbar die fünf Wunden des

1 St. Tliom. III. 53, 2 ad i : « Sicut peccatum est casus a justitia, ita mora
eat casus a vita corpus Christi non fuit dissolutum per incinerationem ; ipsa
tarnen separatio animae a corpore dissolutio quaedam fuit. »

2 Rom. 4, 25 : « Oui traditus est propter delicta nostra et resurrexit propter
iustificatiomm nostrum. »



Der Meßritus 433

verklärten Leibes, welche der Erlöser auch nach der Auferstehung als

Zeichen des Sieges über Sünde, Tod und Hölle beibehalten hat. In
diese verklärten Wunden werden wir eingeschlossen durch das « offerimus
hostiam puram ». Sie sind das Zeichen der Auferstehung Christi und
darum das große Unterpfand unserer Hoffnung auf die Fülle des

Heiligen Geistes zum ewigen, glückseligen Leben. — Wenn das « Unde
et memores » so seinem tiefen Inhalt nach betrachtet wird, klingt es

dann nicht wie eine Aufmunterung zu heiliger Osterfreude Wir sind
erlöst in Christo Jesu. Wir sind seiner Erlösung von neuem teilhaftig
geworden. Wir sind mit Christus auferstanden. Ist es nicht als hörten
wir jedesmal nach der heiligen Wandlung, was die heilige Kirche am
fünften Sonntag nach Ostern im Introitus der Messe verkündet
« Tuet kund ein Freudenwort, daß man es höre, Alleluja. Tuet es

kund bis an die Grenzen der Erde : Erlöst hat der Herr sein Volk,

Alleluja, Alleluja. »1 Diese freudige Hoffnung auf die Wirkung des

heiligen Kreuzesopfers in Christi Auferstehung wird noch vermehrt
und bekräftigt im folgenden Teile des Gebetes, der beginnt mit :

io. « Supra quae propitio » : «Würdige Dich, o Gott, mit gnädigem
und gütigem Antlitze auf dieses Opfer herabzuschauen. » Da müssen

wir zunächst wieder bedenken, daß dieses Opfer unser Opfer ist. Auf
das Opfer Christi als solches hat Gott schon längst ein für allemal

gnädig und gütig herabgesehen ; aber als unser Opfer bedarf es noch
des göttlichen Erbarmens und kann und darf und soll es Gott immer
noch angenehmer werden. Ferner sollen wir merken, daß im Munde
Gottes das « gnädig ansehen » so viel bedeutet wie : « gnädig machen »,

d. h. sein gnädiges Erbarmen um dieses Opfers willen uns mitteilen.
Und weil die Kirche nach der Wandlung so betet, so will damit
gesagt sein, Gott möge die Wirkung des heiligen Kreuzesopfers, das in
der Wandlung vorgebracht worden ist, durch die Auferstehung Christi
in uns beharrlich und bleibend machen ; beharrlich die Versöhnung mit
Gott, daß wir niemals mehr eine schwere Sünde begehen ; beharrlich
die wirksame Teilnahme an der Reinheit und Heiligkeit, an der Freude
und an dem Frieden des Auferstandenen ; mit einem Worte : Gott
möge sich würdigen, durch die Verdienste des Kreuzesopfers und durch
die Wirkung der Auferstehung Christi uns für immer und in wirksamster
Weise den Heiligen Geist zu verleihen bis zur ewigen Verklärung, denn

1 V. Dom. p. Pascha. Introit. (Isaias 48, 20) : « Vocem iucunditatis annuntiatc
et audiatur, alleluja ; annuntiate usque ad extremum terrae : Liberavit Dominus
populum suurn, alleluja, alleluja. »

Divus Thomas. 'JS



434 Der Metiritus

das gütige und gnädige Antlitz Gottes ist der Heilige Geist. Von ihm
sagt die heilige Kirche : « Er selber ist die Verzeihung aller Sünden » 1

;

ferner : « Der Heilige Geist ist der Spender aller Gaben; » 2 Die Hoffnung
auf den Heiligen Geist und auf seine wirksame Leitung und Führung
während unseres ganzen Lebens und die freudige Hingabe an den

Heiligen Geist bis zur endlichen Beharrlichkeit ist der Inhalt dieses

Gebetleins.
« Et accepta habere. » Würdige Dich, o Gott, dieses Opfer

wohlgefällig zu « behalten ». Diese Worte bitten ganz deutlich, die Wirkung
des verklärten Opfers möge im Heiligen Geiste beständig in uns bleiben,
also ein neuer Ausdruck unserer freudigen Hoffnung auf Beharrlichkeit
und Verklärung. Zugleich werden wir durch diese Worte aber auch

ernstlich erinnert, daß wir durch unsere eigene Schuld die Empfänglichkeit
für den Heiligen Geist verlieren, dem Heiligen Geiste widerstreben
können. Deshalb sollen wir demütig bitten, daß unsere Hoffnung auf
den Heiligen Geist und unsere Hingabe an ihn beharrlich sei.

Merkwürdigerweise erwähnt im folgenden Teile des Gebetes die heiligt:
Kirche als Vorbild und Beispiel für unsere freudige Hoffnung drei
Männer aus dem Alten Bunde, nämlich Abel, Abraham und Melchisedech ;

sie bittet, wie Gott einst die Opfer dieser Männer wohlgefällig
aufgenommen habe, so möge er es auch mit unserm Opfer tun. Der
hl. Thomas macht sich da den Einwurf und sagt : « Das Opfer des

Neuen Bundes ist viel erhabener als die Opfer der Altväter ; es ist
daher nicht angebracht, daß die Kirche bitte, Gott möge dieses Opfer
(auf dem Altare) halten wie das Opfer des Abel, Abraham und
Melchisedech. » Er gibt darauf die schöne Antwort : « Obwohl das

Opfer des Neuen Bundes aus sich allen Opfern der Altväter weit
vorzuziehen ist, so waren doch die Opfer der Altväter Gott sehr angenehm

wegen ihres Glaubens und ihrer Opfergesinnung. Der Priester bittet
also, dieses Opfer möge durch den Opferwillen der Opfernden Gott so

angenehm sein, wie jene Gott angenehm waren. » 3 Es werden also

1 Feria III. p. Pentecost, in Postcommunione : « quia ipse est remissio
omnium peccatorum. »

2 Hymn. « Veni Sancte Spiritus » : « Vcni dator munerum. »

3 St. Tliom. III. 83, 4 ad 8 : « Sacrificium novae Legis multo est excellentius,
quam sacrificia antiquorum Patrum ; inconvenienter ergo sacerdos petit, quod
hoc sacrificium liabeatur sicut sacrificium Abel, Abrahae et Melchisedech. »

«Ad octavum dicendum, quod licet hoc sacrificium ex seipso praeferatur
omnibus antiquis sacrificiis, tarnen sacrificia antiquorum fuerunt Deo aeeeptissima
ex eoruin devotione. »



Der Metiritus 435

nicht die äußeren Opfergaben als solche einander gegenübergestellt,
sondern unser Opfereifer verglichen mit der Opfergesinnung jener drei

Männer. Da müssen wir beschämt zurücktreten und durch das Beispiel
derselben unsern Opfergeist stärken und vermehren, uns zur freudigen,
beharrlichen Hoffnung aufmuntern.

a) In der Tat Von Abel verkündet der Heilige Geist durch den

hl. Paulus : « Durch den Glauben brachte Abel Gott eine besseres Opfer
als Kain dar, und erhielt dadurch das Zeugnis « gerecht » zu sein, indem
Gott seinen Gaben Zeugnis gab, und mittelst desselben redet der
Verstorbene jetzt noch. »1 An was glaubte Abel An die « zu hoffenden

Dinge » (res sperandae), von denen der hl. Paulus an jener Stelle spricht,
durch Gottes Offenbarung wußte Abel, daß sein Opfer ein Vorbild
des Opfers Christi sei. Durch dieses Vorbild schaute er im Glauben

vorwärts auf den verheißenen Erlöser, auf dessen blutiges Opfer, aber

auch dessen Auferstehung und Verklärung. Aus diesem Glauben ging
hervor eine unfehlbar sichere Hoffnung auf die ewigen Güter, die

der Erlöser bringen werde ; ging hervor die freudige Hingabe an Gott
und den Erlöser und sein Opfer und seine Verklärung. Durch diesen

Glauben ward Abel « gerecht » vor Gottes Augen, und redet durch
denselben jetzt noch zu uns. Den Vollwert erlangte sein Glaube im
Augenblicke des Martertodes, den er um. seines Glaubens und seiner

Hingabe an Gott willen erlitt. Durch diesen Martertod lebt er in der
Geschichte fort, und verkündet uns beständig seinen wunderbar tiefen
Glauben, seine starke Hoffnung und seine freudige Hingabe an den

kommenden Erlöser, seinen Tod. und seine Auferstehung. Dadurch ist
er ein mächtig aufmunterndes Vorbild für uns alle, besonders nach

der heiligen Wandlung.
b) Von Abraham lehrt der Heilige Geist wieder durch den

hl. Paulus : « Im Glauben hat Abraham, da er geprüft war, den Isaak
geopfert, er, der die Verheißungen empfangen, hatte, zu dem gesagt
worden war : In Isaak soll dir Nachkommenschaft werden. Er dachte,
daß Gott mächtig sei, auch von den Toten zu erwecken ; weshalb er
ihn auch als Vorbild (Jesu Christi) wieder erhielt.«1- Was glaubte

1 Hebr. n, 4: a Fide plurimam hostiam Abel quam Cain obtulit Deo, per
quam testimonium consecutus est esse iustus, testimonium perhibente muncribus
.eius Deo, et per illam defunetus adhuc loquitur. »

2 Hebr. 11, 18 et 19 : « Fide obtulit Abraham Isaac, cum tentaretur et uni-
genitum offerebat, qui suseeperat repromissiones arbitrans, quia et a mortuis
suscitare potens est Deus : unde cum et in parabolatn aeeepit. »



436 Der Meßritus

Abraham Mit bewunderungswürdiger Festigkeit glaubte er an die

Verheißung Gottes, er werde der Stammvater eines großen Volkes
werden und in einem seiner Nachkommen werden gesegnet werden
alle Volker. Er glaubte daher an den kommenden Erlöser und an
das ewige Vaterland, das durch diesen den Menschen eröffnet werde,
also an die ewige Verklärung durch den Auferstandenen. Aus diesem

Glauben entsprang die sichere Hoffnung auf die Erlösung der göttlichen
Verheißung und die vollkommene Hingabe an Gott, der vollkommene
Gehorsam gegen ihn. Ja, so tief und so stark war seine gläubige

Hingabe an Gott, daß er « gegen die Hoffnung an die Hoffnung geglaubt
hat » 1, und so der Vater vieler Völker, ja « der Vater aller Gläubigen »

geworden ist. (Rom. 4, 11.). Das geschah in jenem Augenblicke, als

er im Gehorsam gegen Gottes Befehl sich anschickte, seinen Sohn

Isaak zu töten. Er erkannte damals im Glauben, daß das Opfer des

Isaak ein Vorbild des blutigen Opfers des verheißenen Erlösers sei.

Und als Gott durch den Engel den Abraham hinderte, die

Hinschlachtung seines Sohnes in der Tat zu vollführen, da ward ihm
geoffenbart, daß der kommende Erlöser wohl geopfert werde, aber

nicht im Tode bleibe, sondern wieder von den Toten auferstehen werde.

Darum sagt der heilige Apostel :«.... weshalb er ihn auch als Vorbild
(des Auferstandenen) wieder erhielt. >; (Hebr. ix, 19.). So ist das Opfer
Abrahams « unseres Patriarchen » nicht bloß ein Vorbild des Kreuzesopfers

Christi, sondern auch seiner Auferstehung. Damals ist sein

Glaube und seine Hoffnung so fest, so sicher, so verklärt geworden,
daß er für alle Zeiten bis ans Ende der Welt als das unvergleichliche
Vorbild unseres freudigen Glaubens und Unserer beharrlichen Hoffnung
gelten wird.

c) Von Melchisedech heißt es: « Melchisedech, König von Salem,

opferte Brot und Wein ; denn er war ein Priester Gottes, des

Allerhöchsten » 2
; und der hl. Paulus verkündet von ihm im Heiligen Geiste :

« Melchisedech, Priester des höchsten Gottes, König der Gerechtigkeit,
König des Friedens ward dem Sohne Gottes ähnlich gemacht,
und bleibt Priester in Ewigkeit. »3 Durch seine Lebensverhältnisse und

1 Rom. 4, 18 : « Contra spem in spem credidit. »

2 Gen. 14, 18 et 19: «Melchisedech rex Salem proferens panem et vinum ;

erat eiiim sacerdos Dci altissimi. »

3 Hebr. 7, 1. seq. : « Melchisedech, rex Salem, sacerdos Dei summi ; rex
iustitiae rex pacis assimilalus autem filio Dei, manet sacerdos in
perpetuum. »



Der Mefiritus 437

durch sein Opfer ist er also Vorbild des ewigen Priesterlums Christi.
Dieses aber schließt notwendig die ewige Auferstehung und Verklärung
Christi in sich. Darum hat Melchisedech durch sein vorbildliches

Opfer im Glauben hingeschaut auf das Kreuzesopfer, aber auch auf
die ewige Auferstehung und Verklärung des Erlösers. Deshalb nennt
die Kirche das Opfer des Melchisedech « heilig und unbefleckt », gerade
wie sie oben die verklärte Opfergabe genannt hat. Mit diesem Glauben

war unwillkürlich verbunden die sichere Hoffnung auf die Erfüllung
der ewigen Verheißungen, welche das ewige* Priestertum Christi in sich

schließt. So ist Melchisedech, das einzige Vorbild des ewigen Pnesterlums

Christi, in vorzüglicher Weise uns Vorbild und Beispiel des Glaubens

und der Hoffnung und der Hingabe an das blutige Opfer wie auch

dessen ewige Verklärung.
So ergibt sich, daß die heilige Kirche mit großer Weisheit gerade

diese drei Männer des Alten Bundes unmittelbar nach der heiligen

Wandlung uns vor Augen stellt. Sie hatten ja mit so tiefem lebendigem
Glauben an das Opfer geglaubt, das in der Wandlung gefeiert wird,
daß sie unwillkürlich auch unsere freudige Hoffnung anregen.

Ii. Hierauf erwähnt die heilige Kirche drei Gruppen von Gläubigen,
denen sie in besonderer Weise erfleht, was im vorausgehenden Gebete

für alle enthalten ist, nämlich freudige Beharrlichkeit und ewige

Verklärung. Der hl. Thomas sagt zu dieser Stelle :

« Der Priester bittet um die Wirkung dieses Opfers a) für die

Anwesenden ; b) für die Verstorbenen ; c) für die Opferpriester selber. »1

ad a) « Supplices Te rogamus. » Demütig flehen wir zu Dir,
allmächtiger Gott, laß dieses Opfer durch die Hände Deines heiligen
Engels zu Deinem erhabenen Altare emporgetragen werden

Zunächst muß wieder klar gelegt werden, was jube « haec « perferri,
was « dieses Opfer » bedeutet. Nicht die Opfergaben des Leibes und
Blutes Christi als solche, sondern als unser Opfer, als Opfer der ganzen
Kirche, als Opfer des geheimnisvollen (mystischen) Leibes Christi.
Was unser ist an diesem Opfer, also wir, unsere Herzen, die,
eingeschlossen in das Kreuzesopfer, bei der Wandlung mit Gott versöhnt
worden sind. Wir, die aber auch in seine Auferstehung und Verklärung
eingepflanzt sind, -wir, die darum den Anfang der ewigen Verklärung
schon in uns haben. Wir bitten, emporgetragen zu werden : d. h. wir

1 St. Thom. III. 83, 4 : « Sacerdos petit huius sacrificii effectum primo
quidem quantum ad ipsos sumentes secundo quantum ad mortuos ; tertio
specialiter quantum ad ipsos sacerdotes offerentes « '



43« Der Meßritus

möchten Gott so angenehm sein, daI3 dieser Anfang der ewigen
Verklärung durch die Kraft der Auferstehung Christi stets zunehme in
uns und wir beharrlich bleiben in der freudigen Hoffnung, einst wirklich,
in die triumphierende Kirche im Himmel aufgenommen zu werden.
Also innige Bitte um Gnaden zur Beharrlichkeit auf Erden und um
ewige Verklärung in der andern Welt.

« Zu Deinem erhabenen Altare » ist offenbar ein bildlicher,
hochpoetischer Ausdruck für die Herrlichkeit des Himmels oder die

triumphierende Kirche. Weil nämlich die Kirche bittet, diese Opfergabe

auf dem Altare möge emporgetragen werden, stellt sie sich vor,
im Himmel droben, im Tempel Gottes, müsse auch ein Altar sein,
und zwar ein herrlicher, auf den die Opfergabe niedergelegt werden
könne, wie der hl. Johannes in der Geheimen Offenbarung den Himmel
als einen Tempel schaut mit Rauchopferaltar (Apoc. 8, 3 ff.).

« Durch die Hände Deines Engels. » Damit bekennt die heilige
Kirche ihren Glauben, daß die Engel ihren Verkehr mit Gott besorgen.
Wer ist nun dieser heilige Engel Wohl der heilige Erzengel Michael.
Von ihm wendet die Kirche das Wort an : « Und es stieg auf der Rauch
des Rauchwerkes von den Gebeten der Heiligen aus der Hand des

Engels vor Gott. »1 Von ihm bekennt sie : « O heiliger Erzengel Michael,
ich habe dich zum Fürsten gesetzt über alle Seelen, die aufgenommen
werden sollen » 2

; ferner : « Heiliger Erzengel Michael, Gottes Bote für
die Seelen der Gerechten. »3 Wir bitten also, der heilige Erzengel
Michael möge uns jetzt schon durch die sichere Hoffnung und einstens

wirklich vor das Angesicht Gottes führen, aber durch die Kraft der

Auferstehung und Verklärung Christi.
Der hl. Thomas sagt sehr schön zu diesem Gebete : « Der Priester

bittet nicht etwa, daß die sakramentalen Gestalten in den Himmel
getragen werden, noch auch der wirkliche Leib Christi, der ja dort
zu sein nie aufgehört hat ; sondern er bittet um dies für den geheimnisvollen

(mystischen) Leib Christi, der durch das Sakrament bezeichnet

wird, daß nämlich der den heiligen Geheimnissen beiwohnende Engel
die Bitten des Priesters und des Volkes Gott vorstelle Der erhabene

1 .Apocal. 8,4: « Et ascendit fumus aromatum de orationibus sanctorum
de manu angeli coram Deo. » Offic. 29. Sept.

2 Offici. 29. Sept. I. Vesp. : « Archangele Michael, constitui te prineipem super
omnes animas suseipiendas. »

3 Offic. 29. Sept. III. Nocturn. : « Angelus archangelus Michael, Dei nuntius
pro animabus justis, alleluja. »



Der Meßritus 439

Altar ist entweder die triumphierende Kirche selbst, in welche wir
aufgenommen zu werden wünschen, oder Gott selbst, an dessen

Seligkeit wir Anteil haben möchten. »1

Für wen bittet nun der Priester in diesem Gebete um das Glück
tier ewigen Verklärung « Für diejenigen, welche von diesem Altare
den heiligen Leib und das heilige Blut Christi empfangen », d. h.

diejenigen, welche diesem Opfer persönlich beiwohnen; denn weil dieses

Opfer ein « reines Speiseopfer » ist, so setzt die heilige Kirche als

selbstverständlich voraus, daß alle Anwesenden die heilige Kommunion
wirklich oder doch wenigstens geistlicher Weise empfangen. « Damit
sie mit allem himmlischen Segen und mit aller Gnade erfüllt werden »,

das ist eben die Bezeichnung für alle Gnaden auf Erden zur Beharrlichkeit

und die ewige Verklärung im Himmel.
ad b) « Memento defunctorum. »

An zweiter Stelle bittet die heilige Kirche um ewige Verklärung
durch Christi Auferstehung für die lieben Verstorbenen im Fegfeuer,
«welche uns mit dem Zeichen des Glaubens (als wahre echte Christen)

vorausgegangen sind und nun im Schlafe des Friedens ruhen », die

aber noch zeitliche Sündenstrafen abzubüßen haben. Daß diese gemeint
sind, geht hervor aus der folgenden Bitte, in der wir denselben den

Ort der Erquickung (das Gegenteil vom Feuer), den Ort des Lichtes

(das Gegenteil der Trennung von Gott) und den Ort des Friedens (das

Gegenteil von der quälenden Unruhe, welche das Heimweh nach Gott
und die Beschämung über die noch nicht abgebüßten Sünden

verursachen) wünschen. Wie tröstlich ist es, zu wissen, daß sie im Schlafe
des Friedens, daß sie in Christo ruhen Sie gehören zum mystischen
Leibe Christi ; durch das Kreuzesopfer sind sie ewig gerettet ; sie

können nicht mehr verloren gehen ; in Christi Auferstehung sind sie

vollkommen gerecht und heilig ; sie lieben Gott vollkommen und
können nicht mehr sündigen. Eines mangelt ihnen noch, die ewige

Verklärung in der Anschauung Gottes ; aber sie sind derselben sicher.

In schmerzlichem Heimweh nach Gott müssen sie noch nachholen,
was sie auf Erden versäumt haben. Aber sie sind unsere Brüder ;

1 -St. Thom. III. S3, 4 ad 9 : « Sacerdos lion petit neque quod species sacra-
mentales deferantur in coelum rieque corpus Christi verum, quod ibi esse non
desiit : sed petit hoc pro corpore mystico, quod scilicet in hoc sacramento signi-
ricatur, ut scilicet orationes sacerdotis et populi Angelus assistens divinis mystcriis
Deo repraesentet Sublime autem altare Dei dicitur vel ipsa Ecclesia trium-
phans, in quam transferri petimus, vel ipse Dcus, cuius participationem petimus. »



440 Der Meßritus

wir können ihnen helfen, können ihnen die Zeit des Heimwehs
abkürzen, den glückseligen Augenblick der ewigen Verklärung nähet

bringen. Das soll uns antreiben, recht innig und inständig für die
lieben Verstorbenen an dieser Stelle zu flehen. Die heilige Kirche
legt dem Priester nahe, für alle, die in Christo entschlafen sind, in
Christo ruhen, zu bitten, besonders aber für jene, die ihm durch die

Liebe verbunden sind, die er deshalb ausdrücklich nennt. Weil das

Gebet mit « Memento Domine » anfängt, also ganz gleich wie das Gebet

für die Lebenden vor der Wandlung, und weil die Rubrik an beiden
Orten ebenfalls ganz gleich lautet, ist die Frage entstanden, warum
für die Verstorbenen erst nach der Wandlung gebetet werde, und ob

an dieser Stelle für die Verstorbenen « appliziert » werde.

Die Gleichheit des Anfanges und die Gleichheit der Rubrik beweist

nur, daß dieses Gebet ebensogut vor der Wandlung stehen könnte.
Wie in der ersten Vorbemerkung zu den Gebeten nach der Wandlung
ausgeführt wurde, hätte es aber dann auch einen etwas andern Sinn
und Inhalt. Vor der Wandlung wäre darin der Wille und die Meinung
der Zuwendung des Opfers, also eigentliche Applikation, enthalten.
Nach der Wandlung drückt es einfach unsere innige Bitte um
Beharrlichkeit und Vollendung der Wirkung des heiligen Opfers in
den armen Seelen aus. Da nun die heilige Kirche nach der Wandlung
um ewige Verklärung durch den Glauben an die Auferstehung bittet,
die Seelen im Fegfeuer aber nurmehr der Verklärung ermangeln, hat
die Kirche mit Weisheit angeordnet, nach der Wandlung der
Verstorbenen im besondern zu gedenken.

Das setzt aber notwendig voraus, daß für die lieben Verstorbenen
schon vor der heiligen Wandlung die Applikationsmeinung gemacht
worden sei, entweder vor der heiligen Messe oder bei der Opferung
oder auch unmittelbar vor der heiligen Wandlung. Wollen wir nämlich
den Seelen im Fegfeuer nachher die ewige Verklärung erflehen, dann
müssen wir zuerst Gott für die armen Seelen versöhnen; das geschieht
« ex opere operato » durch die heilige Wandlung ; also muß
selbstverständlich die Applikation vor derselben geschehen. Sie kann auch

beim « Memento pro vivis » vorgenommen werden. Dieser Ausdruck
« pro vivis » (für die Lebenden) schließt nämlich die Verstorbenen
nicht vollständig aus. Dadurch soll nur gesagt werden, daß die

Hingeschiedenen nicht mehr imstande sind, durch eine eigene « fides et
devotio » den Priester zur Applikation zu veranlassen. Diese geschieht
nach unserer « fides et devotio » und in diese schließen wir durch die



Der Meßritus 441

Liebe (per charitatem) auch die Verstorbenen ein, sei es alle
miteinander oder einige im besondern. Das muß dann aber als eine

Applikation für Lebende gelten, weil derjenige, der sie veranlaßt, ein

Lebender ist. Daß ich in meine persönliche, private « fides et devotio »

auch die Verstorbenen einschließe, ist für den Titel « commemoratio

pro vivis», Gedächtnis der Lebenden, ohne Belang.
Desgleichen, wenn ein anderer ein Stipendium für die Verstorbenen

gibt, muß die Applikation vor der heiligen Wandlung gemacht werden ;

sonst wird die Wirkung « ex opere operato » nicht eintreten. Da aber
der Stipendiengeber ein Lebender ist, muß auch die Applikation als

für Lebende angesehen werden.
ad c) Endlich bittet die heilige Kirche durch die Kraft dieses

verklärten Opfers um ewige Verklärung für die Priester mul Diener
des Altares mit dem Gebete : « Nobis quoque peccatoribus. » Im Gefühle

der Unwürdigkeit klopft der- Priester bei diesen Worten an die Brust.
Es ist bezeichnend, daß er an letzter Stelle für sich selbst um Verklärung
bittet, während bei der Opferung er sich zuerst nannte. Dort handelte
es sich um die unzähligen Sünden und deren Bekenntnis ; da klagte
er sich zuerst an, nach dem Worte des Heiligen Geistes : « Der Gerechte

beschuldigt sich als erster, b*1 Doch wenn die Diener des Altares als

gebrechliche Menschen auch arme Sünder sind, dürfen sie

nichtsdestoweniger ganz besonders auf das heilige Kreuzesopfer hoffen und
vertrauen. Wenn sie mit großem Glauben und Opfereifer zum Dienste
des Altares sich hingeben, wenn sie Tag für Tag sich bemühen, mit
freudiger Gesinnung das unendlich kostbare Opfer der göttlichen
Majestät darzubringen und durch dasselbe die Welt mit Gott zu
versöhnen und Gnade über Gnade, Erbarmen über Erbarmen den Menschen

zu vermitteln, wahrlich, dann dürfen sie — nach dem Urteile der
heiligen Kirche in diesem Gebete — zuversichtlich hoffen, daß Gott,
wenn, nicht als « aestimator meriti », d. h. nicht wegen ihrer Verdienste,
so doch als « veniae largitor », d. h. vermöge seiner Barmherzigkeit,
sie in die selige Gemeinschaft der Heiligen, also zur ewigen Verklärung,
aufnehmen werde. Um der Bitte noch mehr Innigkeit zu verleihen,
werden 15 Heilige — 8 Männer und 7 Frauen — namentlich
aufgezählt ; Heilige jeglichen Standes und jeden Geschlechtes, Hohe und

Niedrige, Jungfrauen und Verehelichte, Heilige jeglichen Alters, selbst

Kinder nicht ausgeschlossen (St. Agnes war ein Kind von 13 Jahren).

1 Proverb. iS, 17 : « Justus prior est accusator sui. »



442 Der Meüritus

Wenigstens einigen Anteil und etwelche Gemeinschaft hofft der Priester
mit diesen Heiligen zu erlangen, welche alle durch die Kraft der

Auferstehung Christi zur ewigen Verklärung gelangt sind. Sie werden
« ad consortium » zur Gemeinschaft erwähnt, während vor der Wandlung
die Heiligen « ad suffragium » zur Fürbitte angerufen wurden. — Möge
der Priester täglich sich vor Augen führen, daß er dieses Gebet auch

für die Ministranten verrichtet. Möchte es stets mit ganzer Andacht
geschehen ; dann würden vielleicht nicht so viele Altardiener im
spätem Leben ganz mißratene Christen werden, wie die Erfahrung lehrt

Alle diese Bitten und Gebete werden jedesmal geschlossen mit den

Worten : « Per Dominum nostrum Jesum Christum », durch unsern
Herrn Jesum Christum. Denn einzig und allein um seiner Verdienste
willen, um des blutigen Kreuzesopfers willen erwartet die Kirche
Erhörung ihres Flehens.

12. Durch ihn, den Gekreuzigten und Auferstandenen hofft sie

auch noch die Erfüllung einer letzten Bitte um Verklärung, indem
sie weiter spricht :

« Per quem liaec omnia », durch den Du, o Gott, alles dieses Gute
immer schaffest, heiligest, belebest, segnest und so uns mitteilest.
Um ja eindringlich zu bekennen, daß all dies nur durch das Kreuzesopfer

zu erwarten sei, begleitet der Priester diese Worte mit drei
Kreuzzeichen. Doch was will dieses Gebet Um es richtig verstehen

zu können, müssen wir uns erinnern, daß in früheren Zeiten an dieser
Stelle verschiedene Naturalgaben (Früchte, Öl, Brot, Wein), die neben

dem Altare bereit gehalten worden, vom Priester gesegnet wurden.
Beim Aussprechen jener Worte schaute er offenbar auf die Naturalgaben.

Es geschieht dies heute nicht mehr ; nur am Hohen Donnerstage
wird nach den obigen Worten vom Bischöfe das Krankenöl geweiht.
Aber wenn auch die Naturalgaben nicht mehr zur Kirche gebracht
werden, so haben doch diese Segensworte den früheren Sinn nicht
verloren. « Haec omnia bona », alles dieses Gute, bedeutet daher nicht
bloß das, was jetzt auf dem Altare liegt, nämlich die Gestalten von
Brot und Wein, sondern auch alles das, was wir, die dem heiligen Opfer
beiwohnen, im täglichen Leben zu unserem Unterhalte notwendig haben

und wirklich gebrauchen. Das alles läßt Gott stets wachsen (créas) ;

das alles heiligt er stets (sanctificas) durch den Gekreuzigten und
Auferstandenen, indem er es von dem Fluche befreit, der unserer
Sünden wegen auf der ganzen sichtbaren Schöpfung lastet ; das alles
belebt er stets (vivificas), indem besonders die für die heiligen Sakramente



Der .Meßritus 443

bestimmten Dinge eine ganz eigene übernatürliche Kraft erlangen und
übernatürliches Leben mitteilen können ; aber auch die andern zu

unserem täglichen Lebensunterhalte geschaffenen Dinge erhalten durch
den Erlöser die Kraft, das natürliche Leben zu bewahren. Das alles

segnet er stets (benedicis) durch den Gekreuzigten und Auferstandenen,
auf daß es zur Segensquelle des übernatürlichen und natürlichen Lebens

für uns Gotteskinder werde. So gibt er uns täglich (praestas nobis)
alles das in einem gleichsam schon verklärten Zustande. Ja, diese

Umwandlung des Brotes und Weines in den heiligsten Leib und das

heiligste Blut Christi ist schon eine gewisse Verklärung und Verherrlichung

der verwandelten Dinge. Und die Segnung der Dinge, die für
die Spendimg der heiligen Sakramente verwendet werden, und die

Segnung alles dessen, was zum täglichen Lebensunterhalte notwendig
ist, ist nicht auch sie eine gewisse Verklärung der Dinge, die_ durch

Christus, den ewig Verklärten geworden

13. «Per ifsum et cum ipso et in ipso», durch ihn und mit ihm
und in ihm ist Dir, o Gott, allmächtiger Vater, in Einigkeit mit dem

Heiligen Geiste alle Ehre und Herrlichkeit, d. h. und wenn einmal wir
und die ganze Schöpfung durch Christus verklärt sein, werden, dann

wird Dir, o Vater und Sohn und Heiliger Geist, von uns allen auf ewig
vollkommene Ehre und Verherrlichung (omnis honor et gloria) erwiesen,
aber nur

a) durch ihn, den Gekreuzigten und Auferstandenen als unsern
Erlöser ;

b) und mit ihm, dem Gekreuzigten und Auferstandenen als unserem
Haufte ;

c) und in ihm, dem Gekreuzigten und Auferstandenen als dem

mystischen Leibe, dem wir alle einverleibt sind als seine Glieder und
in dem wir untereinander und miteinander in lebendiger Verbindung
stehen.

Bei den Worten : « per ipsum et cum ipso et in ipso » macht der
Priester mit der heiligen Hostie drei Kreuzzeichen über den Kelch,
zum Zeichen, daß nur durch die Verdienste des Kreuzestodes und
durch die Kraft der Auferstehung Christi alle Herrlichkeit und
Verklärung uns zu teil wird. Hernach macht er zwei Kreuzzeichen außerhalb

des Kelches zum Hinweise, daß die drei göttlichen Personen
voneinander unterschieden sind und daß nur die zweite Person der heiligsten

Dreifaltigkeit Mensch geworden ist.
Diese zwei Kreuzzeichen mit den obigen drei erinnern wieder an



444 Der Meâritus

die heiligen fünf Wundmale am verklärten Leibe Christi. Nach den

fünf Kreuzzeichen hebt der Priester den Kelch und die heilige Hostie
etwas in die Höhe ; offenbar, um den Worten « omnis honor et gloria »,

alle Ehre und Herrlichkeit, Nachdruck zu verleihen. Damit ist der
zweite Hauptteil der heiligen Messe, die Wandlung, zum Abschluß

gebracht. Aus den letzten Worten leuchtet so hell die Hoffnung auf

unsere ewige Verklärung hervor, daß wahre Begeisterung und freudigste
Hingabe an Gott uns erfüllen muß und wir aus tiefstem Herzen rufen :

« O Vater im Himmel, laß Dich versöhnen durch das kostbare
Herzblut Jesu Christi Deines Sohnes und gib uns den Heiligen Geist

zur ewigen Beharrlichkeit. »


	Der Messritus [Fortsetzung]

