
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

Autor: Zigon, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Begriff der Caritas

beim Lombarden, und der hl. Thomas.

Von Dr. Franz ZIGON, Theologieprofessor, Görz.

Seitdem P. Stufler im ersten Artikel de Caritate, falls wir seiner

eigenen Versicherung Glauben schenken, das stärkste Argument gegen
die praemotio physica gefunden hat, wurde dieser Artikel öfters von
verschiedenen Seiten erörtert. Man hat aber meines Erachtens dabei

stets zu wenig Gewicht auf die nähere Bestimmung der diesbezüglichen
Lehre des Lombarden gelegt. Und doch kann in unserem Falle die

einschlägige Widerlegung durch den hl. Thomas nur richtig aufgefaßt
werden, wenn wir zuvor darüber im klaren sind, was für eine Meinung
in jener Frage vom Magister Sententiarum vertreten wird. Deswegen
gedenken wir in der folgenden Abhandlung von neuem1
zurückzukommen, und zwar wollen wir damit zwei im engsten Zusammenhang
stehende Dinge zu leisten versuchen : zunächst werden wir den Nachweis

liefern, daß Petrus Lombardus unter der Caritas bloß den Heiligen
Geist als die dritte Person in der Dreifaltigkeit im Unterschiede von
Vater und Sohn versteht, und sodann werden wir, von dieser Voraussetzung

ausgehend, die Beweisführung, mit welcher der Aquinate die

Ansicht des Lombarden zurückweist, klarzulegen trachten.

I.

In I d. 17 bespricht der Magister ausführlich die unsichtbare

Sendung des Heiligen Geistes. Um nun seine Lehre verständlicher zu
machen, glaubt er die Bemerkung vorausschicken zu müssen, daß
ebenderselbe Heilige Geist, der als die dritte göttliche Person das Band
der gegenseitigen Wechselliebe zwischen Gott dem Vater und Gott
dem Sohne bildet, daß ebenderselbe Heilige Geist auch die Liebe oder

die Caritas sei, mit welcher wir Gott und den Nächsten lieben. Wenn

1 Vgl. « Divus Thomas » 1924, S. 24 ff.



Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 4°5

dann die Caritas in der Weise in uns gegenwärtig ist, daß sie unsere
übernatürliche Gottes- und Nächstenliebe bewirkt, so sage man, daß

der Heilige Geist uns gesendet und geschenkt werde. Wer jene
Nächstenliebe also liebt, der liebe gerade dadurch Gott, denn diese

Liebe selbst sei Gott, d. h. der Heilige Geist. 1

Weiterhin bemüht er sich zuerst durch verschiedene Aussprüche
des hl. Augustinus die Behauptung zu erhärten, daß die Nächstenliebe

oder die Caritas Gott sei, um zuletzt ebenfalls aus Belegen desselben

Kirchenlehrers den Schluß zu ziehen, unsere übernatürliche Nächstenliebe

sei speziell die dritte göttliche Person, der Heilige Geist allein
und nicht etwa auch der Vater oder der Sohn. Und zwar tut er dies

mit so ausdrücklichen Worten, daß sie keinen Zweifel über den

wirklichen Sinn seiner Aufstellung vom Begriff der Caritas aufkommen
lassen. Unter dem Titel : Quod fraterna dilectio cum sit Deus, non
est Pater vel Filius, sed Spiritus S. tantum — erklärt der Magister
mit besonderem Nachdruck rückhaltlos ohne jede Einschränkung :

« Cum autem fraterna dilectio sit Deus, nee Paler est ncc Filius, sed

tantum Spiritus S., qui proprie,in Trinitate dilectio vel Caritas dicitur. »

Es ist daher unter der Caritas nach der Lehranschauung des

Lombarden, wie aus dieser Stelle leicht ersichtlich ist, ganz gewiß bloß
die Person des Heiligen Geistes im Unterschiede von den zwei andern

göttlichen Personen zu verstehen und die Einkehr in die begnadigte
Seele kommt ausschließlich dem Heiligen Geiste zu, insofern nur dieser

mit den Gerechten in ein besonderes Verhältnis, in eine besondere

Vereinigung treten soll. Deutlicher konnte sich der Magister nicht
äußern, um seinen Gedanken klar auszudrücken. Das ist der
nächstliegende und einzig mögliche Sinn seiner Worte.

Hätte jemand dessenungeachtet noch irgend ein Bedenken, ob

nicht vielleicht doch irgendwie in den dort angezogenen Worten eine

Appropriation statthabe, so wird jeder Zweifel zum Überflusse durch
die Art der Einwände von seifen der Gegner, wie sie uns der Magister
selbst gegen seine Lehre anführt, vollständig ausgeschlossen. Wir müssen

1 « Hoc autem ut intelligibilius doceri ac pleniüs perspici valeat, praemitten-
dum est quiddam ad hoc valdc necessarium. Dictum quidem est supra et sacris
auetoritatibus ostensum (d. 10), quod Spiritus S. amor est Patris et Filii, quo se

invicem amant et nos. His autem addendum est, quod ipse idem Spiritus S. est
amor sive Caritas, qua nos diligimus Deum et proximum ; quae Caritas' cum ita
est in nobis, ut nos faciat diligere Deum et proximum, tunc Spiritus S. dicitur
mitti ac dari nobis. Et qui diligit ipsam dilectionem, qua diligit proximum, in eo
ipso Deum diligit, quia ipsa dilectio Deus est, i. e. Spiritus S. »



40b Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der Iii. Thomas

zu diesem Behufe neben der obigen entschiedenen Erklärung des

Lombarden namentlich den zweiten von ihm erwähnten Einwand mit
in Betracht ziehen.

Was nach den Gegnern vornehmlich gegen eine solche Meinung
zu sprechen scheint, ist der Umstand, daß darnach einerseits unsere
Gottesliebe vom Heiligen Geiste sein soll und andererseits dieselbe

für die Person des Heiligen Geistes selbst ausgegeben wird. Wenn aber

dementsprechend die Caritas vom Heiligen Geiste ist und sie der

Heilige Geist selbst ist, so folge daraus offenbar der Schluß, daß der

Heilige Geist von und aus sich sei ; es ergebe sich also daraus
notwendig die mit dem christlichen Dogma unvereinbare Ursprungs-
losigkeit des Heiligen Geistes. 1

Der Magister erwidert freilich, um diese Schwierigkeit zu beheben,
der Heilige Geist sei zwar nicht von und aus sich, aber er werde uns
trotzdem auch von ihm selbst gegeben und gespendet. Allein der

hl. Thomas bemerkt dagegen in der Expositio secundae partis textus
mit Recht, eine derartige Lösung könne nicht befriedigen, weil in der
Einrede nicht bloß gesagt werde : Die Caritas wird vom Heiligen Geiste

gegeben, sondern auch : die Caritas ist von ihm.2
Uns interessiert allerdings sowohl der genannte Einwand als auch

die darauf gegebene Antwort mit der Beanstandung derselben durch
den hl. Thomas vom Standpunkte unserer jetzigen Untersuchung aus

nur insoweit, als damit der vollgültige Beweis erbracht wird, daß der
in Rede stehende Grundsatz : unsere Gottesliebe ist der Heilige Geist

selbst, nicht bloß von seinem Urheber bez. Verteidiger, sondern auch

von seinen Gegnern, Thomas mitinbegriffen, keineswegs im appro-
priierten, vielmehr im eigentlichen, reduplikativen Sinne in bezug auf
den Heiligen Geist verstanden wurde, da es ja augenscheinlich auf der
Hand liegt, daß im entgegengesetzten Falle für eine solche Einsprache
und für alles das, was damit zusammenhängt, kein annehmbarer Grund
vorhanden wäre.

So gewinnt der Lombarde in der innern Sendung des Heiligen
Geistes eine vollkommene Analogie zur Sendung der zweiten göttlichen

1 « Sed est aliud, inquiunt, quod magis urget. Dixit enim supra Augustinus,
quod dilectio est a Spiritu S., a quo fides. Sicut ergo fidcs non est Spiritus S.,
a quo est, ita nec Caritas. Quomodo enim Caritas Spiritus S. est, si ab ipso est
Nam si ab ipso est et ipse est, ergo Spiritus S. a seipso est. »

2 «Sed haec responsio est insufficiens, quia non tantum dicitur : Caritas
datur a Spiritu S., sed etiam est ab eo ; quod de Spiritu S. concedi non potest. »



Dur Begriff' der Caritas beim- Lombarden, und der hl. Thomas 4°7

Person in der Menschwerdung. Wie nämlich der Sohn Gottes allein

mit der menschlichen Natur die hypostatische Union eingegangen ist,
obwohl alle drei Personen gemeinsam jene Vereinigung bewerkstelligt
haben, gerade so wird von ihm in der Sendung des Heiligen Geistes

ausschließlich dem Heiligen Geiste die besondere Beziehung zur
begnadigten Seele beigelegt, wenn auch diese Verbindung alle drei
Personen der Dreieinigkeit zusammen bewirken.

Schon früher, in d. 15, vergleicht der Magister die zwei

Vereinigungen untereinander mit Rücksicht auf die bewirkende Ursache.

Wie Gott der Sohn in der Menschwerdung vom Vater, vom Heiligen
Geiste und auch von sich gesandt wurde, so daß die Inkarnation als

ein gemeinsames Werk der ganzen Dreifaltigkeit anzusehen ist, so

wird auch dementsprechend der Heilige Geist in der unsichtbaren

Sendung den Begnadigten nicht bloß vom Vater und Sohn, sondern

auch von sich selbst gespendet. Befremdend genug und auffallend ist

dabei, wenn man sich die weitere Lehre des Lombarden vergegenwärtigt,

daß er dies sogar mit der Einheit der gemeinsamen Tätigkeit
nach außen begründet : « Si Pater et Filius dant Spiritum S. nec ipse
dat ; aliquid ergo Pater oporatur et Filius, quod non operatur
Spiritus S. »

Da ferner dem Gesagten zufolge der Heilige Geist allein als die

Gotteshebe, die Caritas in besondere Verbindung mit dem Gerechten

tritt, gleich wie die zweite göttliche Person allein in der hypostatischen
Union mit der menschlichen Natur vereinigt wurde, so sind sich beide

Sendungen in allen Stücken ähnlich und parallel.
Wir haben hier die jedem Dogmatiker in der Inkarnationslehre

geläufige Unterscheidung zwischen der Menschwerdung efficienter und
terminative genommen. « Assumptio duo importât, sagt der hl. Thomas

III q. 3 a. 4, sc. actum assumentis et terminum assumptionis. Actus
autem assumentis procedit ex divina virtute, quae communis est tribus
Personis, sed terminus assumptionis est Persona ; et ideo id, quod
est actionis in assumptione, commune est tribus Personis : sed id,
quod pertinet ad rationem termini, convenit ita uni Personae, quod
non alii. Très enim Personae fecenmt, ut humana natura uniretur uni
Personae Filii. »

Selbstverständlich muß der Lombarde mit seiner Behauptung, daß

nur der Heilige Geist mit Ausschluß der übrigen göttlichen Personen

als Caritas unseren Willen zum Liebesakte unmittelbar bewege, in
Widerspruch mit sich selbst und der gewöhnlichen theologischen Auf-



4O8 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

fassung kommen. Jeder Irrtum steht zu irgend einer Wahrheit im

Gegensatz und kann bloß infolge jenes Widerstreites als solcher, d. h.

als falsch erkannt und erwiesen werden. Indem der Lombarde die

Einwohnung des Heiligen Geistes in den Gerechten und die
hypostatische Union als in allem schlechthin parallel behandelt, mußte
ihn die übertriebene Gleichstellung beider Vereinigungen zu diese:

Ungereimtheit verleiten.
Nachdem ich jedoch, wie ich hoffe, mit stichhaltigen Gründen

genügend dargetan habe, daß der Magister wirklich eine solche Ansicht

vorträgt, darf ich den harten Vorwurf, welchen mir P. Stufler (Z. f.
k. Theol. 1924 in seiner Erwiderung unter dem Titel : Der erste Artikel
der Quaestio disp. de Caritate des hl. Thomas, S. 411) macht, ich hätte
dem Lombarden eine « evident mit dem Dogma und den kirchlichen

Lehrentscheidungen unvereinbare Meinung angedichtet », entschieden

als unwahr und ungerechtfertigt ablehnen.

Übrigens ist ja nicht das der Hauptirrtum des Lombarden in der

Frage, die uns beschäftigt. Dieser liegt vielmehr darin, daß die mit dem

Heiligen Geiste identifizierte Caritas, wenigstens wie es scheint L
zugleich als die Formalursache unserer Rechtfertigung und Gotteskind-
schaft erklärt wird. Der Heilige Geist würde dergestalt die Stelle
der geschaffenen Gnade vertreten und keinen Raum mehr für die

habituelle heiligmachende Gnade lassen. Dieser Lehrpunkt verstößt
in der Tat direkt gegen das Tridentinum. Wir müssen indessen

bedenken, daß der Magister einige Jahrhunderte vor dem Tridentinum
gelebt hat, und dürfen darum nicht vergessen, daß das Dogma der

Rechtfertigung zu seiner Zeit von der Kirche noch nicht in dieser

Form definiert war.
Ich möchte bei dieser Gelegenheit überdies namentlich auf die

spätere Kontroverse über die Formalursache der Gotteskindschaft kurz
hinweisen, um zu zeigen, daß die Theologen so ziemlich allgemein
darin übereinkommen, der Lombarde habe wahrhaft die Caritas bezw.

die Rechtfertigungsgnade für die Person des Heiligen Geistes selbst
nicht im appropriierten Sinne bezeichnet. Ich wenigstens weiß bis
auf P. Stufler keinen Schriftsteller, der diesbezüglich nachweisbar
einer wesentlich andern Ansicht wäre. Und der Einfluß jener Lehre läßt
sich bis auf uns in der Theologie verfolgen, allerdings mit Ausschluß
der offenbar mit dem heutigen Dogma unvereinbaren Vorstellungen.

1 II d. 27 ; vgl. Kirchenlex., Bd. 5, Sp. 722 und Bd. 7, Sp. 1986 ; Heinrich-
Gutbcrlet, Dogm. Theol., Bd. 8, S. 601.



Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 409

Es haben bekanntlich einige Autoren (Liebermann h Albertus a

Bulsano 2) die Lehre des Lombarden, die heiligmachende Gnade sei dit;

Person des Heiligen Geistes, sogar dem Petavius zugeschrieben.
Mazzella S. J. 3 nimmt zwar Petavius gegen eine solche Anschuldigung

in Schutz, indem er nachweist, daß Petavius bloß neben der

geschaffenen habituellen Gnade auch den Heiligen Geist für die

Formalursache unserer Gottwohlgefälligkeit und Adoptivkindschaft
annimmt. Er beruft sich dabei auf die Stelle De Trin. 1. 8 c. 6 n. 3-4 :

«Eatenus ille (Magister Sent.) nobis audiendus est, quod Spiritum S.

doceat ipsum per sese communicari infundique justis ac veluti formant

esse, qua sancti Deoque grati et adoptivi filii sunt. Ouod autem nullum
praeter (praeterea) caritatis habitum esse putat, vehementer errat et

communi Theologorum, imo vero fidei decreto notatur. Utrumque
enim intervenit : et ipse Spiritus S., qui filios facit, adeo ut si nulla
infunderetur creata qualitas, sua nos ipse substantia adoptivos filios

efficeret, et caritatis habitus ipse sive gratiae, quae est vinculum, quo
cum animis nostris ilia Spiritus S. substantia copulatur. »

Aber selbst Petavius stellt in Abrede (und diese Übereinstimmung
mit dem Lombarden ist nicht zufällig), daß die Vereinigung der

Begnadigten mit dem Heiligen Geiste diesem nur appropriiert werde 4,

was dann Mazzella gerade auf Grund des Lehrsatzes : in divinis omnia

unum sunt, ubi non obviât relationis oppositio — widerlegt, nachdem

er schon früher die Meinung des Lombarden, die Rechtfertigungsgnade

sei die Person des Heiligen Geistes, verworfen hat. 5

In neuerer Zeit hat unter andern6 Scheeben eine ähnliche

Meinung vertreten und hat sich deshalb in den Jahren 1881-1885
den bekannten Streit mit Granderath S. J. 7 verwickelt. Auch Scheeben

hält die Vereinigung des Heiligen Geistes mit den Gerechten für eine

hypostatische oder persönliche, insofern eben der Heilige Geist im
Unterschiede von den übrigen Personen in ein besonderes, seiner Person

eigentümliches Verhältnis zum Menschen tritt. Natürlich ist aber
trotzdem jene Verbindung nichts weniger als eine hypostatische Einheit

1 Inst. Theol. :1, vol. IV. p. 39.
- Inst. Theol. Theor. vol. IV. p. 444.
3 De gratia Christi 5, p. 642 sq.
4 1. c. p. 729.
5 p. 645 sqq., besonders p. 648, n. 91S.
0 Vgl. Hurler S. j., Theol. Dogm. Comp.10, torn. III, p. 163, n. 201.
7 Katholik und Zeitschrift für katholische Theologie.



410 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hj. Thomas

oder eine Vereinigung der Kreatur mit dem Heiligen Geiste zu einer
Person.1

In gleicher Weise betont auch Heinrich-Gutberlet -, die

Vereinigung der begnadigten Seele mit dem Heiligen Geiste sei nicht
als bloße appropriatio zu fassen, als wenn die nämliche Beziehung alle
drei Personen gleich anginge, dem Heiligen Geiste aber nur darum
zugeschrieben würde, weil sie zu seiner Personaleigentümlichkeit in
einem näheren Verhältnisse steht.

Daß aber der Heilige Geist dann eine ähnliche Verbindung des

Gerechten mit der zweiten göttlichen Person und zuletzt auch eine

mit Gott dem Vater vermittelt, ändert an der Sache nichts.
Indessen will ich selbstredend damit durchaus nicht die besprochene

Ansicht billigen oder anempfehlen, schließe mich vielmehr, was jene
Frage anlangt, vollkommen dem Urteile Atzbergers an 3, der hierüber,
nachdem er zuvor die Meinung von Petavius, Scholz und Scheeben

auseinandergesetzt hat, also fortfährt : « Die gewöhnliche Lehre der

Theologen geht aber dahin, daß die inhabitatio allen drei Personen

gemeinsam sei und dem Heiligen Geiste nur appropriiert werde,
insoferne sie eine ganz besondere Ähnlichkeit mit seinem
Personalcharakter habe. Faßt man den eigentlichen Fragepunkt klar ins Auge
und erwägt man genau die dogmatischen Lehrsätze und auch die
herkömmliche theologische Redeweise hinsichtlich der Einheit des göttlichen
Wirkens nach außen, sowie die Proprietäten der göttlichen Personen

und der Appropriationen, so scheint nur diese letztere Ansicht haltbar
zu sein. »

Der Grundsatz : In Deo omnia unum sunt, ubi non obviât relationis

oppositio — ist die Klippe, an welcher jeder Versuch, die Lehre des

Lombarden, selbst in ihrem letzten Reste und mit einer solchen

Beschränkung zu retten, notwendig scheitern muß.
Es dürfte wohl am besten sein, auch in dieser Frage dem hl. Thomas

unbedingt beizupflichten, wenn er sehr treffend seine Anschauung
so begründet : « In unione, quae est per gratiam adoptionis, consideratur
unio per operalionem tantum, quia sc. Deus aliquem effectum operatur.
Et quia operatio est communis tribus (Personis), ideo oportet quod
etiam unio illa communis sit, quamvis secundum quod ille cffectus

appropriatur uni Personne vel alii, dicatur in mentem mitti Filius

1 Dogm. II. Bd., S. 373.
- A. a. O., S. 605.
3 Kirchenlexikon, VIII. Bd., Sp. 1579 f.



Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 4-*-*-

vel Spiritus S. Sed in hac singulari unione Divinitatis ad humanitatem
non tantum notatur ex parte Dei operatio vel efficientia, sed etiam

terminus. »1

Und uns liegt es vor allem daran zu erfahren, welcher Auffassung
der hl. Thomas den Vorzug gibt. Daraus erwächst uns noch ein anderer
Vorteil. Mit diesem Zeugnisse des hl. Thomas haben wir nämlich
außerdem von vorneherein einen möglichen Einwurf schon

vorweggenommen. Denn es könnte jemand meiner Beweisführung entgegenhalten,

ich hätte früher dem Lombarden die Ansicht zugeschrieben,
daß bloß der Heilige Geist im Unterschiede von den übrigen Personen

den Willen des Begnadigten zum Liebesakte bewege. Dem Heiligen
Geiste käme hiemit ausschließlich nicht nur die Vereinigung, sondern

auch eine Tätigkeit nach außen zu.

Allein die Verbindung Gottes mit dem Gerechten durch die

Adoptionsgnade läßt sich, wie der hl. Thomas mit Nachdruck hervorhebt,

gar nicht ohne jede Einwirkung Gottes auf die Seele denken

und deshalb muß jene Vereinigung des Menschen mit bloß einer

göttlichen Person geradezu unmöglich erscheinen, wie überhaupt jede

Tätigkeit nur einer einzelnen Person nach außen wegen der absoluten
Einheit der allen Personen gemeinsamen göttlichen Natur unmöglich
ist. Die einzige Ausnahme bildet, wie uns die Offenbarung lehrt, die

hypostatische Union mit allen aus ihr sich ergebenden Beziehungen
der zweiten Person zur angenommenen menschlichen Natur.

Damit wir uns jedoch nicht zu weit vom eigentlichen Gegenstande

unserer Erörterung entfernen oder der Artikel sich nicht über die

beabsichtigten Grenzen zu sehr ausdehne, wollen wir gleich zum zweiten
Teile unseerr Abhandlung, zur Widerlegung der Lehre des Lombarden
durch den hl. Thomas übergehen.

II.

An drei Stellen 2 behandelt und bekämpft der Aquinate eingehend
die Ansicht des Lombarden. Wenn wir nun daran gehen, die Widerlegung

des hl. Thomas richtig zu verstehen und zu erklären, müssen

wir die drei Artikel in chronologischer Reihenfolge miteinander
vergleichen und das Beweisverfahren in I d. 17 q. 1 a. 1 jedenfalls der

1 III d. i q. 2 a. i ad 5.
2 I d. 17 q. 1 a. 1, de Carit. a. 1 und II-II q. 23 a. 2.



412 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

ganzen Untersuchung zugrunde legen, obwohl sich an den zwei andern
Stellen schon auf den ersten Blick eine kleine Änderung in der

Beweisführung bemerkbar macht.
In I d. 17 q. t a. 1 stützt der hl. Thomas seinen Gegenbeweis auf

die aristotelische Definition der sittlichen Tugend : Virtus est habitus,
qui bonum facit habentem et opus eius bonum reddit. Die Caritas
steht zu der übernatürlichen Güte des Menschen in demselben Verhältnisse

wie die erworbene Tugend zur natürlichen Güte. Die erworbene

Tugend macht den Menschen und seine Werke gut ; dasselbe muß
auch die Caritas in ihrer Weise in betreff des übernatürlichen Lebens
leisten. Nun ist aber jedes Sein eines Dinges aus einer inhärierenden
Form abzuleiten ; und ebenso läßt sich das Gutsein des Gerechten
und ein vollkommenes, verdienstliches Wirken in der übernatürlichen
Ordnung nicht ohne die Caritas und die heiligmachende Gnade

begreifen. 1

Somit muß die Caritas eine inhärierende Form und ein geschaffener
Habitus im Menschen sein. Der Heilige Geist ist demnach nicht die

causa jormalis, sondern als die göttliche Liebe bloß die causa exemplaris
und nur in Vereinigung mit dem Vater und dem Sohne die causa

efficient der übernatürlichen Güte und Verdienstlichkeit im Gnadenleben.

2

Nach dem hl. Thomas könnte man an der Meinung des Lombarden,
die Caritas sei der Heilige Geist im Unterschiede von den andern

Personen, nur unter der Voraussetzung der hypostatischen Union aller

Begnadigten mit dem Heiligen Geiste festhalten. Er sagt nämlich im
dritten Argumente in contrar. : Gott sei zweifellos in den Heiligen
auf eine besondere Weise und anders als in den übrigen Geschöpfen.
Man müsse also annehmen, wenn man den geschaffenen Habitus
ausschließt, daß die begnadigte Seele das göttliche Sein selbst erhalte
und daß somit ein jeder Gerechte die hypostatische Vereinigung mit
dem Heiligen Geiste eingehe, wie die menschliche Natur Christi durch
ihre Aufnahme in die hypostatische Union am göttlichen Sein teilhat. 3

1
« Ita non potest intelligi, quod anima sit bona in esse gratuito sine caritate

et gratia informante ipsam. »

2
« Oportet ponerc caritatem esse liabitum creatum in anima, quae quidem

efficicnter est a tota Trinitate, sed exemplariter manat ab amore, qui est

Spiritus S. »

3 Aut ergo habet justus ipsum divinum esse ; et sic omnes justi assumerentur
a Spiritu S. in unitatem personae, sicut natura humana assumpta est a Christo
in unitatem personae ipsius Filii Dei. »



Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 4*3

Gerade so läßt sich, lehrt der hl. Thomas weiter, der Liebesakt,
zu welchem nach dem Magister bloß die dritte Person, der Heilige
Geist, unmittelbar ohne die eingegossene Tugend unsern Willen bewegen

soll, ebenfalls lediglich unter der Voraussetzung der hypostatischen
Verbindung des Begnadigten mit dem Heiligen Geiste erklären, wie in
Christus eine und dieselbe Tätigkeit von der zweiten göttlichen Person

und der angenommenen menschlichen Natur infolge der hypostatischen
Union gesetzt wird. 1

Ich brauche wohl für einen aufmerksamen Leser nicht noch
ausdrücklich zu betonen, daß jene Schlußfolgerungen des Aquinaten
deutlich genug beweisen, er habe die Vereinigung des Heiligen Geistes

in der Lehre des Lombarden keineswegs im appropriierten Sinne

aufgefaßt, und daß sie auf diese Weise uns als ein gewichtiger Beitrag
zur Erhärtung unserer Interpretation dienen können.

Nichtsdestoweniger erheischt hier ein anderer Umstand noch eine

genauere Aufklärung. Denn es könnte die Frage aufgeworfen werden,
ob der hl. Thomas mit den zuletzt zitierten Worten nicht etwa die

Auffassung des Lombarden selbst, sondern eine davon ziemlich
verschiedene Meinung anderer in demselben Artikel erwähnter Autoren
zurückweisen wolle. Diese sollen nämlich eine nicht vollkommen
entsprechende Erklärung, « explanatio » der Lehre des Lombarden
gegeben haben. « Ad cujus explanationem », so schreibt der hl. Thomas

unmittelbar vorher, « quidam dixerunt, quod sicut lux dupliciter potest
considerari : vel prout est in se et sie dicitur lux, vel prout est in extremi-
tate diaphani terminati et sie lux dicitur color, ita clicunt, quod
Spiritus S., prout in se consideratur, Spiritus S. et Deus dicitur, sed

prout consideratur ut existens in anima, quam movet ad actum caritatis,
dicitur Caritas. Dicunt enim, quod sicut Filius univit sibi naturam
humanam solus, quamvis sit ibi operatio totius Trinitatis ; ita Spiritus S.

solus unit sibi voluntatem, quamvis ibi sit operatio totius Trinitatis.
Sed hoc non potest stare. »

P. Stuller meint nun, ich hätte diese « explanatio », die nicht treu
den Gedanken des Lombarden wiedergebe, mißverstanden. « Thomas,

1 « Unio liumanae naturae in Christo terminata est ad unum esse Personac
divinae ; et ideo idem actus numéro est Personac divinae et naturae humanae
assumptae. Sed voluntas alieujus saneti non assumitur in unitatem suppositi
Spiritus S. Unde cum operatio a supposito unitatem habeat et diversitatem, non
potest esse, quod intelligatur esse una operatio voluntatis et Spiritus S. nisi per
modum, quo Deus operatur in qualibet re. »



414 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

so äußert er sich 1, unterscheidet I d. 17 q. 1 a. r ganz deutlich die
Lehre des Magisters, daß die Liebe kein Habitus sei von jener explanatio,
die einige (quidam) gegeben haben, um sie verständlich zu machen.
Tatsächlich behauptet der Lombarde nirgends, was jene sagten, daß

nämlich der Heilige Geist allein sich mit dem menschlichen Willen
in spezieller Weise vereinige. «

Wir haben bereits mit durchschlagenden Beweisgründen das gerade

Gegenteil davon dargetan und der hl. Thomas schließt seine Divisio
primae partis textus mit den Worten : « Circa primum duo facit :

primo ostendit caritatem esse Deum, secundo specialiter ipsam esse

Spiritum S. ibi : Cum autem jraterna dilectio sit Dens, nec Pater est

nec Films, sed tantum Spiritus S., qui proprie 111 Trinitate dilectio vel

Caritas dicitur. » Deswegen hebt der Aquinate mit Nachdruck ohne
weiteres hervor, nach dem Magister sei die Caritas nichts anderes als

der Heilige Geist, quod Caritas non est aliud quam Spiritus S. 2

Der blinde Eifer für seine vorgefaßte Theorie hat hier unsern
Gegner auf eine verhängnisvolle schiefe Ebehe geführt, auf welcher er
selbst naturgemäß immer tiefer von. einem Mißverständnis wieder in
ein anderes fallen mußte.

Erstens ist nicht wahr, daß der hl. Thomas die explanatio « einiger
Autoren » ganz deutlich von der Lehre des Lombarden im Sinne des

P. Stufler unterscheide. Sonst würde er sie wohl sicher nicht eine

explanatio nennen ; denn mit diesem Namen vermag doch keine
Mißdeutung bezeichnet zu werden. Was jene Schriftsteller aus eigenem,

zur Lehre des Lombarden hinzugefügt haben, ist einzig und allein
das Gleichnis mit dem Lichte. Sie wollten eben die vorgetragene:
Ansicht an einer Analogie erläutern und klarmachen. Ob ihnen dies

gelungen ist oder nicht und ob der Vergleich passend ist oder nicht,
tut nichts zur Sache und ist für unsern Zweck belanglos. Im übrigen
wiederholen sie nur die Aufstellungen des Lombarden.

Zweitens ist P. Stuflers eigene Auslegung von der genannten
explanatio wirklich ein schlechterdings unbegreifliches Mißverständnis.
Er wundert sich zwar darüber, wie ich übersehen konnte, daß jene
Autoren ausdrücklich alle Werke Gottes nach außen der ganzen
Dreifaltigkeit zuschreiben, wo doch in dem von mir
niedergeschriebenen Texte des hl. Thomas stehe: « Dicunt enim, quod sicut

1 A. a. O., S. 411 f.
2 De Carit. a. 1 ; II d. 27 expositio textus ; III d. 27 q. 2 a. 4 quaest. 4.



Der Begi'ft' der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 4I5

Filius nnivit sibi naturam humanam solus, quamvis sit ibi (d. h. in
natura humana) operatio totius Trinitatis, ita Spiritus S. solus unit
sibi voluntatem, quamvis ibi (d. h. in voluntate) sit operatio totius

Trinitatis. — Aber es handelt sich dort ganz gewiß bloß um die schon

oben berührte, in der Inkarnationslehre gewöhnliche Unterscheidung der

hypostatischen Union, terminative und efficienter betrachtet. Der Sinn

jener Worte kann jedenfalls nur sein : Wie der Sohn Gottes allein
sich mit der menschlichen Natur vereinigt hat, obwohl in dieser Union
(nicht wie P. St. sagt : in natura humana) efficienter die ganze
Dreieinigkeit mitwirkte, so gehe auch bloß der Heilige Geist eine besondere

Verbindung mit dem Willen des Gerechten ein, obwohl bei dieser

Verbindung (nicht : in voluntate) efficienter die ganze Trinität beteiligt
sei, um sie nämlich zustande zu bringen. — P. Stufler hingegen urteilt
anders, indem er aus dem obigen Satze zu seinem Zwecke das herausliest

: «Nur die unio mit der menschlichen Natur ist dem Sohne eigen ;

alles aber, was die zweite göttliche Person in der angenommenen Natur
tut, ist ein Werk der ganzen Trinität. Auf ähnliche Weise, meinen sie

(jene Autoren), vereinigt sich nur der Heilige Geist mit dem Willen
des Gerechten ; aber alle Werke des Gerechten, auch der Akt der Liebe,
ist eine Wirkung der ganzen Trinität. Gleichwohl aber wird nur der

Heilige Geist Caritas genannt, weil nur er eine solche besondere unio
mit dem Willen hat. »

Drittens hat die Erwiderung, die er dem hl. Thomas infolge der

vorausgehenden Mißdeutung unterstellt, einen ausgesprochen mono-
theletischen Anstrich. Thomas soll nämlich dagegen, wie es P. Stufler
dünkt, mit Recht bemerken, «daß diese Meinung unhaltbar sei;
denn die menschliche Natur ist mit der zweiten göttlichen Person

hypostatisch vereinigt und darum wird jeder Akt der menschlichen

Natur, obgleich er von der ganzen Trinität bewirkt wird, von der
zweiten Person ausgesagt nach dem Axiom : actiones sunt supposi-
torum. Aber dies ist nicht der Fall beim Willen eines Heiligen. Mag
man sich die unio des Heiligen Geistes mit demselben wie immer
vorstellen, so lange sie keine hypostatische ist, bleibt immer das. menschliche

Supposition vom göttlichen verschieden und kann man den

Liebesakt des Gerechten nicht von der Person des Heiligen Geistes

aussagen in dem Sinne, als ob er selbst es wäre, der im Gerechten liebt
Darum muß man sagen, der Heilige Geist bewirke ihn gemeinsam

mit den beiden andern Personen nichts anders als alle übrigen
Tätigkeiten der Geschöpfe. »



4l6 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

Nun decken sich aber die Begriffe gemeinsame Tätigkeit und
göttliche Tätigkeit in der Theologie sachlich vollkommen : jede gemeinsame

Tätigkeit ist göttlich und umgekehrt. Wenn somit alle Tätigkeiten
Christi, auch jene, die er in und vermittelst der menschlichen Natur
vollzieht, der ganzen Trinität gemeinsam und infolgedessen göttlich
wären, wo bliebe da noch Raum für die von der Kirche definierte
Zweiheit der Tätigkeiten und der Willen in Christus Eine derartige
Deutung verträgt sich überhaupt nicht mit dem katholischen Dogma.
Franzelin S. J. 1 urteilt darüber folgendermaßen : « Si dicunt operationes
(Christi) esse divinas, consequitur omnia, quae Christus egit et passus
est, esse communia toti Trinitati ; divina enim operatio non secus ac
natura divina una est in Patre et Filio et Spiritu S. Hoc autem soli
theopaschitae pessimi haeretici sed consequentia optima asserere ausi
sunt. »

Selbstverständlich lehrt der hl. Thomas über die Tätigkeit Christi
das formelle Gegenteil davon, was ihm P. St. in den Mund legt : « Alia
est operatio humana, in qua Pater et Spiritus S. non communicant nisi
secundum acceptationem misericordiae suae, et alia est eius operatio,
inquantum est Dei Verbum, in qua communicant Pater et Spiritus S. » 2

P. St. hat nicht beachtet, daß jene Regel : In Deo omnia unum
sunt, ubi non obviât relationis oppositio — eine Ausnahme hat, und
zwar in der hypostatischen Union. Diese Außerachtlassung hat sich
schwer gerächt.

Ferner besagt der Grundsatz : Actiones sunt suppositorum, in der

Christologie etwas mehr, als daß gemeinsame Werke der ganzen
Dreieinigkeit von Christus wegen der hypostatischen Union nur
ausgesagt werden. Wir hätten ja in einem solchen Falle nach dem

theologischen Sprachgebrauch bloß eine Appropriation, insoweit etwas
allen Personen Gemeinschaftliches in spezieller Weise nur für eine

Person in Anspruch genommen und ihr zugeeignet wäre.
Schließlich muß man sich fragen : Gegen wen sollte der hl. Thomas

jenen Tadel richten, daß der Liebesakt des Gerechten nicht von der
Person des Heiligen Geistes in dem Sinne ausgesagt werden kann, als
ob er selbst es wäre, der im Gerechten liebt Es hat doch niemand,
weder der Magister noch die andern Autoren, das behauptet. Dem

Aquinaten wäre also nach der Deutung St.s eine so arge und
handgreifliche ignoratio elenchi unterlaufen, wie wir sie ihm nicht zumuten

1 De Verbo incarn. thes. 40 ; ed. 2, p. 390.
2 III q. 19 a. 1 ad 1.



Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 4*7

können. Xein, den Fehler hat nicht der hl. Thomas begangen, sondern

P. St. hat, durch seine Voreingenommenheit verleitet, dies alles vom
ersten Anfange bis zum letzten Ende geradezu auf den Kopf gestellt.

Eine Bestätigung unseres Kommentars, wenn es einer solchen noch

bedürfte, linden wir in Albertus M. Wir geben hier einfachhin seine

Kritik1 im Originaltexte, um jeden Verdacht einer absichtlichen

Entstellung oder Umdeutung auszuschließen, wieder, mit Weglassung
dessen, was sich auf die schon oben erwähnte, wenig sachgemäße

Analogie mit dem Lichte bezieht. «Hie sunt», schreibt der Lehrer
des hl. Thomas in ähnlicher Weise wie dieser selbst, « quaedam absur-
ditates dictae a quibusdam : concedunt enim cum Magistro, quod
Caritas, qua rliligimus Deum et proximum, sit increata ; sed quia, ut
supra adduetae rationes probant, ipsa sit Spiritus S., quod etiam

Magister nititur probare in littera, ideo dicunt, quod Spiritus S. est

Caritas illa Flanc unionem cum creatura rationali dicunt, licet
sit operative trium Personarum, quia omnes simul operantur earn,

tarnen sibi et in se unitive terminative) non esse nisi Spiritus S.,

non Patris neque Filii ; sicut etiam Filius univit sibi naturam nostram
et ipsam -unionem iecerunt communiter et indivisibiliter tres Personae,
sed sibi et in se non univit naturam nostram nisi Filius Sicut

ergo communiter fere omnes meliores concordant, contradicendum est

Magistro in ista parte et dicendum, quod Caritas, qua habitualiter
diligimus Deum et proximum, -non est Spiritus S., sed Spiritus S.

appropriate, non proprie est Caritas, qua effective diligimus Deum et

proximum : hoc enim efficiunt in nobis communiter Pater et Filius
et Spiritus S., licet appropriate Spiritus S., quia ipse est proprie Caritas

et sic est exemplar nostrae caritatis Et haec unica solutio aptatur
omnibus auetoritatibus in littera adduetis. »

Nachdem wir auf diese Weise die von P. St. erhobenen

Einwendungen gegen unsere Auffassung erledigt haben, können wir zum
Beweisverfahren des hl. Thomas zurückkehren.

Weil durch die hypostatische Verbindung die menschliche Natur
in die Einheit und Gemeinschaft des göttlichen Seins der zweiten
Person aufgenommen ist und daher wirklich eine Vereinigung der

menschlichen Natur mit dem Gottessohne zu einer Person statthat, so

kann ein und derselbe Akt von der zweiten Person (als prineipium
quod) und der angenommenen geschaffenen Natur (als principiupi quo)

1 I d. 17 a. 1.

Divus Thomas. 27



4l8 Der Begrilï der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

hervorgehen. Da aber die Verbindung des Begnadigten mit dem

Heiligen Geiste durchaus nicht als eine hypostatische Vereinigung zu
einer Person anzusehen ist, so ist es undenkbar, daß der Gerechte und
der Heilige Geist als die dritte Person der Dreifaltigkeit eine und
dieselbe Handlung auszuüben vermöchten, insofern nämlich die Tätigkeit
ihre Einheit oder ihre Verschiedenheit dem Suppositum verdankt,
d. h. zwei verschiedene Personen können nicht einen und denselben

Akt setzen. « Unde cum operatio a supposito unitatem habeat et
diversitatem, non potest esse, quod intelligatur esse una operatio
voluntatis et Spiritus Sancti nisi per modum, quo Deus operatur in
qualibet re » — außer man nimmt die Bewegung des Heiligen Geistes

im appropriierten Sinne als die der ganzen Dreieinigkeit gemeinsame
motio divina.

Die Lehre des Lombarden würde darum folgerichtig zum con-
cursus mere simultanens führen, wie ihn die Molinisten in der Lehre

vom Einflüsse Gottes auf die Geschöpfe verteidigen. Diese Ungereimtheit

macht der hl. Thomas in seinem indirekten Beweise geltend, um
die Unnahbarkeit der Ansicht darzutun. Die Widerlegung ruht ja
allenthalben auf indirekten Beweisen, indem die apagogische Demonstration

(ducens ad impossibile) uns zeigen soll, daß die ernste Annahme
des zu widerlegenden Satzes notwendig zu Widersprüchen mit einer
anerkannten Wahrheit führen müßte.

Nie habe ich aber behauptet, daß der Magister jenen Irrtum der

Molinisten, den der Aquinate durch die Art und Weise seiner Wider-
ligung zum voraus verurteilt hat, lehre, wie mir P. St. dies unterschiebt.
Deswegen ist auch sein Gegenbeweis (412 ff) mir gegenüber zwecklos.

Mit gleichem Rechte könnte mir jemand vorhalten, ich lasse den

Lombarden die hypostatische Union der Kreatur mit dem Heiligen
Geiste lehren, da ich soeben einräumte, nach dem hl. Thomas wäre
die von ihm bekämpfte Meinung bloß unter der Voraussetzung einer
solchen hypostatischen Vereinigung aufrechtzuerhalten.

Ich halte sodann jene Aufstellung des hl. Thomas cum operatio
a supposito unitatem habeat et diversitatem, non potest esse, quod
intelligatur esse una operatio voluntatis et Spiritus Sancti nisi per
modum, quo Deus operatur in qualibet re » — für die Grundlage des

ganzen Gegenbeweises wider den Magister, und zwar von entscheidender

Bedeutung auch für de Carit. a. 1 und II-II q. 23 a. 2. Nach meiner
Überzeugung muß man diesen Leitstern fest im Auge behalten, will
man hier nicht vom Pfade der Wahrheit abweichen.



Der Begriff' der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 4I9

An diesen zwei letzten Stellen ließ der hl. Thomas den ganzen
auf der aristotelischen Definition der sittlichen Tugend aufgebauten
Beweisgrund fallen und er tat dies, wenn ich nicht irre, deshalb, weil

man ihm, um seiner Argumentation die Spitze abzubrechen, leicht
erwidern konnte, alles, was er der Gottesliebe als einem geschaffenen
Habitus zuschreibe, vermöge die davon sachlich unterschiedene
heiligmachende Gnade zu leisten, wie er es selbst mit den Worten
anzudeuten scheint : « non potest intelligi, quod anima sit bona in esse

gratuito sine caritate et gratia injormante i-psam » ; die rechtfertigende
Gnade scheine mithin zu genügen, um sowohl im Menschen die wahre

Gerechtigkeit und den Stand der Gotteskindschaft mit der Anwartschaft

auf die himmlische Erbschaft zu begründen, als auch um dadurch
seinen Werken die Verdienstlichkeit für das ewige Leben zu verleihen.

Wir lassen die Frage, warum der hl. Thomas seinen Beweis später
teilweise umgeändert hat, dahingestellt sein ; Tatsache aber ist, daß

er seiner Widerlegung eine andere Basis zugrunde gelegt hat, um zu

zeigen, wie der Liebesakt des Gerechten vom Standpunkte des

Lombarden aus nicht verdienstlich wäre.
Die Grundlage bildet eben der genannte Satz, die Tätigkeit leite

ihre Einheit und Verschiedenheit vom Suppositum ab ; deswegen
könnte unmöglich ein und derselbe Akt zugleich vom .Begnadigten
und dem Heiligen Geiste als der dritten göttlichen Person hervorgebracht
werden und somit wäre man gezwungen, den Liebesakt entweder nur
dem Heiligen Geiste oder aber nur dem Menschen zuzuschreiben.

Keines von beiden jedoch kann man füglich zugeben : jenes nicht,
denn sonst wäre der Liebesakt kein actus voluntarius, dazu wird
nämlich gefordert, daß der Wille selbst die Tätigkeit setzt oder, was
einerlei ist, daß der Akt aus einem innern Prinzip hervorgeht ; dieses

aber wieder nicht, weil in einem solchen Falle der Akt nicht
übernatürlich und darum nicht verdienstlich wäre.

Dies ist jene so oft erwähnte, aber andererseits nicht leicht
verständliche Disjunktion im Artikel de Caritate : « Si actus caritatis
in homine non ex aliquo habitu interiori procedat naturali potentiae
superaddito, sed ex motione Spiritus Sancti, sequetur alteram duorum :

vel quod actus caritatis non sit voluntarius, quod est impossibile, quia
hoc ipsum diligere est quoddam velle ; aut quod non excedat facul-
tatem naturae, et hoc est haereticum. »

Der Liebesakt muß also aus einem innern Prinzip hervorgehen
oder, mit andern Worten, muß ein Willensakt sein ; denn hätte die



420 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

Tätigkeit nur in einem äußern Prinzip ihre Ursache, so wäre sie jedenfalls

kein actus voluntarius. Damit aber der Akt auch übernatürlich
und verdienstlich werde, muß zum Willen eine innere,
vervollkommnende Ergänzung hinzukommen, wodurch der Wille zu einer

Tätigkeit höherer Ordnung, die sein natürliches Leistungsvermögen
übersteigt, befähigt v/ird. Dieses zum Willen hinzutretende und die
übernatürliche Erhebung des Willens bewirkende Prinzip ist der

eingegossene Habitus der Caritas.
Wie aber P. St. jene Worte auslegt, soll der hl. Thomas hiemit

die von ihm verteidigte, himmelweit verschiedene Theorie zum
Ausdruck gebracht haben. Der Aquinate, so lautet seine Behauptung,
setzt dem Magister « folgendes Dilemma entgegen : entweder bewegt
der Heilige Geist den Willen nur äußerlich durch einen Impuls oder
durch ein inneres Prinzip. Das erste ist unmöglich, weil eine Bewegung
des Willens von außen ohne inneres Prinzip der Natur des Willens
widerspricht ; das zweite ist ausgeschlossen, weil der Wille, solange er
durch den eingegossenen Habitus kein inneres übernatürliches Prinzip
besitzt, nur einen natürlichen Akt setzen kann, während doch der Akt
der. Caritas übernatürlich ist » (414). — Den gleichen Gedanken kleidet
er in seinem Werke (S. 209 und 359) in folgende Worte : « Si Spiritus S.

voluntatem sine habitu supernaturali ad actum caritatis moveret, aut
eam moveret mediante principio interno mere naturali, i. e. mediante
naturali inclinatione in bonum universale, et tunc actus caritatis non
excederet facultatem naturae, quod sine haeresi affirmari nequit ; aut
eam moveret impulsu physico supernaturali vel per praemotionem
supernaturalem, et tunc actus non esset voluntarius, quod répugnât. »

Das Fatale ist aber dabei, daß sich vom besagten Dilemma nicht
einmal die leiseste Andeutung oder irgend welche Spur weder hier
noch irgendwo anders im hl. Thomas vorfindet. Es wurde bloß vom
P. St. zu dem Zwecke aufgestellt und dem Aquinaten unterschoben,

um dann aus jener willkürlichen und haltlosen Aufstellung ohne jede
Mühe seine selbstgebildete, hinfällige Theorie als Lehre des hl. Thomas

zu erweisen.

P. St. wirft mir aus Mißverständnis vor 1, ich verstehe unter dem
Ausdrucke bewegen beim hl. Thomas immer die praemotio physica,
während ich demselben Ausdrucke beim Lombarden die Bedeutung
eines concursus simultanens unterlege ; das sei zum mindesten sehr

1 Zeitschrift für katli. Theologie 1924, S. 413.



Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 421

auffallend. — Tatsächlich ist aber er selbst in den Fehler gefallen,
den er mit Unrecht an mir rügt. Er faßt ein und dasselbe Wort « motio »

desselben Autors in demselben Satze in verschiedenen Bedeutungen
auf. In der Argumentation des hl. Thomas gegen den Magister : Si

actus caritatis in homme non ex aliquo habitu interiori procedat
naturali potentiac superaddito, sed ex motione Spiritus S., sequetur
alteram duorum etc., nimmt P. St. diese motio zuerst in der Bedeutung
der Verleihung und Erhaltung des natürlichen Tätigkeitvermögens mit
Ausschluß einer wirklichen Bewegung, im zweiten Gliede seiner

Disjunktion aber versteht er darunter wiederum die praemot o super-
naturalis. Wo macht denn Thomas diese Unterscheidung Ganz

gewiß nirgends ; aber ohne sie hätten wir freilich auch nicht eine solche

Mißdeutung der vom hl. Thomas vertretenen Lehre. 1

Später (421) genügt unserem Gegner nicht einmal das einfache

Dilemma ; er müßte es schon zu einem Trilemma erweitern. Da ich
bei meinem Einwurf, der hl. Thomas verlange den Habitus der Caritas
nicht unbedingt dazu, um einen übernatürlichen Akt zu ermöglichen,
sondern bloß dazu, um denselben Akt prompte et delectabiliter und
als einen für das ewige Leben verdienstlichen Akt zu setzen, auf die
Worte des Aquinaten : « esset actus iste imperfectior actibus natiiralibus
et actibus aliarum virtutum » (II-II q. 23 a. 2), hingewiesen und hiezu
bemerkt habe : nota bene, non elicit impossibilis, sed imperfectior,
entgegnet mir P. St. : « Gewiß wäre ohne den eingegossenen Habitus
ein Akt der Liebe Gottes möglich. Aber derselbe wäre ein actus
imperfectior aus dem Grunde, weil er nur natürlich (von ihm unterstrichen)
wäre. » — Also der Liebesakt wäre aus dem Grunde ein
unvollkommenerer Akt als selbst die natürlichen Akte, weil er nur natürlich
wäre. Da hört sich doch alles auf Ein. solcher Schluß bleibt durchaus
unverständlich, außer man sagt : P. St. ist derart in den Bann der
eigenen Voreingenommenheit geraten, daß er überall bloß seine
vorgefaßte Idee sieht und alles übr.ge mit Gewalt in die Form dieser Idee

hineinzwängt.
Ich überlasse nach all den bisher gemachten Erwägungen ruhig

dem Leser das Urteil über die Worte, mit welchen P. St. seine Kritik

"l Nur nebenbei wollen wir bemerken, daß P. St. bisher noch nicht den
Beweis erbracht hat, weder für seine Behauptung, eine Bewegung des Willens
durch eine praemotio physica sei nach dem englischen Lehrer unmöglich, noch
für die andere, nach dem hl. Thomas könne Gott den Willen zu übernatürlichen
Akten nur durch Eingießung von Habitus bewegen.



422 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

gegen meinen Artikel schließt : « Wir haben hier wieder ein eklatantes
Beisp el, w lche, Mißdeutungen der klare Text des hl. Thomas von
jenen erfährt, die um jeden Preis in ihm eine praemotio physica finden
wollen » (414).

Oben haben wir gehört, daß sich nach Thomas der Liebesakt,
zu dem bloß der Heilige Geist den menschlichen Willen bewegte,
lediglich unter Voraussetzung einer hypostatischen Union des

Begnadigten mit dem Heiligen Geiste begreifen ließe, weil sonst zwei

Hypostasen nicht eine gemeinschaftliche Handlung auszuüben
vermögen. Da könnte aber jemand einwenden, auch zwei Supposita
würden imstande sein, eine und dieselbe Tätigkeit hervorzubringen,
wenn das eine Suppositum als Haupt- und das andere nur. als

Instrumentalursache dabei wirkte, wie z. B. der Künstler und das

Werkzeug.
Auf diese mögliche Einrede gibt uns der hl. Thomas im zweiten

Argumente oder, besser gesagt, im zweiten Teile des ersten Argumentes
eine Antwort. Selbst angenommen (dato, non concesso), so folgert er,
daß der Willensakt ausschließlich durch eine äußere Ursache Zustandekommen

könnte, wäre doch ein solcher Akt keineswegs verd enstlich ;

denn wäre der Mensch als bloße Instrumentalursache tätig, nur insoweit

er von einem äußern Prinzip dazu bewegt wird, so fehlte ihm bei seinen

Wollen die notwendige Freiheit1 und könnte darum von Verdienstlich -

keit keine Rede sein 2.

Dasselbe: und nichts anderes lehrt auch Bannez in seinem

Kommentar zu II-II q. 23 a. 2. P. St. 3 führt ihn aber (« inventorem

1 In II-II q. 23 a. 2 gebraucht der hl. Thomas den Ausdruck actus voluntarius
in zweifachem Sinne : zuerst für den Willensakt überhaupt, mag er frei oder
notwendig sein, dann aber für den nicht bloß willigen, sondern /mwilligen Akt.
Unzulässig ist deshalb der Schluß St.s (Z. f. k. Th. 1925, S. 75) : « Es genügt also
nach Thomas zur ratio voluntarii nicht, daß der Wille selbst den Akt der Liebe
setzt, aber nur insofern er vom Heiligen Geist durch eine praemotio bewegt wird,
in der Weise, wie das Beil das Holz selbst spaltet, insofern es vom Handwerker
bewegt wird es wird vielmehr erfordert, daß er durch den Habitus ein inneres
Prinzip habe, vermöge dessen er aus sich und von innen heraus ohne jeden weiteren
Impuls in Tätigkeit übergehen kann. » Ja, nach Thomas kommt das voluntarium
in einem weiteren Sinne auch den Tieren zu, obwohl sie nicht einmal den Wüllen
besitzen (I-II q. 6 a. 2).

2 Si anima non agit actum caritatis per aliquant formam proprium, sed solum
secundum quod est mota ab exteriori agente, sc. Spiritu S., sequetur, quod ad
hunc actum se habeat sicut instrumentum tantum ; non ergo in homine erit hunc
actum agere vel non agere ; et ita non poterit esse meritorius.

3 Eph. Theol. Lov. 1926, p. 210.



Der Begriff" der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 423

praedeterminationis physicae ») als Zeugen für seine Deutung an.

Wahrlich, er konnte sich keinen schlechteren Gewährsmann wählen.
Das einzige, was man zugeben muI3, ist dies : die Beweisführung

des hl. Thomas kann auf Wahrheit Anspruch erheben und Geltung
haben nur unter der Bedingung, daß wir die Bewegung des Heiligen
Geistes nicht im appropriierten Sinne verstehen, weil im entgegengesetzten

Falle die Ansicht des Aquinaten jeder Begründung entbehrte
und sogar in offenbarem Widerspruche mit seiner sonstigen Lehre
stünde. 1 Warum sollte sonst der actus caritatis ein actus non
voluntarius, violentus und ausschließlich a principio extrinse'co sein

Wie würde daraus folgen, daß die Seele diesen Akt bloß als reine

Jnstrumentalursache hervorbringe (quod ad hunc actum se habeat
sicut instrumentum tantum), was Bannez so sehr mit Recht betont,
obgleich Thomas ausdrücklich gesteht, die Kreatur könne mit Gott
in einer und derselben Tätigkeit nur nach Art einer Instrumentalursache

mitwirken (« sicut cooperatur instrumentum artifici, a quo
movetur », 1. c.), insofern es sich nämlich um die physische, subjektive
Bewegung des Willens durch Gott handelt Wie käme der hl. Thomas

zu jener sonst unbegreiflichen Disjunktion : sequetur alteram duorum :

vel quod actus voluntatis non sit voluntarius, quod est impossibile,
quia hoc ipsum diligere est quoddam velle ; aut quod non excedat
i'acultatem naturae, et hoc est haereticum Wie soll man sonst jene
Aufstellung des Aquinaten richtig erfassen, die alles das schon im
Keime in sich enthält und sich bereits in I d. 17 q. 1 a. 1 vorfindet :

cum operatio a supposito unitatem habeat et diversitatem, non potest
esse, quod intelligatur esse una operatio voluntatis et Spiritus Sancti
nisi per modum, quo Dens operatur in qualibet re Es sind lauter
Fragen, die der Lesung harren und sich mit bloßem Schweigen über
die darin vorhandene Schwierigkeit nicht erledigen lassen.

Weder P. Schultes 2 noch A. D'Alès 3 haben diesen Umstand in
ihrer Kritik berührt, geschweige denn aufgeklärt, und doch dreht sich
der diesfallsige Streit insbesondere, wenn nicht allein, um jene Frage,
Ebenso liegt es auf der Hand, daß der Lösungsversuch von P. Lange S. J,
vollständig mißlungen ist, wenn er 4 schreibt : « De Car. a. i bekomme

1 Vgl. z. B. die einleuchtende Darstellung und die genaue Unterscheidung
zwischen der praemotio und dem concursus mere simultanens im Opusc. contra
errores Graecorum c. 23.

2 « Div. Thom. » 1924, S. 183 ff. und 1925, S. 468 ff.
3 Eph. Tlieol. Lov. 1925, p. 548 sqq.
1 Theol. Rev. 1924, Sp. 351.



424 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

ich den Eindruck, als ob Thomas sich gleichsam versuchsweise allzu
kühn vorwagt, um sich nötigenfalls in die rückwärtigen stärkeren
Schanzen zurückziehen zu können. » Der hl. Thomas dürfte wohl nicht
vom Anfang bis zum Ende seiner Lehrtätigkeit sich in einem so

sonderbaren Zustande der Unentschlossenheit, was das Urteil über

gerade diese Streitfrage betrifft, befunden haben.
Nachdem der Iii. Thomas mit seinem ersten Argumente die Lehre

des Lombarden abgelehnt hat, beweist er dann noch, daß die Caritas
kein vorübergehender Einfluß Gottes ist, sondern ein übernatürlicher
Habitus, eine eingegossene Tugend sein muß, damit der Liebesakt

prompte et delectabiliter gesetzt werde. Das ist ja der Grund, den der

Aquinate überall für die Notwendigkeit der erworbenen und
übernatürlichen Tugenden anführt L Weil aber dieser Lehrpunkt keine
besondere Schwierigkeit bietet, brauchen wir uns auch nicht länger
dabei aufzuhalten.

Wir schließen, und hoffen zuversichtlich, das unserer
Untersuchung gesteckte Ziel vollkommen erreicht zu haben. Das Ergebnis
der vorliegenden Abhandlung ist der Nachweis von folgenden zwei

Schlußsätzen, durch welche der erste Artikel de Caritate in sein volles
Licht tritt :

1. Der Lombarde versteht unter der Caritas nur den Heiligen Geist
im Unterschiede von Vater und Sohn.

Und 2. der hl. Thomas führt von hier ausgehend seine Beweisgründe

gegen den Magister ins Feld, so daß seine Widerlegung bloß
unter dieser Voraussetzung richtig erfaßt werden kann.

1 Vgl. z. B. II d. 27 a. i ; de virt. in comm. a. 1.


	Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

