Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas
Autor: Zigon, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Begriff der Caritas

beim Lombarden, und der hl Thomas.'

Von Dr. Franz ZIGON, Theologieprofessor, Gorz.

Seitdemi P. Stufler im ersten Artikel de Caritate, falls wir seiner
cigenen Versicherung Glauben schenken, das stidrkste Argument gegen
die pracmotio physica gefunden hat, wurde dieser Artikel &fters von
verschiedenen Seiten erértert. Man hat aber meines Erachtens dabei
stets zu wenig Gewicht auf die nihere Bestimmung der diesbeziiglichen
Lehre des Lombarden gelegt. Und doch kann in unserem Falle die
cinschligige Widerlegung durch den hl. Thomas nur richtig aufgefal3t
werden, wenn wir zuvor dariiber im klaren sind, was fiir eine Meinung
in jener I'rage vom Magister Sententiarum vertreten wird. Deswegen
gedenken wir in der folgenden Abhandlung von neuem ! zuriick-
zukommen, und zwar wollen wir damit zwel im engsten Zusammenhang
stehende Dinge zu leisten versuchen : zundchst werden wir den Nach-
weis liefern, dafl Petrus Lombardus unter der Caritas blo den Heiligen
Geist als die dritte Person in der Dreifaltigkeit im Unterschiede von
Vater und Sohn versteht, und sodann werden wir, von dieser Voraus-
setzung ausgehend, die Beweisfiihrung, mit welcher der Aquinate die
Ansicht des TLombarden zuriickweist, klarzulegen trachten.

1.

In I d. 17 bespricht der Magister ausfithrlich die unsichtbare
Sendung des Heiligen Geistes. Um nun seine Il.ehre verstindlicher zu
machen, glaubt er die Bemerkung vorausschicken zu miissen, dall eben-
derselbe Heilige Geist, der als die dritte géttliche Person das Band
der gegenseitigen Wechselliebe zwischen Gott dem Vater und Gott
dem Sohne bildet, dal ebenderselbe Heilige Geist auch die Liebe oder
die Caritas sei, mit welcher wir Gott und den Nichsten lieben. Wenn

1 Vgl. « Divas Thomas» 1924, S. 24 ff.



Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 405

dann die Caritas in der Weise in uns gegenwirtig ist, dal3 sie unserc
iibernatiirliche Gottes- und Nichstenliebe bewirkt, so sage man, dal
der Heilige Geist uns gesendet und geschenkt werde. Wer jene
Nichstenliebe also liebt, der liebe gerade dadurch Gott, denn diese
Tiebe selbst sei Gott, d. h. der Heilige Geist. 1

Weiterhin bemiiht er sich zuerst durch verschiedene Ausspriiche
des hl. Augustinus die Behauptung zu erhidrten, dall die Nichsten-
liebe oder die Caritas Gott sei, um zuletzt ebenfalls aus Pelegen desselben
Kirchenlehrers den Schlufl zu zichen, unsere tibernatiirliche Nichsten-
liebe sei speziell die dritte gottliche Person, der Heilige Geist allein
und nicht etwa auch der Vater oder der Sohn. Und zwar tut er dies
mit so ausdriicklichen Werten, dall sie keinen Zweifel iiber den
wirklichen Sinn seiner Aufstellung vom Begriff der Caritas aufkommen
lassen. Unter dem Titel : Quod fraterna dilectio cum sit Deus, non
est Pater vel Filius, sed Spiritus S. tantum —— erkliart der Magister
mit besonderem Nachdruck riickhaltlos ohne jede Einschrinkung :
« Cum autem fraterna dilectio sit Deus, nec Pater est nec I'ilius, sed
tantum Spiritis S., qui proprie in Trinitate dilectio vel caritas dicitur. »

Es ist daher unter der Caritas nach der Lehranschauung des
Lombarden, wie aus dieser Stelle leicht ersichtlich ist, ganz gewill blol3
die Person des Heiligen Geistes im Unterschiede von den zwei andern
gottlichen Personen zu verstehen und die Einkehr in die begnadigte
Seele kommt ausschlieBlich dem Heiligen Geiste zu, insofern nur dieser
mit den Gerechten in ein besonderes Verhiltnis, in eine besondere
Vereinigung treten soll. Deutlicher konnte sich der Magister nicht
dulern, um seinen Gedanken klar auszudriicken. Das ist der nichst-
liegende und einzig mdogliche .Sinn seiner Worte.

Hitte jemand dessenungeachtet noch irgend ein Bedenken, ob
nicht vielleicht doch irgendwie in den dort angezogenen Worten eine
Appropriation statthabe, so wird jeder Zweifel zum Uberflusse durch
die Art der Einwinde von seiten der Gegner, wie sie uns der Magister
selbst gegen seine Lehre anfithrt, vollstindig ausgeschlossen. Wir miissen

I« Hoc autem ut intelligibilius doceri ac plenius perspici valeat, pracmitten-
dum est quiddam ad hoc valde necessarium. Dictum quidem est supra et sacris
auctoritatibus ostensum (d. 10), quod Spiritus S. amor est Patris et Ifilii, quo sc
invicem amant et nos. His autem addendum est, quod ipse idem Spiritus S. est
amor sive caritas, qua nos diligimus Deum et proximum ; quac caritas cum ita
est in nobis, ut nos faciat diligere Deum et proximum, tunc Spiritus S. dicitur
mitti ac dari nobis. Et qui diligit ipsam dilectionem, qua diligit proximum, in eo
ipso Deum diligit, quia ipsa dilectio Deus est, i. e. Spiritus S.»



4006 Der Begrift der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

zu diesem Behufe neben der obigen entschiedenen Erklirung des
Lombarden namentlich den zweiten von ihm erwihnten Einwand mit
in Betracht ziehen.

Was nach den Gegnern vornehmlich gegen eine solche Meinung
zu sprechen scheint, ist der Umstand, dafl darnach einerseits unsere
Gottesliche vom Heiligen Geiste sein soll und andererseits dieselbe
fiir die Person des Heiligen Geistes selbst ausgegeben wird. Wenn aber
dementsprechend die Caritas vom Heiligen (Geiste ist und sie der
Heilige Geist selbst ist, so folge daraus offenbar der Schlul3, dafl der
Heilige Geist von und aus sich sei; es ergebe sich also daraus not-
wendig die mit dem christlichen Dogma unvereinbare Ursprungs-
losigkeit des Heiligen Geistes. !

Der Magister erwidert freilich, um diese Schwierigkeit zu beheben,
der Heilige Geist sei zwar nicht von und aus sich, aber er werde uns
trotzdem auch von ihm selbst gegeben und gespendet. Allein der
hl. Thomas bemerkt dagegen in der Ixpositio secundae partis textus
mit Recht, eine derartige Lésung kénne nicht befriedigen, weil in der
Einrede nicht bloB3 gesagt werde : Die Caritas wird vom Heiligen Geiste
gegeben, sondern auch : die Caritas 7s¢ von ihm. 2

Uns interessiert allerdings sowohl der genannte Itinwand als auch
die darauf gegebene Antwort mit der Beanstandung derselben durch
den hl. Thomas vom Standpunkte unserer jetzigen Untersuchung aus
nur insoweit, als damit der vollgiiltige Beweis erbracht wird, dal} der
in Rede stehende Grundsatz : unsere Gottesliebe ist der Heilige Geist
selbst, nicht bloB von seinem Urheber bez. Verteidiger, sondern auch
von seinen Gegnern, Thomas mitinbegriffen, keineswegs im appro-
priierten, vielmehr im eigentlichen, reduplikativen Sinne in bezug auf
den Heiligen Geist verstanden wurde, da es ja augenscheinlich auf der
Hand liegt, dall im entgegengesetzten Falle fiir eine solche Einsprache
und fiir alles das, was damit zusammenhingt, kein annehmbarer Grund
vorhanden wire.

So gewinnt der Lombarde in der innern Sendung des Heiligen
Geistes eine vollkommene Analogic zur Sendung der zweiten géttlichen

L« Sed est aliud, inquiunt, quod magis urget. Dixit enim supra Augustinus,
quod dilectio est a Spiritu S., a quo fides. Sicut ergo fides non est Spiritus S.,
a quo est, ita nec caritas. Quomodo cnim caritas Spiritus S. est, si ab ipso est ?
Nam si ab ipso est ct ipse est, ergo Spiritus S. a seipso est. »

2 «Sed haecc responsio cst insufficiens, quia non tantum dicitur: Caritas
datur a Spiritu S., sed etiam esf ab eo; quod de Spiritu S. concedi non potest. »



Der Begrifi der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 407

Person in der Menschwerdung. Wie namlich der Sohn Gottes allein
mit der menschlichen Natur die hypostatische Union eingegangen ist,
obwohl alle drei Personen gemeinsam jene Vereinigung bewerkstelligt
haben, gerade so wird von ithm in der Sendung des Heiligen Geistes
ausschlieBlich  dem Heiligen Geiste die besondere Beziehung zur
begnadigten Seele beigelegt, wenn auch diese Verbindung alle drei
Personen der Dreieinigkeit zusammen bewirken. :

Schon Afrither, in d. 15, vergleicht der Magister die zwei Ver-
cinigungen untereinander mit Riicksicht auf die bewirkende Ursache.
Wie Gott der Sohn in der Menschwerdung vom Vater, vom Heiligen
Geiste und auch von sich gesandt wurde, so dafl die Inkarnation als
ein gemeinsames Werk der ganzen Dreifaltigkeit anzuschen ist, so
wird auch dementsprechend der Heilige Geist in der unsichtbaren
Sendung den Begnadigten nicht blofl vom Vater und Sohn, sondern
auch von sich selbst gespendet. Befremdend genug und auffallend ist
dabei, wenn man sich die weitere Lehre des Lombarden vergegen-
wirtigt, dal3 er-dies sogar mit der Einheit der gemeinsamen Tatigkeit
nach auBen begriindet : « Si Pater et Filius dant Spiritum S. nec ipse
dat; aliquid crgo Pater operatur et Filius, quod non operatur
Spiritus S.o»

Da ferner dem Gesagten zufolge der Heilige Geist allein als die
Gottesliebe, die Caritas in besondere Verbindung mit dem Gerechten
tritt, gleich wie die zweite gottliche Person allein in der hypostatischen
Union mit der menschlichen Natur vereinigt wurde, so sind sich beide
Sendungen in allen Stiicken dhnlich und parallel.

Wir haben hier die jedem Dogmatiker in der Inkarnationslehre
geldufige Unterscheidung zwischen der Menschwerdung efficienter und
terminative genommen. « Assumptio duo importat, sagt der hl. Thomas
[TT q. 3 a. 4, sc. actum assumentis et lerminwm assumptionis. Actus
autem assumentis procedit ex divina virtute, quac communis est tribus
Personis, sed terminus assumptionis est PPersona ; et ideo id, quod
est actionis In assumptione, commune est tribus Personis : sed id,
quod pertinet ad rationem termini, convenit ita uni Personae, quod
non alii. 7res enim Personae fecerunt, ut humana natura uniretur uni
Personac I1li1. » '

Selbstverstindlich muf3 der Lombarde mit seiner Behauptung, dald
nur der Heilige Geist mit Ausschlul der iibrigen géttlichen Personen
als Caritas unseren Willen zum Liebesakte unmittelbar bewege, in
Widerspruch mit sich selbst und der gewéhnlichen theologischen Auf-



408 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

fassung kommen. Jeder Irrtum steht zu irgend einer Wahrheit un
Gegensatz und kann blof3 infolge jenes Widerstreites als solcher, d. h.
als falsch erkannt und erwiesen werden. Indem der lombarde dic
Einwohnung des Heiligen Geistes in den Gerechten und die hypo-
statische Union als in allem schlechthin parallel behandelt, multe
ihn die iibertriebene Gleichstellung beider Vereinigungen zu diese:
Ungereimtheit verleiten.

Nachdem ich jedoch, wie ich hoffe, mit stichhaltigen Griinden
geniigend dargetan habe, dall der Magister wirklich eine solche Ansicht
vortrigt, darf ich den harten Vorwurf, welchen mir P. Stufler (Z. f.
k. Theol. 1924 in seiner Erwiderung unter dem Titel : Der erste Artikel
der Quaestio disp. de Caritate des hl. Thomas, S. 411) macht, ich hitte
dem Lombarden eine «evident mit dem Dogma und den kirchlichen
Lehrentscheidungen unvercinbare Meinung angedichtet », entschieden
als unwahr und ungerechtfertigt ablehnen.

Ubrigens ist ja nicht das der Hauptirrtum des Lombarden in der
Frage, die uns beschiftigt. Dieser liegt vielmehr darin, dall die mit dem
Heiligen Geiste identifizierte Caritas, wenigstens wie es scheint?!, zu-
gleich als die Formalursache unserer Rechtfertigung und Gotteskind-
schaft erkliart wird. Der Heilige Geist wiirde dergestalt die Stelle
der geschaffenen Gnade vertreten und keinen Raum mehr fiir die
habituelle lLieiligmachende Gnade lassen. Dieser [ehrpunkt verstoiit
in der Tat direkt gegen das Tridentinum. Wir miissen indessen
bedenken, dall der Magister cinige Jahrhunderte vor dem Tridentinum
gelebt hat, und diirfen darum nicht vergessen, dall das Dogma der
Rechtfertigung zu seiner Zeit von der Kirche noch nicht in dieser
IForm definiert war.

Ich méchte bei dieser Gelegenheit tberdies namentlich auf die
spitere Kontroverse iiber die Formalursache der Gotteskindschaft kurz
hinweisen, um zu zeigen, dall die Theologen so ziemlich allgemein
darin iibereinkommen, der LLombarde habe wahrhaft die Caritas bezw.
die Rechtfertigungsgnade fiir die Person des Heiligen Geistes selbst
nicht im appropriierten Sinne bezeichnet. Ich wenigstens weill bis
auf P. Stufler keinen Schriftsteller, der diesbeziiglich nachweisbar
einer wesentlich andern Ansicht wire. Und der Einflull jener Lehre 1al3t
sich bis auf uns in der Theologie verfolgen, allerdings mit Ausschlul)
der offenbar mit dem heutigen Dogma unvereinbaren Vorstellungen.

1 IT d. 27 ; vgl. Kirchenlex., Bd. 5, Sp. 722 und Bd. 7, Sp. 1986 ; Heinvich-
Gutberlet, Dogm. Theol., Bd. 8, S. 6o1.



Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 409

s haben bekanntlich einige Autoren (Liebermann !, Albertus a
Bulsano ?) die Lehre des Lombarden, die heiligmachende Gnade sei die
Person des Heiligen Geistes, sogar dem Petavius zugeschrieben.

Mazzella S. J. 2 nimmt zwar Petavius gegen eine solche Anschuldi-
gung in Schutz, indem er nachweist, dall Petavius bloB neben der
geschaffenen habituellen Gnade auch den Heiligen Geist fiir die
Formalursache unserer Gottwohlgefilligkeit und Adoptivkindschaft
annimmt. Er beruft sich dabei auf die Stelle De Trin. 1. 8 c. 6 n. 3-4:
« Eatenus ille (Magister Sent.) nobis audiendus est, quod Spiritum §.
doceat ipsum per sese communicari infundique justis ac veluti formam
esse, qua sancti Deoque grati et adoptivi filii sunt. Quod autem nullum
praeter (praeterea) caritatis habitum esse putat, vehementer errat et
communi Theologorum, imo vero fidei decreto notatur. Utrumque
enim intervenit : et ipse Spiritus S., qui filios facit, adeo ut si nulla
infunderetur creata qualitas, sua nos ipse substantia adoptivos filios
efficeret, et caritatis habitus ipse sive gratiae, quae est vinculum, quo
cum animis nostris illa Spiritus S. substantia copulatur. »

Aber selbst Petavius stellt in Abrede (und diese Ubereinstimmung
mit dem Lombarden ist nicht zufillig), daB die Vereinigung der
Begnadigten mit dem Heiligen Geiste diesem nur appropriiert werde 4,
was dann Mazzella gerade auf Grund des Lehrsatzes: in divinis omnia
unum sunt, ubi non obviat relationis oppositio -—— widerlegt, nachdem
er schon frither die Meinung des Lombarden, die Rechtfertigungs-
gnade sci die Person des Heiligen Geistes, verworfen hat. ?

In neuerer Zeit hat unter andern® Scheeben eine dhnliche
Meinung vertreten und hat sich deshalb in den Jahren 1881-1885 in
den bekannten Streit mit Granderath S. J. 7 verwickelt. Auch Scheeben
hdlt die Vereinigung des Heiligen Geistes mit den Gerechten fiir eine
hypostatische oder persinliche, insofern eben der Heilige Geist im Untér-
schiede von den {ibrigen Personen in ein besonderes, seiner Person
cigentiimliches Verbiltnis zum Menschen tritt. Natirlich ist aber
trotzdem jene Verbindung nichts weniger als eine hypdstatische Einheit

U Inst. Theol. 3, vol. IV. p. 30.
> Inst. Theol. Theor. vol. IV. p. 444.
? De gratia Christi5, p. 642 sq.

11 ¢ p. 729

5 p. 643 sqq., besonders p. 648, n. 918.
6 Vgl. Hurter S. J., Theol. Dogm. Comp. 1%, tom. III, p. 163, n. 20I.
" Watholik und Zeitschrift fiir katholische Theologic.

’



410 Der Begrifl’ der Caritas beim Lombarden, und der hl, Thomas

oder eince Vercinigung der Kreatur mit dem Heiligen Geiste zu einer
Peggon. *

In gleicher Weise betont auch Heinrich-Gutberlet 2, die Ver-
einigung der begnadigten Seele mit dem Heiligen Geiste sel nicht
als blofe appropriatio zu fassen, als wenn die nimliche Beziehung alle
drei Personen gleich anginge, dem Heiligen Geiste aber nur darum
zugeschrieben wiirde, weil sie zu seiner Personaleigentiimlichkeit 1in
cinem niheren Verhiltnisse steht.

Dal} aber der Heilige Geist dann eine idhnliche Verbindung des
Gerechten mit der zweiten gottlichen Person und zuletzt auch eine
mit Gott dem Vater Avermittelt, andert an der Sache nichts.

Indessen will ich selbstredend damit durchaus nicht die besprochene
Ansicht billigen oder anempfehlen, schlieBe mich vielmehr, was jene

I'rage anlangt, vollkommen dem Urteile Atzbergers an 2, der hieriiber,

nachdem er zuvor die Meinung von Petavius, Scholz und Scheeben
auseinandergesetzt hat, also fortfihrt: « Die gewthnliche T.chre der
Theologen geht aber dahin, daB die inhabitatio allen drei Personen
gemeinsam sei und dem Heiligen Geiste nur appropriiert werde,
insoferne sie eine ganz besondere Ahnlichkeit mit seinem Personal-
charakter habe. FaBt man den eigentlichen I'ragepunkt klar ins Auge
und erwigt man genau die dogmatischen Lehrsitze und auch die her-
kommliche theologische Redeweise hinsichtlich der Einheit des gottlichen
Wirkens nach aullen, sowie die Proprietiten der gottlichen Personen
und der Appropriationen, so scheint nur diesce letztere Ansicht haltbar
ZU seln. »

Der Grundsatz ; In Deo omnia unum sunt, ubi non obviat relationis
oppositio — ist die Klippe, an welcher jeder Versuch, die [ehre des
Lombarden, selbst in ihrem letzten Reste und mit einer solchen
Beschrinkung zu retten, notwendig scheitern mulfl.

Es diirfte wohl am besten sein, auch in dicser I'rage dem hl. Thomas
unbedingt beizupfiichter;, wenn er sehr treffend seine Anschauung
so begriindet : « In unione, quae est per gratiam adoptionis, consideratur
unio per operationem lantun:, quia sc. Deus aliquem effectum operatur.
Lt quia opemtib est communis tribus (Personis), ideo oportet quod
etiam unio illa communis sit, quamvis secundum quod ille cffectus
appropriatur uni Personae vel alii, dicatur in mentem mitti Litins

! Dogm. 1I. Bd., S. 373.
= A.a. O, S. 6os,

3 NWirchenlexikon, VIII, Bd., Sp. 1379 f.

L



Der Begrift’ der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 411

vel Spiritus S. Sed in hac singulari unione Divinitatis ad humanitatem
non tantum notatur ex parte Del operatio vel efficientia, sed etiam
{ermitnus. »

Und uns liegt es vor allem daran zu erfahren, welcher Auffassung
der hl. Thomas den Vorzug gibt. Daraus erwichst uns noch ein anderer
Vorteil. Mit diesem Zeugnisse des hl. Thomas haben wir niamlich
auBerdem von vorneherein einen méglichen Einwurf schon vorweg-
genommen. Denn es kénnte jemand meiner Beweisfithrung entgegen-
halten, ich hitte frither dem Tombarden die Ansicht zugeschrieben,
dall blol3 der Heilige Geist im Unterschiede von den iibrigen Personen
den Willen des Begnadigten zum Liebesakte hewege. Dem Heiligen
(xeiste kiime hiemit ausschilieflich nicht nur die Vereinigung, sondern
auch eine Tatigkeit nach aullen zu.

Allein die Verbindung Gottes mit dem Gerechten durch die
Adoptionsgnade 1aBt sich, wie der hl. Thomas mit Nachdruck hervor-
hebt, gar nicht ohne jede Einwirkung Gottes auf die Seele denken
und deshalb muB jene Vereinigung des Menschen mit blofl einer
gottlichen Person geradezu unmoéglich erscheinen, wie tiberhaupt jede
Tétigkeit nur einer einzelnen Person nach aullen wegen der absoluten
Einheit der allen Personen gemeinsamen gottlichen Natur unmoglich
ist. Die cinzige Ausnahme bildet, wie uns die Offenbarung lehrt, die
hypostatische Union mit allen aus ihr sich ergebenden Bezichungen
der zweiten Person zur angenomimenen menschlichen Natur.

Damit wir uns jedoch nicht zu weit vom eigentlichen Gegenstande
unserer Erdérterung entfernen oder der Artikel sich nicht iiber die beab-
sichtigten Grenzen zu sehr ausdehne, wollen wir gleich zum zweiten
Teile unseerr Abhandlung, zur Widerlegung der I.ehire des L.ombarden
durch den hl. Thomas iibergehen.

I1.

An drei Stellen 2 behandelt und bekdampft der Aquinate cingehend
dic Ansicht des Lombarden. Wenn wir nun daran gehen, die Wider-
legung des hl. Thomas richtig zu verstehen und zu erkliaren, miissen
wir die dret Artikel in chronologischer Reihenfolge miteinander ver-
cleichen und das Beweisverfahren in I d. 17 q. 1 a. 1 jedenfalls der

LIITd. 1 q. 2 a. 1 ad s. :
2Id 17 q. 1a. 1,deCarit. a. 1 und II-1T q. 23 a, 2,



412 Der Begriff der Caritas beim lL.ombarden, und der hl. Thomas

ganzen Untersuchung zugrunde legen, obwohl sich an den zwei andern
Stellen schon auf den ersten Blick eine kleine Anderung in der
Beweistithrung bemerkbar macht.

In I d. 17 q. T a. 1 stiitzt der hl. Thomas seinen Gegenbeweis auf
die aristotelische Definition der sittlichen Tugend : Virtus est habitus,
qui bonum facit habentem ¢t opus eius bonum reddit. Die Caritas
steht zu der iibernatiirlichen Giite des Menschen in demselben Verhilt-
nisse wie die erworbene Tugend zur natiirlichen Giite. Die erworbene
Tugend macht den Menschen und seine Werke gut; dasselbe mul3
auch die Caritas in ihrer Weise in betreff des iibernatiirlichen Tebens
leisten. Nun ist aber jedes Sein eines Dinges aus einer inhirierenden
Form abzuleiten ; und ebenso liBt sich das Gutsein des Gerechten
und ein vollkommenes, verdienstliches Wirken in der iibernatiirlichen
Ordnung nicht ohne die Caritas und die heiligmachende Gnade
begreifen. *

Somit mul} die Caritas eine inhirierende Form und cin geschaftener
Habitus im Menschen sein. Der Heilige Geist ist demnach nicht die
causa formalis, sondern als die géttliche Liebe blof3 die causa exemplaris
und nur in Vereinigung mit dem Vater und dem Sohne die causa
efficiens der tibernatiirlichen Giite und Verdienstlichkeit im Gnaden-
leben. *

Nach dem hl. Thomas konnte man an der Meinung des Lombarden,
die Caritas sei der Heilige Geist im Unterschiede von den andern
Personen, nur unter der Voraussetzung der hypostatischen Union aller
Begnadigten mit dem Heiligen Geiste festhalten. Er sagt ndmlich im
dritten Argumente in contrar.: Gott sei zweifellos in den Heiligen
auf eine besondere Weise und anders als in den {iibrigen Geschopfen.
Man miisse also annehmen, wenn man den geschaffenen Habitus aus-
schlieBt, dall die begnadigte Seele das gottliche Sein selbst erhalte
und dafl somit ein jeder Gerechte die hypostatische Vereinigung mit
dem Heiligen Geiste eingehe, wie die menschliche Natur Christi durch
ihre Aufnahme in die hypostatische Union am géttlichen Sein teilhat.

1« Ita non potest intelligi, quod anima sit bona in esse gratuito sine caritate
ct gratia informante ipsam. »

2 ¢ Oportet ponere caritatem esse habitum creatum in anima, quae quidem
efficienter est a tota Trinitate, sed cexemplariter manat ab amore, qui est
Spiritus S.»

® Aut ergo habet justus ipsum divinum esse ; et sic omnes justi assumerentur
a Spiritu S. in unitatem personac, sicut natura humana assumpta est a Christo
in unitatem personac ipsius Filit Dei.»



Der Begrifl der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 413

Gerade so liBt sich, lehrt der hl. Thomas weiter, der Liebesakt,
zu welchem nach dem Magister blo die dritte Person, der Heilige
Geist, unmittelbar ohne die eingegossene Tugend unsern Willen bewegen
soll, ebenfalls lediglich unter der Voraussetzung der hypostatischen
Verbindung des Begnadigten mit dem Heiligen Geiste erklidren, wie in
Christus eine und dieselbe Tétigkeit von der zweiten géttlichen Person
und der angenommenen menschlichen Natur infolge der hypostatischen
Union gesetzt wird. 1

Ich brauche wohl fiir einen aufmerksamen Leser nicht noch aus-
dricklich zu betonen, daf jene Schlufifolgerungen des Aquinaten
deutlich genug beweisen, er habe die Vereinigung des Heiligen Geistes
in der Lehre des Lombarden keineswegs im appropriierten Sinne auf-
gefalit, und daB sie auf diese Weise uns als ein gewichtiger Beitrag
zur Erhdrtung unserer Interpretation dienen konnen.

Nichtsdestoweniger erheischt hier ein anderer Umstand noch cine
genauere Aufklirung. Denn es kénnte die Frage aufgeworfen werden,
ob der hl. Thomas mit den zuletzt zitierten Worten nicht etwa dic
Auffassung des Lombarden selbst, sondern eine davon ziemlich ver-
schiedene Meinung anderer in demselben Artikel erwidhnter Autoren
suriickweisen  wolle.  Diese sollen niamlich eine nicht vollkommen
entsprechende Iirklirung, «explanatio» der Lehre des Lombarden
gegeben haben. « Ad cujus explanationem », so schreibt der hl. Thomas
unmittelbar vorher, « quidam dixerunt, quod sicut lux dupliciter potest
considerari : vel prout est in se et sic dicitur lux, vel prout est in extremi-
tate diaphani terminati et sic lux dicitur color, .... ita dicunt, quod
Spiritus S., prout in se consideratur, Spiritus S. ¢t Deus dicitur, sed
prout consideratur ut existens in anima, quam movet ad actum caritatis,
dicitur caritas. Dicunt enim, quod sicut IFilius univit sibi naturam
humanam solus, quamvis sit ibi operatio totius Trinitatis ; ita Spiritus S.
solus unit sibi voluntatem, quamvis ibi sit operatio totius Trinitatis.
Sed hoc non potest stare. »

P. Stufler meint nun, ich hitte diese « explanatio», die nicht treu
den Gedanken des Lombarden wiedergebe, mifiverstanden. « Thomas,

!« Unio humanac naturac in Christo terminata cst ad unum esse Personac
divinae ; et ideo idem actus numero est Personac divinae et naturae humanae
assumptac. Secd voluntas alicujus sancti non assumitur in unitatem suppositi
Spiritus S. Unde cum operatio a supposito unitatem habeat ct diversitatem, non
potest esse, quod intelligatur essec una operatio voluntatis ct Spiritus S. nist per
modum, quo Dcus operatur in qualibet re.»



414 Der Begriff’ der Caritas beim Lombarden, und der hi. Thomas -

so dulert er sich !, unterscheidet I d. 17 . 1 a. 1 ganz deutlich di-
Lchre des Magisters, dal3 die Liebe kein Habitus sei von jener explanatio,
die emmige (quidam) gegeben haben, um sie verstindlich zu machen.
Tatsdchlich behauptet der Lombarde nirgends, was jene sagten, dals
namlich der Heilige Geist allein sich mit dem menschlichen Willen
in spezieller Weise vereinige. »

Wir haben bereits mit durchschlagenden Beweisgriinden das gerade
Gegenteil davon dargetan und der hl. Thomas schlieBt seine Divisio
primae partis textus mit den Worten: «Circa primum duo facit :
primo ostendit caritatem esse Deum, secundo specialiter ipsam essc
Spiritum S. ibi: Cum awfem [raterna dilectio sil Deus, nec Pafer esl
nec Filius, sed tantum Spiritus S., qui proprie in Trinitate dilectio vel
caritas dicitur. » Deswegen hebt der Aquinate mit Nachdruck ohne
weiteres hervor, nach dem Magister sei die Caritas nichts anderes als
der Heilige Geist, quod caritas non est aliud quam Spiritus S.*

Der blinde Eifer fir seine vorgefalite Theorie hat hier unsern
Gegner auf eine verhiingnisvolle schiefe EEbene gefiihrt, auf welcher er
selbst naturgemall immer tiefer von cinem Milverstindnis wieder in
ein anderes fallen mufte.

Erstens ist nicht wahr, dal der hl. Thomas die explanatio « einiger
Autoren » ganz deutlich von der Lehre des Lombarden im Sinne des
P. Stufler unterscheide. Sonst wiirde er sie wohl sicher nicht einc
explanatio nennen ; denn mit diesem Namen vermag doch keine Mil-
deutung bezeichnet zu werden. Was jene Schriftsteller aus eigenem
zur Lehre des Lombarden hinzugefiigt haben, ist einzig und allein
das Gleichnis mit dem Lichte. Sie wollten eben die vorgetragenc
Ansicht an einer Analogie erliutern und klarmachen. Ob ihnen dies
gelungen ist oder nicht und ob der Vergleich passend ist oder nicht,
tut nichts zur Sache und ist fiir unsern Zweck belanglos. Tm {ibrigen
wiederholen sie nur die Aufstellungen des Lombarden.

Zweitens ist P. Stuflers eigene Auslegung von der genannten
explanatio wirklich ein schlechterdings unbegreifliches Millverstindnis.
Er wundert sich zwar dariiber, wie ich iibersehen konnte, daBl jenc
Autoren ausdriicklich alle Werke Gottes nach aulen der ganzen
Dreifaltigkeit zuschreiben, wo doch in dem von mir nieder-
geschriebenen Texte des Al. Thomas stehe : « Dicunt enim, quod sicut

LA a ©, 5 4rx £
2 De Carit. a. 1; IT d. 27 expositio textus; III d. 27 q. 2 a. 4 quaest. 4.



Der Begiff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 415

IFilius univit sibi naturam humanam solus, gquamwvis sit b7 (d. h. in
natura humana) operatio totws Trinilalis, ita Spiritus S. solus unit
sibi voluntatem, gquamvis ibi (d. h. in voluntate) sit operatio totius
Trinitatis. — Aber es handelt sich dort ganz gewil blo um die schon
oben bertihrte, in der Inkarnationslehre gewohnliche Unterscheidung der
hypostatischen Union, terminative und efficienter betrachtet. Der Sinn
jener Worte kann jedenfalls nur sein: Wie der Sohn Gottes allein
sich mit der menschlichen Natur vereinigt hat, obwohl in dieser Union
(nicht wie P. St. sagt: in natura humana) efficienter die ganze Drei-
cinigkeit mitwirkte, so gehe auch blof der Heilige Geist eine besondere
Verbindung mit dem Willen des Gerechten ecin, obwohl ber dieser
Verbindung (nicht : in voluntate) efficienter die ganze Trinitdt beteiligt
sei, wm sie nimlich zustande zu bringen. — P. Stufler hingegen urteilt
anders, indem er aus dem obigen Satze zu seinem Zwecke das heraus-
liest : « Nur die #n7o0 mit der menschlichen Natur ist dem Sohne eigen ;
alles aber, was die zweite géttliche Person in der angenommenen Natur
tut, ist ein Werk der ganzen Trinitit. Auf #ihnliche Weise, meinen sie
(jene Autoren), vereinigt sich nur der Heilige Geist mit dem Willen
des Gerechten ; aber alle Werke des Gerechten, auch der Akt der Liebe,
ist eine Wirkung der ganzen Trinitit. Gleichwohl aber wird nur der
Heilige Geist caritas genannt, weil nur er eme solche besondere unio
mit dem Willen hat. »

Drittens hat dic Erwiderung, die er dem hl. Thomas infolge der
vorausgehenden Milldeutung unterstellt, einen ausgesprochen mono-
theletischen Anstrich. Thomas soll nimlich dagegen, wie es P. Stufler
diinkt, mit Recht bemerken, « dal3 diese Meinung unhaltbar sei
denn die menschliche Natur ist mit der zweiten géttlichen Person
hypostatisch vereinigt und darum wird jeder Akt der menschlichen
Natur, obgleich er von der ganzen Trinitit bewirkt wird, von der
zweiten Person ausgesagt nach dem Axiom : actiones sunt supposi-
torum. Aber dies ist nicht der Fall beim Willen eines Heiligen. Mag
man sich die unio des Heiligen Geistes mit demselben wie immer vor-
stellen, so lange sie keine hypostatische ist, bleibt immer das mensch-
liche Suppositum vom géttlichen verschieden und kann man den
Liebesakt des Gerechten nicht von der Person des Heiligen Geistes
aussagen in dem Sinne, als ob er selbst es wiire, der im Gerechten liebt
... Darum muB man sagen, der Heilige Geist bewirke ihn gemeinsam
mit den beiden andern Personen nichts anders als alle {ibrigen
Titigkeiten der Geschdépfe. »



416 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

Nun decken sich aber die Begriffe gemeinsame Tatigkeit und
gottliche Tatigkeit in der Theologie sachlich vollkommen : jede gemein-
same Téatigkeit ist gottlich und umgekehrt. Wenn somit alle Tatigkeiten
Christi, auch jene, die er in und vermittelst der menschlichen Natur
vollzieht, der ganzen Trinitit gemeinsam und infolgedessen gottlich
wiren, wo bliebe da noch Raum fir die von der Kirche definierte
Zweiheit der Tatigkeiten und der Willen in Christus ? Eine derartige
Deutung vertrigt sich iiberhaupt nicht mit dem katholischen Dogma.
Franzelin S. J. t urteilt dariiber folgendermafen : « Si dicunt operationes
(Christi) esse divinas, consequitur omnia, quae Christus egit et passus
est, esse communia toti Trinitati ; divina enim operatio non secus ac
natura divina una est in Patre et Filio et Spiritu S. Hoc autem soli
theopaschitae pessimi haeretici sed consequentia optima asserere ausi
sunt. »

Selbstverstandlich lehrt der hl. Thomas tiber die Tatigkeit Christi
das formelle Gegenteil davon, was thm P. St. in den Mund legt : « Alia
est operatio humana, in qua Pater et Spiritus S. #on communicant nisi
secundum acceptationem misericordiae suae, et alia est eius operatio,
inquantum est Dei Verbum, in qua communicant Pater et Spiritus S. » *

P. St. hat nicht beachtet, dal jene Regel: In Deo omnia unum

sunt, ubi non obviat relationis oppositio eme Ausnahme hat, und

zwar in der hypostatischen Union. Diese AuBerachtlassung hat sich
schwer gerdcht.

Ferner besagt der Grundsatz : Actiones sunt suppositorum, in der
Christologie etwas mehr, als dall gemeinsame Werke der ganzen
Dreieinigkeit von Christus wegen der hypostatischen Union nur aus-
gesagt werden. Wir hitten ja in einem solchen Falle nach dem
theologischen Sprachgebrauch blof3 eine Appropriation, insoweit etwas
allen Personen Gemeinschaftliches in spezieller Weise nur fiir eine
Person in Anspruch genommen und ihr zugeeignet wire.

Schlieflich mufl man sich fragen : Gegen wen sollte der hl. Thomas
jenen Tadel richten, dafl der Liebesakt des Gerechten nicht von der
Person des Heiligen Geistes in dem Sinne ausgesagt werden kann, als
ob er selbst es wire, der im Gerechten liebt ? Es hat doch niemand,
weder der Magister noch die andern Autoren, das behauptet. Dem
Aquinaten wire also nach der Deutung St.s eine so arge und hand-
ereifliche ignoratio elenchi unterlaufen, wie wir sie ihm nicht zumuten

! De Verbo incarn, thes. 40; ed. 2, p. 390.
= IIT q. 19 a. 1 ad 1.



Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 417

konnen. Nein, den Fehler hat nicht der hl. Thomas begangen, sondern
P. St. hat, durch seine Voreingenommenheit verleitet, dies alles vom
crsten Anfange bis zum letzten Inde geradezu auf den Kopf gestellt.

Eine Bestitigung unseres Kommentars, wenn es einer solchen noch
hediirfte, finden wir in Albertus M. Wir geben hier einfachhin seine
Kritik * im Originaltexte, um jeden Verdacht ciner absichtlichen
Entstellung oder Umdeutung auszuscbliefen, wieder, mit Weglassung
dessen, was sich auf die schon oben erwihnte, wenig sachgemille
Analogic mit dem Lichte bezient. « Hic sunt», schreibt der Iehrer
des hl. Thomas in dhnlicher Weise wie dieser selbst, « quaedam absur-
ditates dictae a quibusdam : concedunt enim cum Magistro, quod
caritas, qua diligimus Deum et proximum, sit increata ; sed quia, ut
supra adductae rationes probant, ipsa sit Spiritus S., quod efiam
Magister nititur probare in littera, ideo dicunt, quod Spiritus S. est
caritas illa .... Hanc unionem cum creatura rationali dicunt, licet
it operative trium Personarum, quia omnes simul operantur eam,
tamen sibi et in se wnitive (= terminative) non esse nisi Spiritus S.,
non Patris neque Iilii ; sicut etiam Filius univit sibi naturam nostram
ot ipsam wunionem Jecerunt communiter et indivisibiliter fres Personae,
sed sibi et in se non univit naturam nostram nist Filius .... Sicut
ergo communiter fere omnes meliores concordant, contradicendum est
Magistro in ista parte et dicendum, quod caritas, qua habitualiter
diligimus Deum et proximum, non est Spirvitus S., sed Spiritus S.
appropriate, non proprie est caritas, qua cffective diligimus Deum et
proximum : hoc enim elficiunt in nobis communiter Pater et Filius
¢t Spiritus S., licet appropriate Spiritus S., quia ipse est proprie caritas
et sic est exemplar nostrae caritatis .. .. It haec unica solutio aptatur
omnibus auctoritatibus in littera adductis. »

Nachdem wir auf diese Weise die von P. St. erhobenen Ein-
wendungen gegen unsere Auffassung erledigt haben, kénnen wir zum
Beweisverfahren des hl. Thomas zuriickkehren.

Weil durch die hypostatische Verbindung die menschliche Natur
in die Einheit und Gemeinschaft des gottlichen Seins der zweiten
Person aufgenomimen ist und daher wirklich eine Vereinigung der
menschlichen Natur mit dem Gottessohne zu einer Person statthat, so
kann ein und derselbe Akt von der zweiten Person (als principium
quod) und der angenommenen geschaffenen Natur (als principium quo)

1I1d. 17 a. 1.

Divus Thomas. ' =



418 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

hervorgehen. Da aber die Verbindung des Begnadigten mit dem
Heiligen Geiste durchaus nicht als eine hypostatische Vereinigung zu
einer Person anzusehen ist, so ist es undenkbar, daBl der Gerechte und
der Heilige Geist als die dritte Person der Dreifaltigkeit eine und die-
selbe Handlung auszuiiben vermachten, insofern namlich die Tétigkeit
ithre Einheit oder ihre Verschiedenheit dem Suppositum verdankt,
d. h. zwei verschiedene Personen koénnen nicht einen und denselben
Akt setzen. «Unde cum operatio a supposito unitatem habeat et
diversitatem, non potest esse, quod intelligatur esse una operatio
voluntatis et Spiritus Sancti nisi per modum, quo Deus operatur in
qualibet re » -— aufler man nimmt die Bewegung des Heiligen Geistes
im appropriierten Sinne als die der ganzen Dreieinigkeit gemeinsame
motio divina. -

Die Lehre des Lombarden wiirde darum folgerichtig zum con-
cursus mere simultanens fithren, wie ihn die Molinisten in der ILehre
vom Einflusse Gottes auf die Geschépfe verteidigen. Diese Ungereimt-
heit macht der hl. Thomas in seinem indirekten Beweise geltend, um
die Unhaltbarkeit der Ansicht darzutun. Die Widerlegung ruht ja
allenthalben auf indirekten Beweisen, indem die apagogische Demon-
stration (ducens ad impossibile) uns zeigen soll, daf3 die ernste Annahme
des zu widerlegenden Satzes notwendig zu Widerspriichen mit einer
anerkannten Wahrheit fithren miil3te.

Nie habe ich aber behauptet, dall der Magister jenen Irrtum der
Molinisten, den der Aquinate durch die Art und Weise seiner Wider-
ligung zum vora ss verurteilt hat, lehre, wie mir P. St. dies unterschiebt.
Deswegen ist auch sein Gegenbeweis (412 ff) mir gegeniiber zwecklos.
Mit gleichem Rechte kénnte mir jemand vorhalten, ich lasse den
Lombarden die hypostatische Union der Kreatur mit dem Heiligen
Geiste lehren, da ich soeben einridumte, nach dem hl. Thomas wire
die von ihm bekimpfte Meinung bloB unter der Voraussetzung einer
solchen hypostatischen Vereinigung aufrechtzuerhalten.

Ich halte sodann jene Aufstellung des hl. Thomas : « cum operatio
a supposito unitatem habeat et diversitatem, non potest esse, quod
intelligatur esse una operatio voluntatis et Spiritus Sancti nisi per
modum, quo Deus operatur in qualibet re » — fiir die Grundlage des
ganzen Gegenbeweises wider den Magister, und zwar von entscheidender
Bedeutung auch fiir de Carit. a. 1 und II-IT q. 23 a. 2. Nach meiner
Uberzeugung mull man diesen Leitstern fest im Auge behalten, will
man hier nicht vom Pfade der Wahrheit abweichen.



Der Begrift der Caritas beim l.ombarden, und der hl. Thomas 419

An diesen zwel letzten Stellen liel der hl. Thomas den ganzen
auf der aristotelischen Definition der sittlichen Tugend aufgebauten
Beweisgrund fallen und er tat dies, wenn ich nicht irre, deshalb, weil
man ihm, um seiner Argumentation die Spitze abzubrechen, leicht
erwidern konnte, alles, was er der Gottesliebe als einem geschaffenen
Habitus zuschreibe, vermoge die davon sachlich unterschiedene heilig-
wic er es selbst mit den Worten anzu-
deuten scheint: «non potest intelligi, quod anima sit bona in esse
gratuito sine caritate ef gratia injormante vpsam » ; die rechtfertigende
Gnade scheine mithin zu geniigen, um sowohl im Menschen die wahre
Gerechtigkeit und den Stand der Gotteskindschaft mit der Anwart-
schaft auf die himmlische Erbschaft zu begriinden, als auch um dadurch
seinen Werken die Verdienstlichkeit fiir das ewige Leben zu verleihen.

machende Gnade zu leisten

]

Wir lassen die Frage, warum der hl. Thomas seinen Beweis spiter
teilweise umgedndert hat, dahingestellt sein ; Tatsache aber ist, dal}
er seiner Widerlegung eine andere Basis zugrunde gelegt hat, um zu
zeigen, wie der Liebesakt des Gerechten vom Standpunkte des
Lombarden aus nicht verdienstlich wiire.

Die Grundlage bildet eben der genannte Satz, die Tatigkeit leite
ihre Einheit und Verschiedenheit vom Suppositum ab; deswegen
konnte unmdéglich ein und derselbe Akt zugleich vom  Begnadigten
und dem Heiligen Geiste als der dritten géttlichen Person hervorgebracht
werden und somit wire man gezwungen, den Liebesakt entweder 7y
dem Heiligen Geiste oder aber nwur dem Menschen zuzuschreiben.
Keines von beiden jedoch kann man fiiglich zugeben : jenes nicht,
denn sonst wire der Liebesakt kein actus voluntarius, dazu wird
namlich gefordert, dall der Wille selbst die Titigkeit setzt oder, was
einerlei ist, daBl der Akt aus einem innern Prinzip hervorgeht ; dieses
aber wieder nicht, weil in einem solchen Falle der Akt nicht {iber-
natiirlich und darum nicht verdienstlich wire.

Dies ist jene so oft erwihnte, aber andererseits nicht leicht
verstindliche Disjunktion i Artikel de Caritate: «Si actus caritatis
in homine non ex aliquo habitu interiori procedat naturali potentiae
superaddito, sed ex motione Spiritus Sancti, sequetur alterum duorum :
vel quod actus caritatis non sit voluntarius, quod est impossibile, quia
hoc ipsum diligere est quoddam velle ; aut quod non excedat facul-
tatem naturae, et hoc est haereticum. » ‘

Der Liebesakt muf3 also aus einem innern Prinzip hervorgehen
oder, mit andern Worten, mul} e¢in Willensakt sein : denn hitte die



420 Der Begrifl’ der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

Tatigkeit n#ur in elnem dullern Prinzip ihre Ursache, so wire sie jeden-
falls kein actus voluntarius. Damit aber der Akt auch iibernatiirlich
und  verdienstlich werde, mufl zum Willen ecine innere, vervoll-
kommnende Erginzung hinzukommen, wodurch der Wille zu einer
Tatigkeit hoherer Ordnung, die sein natiirliches Leistungsvermogen
itbersteigt, befahigt wird. Dieses zum Willen hinzutretende und die
tbernatirliche Erhebung des Willens bewirkende Prinzip ist der ein-
gegossenc Habitus der Caritas.

Wie aber P. St. jene Worte auslegt, soll der hl. Thomas hiemit
die von ihm verteidigte, himmelweit verschiedene Theorie zum Aus-
druck gebracht haben. Der Aquinate, so lautet seine Behauptung,
setzt dem Magister «folgendes Dilemma entgegen : entweder bewegt
der Heilige Geist den Willen nur dullerlich durch einen Impuls oder
durch ein inneres Prinzip. Das erste ist unmaglich, weil eine Bewegung
des Willens von aullen ohne inneres Prinzip der Natur des Willens
widerspricht ; das zweite ist ausgeschlossen, weil der Wille, solange er
durch den ecingegossenen Habitus kein inneres iibernatiirliches Prinzip
besitzt, nur einen naturlichen Akt setzen kann, wihrend doch der Akt
der caritas tibernatiirlich ist » (414). — Den gleichen Gedanken kleidet
er in seinem Werke (S. zog und 359) in folgende Worte : « Si Spiritus S.
voluntatem sine habitu supernaturali ad actum caritatis moveret, aut
am moveret mediante principio interno mere naturali, i. e. mediante
naturali inclinatione in bonum universale, et tunc actus caritatis non
excederet facultatem naturae, quod sine haeresi affirmari nequit ; aut
cam moveret impulsu physico supernaturali vel per praemotionem
supernaturalem, et tunc actus non esset voluntarius, quod repugnat. »

Das T'atale ist aber dabei, dal} sich vom besagten Dilemma nicht
cinmal die leiseste Andeutung oder irgend welche Spur weder hier
noch irgendwo anders im hl. Thomas vorfindet. s wurde blol3 vom
I’ St. zu dem Zwecke aufgestellt und dem Aguinaten unterschoben,
um dann aus jener willkiirlichen und haltlosen Aufstellung ohne jede
Miihe seine selbstgebildete, hinféllige Theorie als Lehre des hl. Thomas
Z11 erweisen.

P. St. wirft mir aus Mibverstindnis vor !, ich verstehe unter dem
Ausdrucke bewegen beim hl. Thomas immer die praemotio physica,
wihrend ich demselben Ausdrucke beim Tombarden die Bedeutung
cines concursus simultanens unterlege ; das sei zum mindesten sehr

1 Zeitschrift fir kath, Theologic 1924, S. 413.



Der Begrift der Caritas beim Lombarden, und der hi. Thomas 42T

auffallend. — Tatsichlich ist aber er selbst in den Tehler gefallen,
den er mit Unrecht an mir riigt. Er falt ein und dasselbe Wort « motio »
desselben Autors in demselben Satze in verschiedenen Bedeutungen
auf. In der Argumentation des hl. Thomas gegen den Magister : Si
actus caritatis in homine non ex aliquo habitu interiori procedat
naturali potentiae superaddito, sed ex motione Spiritus S., sequetur
alterum duorum etc., nimmt P. St. diese motio zuerst in der Bedeutung
der Verleihung und Erhaltung des natiirlichen Tétigkeitvermdgens mit
Ausschlu3 einer wirklichen Bewegung, im zweiten Gliede seiner Dis-
junktion aber versteht er darunter wiederum die praemot o super-
naturalis. Wo macht denn Thomas diese Unterscheidung ? Ganz
gewil} nirgends ; aber ohne sie hitten wir freilich auch nicht eine solche
MiBdeutung der vom hl. Thomas vertretenen Lchre. t

Spiter (421) genligt unserem Gegner nicht einmal das cinfache
Dilemma ; er miillite es schon zu einem Trilemma erweitern. Da ich
bei meinem Einwurf, der hl. Thomas verlange den Habitus der Caritas
nicht unbedingt dazu, um einen iibernatiirlichen Akt zu erméglichen,
sondern bloll dazu, um denselben Akt prompte et delectabiliter und
als einen fiir das ewige Leben verdienstlichen Akt zu setzen, auf dic
Worte des Aquinaten : « esset actus iste imperfectior actibus naturalibiss
et actibus aliarum virtutum » (II-II q. 23 a. 2), hingewiesen und hiezu
bemerkt habe : nota bene, non dicit impossibilis, sed imperfectior,
entgegnet mir P. St.: « Gewill wire ohne den eingegossenen Habitus
ein Akt der Liebe Gottes moglich. Aber derselbe wire ein actus imper-
fectior aus dem Grunde, weil er nur natiirlich (von ihm unterstrichen)
wire. » — Also der Liebesakt wire aus dem Grunde ein unvoll-
kommenerer Akt als selbst die natiirlichen Akte, weil er nur natiirlich
wire. Da hort sich doch alles auf ! Ein solcher SchluB3 bleibt durchaus
unverstindlich, auBler man sagt: P. St. ist derart in den Bann der
eigenen Voreingenommenheit geraten, daB er iiberall bloB seine vor-
gefallite Idee sieht und alles {ibr.ge mit Gewalt in die Form dieser Idec
hineinzwingt.

Ich iiberlasse nach all den bisher gemachten Erwigungen ruhig
dem Leser das Urteil iiber die Worte, mit welchen P. St. seine Kritik

L Nur nebenbei wollen wir bemerken, daf P. St. bisher noch nicht den
Beweis erbracht hat, weder fiir seine Behauptung, eine Bewegung des Willens
durch eine pracmotio physica sei nach dem englischen Lehrer unméglich, noch
fiir die andere, nach dem hl. Thomas koénne Gott den Willen zu zibernatiivlichen
Akten nur durch EingieBung von Habitus bewegen.



422 Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl, Thomas

gegen meinen Artikel schlieBt: « Wir haben hier wieder cin eklatantes
Beisp el, w Iche. MiBdeutungen der klare Text des hl. Thomas von
jenen erfihrt, die um jeden Preis in ihm eine praemotio physica finden
wollen » (414).

Oben haben wir gehért, dall sich nach Thomas der Liebesakt,
zii dem bloB der Heilige Geist den menschlichen Willen bewegte,
lediglich unter Voraussetzung einer hypostatischen Union des Be-
gnadigten mit dem Heiligen Geiste begreifen lieBe, weil sonst zwei
Hypostasen nicht eine gemeinschaftliche Handlung auszuiiben ver-
mogen. Da koénnte aber jemand ecinwenden, auch zwei Supposita
wiirden imstande sein, cine und dieselbe Tétigkeit hervorzubringen,
wenn das eine Suppositum als Haupt- und das andere nur als
Instrumentalursache dabei wirkte, wie z. B. der Kiinstler und das
Werkzeug.

Auf diese mogliche Linrede gibt uns der hl. Thomas im zweiten
Argumente oder, besser gesagt, im zweiten Teile des ersten Argumentes
cine Antwort. Selbst angenommen (dato, non concesso), so folgert er,
dafl der Willensakt ausschiiefilich durch eine duflere Ursache zustande
kommen kénnte, wire doch ein solcher Akt keineswegs verd enstlich ;
denn wire der Mensch als blofle Instrumentalursache titig, nur insoweit
er von einem dullern Prinzip dazu bewegt wird, so fehlte ihm bei seinen
Wollen die notwendige Freiheit * und kénnte darum von Verdienstlich-
keit keine Rede sein 2.

Dasselbe und nichts anderes lehrt auch Bannez in seinem
Kommentar zu II-1T q. 23 a. 2. P. St. 2 fithrt ihn aber («inventorem

U In II-11 g. 23 a. 2 gebraucht der hl. Thomas den Ausdruck actus voluniavius
in zweifachem Sinne : zuerst fiir den Willensakt iiberhaupt, mag er frei oder not-
wendig sein, dann aber fir den nicht blof willigen, sondern freiwilligen Aldt.
Unzuldssig ist deshalb der Schluf3 St.s (Z. f. k. Th. 1925, S. 73) : « Es geniigt also
nach T/omas zur ratio voluntarii nicht, dafl der Wille selbst den Akt der Liebe
setzt, aber nur insotern er vom Heiligen Geist durch eine pracmotio bewegt wird,
1 der Weise, wie das Beil das Holz selbst spaltet, insofern es vom Handwerker
bewegt wird ; es wird vielmehr erfordert, dall er durch den Habitus ein inneres
Prinzip habe, vermége dessen er aus sich und von innen heraus ohne jeden weiteren
Impuls in Téatigkeit iibergehen kann. » Ja, nach Thomas kommt das voluntarium
in cinem weiteren Sinne auch den Ticren zu, obwohl sie nicht einmal den Willlen
besitzen (I-IT . 6 a. 2). ;

® Si anima non agit actum caritatis per aliqguam formam propriam, scd solum
seccundum quod est mota ab exteriori agente, sc. Spiritu S., sequetur, quod ad
hunc actum se habeat sicut instrumentum ¢antum ; non ergo in homine crit hunc
actum agere vel non agere ; ct ita non poterit esse meritorius.

2 Eph. Theol. Lov. 1926, p. 210.



Der Begrift der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas 423

praedeterminationis physicae ») als Zeugen fiir seine Deutung an.
Wahrlich, er konnte sich keinen schlechteren Gewidhrsmann wihlen.

Das einzige, was man zugeben mul}, ist dies: die Beweisfithrung
des hl. Thomas kann auf Wahrheit Anspruch erheben und Geltung
haben nur unter der Bedingung, dall wir die Bewegung des Heiligen
Geistes nicht im appropriierten Sinne verstehen, weil im entgegen-
gesetzten I'alle die Ansicht des Aquinaten jeder Begriindung entbehrte
und sogar in offenbarem Widerspruche mit seiner sonstigen Iehre
stinde.?  Warum sollte sonst der actus caritatis ein actus non
voluntarius, violentus und ausschliefSlich a principio extrinséco sein ?
Wie wiirde daraus folgen, dafl die Seele diesen Akt blof} als reine
Instrumentalursache hervorbringe (quod ad hunc actum se habeat
sicut instrumentum fanium), was Bannez so sehr mit Recht betont,
obgleich Thomas ausdriicklich gesteht, die Kreatur kdénne mit Gott
m einer und derselben Tatigkeit nur nach Art einer Instrumental-
ursache mitwirken (csicut cooperatur instrumentum artifici, 2 quo
movetur », 1. c.), insofern es sich nimlich um die physische, subjektive
Jewegung des Willens durch Gott handelt ? Wie kime der hl. Thomas
zu jener sonst unbegreiflichen Disjunktion : sequetur alterum duorum :
vel quod actus voluntatis non sit voluntarius, quod est impossibile,
quia hoc ipsum diligere est quoddam wvelle ; aut quod non excedat
facultatem naturae, et hoc est haereticum ? Wie soll man sonst jene
Aufstellung des Aquinaten richtig erfassen, die alles das schon im
Keime in sich enthilt und sich bereits in I d. 17 q. T a. 1 vorfindet :
cum operatio a supposito unitatem habeat et diversitatem, non potest
esse, quod intelligatur esse una operatio voluntatis e/ Spiritus Sancti
nisi per modum, quo Deus operatur in qualibet re 7 Es sind lauter
Fragen, die der Lésung harren und sich mit bloBem Schweigen iiber
die darin vorhandene Schwierigkeit nicht erledigen lassen.

Weder P. Schultes 2 noch A. D’Alés? haben diesen Umstand in
ihrer Kritik beriihrt, geschweige denn aufgeklirt, und doch dreht sich
der diesfallsige Streit insbesondere, wenn nicht allein, um jene Irage,
benso liegt es auf der Hand, daB der Losungsversuch von P, Lange S. J.
vollstindig miBlungen ist, wenn er 4 schreibt : « De Car. a. 1 bekomme

t Vgl. z. B. die cinleuchtende Darstellung und die genauc Unterscheidung
zwischen der praemotio und dem concursus mere simultanens im Opusc. contra

crrores Graeccorum c. 23.
* « Div. Thom. » 1924, S. 183 ff. und 1925, S. 468 fi.

9

3 Eph. Theol. Lov. 1925, p. 548 sqq.
1 Theol. Rev. 1924, Sp. 351.



424 Der Begrifl’ der Caritas beim Lombarden, und der hi. Thomas

ich den Lindruck, als ob Thomas sich gleichsam versuchsweise allzu
kithn vorwagt, um sich nétigenfalls in die riickwartigen stirkeren
Schanzen zuriickziehen zu kénnen. » Der hl. Thomas diirfte wohl nicht
vom Anfang bis zum Ende seiner Lehrtitigkeit sich in einem so
conderbaren Zustande der Unentschlossenheit, was das Urteil iiber
gerade diese Streitfrage betrifft, befunden haben.

Nachdem der Lil. Thomas mit seinem ersten Argumente die Lehre
des Lombarden abgelehnt hat, beweist er dann noch, dall die Caritas
kein voriibergehender Einflull Gottes ist, sondern ein iibernatiirlicher
Habitus, eine eingegossene Tugend sein mull, damit der Liebesakt
prompte et delectabiliter gesetzt werde. Das ist ja der Grund, den der
Aquinate tberall fir die Notwendigkeit der erworbenen und iiber-
natirlichen Tugenden anfithrt!. Weil aber dieser Lehrpunkt keine
besondere Schwierigkeit bietet, brauchen wir uns auch nicht linger
dabei aufzuhalten.

Wir schlieBen, und hoffen zuversichtlich, das unserer Unter-
suchung gesteckte Ziel vollkommen erreicht zu haben. Das Ergebnix
der vorliegenden Abhandlung ist der Nachweis von folgenden zwei
Schluflsitzen, durch welche der erste Artikel de Caritate in sein volles
Licht tritt :

I. Der Lombarde versteht unter der Caritas nur den Heiligen Geist
im Unterschiede von Vater und Sohn. s

Und 2. der hl. Thomas fithrt von hier ausgehend scine Beweis-
grinde gegen den Magister ins Feld, so dall seinc Widerlegung blol’
unter dieser Voraussetzung richtig erfafit werden kann.

1 Vgl z. B. IT d. 27 a. 1; de virt. in comm. a. T.

3




	Der Begriff der Caritas beim Lombarden, und der hl. Thomas

