Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 4 (1926)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Thomas von Aquin.

Hessen Joh., Dr. theol. et phil., Privatdozent der Philosophie in Kéln :
Die Weltanschauung des Thomas von Aquin., Stuttgart (Strecker und
Schréder) 1926 (kl. 8°; x1 und 170 S.).

Die Titelaufschrift ist etwas eigen und kann cinen Verehrer des heiligen
Thomas stutzig machen. Doch sieht man es dem Buche, das mit einer
idealen Abbildung des Aquinaten (von F. Zucchi) geschmiickt ist, bei ober-
flachlichem Durchblidttern nicht an und ahnt auch bei aufmerksamem
Lesen des ersten (historischen) und zweiten (systematischen) Teils noch
nicht, daB es im dritten (kritischen) Teile ein A#entat auf den Iiirsien
der Scholasiik ist, und zwar ein brutales, das alle wahren Freunde des
hl. Thomas auf die Wille ruft, um ihn und die von ithm erbaute Festung
echter Weisheit gegen einen von kantianischem Gifttrank berauschten
Modernen zu verteidigen, der in der ihm eigenen Gabe einer leichtfaBBlichen
Darstellung eine nicht ungefihrliche Waffe besitzt.

In der Einleitung (S. 1-7) beginnt er mit gewinnenden Ténen. Wir
vernehmen da mit Freuden, daf3 seit den Tagen Lcos XIII. die geistige
Lage gerade in Deutschland gewaltig sich gedndert hat, und daB3, wenn
in unsern Tagen Pius XI. die Blicke der Gebildeten c¢rneut auf Thomas
von Aquin hinlenke, er auch in weiten Kreisen der modernen Geisteswelt
Verstandnis dafiir finde ; das sei deshalb der Fall, weil dicse Bestrebungen
mit starken Tendenzen unserer Zeit zusammentrafen. Wir lauschen noch
interessierter seinen weitern Ausfiihrungen iiber das starke Zuriickgehen
des Einflusses Kants in unscrem Jahrhundert. Wahrend der Philosoph
von Konigsberg das vergangene Jahrhundert wie kein anderer in seinem
Denken bestimmt habe, sei das heute ganz anders geworden. « Der Einflul3
Kants ist stark zuriickgetreten. I’ie an ihm orientierte Richtung befindet
sich heute in einer geistigen Krisis» (S. 4). Diese Krisis des Neukantianis-
mus sei zum Teil durch den Einflu jener philosophischen Bewegung
bedingt, die heute als die starkste und, lebendigste Stromung der Gegen-
wartsphilosophie gelten miisse, der phdnomenologischen Bewegung, deren
Grundtendenz treffend als « Riickkehr zum Objekt » gekennzeichnet worden
sei. Das bedeute Abkehr vom Apriorismus und Idealismus (der Kantianer)
und Hinwendung zum Objektivismus und Realismus der mittelalterlichen
Philosophie. «So verstehen wir es, dal diese neue Richtung sich weit
mehr dem Agquinaten als dem Kénigsberger Philosophen verwandt fiihlt »
(S. 5).

Noch auf eine weitere Tatsache weist er zur Charakterisierung der
Gegenwartslage hin. Die Vorschrift der Pipste, da8 den philosophischen
und theologischen Studien Thomas von Aquin zugrunde gelegt werden solle,
finde neuerdings auch in protestantisch-theologischen Kreisen Beifall.



352 Literarische Besprechungen

Zwar stehe man hier der thomistischen Doktrin im grofen und ganzen
ablehnend gegeniiber, aber als Mittel zur formalen Geistesbildung werde
auch hier das Studium des Aquinaten geschitzt und sogar direkt gefordert
(S. 6).

So scheine denn die Stunde gekommen fiir eine glanzende Apologic
des Aquinaten und seines Systems. Doch gebe es auch unter den Katholiken
solche, die nicht einstimmten in den allgemecinen Panegyrikus, sondern
der neuthomistischen Bewegung kiihl oder gar ablehnend gegeniiberstanden.
Ein objektives, sachlich fundiertes Urteil iiber diese verschiedenen Auf-
fassungen dem Lescr zu erméglichen, sei das von ihm in diesem Buche
angestrebte Ziel (S. 7).

Im ersten, historischen Teil (S. 8-20) fiihrt er uns das Zeitalter, das
Leben und dic hauptsidchlichsten Werke des hl. Thomas richtig vor. Auch
was er iiber die Personlichkeit dessclben sagt, ist nicht unrichtig : Thomas
war wirklich der groBte Systematiker des Mittelalters. Aber wenn der
Verf., um das zu begriinden, von ihm sagt, er habe es verstanden, heterogene
Gedankenkomplexe, aristotelische, augustinische, platonische, neuplato-
nische und christliche Elemente in eine innere Verbindung zu bringen
und so das Chaos zum Kosmos zu gestalten, so hdtte er sich doch auch
fragen sollen, wodurch denn Thomas vor den andern befahigt war, diesc
innerce Verbindung herzustellen. Er war das offenbar dadurch, dal3 er tiefer
als sie in den Wahrheitsgehalt aller dieser sich im geheimen zuneigenden
und 1nnerlichst griillenden Elemente einzudringen verstand, also dadurch,
dall er mehr Philosoph war als die andern. Aber das verschweigt er und
hat wahrscheinlich in sziner Obezrflaichlichkeit und scinem Bestreben,
Thomas zu verkleinern, gar nicht dariiber nachgedacht.

Es folgt der zweite, systematische Teil (S. 27-114) :

I. Die erkenntnistheoretischen Grundlagen: 1. Glauben und Wissen.
2. Die Losung des Erkenntnisproblems. 3. Dic metaphysischen Grund-
begriffe.

IT. Der Aufbau der Weltanschauung : 1. Gott: a) die Art unserer
Gotteserkenntnis ; &) die Beweise fiir Gottes Dasein ; ¢) das Wesen Gottes.
— 2. Die Welt: a) dic Entstehung der Welt; b) die metaphysische
Struktur der Welt. — 3. Der Mensch : a) das Wesen des Menschen ; b) die
Bestimmung des Menschen.

III. Dic theologische Kronung.

Auch mit diesem zweiten Teil kénnen wir im groBen und ganzen
zufrieden scin. Es ist zwar nicht alles ganz richtig, aber abgesehen von
Nebensachlichem und Belanglosem wird doch die Lehre des hl. Thomas
richtig und in leichtfaBlicher Weise wiedergegeben. Die Darstellung ist
zudem warm gehalten, aber eine eigentliche Wertung und Beurteilung
der dargestellten Lehre finden wir hier nicht. Sie ist fiir den dritten
kritischen Teil, der nun folgt, aufbehalten.

In diesem dritten Teil (S. 115-163) behandelt der Verf. folgende
Themen : I. Die Achsz des thomistischen Systems. II. Das Erkenntnis-
problem. III. Das Seinsproblem. IV. Das Wertproblem. V. Glauben und
Wissen. VI. Aristotelismus und Christentum.



Literarische Besprechungen 353

I. Die Achse des thomistischen Systems. Er beginnt mit einem
breitspurigen Lobe des von ihm dargestellten thomistischen Systems.
Niemand werde leugnen koénnen, daBl das Weltanschauungssystem des
« Fiirsten der Scholastik» eine imposante Leistung darstelle. Es zeuge
vor allem von einem gewaltigen architektonischen Talent. Nicht mit
Unrecht habe man dieses himmelanstrebende System mit den gleichzeitig
entstandenen gotischen Domen verglichen. Es sei in der Tat derselbe
Geist, der uns aus beiden Arten von Gebilden entgegenwehe. « Denn

eide sind der Ausdruck einer religiosen, auf das Transzendente und
Absolute gehenden Geisteshaltung. In beiden lebt der Genius einer alles
Irdische iiberfliigelnden, transzendentalen Sehnsucht. Beide stellen ein
machtiges und hinreiendes Sursum corda dar, das eine in Stein, das andere
in Begriffen» (S. 115). Wie schon und beredt das gesagt ist! Doch lassen
wir uns durch die aufgebotene Rhetorik nicht tduschen. Es lauert etwas
ganz anderes dahinter. Zuerst kommt die Einschrdnkung und dann der
Angriff.

Er fihrt namlich (S. 115) so fort: « Wenn wir freilich die Leistung
des Aquinaten auf dem Hintergrund der Zeitgeschichte betrachten, dann
erscheint sic weniger originell und auBergewohnlich, als es zunichst der
Fall ist. Die neueren Forschungen haben deutlich gezeigt, daB nicht nur
in der christlichen, sondern auch in der arabischen und jiidischen Scholastik
des XTII. Jahrhunderts Bestrebungen lebendig waren, die cbenfalls auf
cine Synthese von aristotelischer Philosophie und religiésem Glauben
abzielten. Was Thomas fur die christliche, das hat Awvervoes fiir die
islamische und Moses Maimonides fir die judische Scholastik geleistet :
eine Aristotelisierung der religidsen Glaubenswelt.» Wenn er darin eine
« Wesensgesetzlichkeit» sehen will und meint, jede Religion scheine auf
einer bestimmten Stufe ihrer Entwicklung zum Aristotelismus und damit
zu einer Intellektualisierung und Objektivierung des Religiésen hinzuneigen,
so lehnen wir eine solche Gesetzlichkeit, die an die Geschichtsauffassung
Hegels erinnert, als unbegriindet ab und sehen darin nur die Tendenz,
die Leistung des hl. Thomas dadurch, daB sie als Aristotelisierung des
Religiosen mit der Leistung des Islamiten und des Juden in ecine Linie
gestellt wird, herabzudriicken und als nichts AuBBergewdhnliches erscheinen
zu lassen. Und doch, welch ein himmelweiter Unterschied zwischen diesen
Leistungen auch schon nach dem Urteil der Geschichte! Wahrend die
des Averroes und des Moses Maimonides als nicht gelungen (da sie das
Religiose zerstorten) von den eigenen Glaubensgenossen abgewiesen wurden,
wurde die des hl. Thomas nach anfinglicher Bekampfung durch einige zu
sehr am Hergebrachten haftende Gelehrte von der ganzen Christenheit
nicht nur als vollkommen gelungen, sondern auch als ganz groBartige,
alles iibertreffende und daher ganz awfergewdhnliche Leistung anerkannt
und aufs hochste gepriesen.

Anerkennung kann auch der Verfasser der thomistischen Leistung
nicht versagen, aber er beschrankt ihren Wert auf die damalige Zeit, indem
er sagt: « Indem Thomas in groBziigiger Weise eine Synthese der aristote-
lischen Ideenwelt mit der christlichen Glaubenswelt vollzog, crwies er

Divus Thomas. 23



354 Literarische Besprechungen

seiner Zeit den besten Dienst. Denn alles dringte zu einer solchen Synthese
hin. Die Leistung des Aquinaten mufl darum sowohl hinsichtlich der
gestellten Aufgabe als auch im Hinblick auf deren Losung als eine durchaus
zeitgemalBe bezeichnet werden» (S. 116). Eine andere Frage sci die, ob
das, was fiir die damalige Zeit geniigt habe, auch heute noch geniigen
kénne, «ob die Problemlésungen des Aquinaten auch jetzt noch, nach
sechs Jahrhunderten philosophischer Entwicklung, unser Denken befriedigen
koénnen. » Dabei denke er nicht an alle einzelnen Losungen, die Thomas
gebe, sondern an die grundlegenden und entscheidenden. « Nicht das
Peripherische, sondern das Zenfrale seiner Leistung steht in Frage » (S. 117).
Die Beriihrungspunkte, die von Freunden des thomistischen Systems
zwischen diesem und dem modernen Denken hervorgehoben wiirden,
bestanden in der Tat. « Allein sic betreffen nicht den eigentlichen Kern,
die Achse des thomistischen Systems» (S. 121).

Unter Achse eines philosophischen Systems versteht er die in demselben
gegebene Losung der Fundamentalfrage, welches Verhéltnis bestehe zwischen
den drei Ordnungen, die sich wegen der drei an jedem Gegenstand unter-
scheidbaren Momente : Dasein, Sosein, Wertsein aufstellen und unter-
scheiden lieBen. Es sei klar, daB nur von hier aus die Frage nach dem
Wahrheitsgehalt und damit auch nach dem Gegenwartswert eines philo-
sophischen Systems entschieden werden koénne. Er will nun die Achse
des thomistischen Systems in der Weise herauszustellen suchen, dall er
zunachst das Verhaltnis von Denken und Sein, sodann das von Wert und
Sein, wie es vom Aquinaten bestimmt werde, ins Auge fasse, cinen Fragen-
komplex teils erkenntnistheoretischer, teils metaphysischer Art. Dem-
gemdl handle er zunichst iiber das Erkenntnisproblem, dann iiber das
Seinsproblem und endlich tiber das Wertproblem, wozu wegen der besondern
Bedeutung, die das religidse Wertgebiet im thomistischen System habe,
noch ein eigenes Kapitel iiber Glauben und Wissen hinzukomme.

II. Das Erkenntnisproblem. Er hebt so an: « Als das Apriori des
antiken Geistes erscheint die Uberzeugung, daB die Wirklichkeit eine
rationale Struktur besitzt, ein Kosmos ist» (S. 122). Es hidnge das mit dem
asthetisch-plastischen Sinn der Griechen aufs engste zusammen. Thomas,
der Schiiler der Hellenen, stehe ganz auf dem Boden dieses antiken Intellek-
tualismus. Auch beiihm erscheine als latente Pramisse seiner philosophischen
Gedankenbildung die Voraussetzung, daB das Sein erkenntnismiBigen
Charakter besitze, was er in dem Fundamentalsatze ausdriicke, jedes Ding
sei nach dem MaBe scines Seinsgehalts erkennbar (Unumquodque autem,
inquantum habet de esse, intantum est cognoscibile. S. th. I, 16, 3).
« Denken und Sein stimmen danach {iiberein. Die Denkformen gelten
zugleich als Seinsformen. Denk- und Seinsordnung bilden noch ein Ganzes,
sind noch nicht als zwei selbstiandige Ordnungen erkannt. Das Logische ist
noch mit dem Metaphysischen verquickt» (S. 122). Das behauptet Hessen,
ohne es zu beweisen Er beruft sich dafiir nur auf einen Neuscholastiker,
der aber wohl nur sagen will, da dic moderne Kritik dahin gefiihrt hat,
das Logische von dem Metaphysischen schirfer zu unterscheiden als es



Literarische Besprechungen 355

frither geschah, was auch wir nicht bestreiten. Was wir aber ganz entschieden
bestreiten, ist dies, daB Thomas die Denkformen und die Seinsformen,
die Denkordnung und die Seinsordnung, das Logische und Metaphysische
miteinander verquicke und konfundiere. Denn die Seinsformen sind als
solche bei ihm nur in den Dingen, nicht im Denken, kénnen als Seinsformen
gar nicht im Denken sein, und das ist nach ihm eben der Grund, daBl mit
ihnen iibereinstimmende Denkformen im erkennenden Verstande gebildet
werden. Wenn aber die Seinsformen nur in den Dingen, die Denkformen
nur im Verstande sind, wie sollen sie da miteinander konfundiert werden ?
Man sieht ja da nicht einmal eine Moglichkeit der von Hessen behaupteten
Konfusion.

Doch verschwindet das fast als Kleinigkeit gegeniiber der Behauptung,
die er unmittelbar nachher folgen la3t. Er sagt: « Jene apriorische Grund-
anschauung von der rationalen Struktur des Seienden ist nun aber durch
Kant unmoglich gemacht worden. Wie man sich auch zum Koénigsberger
Philosophen und seiner « Kopernikustat » stellen mag, jedenfalls muf
zugegeben werden, dal er jener Grundvoraussetzung den Charakter des
Selbstverstindlichen genommen hat. Er hat zum erstenmal in der Ge-
schichte der Philosophie gezeigt, dal Denken und Sein zwei verschiedene
und selbstindige Ordnungen darstellen und daB3 darum der Gedanke eines
vbllig unerkennbaren Seins keinen inneren Widerspruch bedeutet. Damit
ist eine klare Sonderung von Denk- und Seinsordnung vollzogen. Mag
Kant mit der Behauptung, daB es tatsdchlich ganzlich unerkennbare Dinge
an sich gibt, auch schlieflich im Unrecht sein, jedenfalls hat er dargetan,
daB die gegenteilige Behauptung nichts Selbstevidentes ist, sondern
bewiesen werden mufl. Dall damit das tiefste Fundament des thomistischen
Systems erschiittert ist, liegt auf der Hand. Jene Grundannahme bedeutet
namlich fiir den Aquinaten die Voraussetzung fiiv die Losung des Evkenntnis-
problems. Seine ganze Erkenntnistheorie ist auf dem Grundgedanken
aufgebaut, daff die Wirklichkeit eine rationale Struktur besitzt» (S. 123).

Angesichts dieser weittragenden Behauptung richten wir an den
Verfasser die Frage : Durch welchen stichhaltigen Beweis hat Kant gezeigt,
daB die von den alten Griechen und von Thomas als selbstverstandlich
angenommene Voraussetzung, die Wirklichkeit besitze eine rationale
Struktur, den Charakter des Selbstverstindlichen nicht habe ? Darauf
wird er uns eine befriedigende Antwort nicht geben koénnen. Er wird in
den Werken Kants vergebens nach einem solchen Beweise suchen. Wie
aber kommt Hessen dazu, dem Koénigsberger Philosophen das ohne Beweis
zu glauben ? Und auch uns mutet er zu, es ohne Beweis anzunehmen.
Er sucht die Begriindung zu erschleichen, indem er den arglosen Leser
dadurch zu umgarnen sucht, dall er sich bereit erklirt, beziiglich Kants
alles Mogliche zuzugeben, wenn der Leser ihm nur das Eine zugibt, was
gegeniiber dem von ikm Zugegebenen scheinbar eine solche Kleinigkeit
ist, daB der Leser wie von selbst psychologisch dahin abgleitet, ihm das
Atomchen einzuraumen. Und hat er es, so bliast er das Atdomchen zu
einem Berge auf, der alles unter sich begrabt. Das ist die Kunst Hessens,
Beweise, die nicht erbracht werden kénnen, zu erschleichen.



356 Literarische Besprechungen

III. Das Seinsproblem. Hier beginnt der Verf. mit einer Schmahung
des « Potenz-Akt-Systems », wie er sich ausdriickt, und meint, gerade an
ihm lasse sich jene Verquickung von Denken und Sein, logischer und
metaphysischer Ordnung deutlich aufzeigen. Aber alles, was er hier sagt,
wird dadurch vollig hinfillig, dal er von dem von Aristoteles in die
Philosophie cingefithrten Sein in der Potenz oder in der Anlage keinen
richtigen Begriff hat. Als die alten Philosophen mit dem Problem des
Werdens nicht fertig werden konnten, indem Heraklit behauptete, es gebe
nur ein Werden, kein festes Scin, die Eleaten dagegen, es gebe nur ein
Sein, kein wirkliches Werden, wieder andere (Anaxagoras und Demokrit) nur
ein akzidentelles, kein substantielles Werden zugaben, erkannte der scharf-
sinnige Aristoteles, daB das Problem des substanticllen Werdens nur da-
durch gelost werden konne, daB man neben dem aktuellen Sein ein
potentielles, ein Sein in der Anlage oder in der Potenz annehme. Die
Losung des Aristoteles ist als eine geniale Tat begriiBt worden und hat
seitdem die bzsten Dienste geleistet. Hessen gegeniiber ist hervorzuheben,
dafl das Sein in der Anlage ctwas ganz anderes ist als das ideal Mogliche.
Es ist ein real Mogliches, weil es auf etwas Reales angelegt ist. Dall z. B.
aus Sauerstoff und Wasserstoff Wasser werde, ist nicht blof3 ideal, sondern
real moglich. Nicht Aristoteles und Thomas haben das ideal Mogliche
mit dem real Moéglichen verwechselt, sondern Hessen, der ihnen filschlich
zuschreibt, sie hdatten von dem ideal Moglichen ohne weiteres auf das real
Mogliche geschlossen, begeht selbst diese Verwechslung und glaubt hervor-
heben zu miissen, daB das idael Modgliche keinerlei Realitdt besitze, womit
er offene Tiiren einrennt. Denn das ideal oder.gedacht Mogliche hat mit
dem real Moglichen, dem Secin in der Potenz oder Anlage nichts zu tun.
Es ist etwas ganz anderes und wurde auch schon vor der genannten genialen
Tat des Aristoteles recht gut gekannt.

Danach ist zu beurteilen, was von der Folgerung zu halten ist, die
Hessen S. 129 aus sciner Darlegung zieht. Er meint: « Damit ist dem
aristotelisch-thomistischen Potenz-Akt-Schema der Boden entzogen.» In
Wirklichkeit ist dem Angriff Hessens auf das Sein in Potenz der Boden
entzogen, weil er auf Ignoranz und Verwechslung beruht.

Es folgt ein Angriff auf den bei Thomas ganz szlbstverstindlichen
analytischen Charakter des Kausalprinzips. Da aber dieser Angriff mit
dem soeben von uns abgewicsenen aufs innigste zusammenhdngt und nur
als Folgerung aus demselben auftritt, so haben wir ihn auch schon ein-
schlieBlich durch die Zuriickweisung jenes Angriffs widerlegt. Das geniigt
uns fiir heute. Wir haben ndmlich noch verschiedenes gegen die Angriffe
des Gegners zu sagen und mochten uns moglichst kurz fassen. Daher
gehen wir auch auf das, was er gegen die reale Unterscheidung von Dasein
und Wesenheit in den Geschopfen bei Thomas sagt, nicht ein. Ebenso
iibergehen wir die AuBerungen katholischer Philosophen, die H. zur Stiitze
seiner Behauptungen heranholt. Die Stellen, die er aus ihnen anfiihrt,
sind, soweit sie richtig wiedergegeben sind, nichts anderes als Entgleisungen,
wie sie auch guten Autoren passieren koénnen. DaB sie mit den grund-
stlirzenden Folgerungen Hessens nicht in Verbindung gebracht werden



Literarische Besprechungen 357

diirfen, wie dieser es versucht, dafiir biirgt ihr ganzes Lebenswerk im
Dienste der richtigen Philosophie, der H. feindlich gegeniibersteht.

I1V. Das Wertproblem. « Wie Denken und Sein, so werden auch Wert
und Sein vom Aquinaten, der auch hierin seinem antiken Meister folgt,
miteinander verquickt. Thomas sieht nicht, dall Wert und Sein zwei véllig
verschiedene autonome Ordnungen darstellen» (S. 137). So lautet hier
die Anklage, fiir die H. sich zunichst auf den Neukantianer A. Messer
und den Phdnomenologen M. Scheler beruft. Dann geht er direkt gegen
Thomas vor. Die Verquickung von Wert und Sein, so meint er, komme
auch in dem thomistischen Satze zum Ausdruck: Omne ens est bonum.
Man sehe das sofort, wenn man den Satz in negativer Form umkehre.
Dann laute er: Alles, was nicht gut ist, ist auch nicht sciend, oder alles
TUbel ist ein Nicht-Seiendes. In der Tat lehre auch Thomas, da das malum
etwas Privatives sei. Hier werde also der Unwert ohne weiteres als ein
Nichtsein aufgefallt, was « offenbar » eine Konfundierung von Wert- und
Seinsordnung bedeute. Das Wort « offenbar» ist die ganze Begriindung,
die H. fiir seine Behauptung gibt. Einem Bewcise geht er -aus dem Wege.

Der Satz: Omne ens est bonum, alles Sein ist gut oder wertvoll, will
besagen, daB3 jedes Sein dadurch, daBl es zu dem (wertenden) Streben in
Bezichung tritt, als etwas Wertvolles, Erstrebenswertes sich darstellt, Er
wird auch (prédziser) wohl so ausgedriickt : Omne ens, inquantum est ens,
est bonum, jedes Sein ist, insoweit es ein Sein ist, wertvoll. Die Wahrheit
des Satzes ist fiir jeden, der das Sein als etwas Reales und daher Gehalt-
volles auffal3t, selbstverstindlich. Denn dadurch, daB es gehaltvoll ist,
ist es auch erstrebenswert und kann den strebenden Wesen diecnen. Wie
in der einfachen Aussage: « Jedes Sein ist erstrebenswert» eine Konfun-
dierung von Sein und Wert, Seins- und Wertordnung liegen soll, ist fiir
einen denkenden Menschen nicht zu ersehen. Denn einfaches Aussagen ist
doch kein Konfundieren.

Aber das Ubel ? Das Ubel ist das Fehlen des Guten, also ectwas
Negatives, und wenn es das Fehlen von etwas ist, was dasein miifite,
etwas Privatives. Ob es dasein miillte, dariiber entscheidet die Natur des
Subjektes, in dem es ist. So ist das Nichtsehenkénnen beim Menschen
eine Privation, bei Pflanzen und Steinen eine bloBe Negation. Ohne
Subjekt, dem es inhéariert, kann das Fehlen des Guten, das malum, offenbar
nicht sein, und das Subjekt, in dem es ist, ist selbstverstindlich an sich
etwas Gutes. Daher der Satz des hl. Thomas : Omne malum est in subiecto
bono. Das ist alles so einfach und klar, dal man meint, es koénne von
einem, der es versteht, gar nicht bestritten werden. Denn der Fehler an
einer Sache ist eben das, was fehlt, und wie sollte das nicht etwas Negatives
bzw. Privatives sein, wie sollte es etwas Seiendes oder Positives sein konnen ?
Oder man miite denn das Subjekt des malum mit dem malum selbst, die
Sache mit dem Fehler, der an ihr ist, verwechseln. Solche Verwechslungen
kommen vor bei Examinanden, die zu oberflichlich studiert haben. Man
sollte aber nicht meinen, daB auch einer, der Lehrer der Philosophie sein
will, solcher Verwechslung zum Opfer fallen kénnte, ‘wenn man es hier



358 Literarische Besprechungen

micht erlebte. Horen wir, wie H. auf diese Verwechslung fuBend, gegen
die thomistische Lehre, das Bose sei eine Privation, blindwiitig angeht :
« Das bedeutet aber keine Verneinung der Realitat des Bosen, wie der
thomistische Satz will. Das Bose erweist sich vielmehr durchaus als eine
reale Macht im menschlichen Leben. Jeder, der selber mit dieser Macht
gerungen oder das Ringen anderer mitfithlend erlebt hat, wei um diese
Realitit. Es bedeutet darum einfach ein Dekretieren vom « gritnen Tisch »
aus und verriat eine wirklichkeits- und lebensfremde Haltung, wenn man
dic Realitat des Bosen in Abrede stellt und das malum zu einem ens
privativum stempelt. Mit dem Theodizeeproblem, das heiBt mit der
Schwierigkeit, die Tatsache des Ubels mit dem Dasein eines vollkommenen,
allmichtigen und allgiitigen Gottes .in Einklang zu bringen, wird man
dann allerdings leicht fertig. Aber in Wirklichkeit 16st man den Knoten
nicht, sondern zerhaut ihn» (S. 140-141). Der Privatdozent der Philosophie
moge sich nach dieser Leistung das Haupt vor Scham verhiillen.

Noch an einem andern Punkte, meint H. weiter, zeige es sich, daB
Thomas die Wertsphdre in ihrer Bedeutung und Besonderheit nicht
geschen habe, bei den Gottesbeweisen. Bei seinem ersten Gottesbeweis
setze er das erste unbewegte Bewegende (primum movens immotum) und
beim zwejten die erste Ursache (prima causa) ohne weiteres mit Gott
gleich, was nicht zuldssig sei, da diese etwas Kosmologisches seien, « Gott
dagegen eine religivse Wesenheit ist. Jene sind weréfreie GroBen, wihrend
Gott nicht nur ens realissimum, sondern auch summum bonum, hdchster
Wert ist» (S. 142).

Eine sonderbare Logik. Als wenn Gott nur dann in seiner Existenz
erwiesen wdire, wenn man ihn als religiose Wesenheit oder als hochsten
Wert erwiesen hdtte und nicht auch schon dann, wenn er nur unter irgend
cinem Gesichtspunkte als existierend erwiesen ist.

V. Glauben und Wissen. Die gegen Thomas gerichtete Anklage lautet
hicr, er charakterisiere den religiosen Glauben als ein theoretisches Verhalten,
Das ist eine ganz und gar unwahre und unbegriindete Behauplung. Nach
Thomas hat der Glaube seinen Sitz zwar im Verstande, kommt aber in
diesem zustande durch den freien Willen und ist die Wurzel des ganzen
praktischen christlichen Lebens. Das ist aber nicht nur die Lehre des
hl. Thomas, sondern die der Kirche selbst, die sich auf dem Vaticanum und
durch den Mund Pius’ X. in der Enzyklika Pascendi iiber die Natur des
Glaubens klar ausgesprochen hat. Daher richtet sich dieser Angriff des
Ver. gegen das kirchliche Lehramt selbst. Er greift Thomas an, aber er will
die Kirche treffen und gegen sie den emotionalen und volitiven Charakter
des Glaubensaktes verteidigen. Ihm ist der Glaube «eine vorwiegend
wrralionale und emoiionale Kraft, ein neues Leben, das aus den Tiefen der
Personlichkeit hervorquillt und jenscits der intellektuellen Sphére liegt»
(S. 144). Er hat eben nicht den katholischen, sondern den modernistischen
Glaubensbegriff und beruft sich fir ihn auf die modernen Ergebnisse der
Religionspsychologie und Religionsphdinomenologie. Auch weist er auf eine
doppelte Gefahr hin, die in der thomistischen, intellektualistischen Auf-



Literarische Besprechungen 359

fassung fiir den Glauben liege. Mache man den religidsen Glauben in der
Weise, wie Thomas es tue, von der Philosophiec abhingig, so entstehe die
Gefahr, daB diese schlieBlich in den Kreis des Glaubens mithineingezogen
und in einem bestimmten System « verabsolutiert» werde. Man miisse
dann, um Katholik sein zu koénnen, Anhédnger cines bestimmten philoso-
phischen Systems, konkret gesprochen, Thomist sein. Um diese Gefahr
zu beschwoern, gelte es, sich einmal ernstlich darauf zu besinnen, wie sehr
ein solches Verfahren dem Geiste Jesu und des Lvangeliums widerstreite.
Habe er doch seine Jiingerschaft nicht von der Annahme theoretischer
Sitze, sondern allein vom guten Willen, von der rechten Gesinnung ab-
hingig gemacht. Gegen jene aber, die den Eintritt in das Gottesrcich
von andern Dingen abhangig machen wollten, habe er das scharfe Wort
gesprochen @ « Thr schlieBt das Himmelreich vor den Menschen zu. Ihr
kommt selber nicht hinein, und die hinein wollen, laBt ihr nicht hinein-
gehen.» Mt., 23, 13. (S. 150.)

Die andere Gefahr bestehe darin, daB das philosophische System,
das man zur Grundlage des Glaubens gemacht habe, durch den sich auf
eigene FiiBBe stellenden philosophischen Erkenntnistrieb ins Wanken
gebracht werde. Dann werde die unvermeidliche Folge eintreten, dafl mit
dem angezweifelten philosophischen System auch der mit ihm verbundene
religidse Glaube in den Abgrund gerissen werde.

Der Verfasser darf sich beruhigen. Die Gefahren, die er sieht, bestehen
nur in seiner Phantasie, nicht aber in Wirklichkeit. Die erste nicht, weil
jeder Katholik weill, daB er cin guter Katholik sein kann, ohne Anhdnger
eines bestimmten philosophischen Systems zu sein, und daB eine solche
Forderung niemals an ihn herangetreten ist. Unsere Pfarrer sind viel zu
verniinftig und praktisch, als daB sie so etwas von ihren Pfarrkindern
forderten. Eine verntnftige Grundlage freilich muf3 der Glaube bei ihnen
haben, aber das braucht keine philosophische zu sein. Wenn jemand aber
Philosoph sein will und sogar als Lehrer der Philosophie auftritt, so hat
die Kirche, die im Auftrage Gottes den Glauben zu schiitzen hat, das Recht
und die Pflicht zuzusechen und dariiber zu wachen, ob die von ihm
vertretenc Philosophie die fiir den Glauben unentbehrliche verniinftige
Grundlage bestehen 1aBt oder untergrabt und ihm in letzterem Falle
entgegenzutreten und die durch ihn drohende 6ffentliche Gefahr fiir den
Glauben zu beseitigen.

Die zweite Gefahr besteht deswegen nicht, weil die Kirche nicht blof
beziiglich der geoffenbarten Wahrheiten selbst unfehlbar ist, sondern auch
beziiglich der natiirlichen und philosophischen Lehren, die notwendig mit
den Glaubenslehren zusammenhingen. Wenn H. das nicht weifl, so kann
er es in jeder katholischen Dogmatik finden. Die Kirche braucht daher
beziiglich des philosophischen Systems, das sie ihren Lehrern vorschreibt,
— H. kennt den can. 1366 § 2 und zitiert ihn S. 2 — wegen der eben
genannten Ausdehnung ihrer gottgegebenen Unfchibarkeit auf die mit dem
Glauben notwendig verbundenen philosophischen Wahrheiten nicht zu
befiirchten, daB8 das von ihr gewihlte philosophische System beziiglich
dessen, was in ihm wesentlich und die Hauptsache ist, durch den auch



360 Literarische Besprechungen

noch so energisch sich betdtigenden Erkenntnistricb jemals ins Wanken
gebracht oder gar umgestoBen werden koénne. Sie, die selbst bei ihren
Dogmen eine Entwicklung gelten 1d0t (vgl. P. Reg. M. Schultes O. P/,
Introductio in histoviam dogmatum, besprochen in der Theol. Rev. 1926,
Nr. 1), lehnt eine solche selbstverstindlich auch beziiglich des von ihr
gewahlten philosophischen Systems nicht ab, erwartet vielmehr von dem
richtig sich betdtigenden philosophischen Erkenntnistrieb, da er es weiter
ausbilden und dadurch noch geeigneter machen wird, den geoffenbarten
Wahrheiten im Reiche der Erkenntnis zu dienen.

VI. Aristotelismus und Christentum. Richteten sich die bisherigen
Angriffe gegen das Philosophische in der Weltanschauung des Aquinaten,
so kehrt sich dieser letzte gegen den religidsen Gehalt derselben. Hessen
vermeidet es hier, den Angriff klar zu formulieren, gibt aber deutlich zu
verstehen, da Thomas mit seiner Meinung, durch den von ihm gepflegten
Aristotelismus dem Christentum dienen zu koénnen, sehr im Irrtum war.
Denn in Wahrheit sei der Aristotelismus so weit davon entfernt, dem
Christentum dienen zu koénnen, dal er einen unversdhnlichen Gegensatz
zu ihm darstelle und mit ihm nicht vereinbar sei.

Was ? Hoéren wir recht ? Nicht vereinbar ? Aber waren sie denn
nicht schon immer tatsichlich miteinander verbunden, viele Jahrhunderte
hindurch, und sind es noch bis in die Gegenwart hinein ? Oder ist vielleicht
das mit dem Aristotelismus verbundene und sich seiner bedienende
Christentum nach der Meinung Hessens nicht das richtige Christentum ?
Nun, jedenfalls ist es das Christentum Leos XIII. und Pius X., die sich
klar dafiir ausgesprochen haben, daBl Thomas mit seiner aristotelischen
Grundlage weiterhin gelehrt werde, also das katholische Christentum, das
schon in .der Friihscholastik den Denker Aristoteles bekanntlich heran-
gezogen, in der Hochscholastik aber ihn mit allen seinen Werken dem
Glauben dienstbar gemacht hat. Gegeniiber einer solchen in die Welt
hoch, turmhoch hineinragenden Tatsache der vollzogenen und gut gelungenen
Vereinigung von Aristotelismus und Christentum erscheint die Behauptung,
sie seien iuberhaupt nicht vereinbar, seien unvereinbare Gegensitze, als
eine tiber alle MaBen licherliche, wahnwitzige und verstiegene Behauptung,
die eciner Widerlegung nicht bedarf und einer solchen wahrhaftig nicht
wert ist; denn was wirklich ist, ist doch sicher auch moglich.

Im SchluBwort greift der Verf. zuriick auf den von ihm in der
Einleitung erwihnten Weckruf: « Zuriick zu Thomas!», der innerhalb
der letzten Jahrzehnte in katholischen Kreisen immer wieder vernommen
worden sei. Er fiihlt sich nunmehr in der Lage, zu dieser Parole kritisch
Stellung zu nehmen. Sei das « Zuriick zu Thomas!» als Mahnruf zum
ernsten Studiwm und zur geschichilichen Erforschung der thomistischen
Philosophic und Theologie gemeint, so stimme er freudig in den Ruf ein.
« Denn ohne Kenntnis des « Fiirsten der Scholastik » und seiner Gedanken-
welt verstechen wir weder die Vergangenheit noch die Gegenwart. Denn
der Thomismus bildet nicht nur eine Hauptstrémung im mittelalterlichen
Geistesleben seit der Hochscholastik, sondern ist auch heute noch eine



Literarische Besprechungen 361

lebendige Macht. Ohne griindliches Eindringen in seine Idecenwelt ist vor
allem ein tieferes Verstindnis des Katholizismus nicht moglich » (S. 164).

Jener Ruf kénne zweitens den Sinn haben : « Schult euch an Thomas
von Aquin, studiert scine Werke zum Zwecke der formalen Geistesschulung.
Auch in diesem Sinne eignen wir uns jene Losung an.» Die Losung koénne
drittens auch in einem mehr inhaltlichen Sinne gemeint sein, als Auf-
forderung, zu philosophieren im Geiste des Aquinaten. In diesem drei-
fachen Sinne diirfen, ja miissen wir uns die Parole « Zuriick zu Thomas »
aneignen. «Dagegen vermogen wir diese Losung nicht zu akzeptieren,
wenn damit eine Ubernahme bestimmter Lehren des Aquinaten gemeint
ist. Und zwar miissen wir sie auch dann ablehnen, wenn sich diese Uber-
nahme auf die Grundlagen seines Systems beschranken soll. Denn wie wir
gesehen haben, halten diese Grundlagen vor den kritischen Fragestellungen
unseres heutigen philosophischen BewuBtseins nicht stand » (S. 166). Er
weist damit auf den dritten, kritischen Teil seines Buches zuriick. Da
wir aber bei der eingehenden Kritik dieses dritten Teiles gesehen haben,
daB die saimtlichen Angriffe, die er hier auf die Grundlagen des thomistischen
Systems macht, nichts als unerwiesene Behauptungen sind, es sich dabei
auch herausstellte, daB3 er diese Grundlagen, gegen dic er anstiirmt, zum
grof8ten Teil nicht einmal verstanden hat, so kénnen wir den von 1hm
angegebenen Grund fiir seine Weigerung, bestimmte Lehren von Thomas
anzunchmen, nicht gelten lassen. Wir fragen ihn also, was bei der Kritik,
die er im dritten Teil an Thomas und seinem System {ibt, scin eigentliches
Motiv war ? Warum glaubt er schlieBlich Kant mehr als dem hl. Thomas ?
Darauf mufl die Antwort lauten : Das macht der relativistische Histovismus,
von dem sein ganzes Denken und Werten beherrscht ist. Es gibt fiir ihn
keine feste, bleibende Wahrheit, sondern alles flieBt ihm mit dem Gange
der Geschichte dahin. Daher gilt ihm das System des hl. Thomas fiir das
Mittelalter, aber auch nur fiir das Mittelalter, fiir unsere Zeit ist es veraltet
und tiberholt. DaB dieser Relativismus der Wahrheit das nimmt, was ihr
als Wahrheit wesentlich ist, ist selbstverstiandlich. Denn er ist nur ein
verhiillter Skeptizismus.

Ob er auch das katholische Dogma in seinen Relativismus mithinein-
ziehen will, dariiber spricht er sich nicht ausdriicklich aus, aber der
modernistische Glaubensbegriff, den wir bei ihm feststellen konnten, macht
ihn in dieser Hinsicht sehr verdachtig.

Sollte er sich der Hoffnung bingeben, durch seine Angriffe auf den
Fiirsten der Scholastik der Krisis des Neukantianismus aufhelfen zu kénnen,
so wird er wohl eine arge Enttiuschung erleben.

Miinster i. W, Prof. Dr. Ddérholt.

Erkenntnistheorie.

1. Frau Dr., Edith Landmann : Die Transzendenz des Erkennens.
Berlin (G. Bondi) 1923 (292 pag.).

2. Gabriel Picard : Le probléme critique fondamental (Archives de
philosophie. Vol. I. Cahier II). Paris (G. Beauchesne) 1923 (94 pag.).



362 Literarische Besprechungen

3. Dr. Jos. Schwertschlager : Die Sinneserkenntnis, Miinchen und
Kempten (Kosel u. Pustet) 1924 (1X u. 300 pag.).

1. Das Buch von Frau Dr. Landmann ist eine glanzend geschriebene
Verteidigung des natiirlichen Realismus in der Erkenntnislehre. -Ich
bedauere, daB3 ich durch die Neuausgabe meiner « Elementa Philosophiae »
verhindert wurde, das bedeutsame Buch frither zu besprechen.

Das Erkennen transzendiert ; es geht auf einen von sich verschiedenen,
ihm unabhdngig gegeniiber stehenden Gegenstand. Diese Transzendenz
des Erkennens ist keine Liige, sondern Warheit. Zur Liige machen die
Transzendenz die Idealisten und am ausgesprochensten die idealistischen
Anhanger der Gegenstandslehre, wie Husserl, die ausdriicklich die Trans-
zendenz anerkennen und trotzdem sie als Schein ansehen. Wir erfassen
somit durch unser Erkennen eine von unserm BewuBtsein unabhingige
AuBenwelt. Und wir erfassen den bewuBtseinsjenseitigen Gegenstand
unmittelbar und so wie er an sich ist. Auch der sogenannte kritische
Realismus, von der Verfasserin « wieder-naiver » Realismus genannt (p. 138)
ist abzulehnen. « Das Seiende wird nicht errcicht durch den Schluf von
einer bekannten Wirkung auf eine unbekannte Ursache, es ist keine zur
bekannten Erscheinungswelt erst hinzugedachte, problematische, sondern
es ist die rdumlich-zeitliche Sinneswelt selbst. .... An der Grenze des
BewuBtseins, in der Ferne, aber auch in der Beschaffenheit, in der es dem
BewuBtsein erscheint, liegt das Seiende. ...: Losgelost vom BewufBtsein,
also nicht BewufBtseinserscheinung, ist die Welt doch so wie sie dem
BewuBtsein erscheint» (p. 67). «Liegt hierin eine Metaphysik, so doch
keine andere als die im BewuBtsein unausweichlich angelegt ist. Wir
erreichen die Wirklichkeit nicht, indem wir BewuBtseinsinhalte aus dem
BewuBtsein hinausprojizieren, noch auch dadurch, daB wir von einer
immanenten Wirkung auf eine transzendente Ursache schlieBen, sondern
wir folgen der Transzendenz des BewuBtseins selbst und finden an der
Grenze des BewuBtseins, jenseits der Grenze, in dem Lande, auf das die
in all ihren Funktionen einheitlich zusammenwirkende Erkenntnis hinaus-
blickt und hindeutet, die Realitit» (p. 68 f.). « So wie das Gemalde seinen
Gegenstand, der jenseits seiner selbst ist, doch in sich triagt, ihn, der es
nicht ist, den es nur bedeutet, so tragt unsere Erkenntnis den Gegenstand
der ihr transzendent ist, in sich, ihn, den sie nicht hat, aber den zu meinen
ihr Sinn ist» (p. 70). Uberaus erfreulich ist, zu sehen, wie die Verfasserin
so ganzlich sich vom Banne der modernen subjektivistisch gerichteten
Philosophie befreit hat. « Es scheint uns an der Zeit», sagt sie, «allem,
was als spezifisch moderne Leistung von Descartes und Kant herkommend
bezeichnet wird, ein hohes MiBtrauen entgegenzubringen. Die Ehrfurcht
vor so groBem Irren darf uns nicht dariiber hinwegtiduschen, daB wir
Descartes die entscheidenden Irrtiimer, bezw. die philosophische Aus-
priagung und Sanktionierung der entscheidenden Irrtiimer danken, in
denen wir bis heute befangen sind: wir danken ihm die Auseinander-
reiBung von Leib und Seele als zweier nebengeordneter Substanzen, wir
danken ihm die Neubegriindung der Mechanik und wir danken ihm jenen
fatal naiven Zweifel, der in der SelbstgewiBheit des Denkens den Ausgangs-



Literarische Besprechungen 363

punkt aller Philosophie gefunden zu haben glaubt» (p. 73). Auch fiir die
bewuBtseinsjenseitige Geltung der unmittelbar sinnfilligen Beschaffen-
heiten tritt die Verfasserin mit aller Entschiedenheit ein: « Als einst
Parmenides die sinnliche Welt fiir Schein erkldrte, da ging ein Gelachter
durch ganz Hellas. Stumpfere Vélker und Jahrhunderte haben sich diese
scither wissenschaftlich verbiirgte Absurditit mit der erstaunlichsten
Geduld einreden lassen. Aber welche philosophische Doktrin der Welt
war je imstande, cinen Menschen wahrhaft glauben zu machen, daf die
glihenden Farben einer Landschaft, in die er hinausblickt, aufhorten,
Farben zu sein im Augenblicke, da kein Auge sie sahe ? » (p. 161).

Frau Landmann erklart sich gegen die aristotelische Lehre vom
Allgemeinen als dem eigentlichen Gegenstande der vollkommenen, wissen-
schaftlichen Erkenntnis (p. 238 ff.). Dem abstrakt wissenschaftlichen
Erkennen will sie ein vollkommeneres, auf das konkrete Einzelding
gerichtetes Erkennen entgegensetzen. Dieses sei Erkennen des Ganzen,
« Gesamterkenntnis », wahrend das abstrakte Erkennen nur Teilerkennen
sei. Allein, wir haben keine Funktion unseres Geistes, durch die wir das
konkrete Einzelding so mit Haut und Haaren verschlingen konnten. Das
konkrete Einzelwesen ist als solches unserm Geiste nicht verstandlich.
Nur durch Allgemeinbegriffe konnen wir die Einzeldinge verstandesmaflig
durchdringen. Aber wir erkennen das Allgemeine als in den Einzeldingen
verkorpert. P. 248 f. beschreibt die Verfasserin die « Gesamterkenntnis »
folgendermallen: « Wenn wir die Eigenschaften eines Gegenstandes auf-
fassen, ohne zu wissen, wie weit sie dem Gegenstande zentral oder peripher.
wesentlich oder zufallig sind, so ist wohl etwas ani oder vom Gegenstand
begriffen, aber nicht der Gegenstand selbst. Auf dieses attributive Erkennen,
auf solche verstindnislose Unterwerfung unter das Seiende, sind wir dem
Ganzen gegeniiber nicht angewiesen ; das vollig Neue, Ubersinnliche der
Gesamterkenntnis geht auf die Struktur des Gegenstandes, auf den Quell
seines Wesens, seine innere Kausalitit, das geheime Lebensgesetz, das
ihn durchdringt .... Gesamterkenntnis .... ist nicht irrational, sondern
iiberrational, nicht unsinnlich, sondern iibersinnlich, sie ist nicht nur
Existenzialsetzung, sondern zugleich Wesenserfassung, sie ist Erfassung
des Allgemeinen im Einzelnen und des Einzelnen als eines Allgemeinen,
sie erfaBt mit und in den empirischen Gegenstinden den Typus oder das
Urbild der Gegenstidnde.» Aber was ist die hier geschilderte « Gesamt-
erkenntnis » anderes als die in der abstrakten Wesenserfassung begriindete
scientia propter quid (8:stt) des Aristoteles ? Nur ist dieses Wissen nicht
« iiberrational », sondern ganz und gar rational, d. h. diskursiv, schluB-
folgernd. Die Verfasserin hat Unrecht, wenn sie die Bedeutung des schluf3-
folgernden Denkens herabzudriicken sucht. Die menschliche Wissenschaft
ist ganz und gar schluBfolgernd. Es ist unserm Geiste nicht gegeben, durch
unmittelbare Schauung der Dinge habhaft zu werden. Unsere unmittel-
bare Verstandeserkenntnis ist hochst unvollkommen. Nur durch Urteilen
und SchlieBen vervollkommnen wir sie. Die vollkommene Erkenntnis
ist somit auch nicht unbeweisbar, wie p. 277 behauptet wird. Die Betonung
der individuellen Bedingtheit der « Gesamterkenntnis» (a. a. O.) koénnte



364 Literarische Besprechungen

zur Skepsis fithren, was ja gewiB3 nicht in der Absicht der Verfasserin liegt.
— Verwirrend und zum Teile unrichtig ist, was p. 269 ff. iiber den Glauben
gesagt wird. Wenn jede in einer Einsicht begriindete Annahme einer
Wabhrheit als « Glauben » bezeichnet wird, so mag das hingehen. Bezeichnet
doch auch Aristoteles dic in der unmittelbaren Einsicht begriindete
Annahme der ersten Grundsitze als wisTic. Allein es gibt eine verniinftig
begriindete Glaubenszustimmung, ohne Einsicht in die geglaubte Wahrheit.
Die Glaubenszustimmung unterscheidet sich wesentlich von jeder durch
unmittelbare oder mittelbare Einsicht in die Wahrheit wverursachte
Zustimmung. Bei der Glaubenszustimmung hat man wohl Einsicht in die
Glaubwiirdigkeit der Wahrheit, nicht aber in die-Wahrheit selbst. Es ist
miBverstindlich, wenn es heiBt (p. 274) : « Selbst die Kirche .... bemiiht
sich, Glauben einzufléen ex objecto.» Die (katholische) Kirche fordert
wohl zum Glauben die Einsicht in die Glaubwiirdigkeit der zu glaubenden
Wahrheiten (diese Einsicht kann jeder in irgend ciner Weise haben), aber
sie fordert keine Einsicht in diese Wahrheiten sclbst. Sie bleiben dunkel
und verhiillt. Eine Einsicht in diese Wahrheiten selbst wiirde den Glauben
unmoglich machen.

Wir wiinschen der Verfasserin, sie mochte, nachdem sie so entschieden
mit den Vorurteilen des modernen Subjektivismus gebrochen, nun auch
bis zur ganzen aristotelischen Metaphysik sich durchringen. Sie wiirde
alsdann einsehen, daB Metaphysik nicht « nur in der Form der Ahnung,
des Schauens und der Verkiindigung moglich » (p. 290) ist, sondern als
streng bewiesene Vernunftwissenschaft.

2. Nicht so griindlich mit dem Cartesianismus gebrochen hat G. Picard.
Er will das erkenntniskritische Problem, dhnlich wie Descartes, aus dem
erkennenden Subjekt heraus durch ein unmittelbares Erfassen dieses
Subjektes und seiner Innenzustinde l6sen. « In allen unsern psychologischen
Zustinden », so spricht er seine These aus (p. 46), « erfassen wir zugleich
und unzweifelhaft durch die begleitende konkrete Reflexion (par la réflexion
concréte concomitante) das existierende Ich und seine gegenwartigen
BewuBtseinstatsachen. Diese unmittelbare Erkenntnis des Ich ist nicht
bloB erfahrungsmafig, sondern absolut. Sie ist eine Erfahrung, die uns
das Sein selbst des Ich, nicht nur dessen Schein offenbart und die uns
zugleich die wesentliche Wahrheitstahigkeit unseres Geistes erfassen 1a6t. »
Durch diese unmittelbare Verstandesschauung unseres Ich entdecken wir
in uns das Sein und die beiden Gesetze des Seins und Denkens : das Wider-
spruchsprinzip und den Satz vom geniigenden Grunde, und wir crfahren
die wesenhafte Wahrheitsfahigkeit unseres Geistes (p. 57 ff.).

Allein ein solches unmittelbares Erkennen ist uns nicht gegeben.
All unser Erkennen transzendiert. Das hat Frau Landmann vorziglich
gezeigt. Thre Ausfilhrungen wiaren noch insofern zu vervollstindigen,
als die Transzendenz des Erkennens ausdriicklich bestimmt wird als eine
Eigenschaft jedes geschopflichen Erkennens. Nur im gottlichen Erkennen,
in der vorigsws veéneig fallt Erkennen und Erkanntes vollstindig zusammen.
Der Akt des geschopflichen Erkennens erkennt immer etwas anderes,
von sich selbst Verschiedenes. Auch innerhalb des BewuBtseins selbst



Literarische Besprechungen 365

transzendiert das Erkennen. Der reflexe Akt, durch den ich mein Erkennen
als Innenzustand erkenne, ist von diesem verschieden, und auch wenn
ich iiber meine Reflexion reflektiere, kann ich es nur durch einen neuen
Akt. Die réflexion concomitante Picards ist widerspruchsvoll. Es ist wohl
wahr, daf3 in jedem Erkenntnisakte dieser Akt und das Erkenntnissubjekt
erfahren werden, dunkel und nebenbei (in actu exercito). Sobald aber
der Erkennende seine Aufmerksamkeit auf sein Erkennen richtet, bringt
er notwendig einen neuen Erkenntnisakt hervor, durch den er den vorher-
gehenden erkennt. Unser auf solche Weise immer transzendierendes
Erkennen zeigt sich aber auch allsogleich durch sich szbst als wahrheitsfahig
seiner Natur nach, so dal es widerspruchsvoll ist, an dieser Wahrheits-
fahigkeit zu zweifeln. Es zeigt sich ja wesenhaft als Erkennen von Etwas.
Unser Erkennen, auch unser abstraktes Verstandeserkennen, transzendiert
jedoch iber unser Bewufitsein hinaus. Die abstrakten Begriffe zeigen sich
uns nicht von der konkreten Wirklichkeit, die wir mit unsern Sinnen
erfassen, vollstindig losgelost. Die aus der Erfahrung gewonnenen All-
gemeinbegriffe bezichen sich auf das reale Wirklich-Scin ; sie erscheinen
uns als allgemeine Seinsweisen, die fiir unsere Erfahrung und {iiber sie
hinaus gelten. Und sic erscheinen uns so der Wahvheit gemdf, da das
Erkennen seiner Natur nach wahrhaft ist und sich als wahrhaft zeigt.
Es sind somit auch die obersten Grundsatze, dic Beziehungen der All-
gemeinbegriffe ausdriicken, nicht nur Denk-, sondern auch Seinsgesetze.
Der kiinstliche ReflexionsprozeB, mit dem Picard die Wahrhaftigkeit
unseres Erkennens wissenschaftlich erhdrten will, ist somit iiberfliissig.
Aber sein erkenntniskritisches Vorgehen ist auch gefahrlich. Denn da er
das unmittelbare Einleuchten der natiirlichen Wahrheitsfihigkeit des
Erkennens nicht zugeben will, miiSte er folgerichtig in der vollstandigen
Skepsis endigen.

3. Schwerischlager vertritt den «kritischen» TRealismus. -— Die
Empfindung « bzzeichnet einen bewuBtseinsdiesseitigen, rein innerseelischen
Vorgang, der keinem AuBending zugewandt ist» (p. 67). Schwertschlager
will «das Problem (der AuBenwelterkenntnis) mit Hilfe der Kausalitit
Iosen : in der Wahrnehmung wird sich die Secle, aber durch eine besondere
Tatigkeit, eben diejenige der Wahrnehmung, der konkreten und momen-
tanen Wechselwirkung mit einem fremden Gegenstande bewuBt» (p. 113).
Wesentlicher Bestandteil der Wahrnehmung ist « die Objektivierung » :
die im « Bewuf3tsein stattfindende Setzung eines vom Erkenntnissubjekt
verschiedenen Objekts als Ursache der Empfindung » (p. 118). Der Verfasser
verwahrt sich dagegen, daB der Objektivierungsvorgang notwendig in
einem Ursachlichkeitsschluf bestehe ; es geniige die rein sinnliche Erfassung
der Ursache. Jedenfalls aber erfaBt nach Schwertschlager der Erkenntnis-
triger unmittelbar nur scine subjektiven Zustande, von denen aus er in
die AuBenwelt hiniiberkommen soll.

Das ist aber unmoglich. Schwertschlager meint, Zweck und Bedeutung
des Wahrnehmungsaktes sei, «er soll die Kluft zwischen dem &duBeren
Gegenstand und zwischen dem subjektiven BewuBtsein mit Hilfe der
Empfindung als eines BewubBtseinsinhaltes tiberbriicken» (p. 112). Allein



366 Literarische Besprechungen

diese Kluft ist untiberbriickbar. Des Verfassers Ausfilhrungen fiir die
Realitit der AuBenwelt sind gewiB nicht geeignet, einen Idealisten zu
bekehren ; sie fiihren im Gegenteil zum Idealismus, da sie grundsatzlich
idealistisch sind. Ich verweise diesbeziiglich auf meine Schriften « Unsere
AuBenwelt» (p. 207 ff.), « De cognitione sensuum externorum» (n. 76 ff.)
und auf meine « Elementa Philosophiae #» (n. 686 ff.). Schwertschlager
hat mein Buch « Unsere AuBenwelt » wohl nur fliichtig gelesen, sonst
kénnte er nicht schreiben (p. 109): « Aber er (Gredt) besitzt iiberhaupt
kein sinnliches Mittel, um zu diesem duBern Gegenstand nur zu gelangen,
ihn nur zu berithren. Er hat wenigstens keine eigene, vergleichende oder
sonstwie arbeitende Sinnesfahigkeit nachgewiesen, welche vom bewult-
seinsdiesseitigen (inneren) zum bewulltseinsjenseitigen (duBeren) Objekt
iiberleitet. » Dazu die Anmerkung: « Im Widerspruch mit fritheren Auf-
stellungen behauptet Gredt S. 210 allerdings, es sei gar nicht notig, nach
einer solchen ,Briicke‘ zu suchen, da das BewuBtseinsjenseitige unmittelbar
erfafit werde.» Es ist in der Tat nicht notig, daB ich nach einer solchen
Briicke suche, da nach mir durch die Empfindung der bewuBtscinsjenseitige
Gegenstand ganz unmittelbar erfaBt wird. Aber eine Briicke ist notwendig,
um zum auBerorganischen Gegenstande zu gelangen, da unmittelbar nur
das empfunden wird, was die Sinnesnervenendigungen beriihrt: das im
inneren Ohre Tonende, die in die Nase aufgenommenen riechenden Teilchen
usw. Diese Briicke ist die Erfahrung des Tastsinnes (vgl. Unsere Aullen-
welt, p. 210 f., De cognitione sensuum externorum 2, n. 79). Ganz natur-
gemdl leitet diese Erfahrung in der bewuBtseinsjenseitigen Ordnung von
dem ndheren, den Erkenntnistrager unmittelbar beriihrenden Gegenstand
zum entfernteren hiniiber. Die «kritischen » Realisten hingegen stehen
vor einem uniiberbriickbaren Abgrunde, da sie die Transzendenz des
geschopflichen Erkennens in seiner Wurzel (der Empfindung) leugnen und
so das Erkennen grundsitzlich auf das Subjektive beschrinken, aus dem
sic in die transsubjektive Ordnung nicht mehr hinausgelangen kénnen.

Im iibrigen empfiehlt sich Schwertschlagers Schrift durch ihr reiches
experimentell-psvchologisches und sinnesphysiologisches Material. Beson-
ders selbstindig sind die Darlegung iiber Irrungen und Tritbungen der
Wahrnehmungen.

Rom (S. Anselm). P. Jos Gredt O.S. B,

Fundamentaltheologie.

‘Schultes Reg, M., O.P.: De Ecclesia, Praclectiones apologeticae.
Paris (Lethielleux) 1926 (vir u. 776 S. 89).

Zu den wichtigsten Traktaten der Theologie gehort in der heutigen
Zeit der geistigen Géarung, Zerfahrenheit und Zersetzung der Traktat
von der Kirche, ihrer gottlichen Stiftung und Verfassung, ihrer Regierungs-
und Lehrgewalt. Besonders besteht diese Wichtigkeit fiir die Priester
und diejenigen, die sich durch das Studium der heiligen Theologie auf das
Priestertum vorbereiten. Um eifrige, opferfreudige Diener der Kirche zu



Literarische Besprechungen 367

sein oder zu werden, ist die rechte Auffassung von der Wiirde und Bedeutung
dieser Kirche fiir sie unerlaflich.

Zur Erlangung dieser richtigen Auffassung nun, resp. zur Bestiarkung
und Vertiefung derselben, bietet uns der hochverdiente Professor am
Collegio Angelico in Rom, P. Reginald Schultes, ein Hilfsmittel dar, und
zwar, wie mit Genugtuung festgestellt werden kann, ein hervorragend
geeignetes Hilfsmittel.

Das Werk umfa3t zehn Kapitel : I. de defensione Ecclesiae catholicae ;
11. de causis Ecclesiae ; I111. de notis Ecclesiae ; I'V. de perfectione et dotibus
Ecclesiae in ordine societatis; V. de potestate Ecclesiae; VI. de Primatu
Romani Pontificis ; V1I. de Conciliis oecumenicis ; VIII. de fontibus doctrinae
Ecclesiae ; IX. de Ecclesia ut regula fidei; X. de relationibus Ecclesiae
ad extra.

Die Methode der Apologetik wird bedingt durch die Auffassung iiber ihre
Stellung im System der theologischen Wissenschaft. Der Verfasser bestimmt
diese Stellung so, daBl die Apologetik ein Teil der Dogmatik ist, und zwar
jener Teil, der unter positiver und innerer Leitung und Zielsetzung von
seiten des Glaubens und der Kirche die Grundlagen des Glaubens mit den
Mitteln der natiirlichen Vernunft verteidigt (p. 6 ff.). P. Schultes wendet
damit die von seinem Ordensgenossen, P. Garrigou-Lagrange, fiir die
Verteidigung der Offenbarung (De Revelatione 2 I, 52-65) dargelegte und
begriindete Theorie auch auf den Traktat de Ecclesia an. Er ist dazu
sehr zu begliickwiinschen. Die hier und ausfiihrlicher bei P. Garrigou-
TLagrange 1. c. gegebene Begriindung ist tiberzeugend und der praktische
Gewinn ist sehr groB. Es herrschte ja in der neueren Zeit iiber das Ver-
haltnis der Apologetik zur Dogmatik groBe Unsicherheit und Unstimmig-
keit unter ihren Vertretern. Die einen behaupteten, die Apologetik sei
keine theologische Wissenschaft im strengen Sinne, sondern nur eine
Vorhalle dazu ; praktisch gingen sie aber doch so vor, daB sie in der Ziel-
setzung und Beweisfithrung sich eng an die Normen des Glaubens und der
Kirche anschlossen : zum Vorteil der Sache zwar, aber nicht der Konsequenz.
Andere glaubten die Apologetik rein vom philosophischen Gesichtspunkt
aus behandeln zu miissen und stellten sich so sehr auf den Standpunkt
der Gegner, daB3 sie weder die wahre katholische Lehre verteidigten noch
vom falschen Ausgangspunkt wieder loskommen konnten. Statt die Kirche
wirklich zu verteidigen, gaben sie sie schon im Ausgangspunkt preis, und
statt die Gegner von ihrem Standpunkt auf den der Kirche zu bringen,
wurden sie von ihnen auf dem gegnerischen festgehalten. Man denke an
Schell, die Modernisten, die Immanenzapologetik, Wesensschauapologetik
usw. Wieder andere hielten dafiir, die Apologetik sei teils philosophische,
teils theologische Disziplin : philosophische bis zum Erweis der gottlichen
Einsetzung der katholischen Kirche und ihres unfehlbaren I.ehramtes,
von da an theologische. Aber damit wird zu den iibrigen Mingeln noch
die Preisgabe des einheitlichen Charakters der Apologetik hinzugefiigt.

Alle diese Fehler und Gefahren vermeidet die Stellungnahme des Ver-
fassers. Seine Methode entspricht genau der von ihm festgestellten Natur der
katholischen Apologetik. Er steht auf dem Boden des Glaubens und reicht



368 Literarische Besprechungen

von diesem sichern Orte aus allen Irrenden die Fiihrerhand. Bei allen
Fragen wird genau und aus den authentischen Quellen die zu verteidigende
katholische Lehre vorgefithrt und erklirt; die gegnerischen Ansichten
werden getreu referiert; natiirlich kann dabei nicht auf die tdglich sich
andernden Einfélle jedes einzelnen eingegangen werden ; der Auktor hilt
sich an die einflulreichsten Vertreter des Irrtums und an die entscheidenden
Grundtatsachen und Grundwahrheiten. Bei der gegnerischen Ansicht wird
Wahres und Falsches sorgfiltig geschieden, gewdhnlich auch die Quelle
des Irrtums aufgedeckt. Sodann wird die katholische Auffassung bewiesen,
und zwar stets mit Griinden, wic sie dem Gegner gegeniiber angemessen
sind, d. h. nicht aus dem Glauben und der Auktoritit der Kirche, die erst
zu beweisen ist, sondern aus Griinden der natiirlichen Vernunft, die
gestaltet sind nach den Forderungen der natiirlichen Wissenschaft, der
Philosophie, Geschichte, Kritik usw. SchlieBlich werden, wo nétig, auch
die Gegengriinde des Gegners angefiihrt und ihre Haltlosigkeit ans Licht
gestellt. Esist, wie man sieht, im Wesentlichen die Methode des hl. Thomas,
der P. Schultes folgt, ja die Methode der ganzen Vorzeit. Sie ist klar und
sicher, solid und streng wissenschaftlich, geeignet, den Katholiken im
Glauben zu stirken und den aufrichtig Suchenden zur Wahrheit zu fiihren.
Es wire darum dringend zu wiinschen, die Methode des Auktors méchte
im Wesentlichen wieder allgemein werden bei den Apologeten der katho-
lischen Kirche.

Ist so die Methode des Werkes alles Lobes wert, so nicht weniger auch
die Durchfiihrung im einzelnen. Die Darstellung ist knapp und gedringt,
die IFragen werden klar und bestimmt umschrieben, die Thesen, sind sorg-
faltig abgewogen, die Beweisfithrung ist sehr solid und griindlich. Es steht
dem Verfasser cine vorziigliche Kenntnis der thomistischen Philosophie
wie der modernen Geistesrichtungen zu Gebote ; auch die Heilige Schrift
und die altchristliche Literatur weill er, wo es nétig ist, trefflich zu ver-
werten. Uberall ist er umsichtig und maBvoll in seinen Urteilen, nirgends
aber zeigt er Neigung zu schwichlichen Kompromissen mit blendenden
Irrtiimern, sondern geht mit mutiger Folgerichtigkeit seinen Weg. Wenn
er dabei auch z. B. Forster, S. 185, Anmerkung 4 (s. auch S. 232, Anmerkung)
unter die Bekdmpfer der Kirche einreiht, so wird das — leider — bei
manchen Katholiken Verwunderung hervorrufen ; freilich wohl kaum bei
den Lesern des « Divus Thomas ».

Wenn wir noch auf Einzelheiten eingehen sollen -—— wir diirfen es
leider nur in Kiirze tun — so mochten wir aufmerksam machen auf die
grundlegende These im zweiten Kapitel: Christus Dominus proxime et
directe Ecclesiam tamquam societatem veri nominis instituit. Sie tragt
das ganze Gebdude der Apologetik der Kirche und ist darum auch mit
besonderer Sorgfalt und Griindlichkeit behandelt und bewiesen aus der
Reich-Gotteslehre im Alten und Neuen Testament, aus dem erklarten
Willen Christi, aus der Apostelkirche, aus der Lehre des hl. Paulus
und endlich aus den Zeugnissen der &dltesten Viter und Kirchen-
schriftsteller. Nach dieser festen Grundlegung koénnen dann die Fragen
iiber die Zweckursache der Kirche, ihre Mitgliedschaft und ihre Formal-



Literarische Besprechungen 369

ursache oder Verfassung sicher und ohne groBie Schwierigkeit beantwortet
werden.

Bei dem schr gelungenen Kapitel {iber die Kennzeichen der wahren
Kirche und unter den verschiedenen Wegen, um zur Erkenntnis der echten
Kirche wird unter den verschiedenen Wegen, um zur Erkenntnis der
echten Kirche Christi zu gelangen, als der fiir die Apologetik geeignetste und
zweckmaBigste der Weg der Merkmale der Einheit, Heiligkeit, Katholizitit
und Apostolizitat festgestellt. Das Merkmal ihrer Schonheit, das einzelnen
Modernen wohl sehr zusagte, Wird als ungeeignet abgelehnt : die Schénheit
der katholischen Kirche wird erst recht erkannt, wenn man sic im Lichte
des Glaubens schaut ; wer draullen steht, sieht sie nicht; zudem ist dieses
Kennzeichen viel zu subjektiv.

Vielen Neueren kommt auch der Weg iiber den Primat als der leichteste
und kiirzeste vor : die wahre Kirche Christi mull nach Christi Anordnung
Petrus und seine Nachfolger zum sichtbaren Oberhaupt haben; nun aber
hat einzig die katholische Kirche die Einrichtung des Primats ; also kann
nur sie die wahre Kirche Christi sein. P. Schultes 148t dieses Kriterium
nicht gelten, obgleich er natiirlich die Tatsache zugibt, dall die wahre
Kirche Christi den Primat hat; aber der Primat sei nicht ein Merkmal
der Kirche, weil seine géttliche Einsetzung und seine Fortdauer im réomischen
Bischof nicht leichter und augenscheinlicher zu erkennen sei als die gottliche
Einsetzung der katholischen Kirche selbst; wer einmal zugegeben habe,
dal} Petrus den Jurisdiktionsprimat erhalten habe und der rémische Bischof
sein Nachfolger sei, der brauche keine Beweise mehr fiir die Wahrheit
der katholischen Kirche. — Die Erklarung und Anwendung der Merkmale
ist dann sehr gut.

Bei der Frage nach der Ausdehnung der Unfehlbarkeit der Kirche
auf die SchluBfolgerungen aus den geoffenbarten Wahrheiten geht der
Verfasser in der Unterscheidung der verschiedenartigen Folgerungen nicht
ganz einig mit seinen Ordensgenossen Marin-Sola (L’évolution homogeéne
du dogme catholique I, 134 ss.), indem er conclusiones quoad nos seu
explicativas und c. quoad se secu illativas unterscheidet und nur die ersteren
unter das objectum primarium der kirchlichen Unfehlbarkeit einreiht,
wihrend die letzteren zum objectivum secundarium gehéren (S. 308 ss.).
Von Bedeutung wird diese Lehre bei der Frage nach dem Gegenstande
der fides divina et catholica. Nach Marin-Sola gehéren dazu alle Wahr-
heiten, die mit metaphysischer Notwendigkeit aus geoffenbarten Wahr-
heiten erschlossen und vom kirchlichen Lehramt definiert worden sind.
Fir die sogenannte fides ecclesiastica bleibt also da kein Raum mehr.
Nach P. Schultes aber konnen die conclusiones illativae, auch wenn sie
metaphysische Folgerungen sind, nicht Gegenstand der fides divina, sondern
nur der fides ecclesiastica sein. Was er S. 632 fiir seine These anfiihrt,
ist gewil3 von grollem Gewicht.

Das neunte Kapitel, De Ecclesia ut regula fidei, erscheint dem Rezensor
als das beste von allen. Man fiihlt unwillkiirlich, da8 der Auktor sich hier
auf seinem eigensten Forschungsgebiet bewegt. Interessant ist da zundchst
seine Antwort auf die umstrittene Frage iiber den Grad der Auktoritit

Divus Thomas. 24



370 Literarische Besprechungen

des Syllabus Pius’ IX. vom Jahre 1864. P. Schultes urteilt: cr ist ein
auktoritativer, papstlicher Lehrerla3, aber kein definitiver und unfehlbarer.
Sehr interessant ist auch, was S. 653 ff. iiber die dogmatischen und sonstigen
unfehlbaren Entscheidungen der letzten Papste gesagt ist : Pius IX. definiert
den Glaubenssatz. von der Unbefleckten Empfingnis Maria und die auf
dem Vatikanischen Konzil ausgesprochenen Dogmen. ILeo XIII. gab,
zum Erstaunen der Unfehlbarkeitsgegner, die eine Uberschwemmung der
Welt mit neuen Dogmen erwarteten, keine einzige dogmatische Entscheidung
im strengen Sinne heraus, wohl aber zwei endgiltige und unfehlbare Urteile :
das eine liber eine dogmatische Tatsache, nimlich die Ungiltigkeitserklarung
der anglikanischen Weihen (1896), das andere in der Verurteilung des
Amerikanismus (1899), die zwar eine definitive Lehrentscheidung ist, ohne
daB aber eine einzelne Lehre als Glaubenssatz ausgesprochen wiirde.

Pius X. gab mehrere unfehlbare Entscheidungen ex cathedra. Die
erste war enthalten in der Enzyklika « Pascendi», worin er das System
des Modernismus als hdretisch verwarf, ohne dafl jedoch die einzelnen
Haéresien spezifiziert wurden. Sodann nahm der Papst das Dckret « Lamen-
tabili», das als ErlaB der Congr. S. Off. nicht genug Nachachtung fand,
als sein cigenes an in Anwendung seiner endgiltigen Auktoritat und
Unfehlbarkeit. Da jedoch die einzelnen Sédtze keine Einzelzensur empfangen,
ist aus dem Dokument nur zu ersechen, daB die einzelnen Sitze alle falsch
und viele haretisch sind ; welche Zensur aber den einzelnen Satz trifft,
muB} und kann im allgemeinen leicht mit andern Mitteln festgestellt werden.
Endlich muf3 auch der Antimodernisteneid vom 1. September 1910 als ein
unfehlbares Dokument anerkannt werden, in dem der erste Teil und die
zwel letzten Sidtze zu den eigentlichen Glaubens- und Sittenlehren gehéren,
die iibrigen wenigstens endgiltige und darum unfehlbar wahre Bestandteile
der fides ecclesiastica sind.

Benedikt XV. und Pius XI. haben keine Lehrentscheidungen ex
cathedra erlassen.

Im Codex Juris Canonici ist keine Entscheidung ex cathedra zu schen,
und deshalb ist keine Lehre schon allein darum, weil sie darin steht, mit
einem eigentlichen Glaubensakt zu glauben. Immerhin hat der Codex
groBe theologische Auktoritit, so dal3 jede Lehre, die er enthilt, als certa
et tuto tenenda zu gelten hat.

Gut und lehrreich ist, was (S. 659-692) iiber die Auktoritat der Viter
und Theologen, besonders aber iiber die theologische Auktoritit des
hl. Thomas (S. 693-704) gesagt wird. Uberhaupt darf das ganze neunte
Kapitel als ausgezeichnete Einfiilhrung in das Studium der Theologie
bezeichnet werden.

So kann denn das vorliegende Werk allen, besonders aber dem Theologic-
studierenden aufrichtig empfohlen werden. Seine klare, logische Dar-
stellung diirfte es auch als Lernbuch recht geeignet erscheinen lassen.

Fiir eine bald zu hoffende Neuauflage wire eine ctwas sorgfaltigere
Durchsicht der Druckbogen zu wiinschen. Die Druckfehler sind zahlreich.
Auch einige geschichtliche Ungenauigkeiten, die sachlich freilich ohne
Bedeutung sind, konnten dabei verbessert werden. So diirfte fiir die



Literarische Besprechungen 371

Verfehlungen des Gallikanismus etwas zu stark auf den EinfluB des
Protestantismus hingewiesen sein (S. 262 und 350) ; seine Wurzeln gehen
weiter zuriick: man denke an die pragmatische Sanktion von Bourges
(1438). — S. 380 wird Makarius Magnes irrigerweise als paganus
bezeichnet. — S. 409 heit es: « Ita vel Tertullianus Papam Stephanum.
tamquam successorem Petri agnoscit»: es sollte wohl heillen : Callistum,
S. 428 heillt es: « Denique Cyprianus, cum Papa Stephanus minaretur
se unionem cum eo rumpere, cessit : ahnlich S. 472. Diese Angabe diirfte
der geschichtlichen Grundlage entbehren. Auch d’Alés sagt an der vom
Auktor zitierten Stelle nichts dhnliches.

Stift Einsiedeln, Dr. P. Meinvad Benz O.S. B.

« Noch ein Wort zur Analysis fidei» hat P. A, Straub S.]J. im
I1I. Quartalheft 1926 der Zeitschvift fiiv katholische Theologie (p. 454—463)
zur Verteidigung seines von mir im Divus Thomas 1924 (p. 488-494)
besprochenen Buches «De analysi fidei», als Antwort auf meine im
Divus Thomas 1926 (p. 107-113) gebrachte Entgegnung auf seine Gegen-
kritik meiner Besprechung des genannten Buches, sprechen zu miissen
geglaubt. Er meint namlich immer noch, die von mir angegriffenc und
durch Entkriaftung seiner Argumente als vollig unhaltbar erwiesene Haupt-
these seines Buches aufrecht erhalten zu kénnen.

Ich habe das von ihm in dieser neuesten Erwiderung Vorgebrachte
aufmerksam und bedédchtig durchgelesen, aber nichts darin gefunden,
was mich veranlassen kénnte, etwas von dem meinerseits Behaupteten
zuriickzunehmen oder etwas daran zu andern. Ich konnte mehrfach
feststellen, daB frither schon Vorgebrachtes nur in anderer Form nochmals
wieder vorgebracht war, dem gegeniiber eine nochmalige Zuriickweisung
mir iiberfliissig, unniitz, fir die Leser langweilig und daher ganz und gar
unangebracht scheinen mufite. Ich habe mich dann gefragt, ob das iibrige
so bedeutend sei, daB ich, um es richtig zu stellen, eine Erwiderung schreiben
miisse oder ecine solche sich wenigstens empfchle. Ich habe diese Frage
mit Nein beantwortet. Denn wozu ? Um der Wahrheit zu dienen oder
den Gegner zu iiberzeugen ? Um der Wahrheit zu dienen, schrieb ich die
Kritik des mir zur Besprechung zugesandten Straub’schen Buches, und
nur um der Wahrheit zu dienen, schrieb ich auf die durch meine
Besprechung hervorgerufene Gegenkritik des Verfassers eine Entgegnung,
sonst wiirde ich mich dieser hochst unerquicklichen und zeitraubenden
Arbeit bei den vielen Arbeiten, die schon fortwihrend auf mir lasten,
wahrhaftig nicht unterzogen haben, zumal die Erfahrung lehrt, dal} sie
recht oft auch eine undankbare Arbeit ist. Undankbar deshalb, weil sie
haufig nicht zum Ziele fithrt, sondern statt der angestrebten Verstindigung
nur eine Entfremdung der Gemiiter im Gefolge hat und sogar die Nachsten-
liebe in Gefahr bringen kann. Man hat es eben bei solchen Entgegnungen
und Ausecinandersetzungen nicht nur mit dem Verstande, sondern auch
mit dem Willen des Gegners zu tun. Denn jedes Festhalten an cinem
Irrtum hat nicht in dem fiir die Wahrheit geschaffenen und angelegten



372 Literarische Besprechungen

Verstande, sondern nur im Willen seinen tiefsten Grund, der siamtliche
Seelenvermogen, mit Ausnahme der vegetativen Krafte, und daher auch
die Akte des Verstandes quoad exercitium bewegt und beherrscht, wie
der hl. Thomas (S. th. I q. 82 a. 4) lehrt. Ubrigens hatte ich diesen
beherrschenden Einflull des Willens auf den Verstand in meiner genannten
Entgegnung im Divus Thomas 1926 (p. 108 f.) schon beriihrt. Ich wies
dort auf die bekannte Erfahrungstatsache hin, daBl einer das, dem er mit
dem Willen zuneigt, auch mit dem Verstande leicht annimmt, gegen das
aber, worin der Wille sich verstockt hat, auch mit den besten Verstandes-
griinden nichts auszurichten ist. Ferner konnte ich damals schon beziiglich
eines Punktes feststellen, dall der individuelle Wille meines Gegners mit
im Spiele war. Ich tat es ebenda (p. 109 unter 2) mit den Worten : der
Grund dafiir, daB er das von mir Genannte nicht sehe, liege in seinem
Willen, womit riicksichtsvoll gesagt war, dieser sein Wille, der den
betreffenden Irrtum in sich berge, sei kein bewufliter Wille; denn was
man nicht sieht, kommt einem doch auch nicht zum BewuBtsein. Auch
jetzt nehme ich nicht an, daBl P. Straub mit bewuffem Willen an dem
Unrichtigen in szinen Behauptungen festhilt. Er sieht eben auch jetzt
noch nicht, wo die Wahrheit liegt, und fiir dieses Nichtschen liegt der
Grund in seinem unbewulten Willen.

Als Ertrag meziner nunmehr abgeschlossenen, mit P. Straub gefiihrten
wissenschaftlichen Unterhaltung mochte ich die klarer herausgestellte
Erkenntnis anszhen, dall die motiva credibilitatis, solange sie im Bereiche
des Natiirlichen bleiben, bloBe Bedingungen fiir die Annahme des
Glaubens sind, nicht eigentliche Beweggriinde (obschon nichts im Wege
steht, sic Baweggriinde oder Motive im weiteren Sinne zu nennen), dagegen
zu eigentlichen Beweggriinden werden, wenn sie vom ibernatiirlichen
Glaubenslichte durchleuchtet werden. Der Grund fiir diese Unterscheidung
liegt darin, daBl der Verstand, solange er im Bereiche des Natiirlichen
bleibt, nicht weiter kommen kann, als bis zu der Einsicht, es sei verniinftig
oder wenigstens (beziiglich der Geheimnisse, die der Glaube enthdlt) nicht
unverniinftig und zugleich pflichtmaBig, dem sich uns Menschen offen-
barenden Gott zu glauben, der prima veritas sich riickhaltlos zu unter-
werfen ; aber cine solche Verstandeseinsicht ware noch kein Glaube in
dem Sinne, in welchem wir hier vom Glauben reden. Sie wire, weil etwas
rein Natiirliches, nicht einmal ein Anfang des Glaubens oder ein Zugang
zu ihm, da der Glaube etwas Ubernatiirliches ist. Und weil das, was man
eigentliches Motiv nennt, als ein solcher Anfang oder Zugang bezeichnet
werden muB, so kann sie (die genannte Verstandesecinsicht) eigentliches
Motiv nicht genannt werden. Bedingung aber kann sie genannt werden,
weil sie die Forderung, die der Verstand stellt und zu stellen berechtigt
ist, bevor er glaubt, erfiillt. Wenn aber die sogenannten motiva credibilitatis
vom iibernatiirlichen Glaubenslicht durchleuchtet und dadurch in die
iibernatiirliche Ordnung erhoben werden, werden sie zu eigentlichen Motiven.
Zu Motiven, noch nicht unmittelbar fiir die Annahme des Glaubens, sondern
zunachst erst fir die Annahme, daB Gott, die prima veritas, wirklich
gesprochen und in seciner Offenbarung sich kundgegeben habe, also zu



Literarische Besprechungen ‘ 373

Motiven, die den Verstand auf das Urmotiv sowohl fiir diesen Anfang
des Glaubens als auch fiir den Glauben selbst, auf Gott, das Formalobjekt
des Glaubens und den einzigen und ausschlieBlichen Glaubensgrund,
hinweisen. Damit stimmt auch die Erfahrungstatsache, daB solche, die
dem katholischen Glauben zuneigen, solange sie nur die apologetischen
Beweise studieren und nicht beten, nicht zum Glauben kommen, wohl
aber, wenn sic mit dem Studium instindiges Gebet verbinden.

Das Glaubenslicht ist selbstverstindlich eine iibernatiirliche Wirkung
Gottes, aber man kann es nicht eine Offenbarung oder Selbstoffenbarung
Gottes nennen — mein Gegner hatte mich féilschlich so verstanden und
wollte auch spiter, trotz meiner Einrede, davon nicht lassen — da es
nur eine auf die gliubige Annahme sciner Heilsoffenbarung abzielende
iibernatiirliche Erleuchtung des die motiva credibilitatis erwigenden
Verstandes ist, wobei diese das Materielle sind, wahrend das auf sie fallende
iibernatiirliche Licht das Formelle ist.

Man darf nicht einwenden — wie das mein Gegner in seiner neuesten
Erwiderung (p. 457) tut — der Glaube koénne als gottliche Tugend nicht
auf einem geschopflichen Motiv beruhen. Das kann er freilich nicht, aber
das tut er in dieser Theorie auch nicht, sondern man glaubt ihr zufolge
einzig und allein, weil Gott, der Unfehlbare und Allwahrhaftige, spricht.
Weil aber dieser unfehlbare und. allwahrhaftige Gott fiir uns Menschen
unsichtbar ist und wir kein anderes Mittel -haben, zu seiner Erkenntnis
zu gelangen, als die sichtbaren Geschopie, so sind wir notgedrungen darauf
angewiesen, uns dieser zu bedienen, um per visibilia ad invisibilia empor-
zusteigen. Wir erkennen aus ihnen durch das natiirliche Licht unszrer
Vernunft Gott als die erste und hochste Ursache, aber noch nicht ohne
weiteres auch als den Glaubensgrund. Auch die im natiirlichen Lichte
der Vernunft betrachteten motiva credibilitatis sind wohl imstande, dem
Verstande das VernunftgemidfBe, Honeste und PflichtmédBige des Glaubens
zu zeigen, aber nicht, ihn herbeizufithren. Soll er wirklich zustande-
kommen, so mul3 Gott selbst, der einzige und ausschlielliche Glaubensgrund,
mit seiner Gnade eingreifen, indem er, der objektiv der einzige Glaubens-
grund ist, auch subjektiv, fir den individuellen Verstand, in welchem der
Glaube werden soll, der Glaubensgrund wird. Und das wird er dadurch,
daB} er die motiva credibilitatis in dem sie erwéigenden und durchdenkenden
Verstande iibernatiirlich durchhellt, dadurch den Verstand selbst er-
leuchtend bewegt und an sich zieht und fir die Einwirkung des Willens
disponiert, so daB er dem Befehle des gleichfalls von Gott {ibernatiirlich
bewegten freien Willens Folge leisten und den Glaubensakt selbst voll-
ziehen kann.

Da mein Gegner, der manchmal iiber Zwirnsfiden aus Mangel an
Nachdenken stolpert, sich daran stéBt, daB ich gesagt habe, das Glaubens-
licht bringe alle Zweifel zum Weichen, so will ich noch ausdriicklich
bemerken, was fiir die nachdenkenden und williger mir entgegenkommenden
Leser ja selbstverstandlich war, daB das bunte Heer der Zweifel und
Bedenken in dem Kopf des Konvertenden unter dem Glaubenslichte so
zu weichen pflegt, wie der Morgennebel bei steigender Sonne, also nicht



374 f Literarische Besprechungen

mit einem Schlage, sondern langsam und allméahlich, in dem MaBe, in
welchem das Glaubenslicht steigt und zunimmt.

Was ich tiber den Ertrag unserer streitbaren Unterhaltung geschrieben
babe, ist nicht fiir meinen Gegner bestimmt, sondern fiir die andern Leser
des Diwvus Thomas, und ich gebe mich der Hoffnung hin, dall recht viele
Mitglieder der von mir hochgeachteten Gesellschaft Jesu darunter sein
werden. Es hat mich nicht wenig gefreut, da P. Straub auch bei seinen
cigenen Ordensgenossen auf Widerspruch gestoBen ist. Fir ihn ist der
genannte Abschnitt deshalb nicht bestimmt, weil er das in demselben
von mir Gesagte in seiner letzten Erwiderung (p. 456) schon im voraus
abgelehnt hat. Mit ihm werde ich iiber die Sache, in der wir uneinig waren
und sind, mich nicht mehr unterhalten, da ich mich tberzeugt habe, dal
er zu den Kopfen gehort, denen die Gabe eignet, eine kontroverse Frage
endlos hinziehen zu konnen, ohne zu einem beruhigenden Abschlull zu
kommen. In Rom nennt man solche Kopfe: teste, che finiscono mai.

Da er in seiner letzten Erwiderung (p. 454) den Ton bedauert, «in
dem diese wissenschaftliche Aussprache stellenweise sich ergeht», so sei
es mir gestattet, dagegen zu bemerken, daB ich mir nicht bewuBt bin,
den wissenschaftlichen Anstand irgendwo verletzt zu haben. Dal die
Wahrheit, die an sich mit der Liebe und allen Tugenden, die diese im
Gefolge hat, stammverwandt ist fiir denjenigen, dem sie tadelnd, anklagend
oder richtend gegeniibertreten mull, etwas Hartes hat und daher
unbequem und unangenehm empfunden werden kann, ist freilich wahr.
Das darf uns aber nicht hindern, sie, wo es notig ist, frei und offen aus-
zusprechen. ' '

Miinster i. W. ' Prof. Dr. Ddrholt.



	Literarische Besprechungen

