
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Thomas von Aquin.

Hessen Joh., Dr. theol. et phil., Privatdozent der Philosophie in Köln :

Die Weltanschauung des Thomas von Aquin. Stuttgart (Strecker und
Schröder) 1926 (kl. 8°; xi und 170 S.).

Die Titelaufschrift ist etwas eigen und kann einen Verehrer des heiligen
Thomas stutzig machen. Doch sieht man es dem Buche, das mit 'einer
idealen Abbildung des Aquinaten (von F. Zucchi) geschmückt ist, bei
oberflächlichem Durchblättern nicht an und ahnt auch bei aufmerksamem
Lesen des ersten (historischen) und zweiten (systematischen) Teils noch
nicht, daß es im dritten (kritischen) Teile ein Attentat auf den Fürsten
der Scholastik ist, und zwar ein brutales, das alle wahren Freunde des

hl. Thomas auf die Wälle ruft, um ihn und die von ihm erbaute Festung
echter Weisheit gegen einen von kantianischem Gifttrank berauschten
Modernen zu verteidigen, der in der ihm eigenen Gabe einer leichtfaßlichen
Darstellung eine nicht ungefährliche Waffe besitzt.

In der Einleitung (S. 1-7) beginnt er mit gewinnenden Tönen. Wir
vernehmen da mit Freuden, daß seit den Tagen Leos XIII. die geistige
Lage gerade in Deutschland gewaltig sich geändert hat, und daß, wenn
in unsern Tagen Pius XI. die Blicke der Gebildeten erneut auf Thomas
von Aquin hinlenke, er auch in weiten Kreisen der modernen Geisteswelt
Verständnis dafür finde ; das sei deshalb der Fall, weil diese Bestrebungen
mit starken Tendenzen unserer Zeit zusammenträfen. Wir lauschen noch
interessierter seinen weitern Ausführungen über das starke Zurückgehen
des Einflusses Kants in unserem Jahrhundert. Während der Philosoph
von Königsberg das vergangene Jahrhundert wie kein anderer in. seinem
Denken bestimmt habe, sei das heute ganz anders geworden. « Der Einfluß
Kants ist stark zurückgetreten. Die an ihm orientierte Dichtung befindet
sich heute in einer geistigen Krisis » (S. 4). Diese Krisis des Neukantianismus

sei zum Teil durch den Einfluß jener philosophischen Bewegung
bedingt, die heute als die stärkste und lebendigste Strömung der
Gegenwartsphilosophie gelten müsse, der phänomenologischen Bewegung, deren
Grundtendenz treffend als « Rückkehr zum Objekt » gekennzeichnet worden
sei. Das bedeute Abkehr vom Apriorismus und Idealismus (der Kantianer)
und Hinwendung zum Objektivismus und Realismus der mittelalterlichen
Philosophie. « So verstehen wir es, daß diese neue Richtung sich weit
mehr dem Aquinaten als dem Königsberger Philosophen verwandt fühlt »

(S. 5).
Noch auf eine weitere Tatsache weist er zur Charakterisierung der

Gegenwartslage hin. Die Vorschrift der Päpste, daß den philosophischen
und theologischen Studien Thomas von Aquin zugrunde gelegt werden solle,
finde neuerdings auch in protestantisch-theologischen Kreisen Beifall.



352 Literarische Besprechungen

Zwar stehe man hier der thomistischen Doktrin im großen und ganzen
ablehnend gegenüber, aber als Mittel zur formalen Geistesbildung werde
auch hier das Studium des Aquinaten geschätzt und sogar direkt gefordert
(S. 6).

So scheine denn die Stunde gekommen für eine glänzende Apologie
des Aquinaten und seines Systems. Doch gebe es auch unter den Katholiken
solche, die nicht einstimmten in den allgemeinen Panegyrikus, sondern
der neuthomistischen Bewegung kühl oder gar ablehnend gegenüberständen.
Ein objektives, sachlich fundiertes Urteil über diese verschiedenen
Auffassungen dem Leser zu ermöglichen, sei das von ihm in diesem Buche
angestrebte Ziel (S. 7).

Im ersten, historischen Teil (S. 8-26) führt er uns das Zeitalter, das
Leben und die hauptsächlichsten Werke des hl. Thomas richtig vor. Auch
was er über die Persönlichkeit desselben sagt, ist nicht unrichtig : Thomas
war wirklich der größte Systematiker des Mittelalters. Aber wenn der
Verf., um das zu begründen, von ihm sagt, er habe es verstanden, heterogene
Gedankenkomplexe, aristotelische, augustinische, platonische, neuplato-
nischc und christliche Elemente in eine innere Verbindung zu bringen
und so das Chaos zum Kosmos zu gestalten, so hätte er sich doch auch
fragen sollen, wodurch denn Thomas vor den andern befähigt war, diese
innere Verbindung herzustellen. Er war das offenbar dadurch, daß er tiefer
als sie in den Wahrheitsgehalt aller dieser sich im geheimen zuneigenden
und innerlichst grüßenden Elemente einzudringen verstand, also dadurch,
daß er mehr Philosoph war als die andern. Aber das verschweigt er und
hat wahrscheinlich in seiner Oberflächlichkeit und seinem Bestreben,
Thomas zu verkleinern, gar nicht darüber nachgedacht.

Es folgt der zweite, systematische Teil (S. 27-114) :

I. Die erkenntnistheoretischen Grundlagen : 1. Glauben und Wissen.
2. Die Lösung des Erkenntnisproblems. 3. Die metaphysischen
Grundbegriffe.

II. Der Aufbau der Weltanschauung: 1. Gott: a) die Art unserer
Gotteserkenntnis ; b) die Beweise für Gottes Dasein ; c) das Wesen Gottes.
— 2. Die Welt : a) die Entstehung der Welt ; b) die metaphysische
Struktur der Welt. — 3. Der Mensch : a) das Wesen des Menschen ; b) die
Bestimmung des Menschen.

III. Die theologische Krönung.
Auch mit diesem zweiten Teil können wir im großen und ganzen

zufrieden sein. Es ist zwar nicht alles ganz richtig, aber abgesehen von
Nebensächlichem und Belanglosem wird doch die Lehre des hl. Thomas
richtig und in leichtfaßlicher Weise wiedergegeben. Die Darstellung ist
zudem warm gehalten, aber eine eigentliche Wertung und Beurteilung
der dargestellten Lehre finden wir hier nicht. Sie ist für den dritten
kritischen Teil, der nun folgt, aufbehalten.

In diesem dritten Teil (S. 115-163) behandelt der Verf. folgende
Themen : I. Die Achse des thomistischen Systems. II. Das Erkenntnisproblem.

III. Das Seinsproblem. IV. Das Wertproblem. V. Glauben und
Wissen. VI. Aristotelismus und Christentum.



Literarische Besprechungen 353

I. Die Achse des thomistischen Systems. Er beginnt mit einem
breitspurigen Lobe des von ihm dargestellten thomistischen Systems.
Niemand werde leugnen können, daß das Weltanschauungssystem des
»Fürsten der Scholastik» eine imposante Leistung darstelle. Es zeuge
vor allem von einem gewaltigen architektonischen Talent. Nicht mit
Unrecht habe man dieses himmelanstrebende System mit den gleichzeitig
entstandenen gotischen Domen verglichen. Es sei in der Tat derselbe
Geist, der uns aus beiden Arten von Gebilden entgegenwehe. « Denn
beide sind der Ausdruck einer religiösen, auf das Transzendente und
Absolute gehenden Geisteshaltung. In beiden lebt der Genius einer alles
Irdische überflügelnden, transzendentalen Sehnsucht. Beide stellen ein
mächtiges und hinreißendes Sursum corda dar, das eine in Stein, das andere
in Begriffen» (S. 115). Wie schön und beredt das gesagt ist Doch lassen
wir uns durch die aufgebotene Rhetorik nicht täuschen. Es lauert etwas

ganz anderes dahinter. Zuerst kommt die Einschränkung und dann der
Angriff.

Er fährt nämlich (S. 115) so fort: «Wenn wir freilich die Leistung
des Aquinaten auf dem Hintergrund der Zeitgeschichte betrachten, dann
erscheint sie weniger originell und außergewöhnlich, als es zunächst der
Fall ist. Die neueren Forschungen haben deutlich gezeigt, daß nicht nur
in der christlichen, sondern auch in der arabischen und jüdischen Scholastik
des XIII. Jahrhunderts Bestrebungen lebendig waren, die ebenfalls auf
eine Synthese von aristotelischer, Philosophie und religiösem Glauben
abzielten. Was Thomas für die christliche, das hat Averroes für die
islamische und Moses Maimonides für die jüdische Scholastik geleistet :

eine Aristotelisierung der religiösen Glaubenswelt. » Wenn er darin eine
« Wesensgesetzlichkeit » sehen will und meint, jede Religion scheine auf
einer bestimmten Stufe ihrer Entwicklung zum Aristotclismus und damit
zu einer Intellektualisierung und Objektivierung des Religiösen hinzuneigen,
so lehnen wir eine solche Gesetzlichkeit, die an die Geschichtsauffassung
Hegels erinnert, als unbegründet ab und sehen darin nur die Tendenz,
die Leistung des hl. Thomas dadurch, daß sie als Aristotelisierung des

Religiösen mit der Leistung des Islamiten und des Juden in eine Linie
gestellt wird, herabzudrücken und als nichts Außergewöhnliches erscheinen
zu lassen. Und doch, welch ein himmelweiter Unterschied zwischen diesen
Leistungen auch schon nach dem Urteil der Geschichte Während die
des Averroes und des Möses Maimonides als nicht gelungen (da sie das
Religiöse zerstörten) von den eigenen Glaubensgenossen abgewiesen wurden,
wurde die des hl. Thomas nach anfänglicher Bekämpfung durch einige zu
sehr am Hergebrachten haftende Gelehrte von der ganzen Christenheit
nicht nur als vollkommen gelungen, sondern auch als ganz großartige,
alles übertreffende und daher ganz außergewöhnliche Leistung anerkannt
und aufs höchste gepriesen.

Anerkennung kann auch der Verfasser der thomistischen Leistung
nicht versagen, aber er beschränkt ihren Wert auf die damalige Zeit, indem
er sagt : « Indem Thomas in großzügiger Weise eine Synthese der aristotelischen

Ideenwelt mit der christlichen Glaubenswelt vollzog, erwies er

Divus Thomas. 23



354 Literarische Besprechungen

seiner Zeit den besten Dienst. Denn alles drängte zu einer solchen Synthese
hin. Die Leistung des Aquinaten muß darum sowohl hinsichtlich der
gestellten Aufgabe als auch im Hinblick auf deren Lösung als eine durchaus
zeitgemäße bezeichnet werden» (S. 116). Eine andere Frage sei die, ob
das, was für die damalige Zeit genügt habe, auch heute noch genügen
könne, « ob die Problemlösungen des Aquinaten auch jetzt noch, nach
sechs Jahrhunderten philosophischer Entwicklung, unser Denken befriedigen
können. » Dabei denke er nicht an alle einzelnen Lösungen, die Thomas
gebe, sondern an die grundlegenden und entscheidenden. « Nicht das

Peripherische, sondern das Zentrale seiner Leistung steht in Frage » (S. 117).
Die Berührungspunkte, die von Freunden des thomistischen Systems
zwischen diesem und dem modernen Denken hervorgehoben würden,
beständen in der Tat. « Allein sie betreffen nicht den eigentlichen Kern,
die Achse des thomistischen Systems » (S. 121).

Unter Achse eines philosophischen Systems versteht er die in demselben
gegebene Lösung der Fundamentalfrage, welches Verhältnis bestehe zwischen
den drei Ordnungen, die sich wegen der drei an jedem Gegenstand
unterscheidbaren Momente : Dasein, Sosein, Wertsein aufstellen und
unterscheiden ließen. Es sei klar, daß nur von hier aus die Frage nach dem
Wahrheitsgehalt und damit auch nach dem Gegenwartswert eines
philosophischen Systems entschieden werden könne. Er will nun die Achse
des thomistischen Systems in der Weise herauszustellen suchen, daß er
zunächst das Verhältnis von Denken und Sein, sodann das von Wert und
Sein, wie es vom Aquinaten bestimmt werde, ins Auge fasse, einen
Fragenkomplex teils erkenntnistheoretischer, teils metaphysischer Art.
Demgemäß handle er zunächst über das Erkenntnisproblem, dann über das

Seinsproblem und endlich über das Wertproblem, wozu wegen der besondern
Bedeutung, die das religiöse Wertgebiet im thomistischen System habe,
noch ein eigenes Kapitel über Glauben und Wissen hinzukomme.

II. Das Erkenntnisproblem. Er hebt so an : « Als das Apriori des
antiken Geistes erscheint die Überzeugung, daß die Wirklichkeit eine
rationale Struktur besitzt, ein Kosmos ist » (S. 122). Es hänge das mit dem
ästhetisch-plastischen Sinn der Griechen aufs engste zusammen. Thomas,
der Schüler der Hellenen, stehe ganz auf dem Boden dieses antiken
Intellektualismus. Auch bei ihm erscheine als latente Prämisse seiner philosophischen
Gedankenbildung die Voraussetzung, daß das Sein erkenntnismäßigen
Charakter besitze, was er in dem Fundamentalsatze ausdrücke, jedes Ding
sei nach dem Maße seines Seinsgehalts erkennbar (Unumquodque autem,
inquantum habet de esse, intantum est cognoscibile. S. th. I, 16, 3).
« Denken und Sein stimmen danach überein. Die Denkioxmen gelten
zugleich als Sei«sformen. Denk- und Seinsordnung bilden noch ein Ganzes,
sind noch nicht als zwei selbständige Ordnungen erkannt. Das Logische ist
noch mit dem Metaphysischen verquickt» (S. 122). Das behauptet Hessen,
ohne es zu beweisen Er beruft sich dafür nur auf einen Neuscholastiker,
der aber wohl nur sagen will, daß die moderne Kritik dahin geführt hat,
das Logische von dem Metaphysischen schärfer zu unterscheiden als es



Literarische Besprechungen 355

früher geschah, was auch wir nicht bestreiten. Was wir aber ganz entschieden
bestreiten, ist dies, daß Thomas die Denkformen und die Seinsformen,
die Denkordnung und die Seinsordnung, das Logische und Metaphysische
miteinander verquicke und konfundiere. Denn die Seinsformen sind als
solche bei ihm nur in den Dingen, nicht im Denken, können als Seinsformen

gar nicht im Denken sein, und das ist nach ihm eben der Grund, daß mit
ihnen übereinstimmende Denkformen im erkennenden Verstände gebildet
werden. Wenn aber die Seinsformen nur in den Dingen, die Denkformen
nur im Verstände sind, wie sollen sie da miteinander konfundiert werden
Man sieht ja da nicht einmal eine Möglichkeit der von Hessen behaupteten
Konfusion.

Doch verschwindet das fast als Kleinigkeit gegenüber der Behauptung,
die er unmittelbar nachher folgen läßt. Er sagt : « Jene apriorische
Grundanschauung von der rationalen Struktur des Seienden ist nun aber durch
Kant unmöglich gemacht worden. Wie man sich auch zum Königsberger
Philosophen und seiner « Kopernikustat » stellen mag, jedenfalls muß
zugegeben werden, daß er jener Grundvoraussetzung den Charakter des

Selbstverständlichen genommen hat. Er hat zum erstenmal in der
Geschichte der Philosophie gezeigt, daß Denken und Sein zwei verschiedene
und selbständige Ordnungen darstellen und daß darum der Gedanke eines
völlig unerkennbaren Seins keinen inneren Widerspruch bedeutet. Damit
ist eine klare Sonderung von Denk- und Seinsordnung vollzogen. Mag
Kant mit der Behauptung, daß es tatsächlich gänzlich unerkennbare Dinge
an sich gibt, auch schließlich im Unrecht sein, jedenfalls hat er dargetan,
daß die gegenteilige Behauptung nichts Selbstevidentcs ist, sondern
bewiesen werden muß. Daß damit das tiefste Fundament des thomistischen
Systems erschüttert ist, liegt auf der Hand. Jene Grundannahmè bedeutet
nämlich für den Aquinaten die Voraussetzung für die Lösung des Erkenntnisproblems.

Seine ganze Erkenntnistheorie ist auf dem Grundgedanken
aufgebaut, daß die Wirklichkeit eine rationale Struktur besitzt» (S. 123).

Angesichts dieser weittragenden Behauptung richten wir an den
Verfasser die Frage : Durch welchen stichhaltigen Beweis hat Kant gezeigt,
daß die von den alten Griechen und von Thomas als selbstverständlich
angenommene Voraussetzung, die Wirklichkeit besitze eine rationale
Struktur, den Charakter des Selbstverständlichen nicht habe Darauf
wird er uns eine befriedigende Antwort nicht geben können. Er wird in
den Werken Kants vergebens nach einem solchen Beweise suchen. Wie
aber kommt Hessen dazu, dem Königsberger Philosophen das ohne Beweis
zu glauben Und auch uns mutet er zu, es ohne Beweis anzunehmen.
Er sucht die Begründung zu erschleichen, indem er den arglosen Leser
dadurch zu umgarnen sucht, daß er sich bereit erklärt, bezüglich Kants
alles Mögliche zuzugeben, wenn der Leser ihm nur das Eine zugibt, was
gegenüber dem von ihm Zugegebenen scheinbar eine solche Kleinigkeit
ist, daß der Leser wie von selbst psychologisch dahin abgleitet, ihm das
Atömchen einzuräumen. Und hat er es, so bläst er das Atömchen zu
einem Berge auf, der alles unter sich begräbt. Das ist die Kunst Hessens,
Beweise, die nicht erbracht werden können, zu erschleichen.



356 Literarische Besprechungen

III. Das Seinsproblem. Hier beginnt der Verf. mit einer Schmähung
des « Potenz-Akt-Systems », wie er sich ausdrückt, und meint, gerade an
ihm lasse sich jene Verquickung von Denken und Sein, logischer und
metaphysischer Ordnung deutlich aufzeigen. Aber alles, was er hier sagt,
wird dadurch völlig hinfällig, daß er von dem von Aristoteles in die
Philosophie eingeführten Sein in der Potenz oder in der Anlage keinen
richtigen Begriff hat. Als die alten Philosophen mit dem Problem des
Werdens nicht fertig werden konnten, indem Heraklit behauptete, es gebe
nur ein Werden, kein festes Sein, die Eleaten dagegen, es gebe nur ein
Sein, kein wirkliches Werden, wieder andere (Anaxagoras und Demokrit) nur
ein akzidentelles, kein substantielles Werden zugaben, erkannte der
scharfsinnige Aristoteles, daß das Problem des substantiellen Werdens nur
dadurch gelöst werden könne, daß man neben dem aktuellen Sein ein
potentielles, ein Sein in der Anlage oder in der Potenz annehme. Die
Lösung des Aristoteles ist als eine geniale Tat begrüßt worden und hat
seitdem die besten Dienste geleistet. Hessen gegenüber ist hervorzuheben,
daß das Sein in der Anlage etwas ganz anderes ist als das ideal Mögliche.
Es ist ein real Mögliches, weil es auf etwas Reales angelegt ist. Daß z. B.
aus Sauerstoff und Wasserstoff Wasser werde, ist nicht bloß ideal, sondern
real möglich. Nicht Aristoteles und Thomas haben das ideal Mögliche
mit dem real Möglichen verwechselt, sondern Hessen, der ihnen fälschlich
zuschreibt, sie hätten von dem ideal Möglichen ohne weiteres auf das real
Mögliche geschlossen, begeht selbst diese Verwechslung und glaubt hervorheben

zu müssen, daß das idael Mögliche keinerlei Realität besitze, womit
er offene Türen einrennt. Denn das ideal odemgedacht Mögliche hat mit
dem real Möglichen, dem Sein in der Potenz oder Anlage nichts zu tun.
Es ist etwas ganz anderes und wurde auch schon vor der genannten genialen
Tat des Aristoteles recht gut gekannt.

Danach ist zu beurteilen, was von der Folgerung zu halten ist, die
Hessen S. 129 aus seiner Darlegung zieht. Er meint : « Damit ist dem
aristotelisch-thomistischen Potenz-Akt-Schema der Boden entzogen. » In
Wirklichkeit ist dem Angriff Hessens auf das Sein in Potenz der Boden
entzogen, weil er auf Ignoranz und Verwechslung beruht.

Es folgt ein Angriff auf den bei Thomas ganz selbstverständlichen
analytischen Charakter des Kausalprinzips. Da aber dieser Angriff mit
dem soeben von uns abgewiesenen aufs innigste zusammenhängt und nur
als Folgerung aus demselben auftritt, so haben wir ihn auch schon
einschließlich durch die Zurückweisung jenes Angriffs widerlegt. Das genügt
uns für heute. Wir haben nämlich noch verschiedenes gegen die Angriffe
des Gegners zu sagen und möchten uns möglichst kurz fassen. Daher
gehen wir auch auf das, was er gegen die reale Unterscheidung von Dasein
und Wesenheit in den Geschöpfen bei Thomas sagt, nicht ein. Ebenso
übergehen wir die Äußerungen katholischer Philosophen, die H. zur Stütze
seiner Behauptungen heranholt. Die Stellen, die er aus ihnen anführt,
sind, soweit sie richtig wiedergegeben sind, nichts anderes als Entgleisungen,
wie sie auch guten Autoren passieren können. Daß sie mit den
grundstürzenden Folgerungen Hessens nicht in Verbindung gebracht werden



Literarische Besprechungen 357

dürfen, wie dieser es versucht, dafür bürgt ihr ganzes Lebenswerk ini
Dienste der richtigen Philosophie, der H. feindlich gegenübersteht.

IV. Das Wertproblem. « Wie Denken und Sein, so werden auch Wert
und Sein vom Aquinaten, der auch hierin seinem antiken Meister folgt,
miteinander verquickt. Thomas sieht nicht, daß Wert und Sein zwei völlig
verschiedene autonome Ordnungen darstellen» (S. 137). So lautet hier
die Anklage, für die H. sich zunächst auf den Neukantianer A. Messer
und den Phänomenologen M. Scheler beruft. Dann geht er direkt gegen
Thomas vor. Die Verquickung von Wert und Sein, so meint er, komme
auch in dem thomistischen Satze zum Ausdruck : Omne ens est bonum.
Man sehe das sofort, wenn man den Satz in negativer Form umkehre.
Dann laute er : Alles, was nicht gut ist, ist auch nicht seiend, oder alles
Übel ist ein Nicht-Seiendes. In der Tat lehre auch Thomas, daß das malum
etwas Privatives sei. Hier werde also der Unwert ohne weiteres als ein
Nichtsein aufgefaßt, was « offenbar » eine Konfundierung von Wert- und
Seinsordnung bedeute. Das Wort «offenbar» ist die ganze Begründung,
die H. für seine Behauptung gibt. Einem Beweise geht er aus dem Wege.

Der Satz : Omne ens est bonum, alles Sein ist gut oder wertvoll, will
besagen, daß jedes Sein dadurch, daß es zu dem (wertenden) Streben in
Beziehung tritt, als etwas Wertvolles, Erstrebenswertes sich darstellt. Er
wird auch (präziser) wohl so ausgedrückt : Omne ens, inquantum est ens,
est bonum, jedes Sein ist, insoweit es ein Sein ist, wertvoll. Die Wahrheit
des Satzes ist für jeden, der das Sein als etwas Reales und daher Gehaltvolles

auffaßt, selbstverständlich. Denn dadurch, daß es gehaltvoll ist,
ist es auch erstrebenswert und kann den strebenden Wesen dienen. Wie
in der einfachen Aussage: «Jedes Sein ist erstrebenswert» eine Konfundierung

von Sein und Wert, Seins- und Wertordnung liegen soll, ist für
einen denkenden Menschen nicht zu ersehen. Denn einfaches Aussagen ist
doch kein Konfundieren.

Aber das Übel Das Übel ist das Fehlen des Guten, also etwas
Negatives, und wenn es das Fehlen von etwas ist, was dasein müßte,
etwas Privatives. Ob es dasein müßte, darüber entscheidet die Natur des
Subjektes, in dem es ist. So ist das Nichtsehenkönnen beim Menschen
eine Privation, bei Pflanzen und Steinen eine bloße Negation. Ohne
Subjekt, dem es inhäriert, kann das Fehlen des Guten, das malum, offenbar
nicht sein, und das Subjekt, in dem es ist, ist selbstverständlich an sich
etwas Gutes. Daher der Satz des hl. Thomas : Omne malum est in subiecto
bono. Das ist alles so einfach und klar, daß man meint, es könne von
einem, der es versteht, gar nicht bestritten werden. Denn der Fehler an
einer Sache ist eben das, was fehlt, und wie sollte das nicht etwas Negatives
bzw. Privatives sein, wie sollte es etwas Seiendes oder Positives sein können
Oder man müßte denn das Subjekt des malum mit dem malum selbst, die
Sache mit dem Fehler, der an ihr ist, verwechseln. Solche Verwechslungen
kommen vor bei Examinanden, die zu oberflächlich studiert haben. Man
sollte aber nicht meinen, daß auch einer, der Lehrer der Philosophie sein

will, solcher Verwechslung zum Opfer fallen könnte, "wenn man es hier



358 Literarische Besprechungen

•nicht erlebte. Hören wir, wie H. auf diese Verwechslung fußend, gegen
die thomistische Lehre, das Böse sei eine Privation, blindwütig angeht :

« Das bedeutet aber keine Verneinung der Realität des Bösen, wie der
thomistische Satz will. Das Böse erweist sich vielmehr durchaus als eine
reale Macht im menschlichen Leben. Jeder, der selber mit dieser Macht
gerungen oder das Ringen anderer mitfühlend erlebt hat, weiß um diese
Realität. Es bedeutet darum einfach ein Dekretieren vom « grünen Tisch »

aus und verrät eine wirklichkeits- und lebensfremde Haltung, wenn man
die Realität des Bösen in Abrede stellt und das malum zu einem ens
privativum stempelt. Mit dem Theodizeeproblem, das heißt mit der
Schwierigkeit, die Tatsache des Übels mit dem Dasein eines vollkommenen,
allmächtigen und allgütigen Gottes in Einklang zu bringen, wird man
dann allerdings leicht fertig. Aber in Wirklichkeit löst man den Knoten
nicht, sondern zerhaut ihn » (S. 140-141). Der Privatdozent der Philosophie
möge sich nach dieser Leistung das Haupt vor Scham verhüllen.

Noch an einem andern Punkte, meint H. weiter, zeige es sich, daß
Thomas die Wertsphäre in ihrer Bedeutung und Besonderheit nicht
gesehen habe, bei den Gottesbeweisen. Bei seinem ersten Gottesbeweis
setze er das erste unbewegte Bewegende (primum movens immotum) und
beim zweiten die erste Ursache (prima causa) ohne weiteres mit Gott
gleich, was nicht zulässig sei, da diese etwas Kosmologisches seien, « Gott
dagegen eine religiöse Wesenheit ist. Jene sind wertfreie Größen, während
Gott nicht nur ens realissimum, sondern auch summum bonum, höchster
Wert ist » (S. 142).

Eine sonderbare Logik. Als wenn Gott nur dann in seiner Existenz
erwiesen wäre, wenn man ihn als religiöse Wesenheit oder als höchsten
Wert erwiesen hätte und nicht auch schon dann, wenn er nur unter irgend
einem Gesichtspunkte als existierend erwiesen ist.

V. Glauben und Wissen. Die gegen Thomas gerichtete Anklage lautet
hier, er charakterisiere den religiösen Glauben als ein theoretisches Verhalten,
Das ist eine ganz und gar unwahre und unbegründete Behauptung. Nach
Thomas hat der Glaube seinen Sitz zwar im Verstände, kommt aber in
diesem zustande durch den freien Willen und ist die Wurzel des ganzen
praktischen christlichen Lebens. Das ist aber nicht nur die Lehre des
hl. Thomas, sondern die der Kirche selbst, die sich auf dem Vaticanum und
durch den Mund Pius' X. in der Enzyklika Pascendi über die Natur des
Glaubens klar ausgesprochen hat. Daher richtet sich dieser Angriff des
Ver. gegen das kirchliche Lehramt selbst. Er greift Thomas an, aber er will
die Kirche treffen und gegen sie den emotionalen und volitiven Charakter
des Glaubensaktes verteidigen. Ihm ist der Glaube « eine vorwiegend
irrationale und emotionale Kraft, ein neues Leben, das aus den Tiefen der
Persönlichkeit hervorquillt und jenseits der intellektuellen Sphäre liegt »

(S. 144). Er hat eben nicht den katholischen, sondern den modernistischen
Glaubensbegriff und beruft sich für ihn auf die modernen Ergebnisse der
Religionspsychologie und Religionsphänomenologie. Auch weist er auf eine
doppelte Gefahr hin, die in der thomistischen, intellektualistischen Auf-



Literarische Besprechungen 359

fassung für den Glauben liege. Mache man den religiösen Glauben in der
Weise, wie Thomas es tue, von der Philosophie abhängig, so entstehe die
Gefahr, daß diese schließlich in den Kreis des Glaubens mithineingezogen
und in einem bestimmten System «verabsolutiert» werde. Man müsse
dann, um Katholik sein zu können, Anhänger eines bestimmten
philosophischen Systems, konkret gesprochen, Thomist sein. Um diese Gefahr
zu beschwöern, gelte es, sich einmal ernstlich darauf zu besinnen, wie sehr
ein solches Verfahren dem Geiste Jesu und des Evangeliums widerstreite.
Habe er doch seine Jüngerschaft nicht von der Annahme theoretischer
Sätze, sondern allein vom guten Willen, von der rechten Gesinnung
abhängig gemacht. Gegen jene aber, die den Eintritt in das Gottesreich
von andern Dingen abhängig machen wollten, habe er das scharfe Wort
gesprochen : « Ihr schließt das Himmelreich vor den Menschen zu. Ihr
kommt selber nicht hinein, und die hinein wollen, laßt ihr nicht hineingehen.

» Mt. 23, 13. (S. 150.)
Die andere Gefahr bestehe darin, daß das philosophische System,

das man zur Grundlage des Glaubens gemacht habe, durch den sich auf
eigene Füße stellenden philosophischen Erkenntnistrieb ins Wanken
gebracht werde. Dann werde die unvermeidliche Folge eintreten, daß mit
dem angezweifelten philosophischen System auch der mit ihm verbundene
religiöse Glaube in den Abgrund gerissen werde.

Der Verfasser darf sich beruhigen. Die Gefahren, die er sieht, bestehen
nur in seiner Phantasie, nicht aber in Wirklichkeit. Die erste nicht, weil
jeder Katholik weiß, daß er ein guter Katholik sein kann, ohne Anhänger
eines bestimmten philosophischen Systems zu sein, und daß eine solche
Forderung niemals an ihn herangetreten ist. Unsere Pfarrer sind viel zu
vernünftig und praktisch, als daß sie so etwas von ihren Pfarrkindern
forderten. Eine vernünftige Grundlage freilich muß der Glaube bei ihnen
haben, aber das braucht keine philosophische zu sein. Wenn jemand aber
Philosoph sein will und sogar als Lehrer der Philosophie auftritt, so hat
die Kirche, die im Auftrage Gottes den Glauben zu schützen hat, das Recht
und die Pflicht zuzusehen und darüber zu wachen, ob die von ihm
vertretene Philosophie die für den Glauben unentbehrliche vernünftige
Grundlage bestehen läßt oder untergräbt und ihm in letzterem Falle
entgegenzutreten und die durch ihn drohende öffentliche Gefahr für den
Glauben zu beseitigen.

Die zweite Gefahr besteht deswegen nicht, weil die Kirche nicht bloß
bezüglich der geoffenbarten Wahrheiten selbst unfehlbar ist, sondern auch
bezüglich der natürlichen und philosophischen Lehren, die notwendig mit
den Glaubenslehren zusammenhängen. Wenn H. das nicht weiß, so kann
er es in jeder katholischen Dogmatil«: finden. Die Kirche braucht daher
bezüglich des philosophischen Systems, das sie ihren Lehrern vorschreibt,
— H. kennt den can. 1366 § 2 und zitiert ihn S. 2 — wegen der eben

genannten Ausdehnung ihrer gottgegebenen Unfehlbarkeit auf die mit dem
Glauben notwendig verbundenen philosophischen Wahrheiten nicht zu
befürchten, daß das von ihr gewählte philosophische System bezüglich
dessen, was in ihm wesentlich und die Hauptsache ist, durch den auch



36O Literarische Besprechungen

noch so energisch sich betätigenden Erkenntnistrieb jemals ins Wanken
gebracht oder gar umgestoßen werden könne. Sie, die selbst bei ihren
Dogmen eine Entwicklung gelten läßt (vgl. P. Reg. M. Schuttes O. P.',
Introductio in historiam dogmatum, besprochen in der Theol. Rev. 1926,
Nr. 1), lehnt eine solche selbstverständlich auch bezüglich des von ihr
gewählten philosophischen Systems nicht ab, erwartet vielmehr von dem
richtig sich betätigenden philosophischen Erkenntnistrieb, daß er es weiter
ausbilden und dadurch noch geeigneter machen wird, den geoffenbarten
Wahrheiten im Reiche der Erkenntnis zu dienen.

VI. Aristotelismus und Christentum. Richteten sich die bisherigen
Angriffe gegen das Philosophische in der Weltanschauung des Aquinaten,
so kehrt sich dieser letzte gegen den religiösen Gehalt derselben. Hessen
vermeidet es hier, den Angriff klar zu formulieren, gibt aber deutlich zu
verstehen, daß Thomas mit seiner Meinung, durch den von ihm gepflegten
Aristotelismus dem Christentum dienen zu können, sehr im Irrtum war.
Denn in Wahrheit sei der Aristotelismus so weit davon entfernt, dem
Christentum dienen zu können, daß er einen unversöhnlichen Gegensatz
zu ihm darstelle und mit ihm nicht vereinbar sei.

Was Hören wir recht Nicht vereinbar Aber waren sie denn
nicht schon immer tatsächlich miteinander verbunden, viele Jahrhunderte
hindurch, und sind es noch bis in die Gegenwart hinein Oder ist vielleicht
das mit dem Aristotelismus verbundene und sich seiner bedienende
Christentum nach der Meinung Hessens nicht das richtige Christentum
Nun, jedenfalls ist es das Christentum Leos XIII. und Pius X., die sich
klar dafür ausgesprochen haben, daß Thomas mit seiner aristotelischen
Grundlage weiterhin gelehrt werde, also das katholische Christentum, das
schon in der Frühscholastik den Denker Aristoteles bekanntlich
herangezogen, in der Hochscholastik aber ihn mit allen seinen Werken dem
Glauben dienstbar gemacht hat. Gegenüber einer solchen in die Welt
hoch, turmhoch hineinragenden Tatsache der vollzogenen und gut gelungenen
Vereinigung von Aristotelismus und Christentum erscheint die Behauptung,
sie seien überhaupt nicht vereinbar, seien unvereinbare Gegensätze, als
eine über alle Maßen lächerliche, wahnwitzige und verstiegene Behauptung,
die einer Widerlegung nicht bedarf und einer solchen wahrhaftig nicht
wert ist ; denn was wirklich ist, ist doch sicher auch möglich.

Im Schlußwort greift der Verf. zurück auf den von ihm in der
Einleitung erwähnten Weckruf : « Zurück zu Thomas », der innerhalb
der letzten Jahrzehnte in katholischen Kreisen immer wieder vernommen
worden sei. Er fühlt sich nunmehr in der Lage, zu dieser Parole kritisch
Stellung zu nehmen. Sei das « Zurück zu Thomas » als Mahnruf zum
ernsten Studium und zur geschichtlichen Erforschung der thomistischen
Philosophie und Theologie gemeint, so stimme er freudig in den Ruf ein.
« Denn ohne Kenntnis des « Fürsten der Scholastik » und seiner Gedankenwelt

verstehen wir weder die Vergangenheit noch die Gegenwart. Denn
der Thomismus bildet nicht nur eine Hauptströmung im mittelalterlichen
Geistesleben seit der Hochscholastik, sondern ist auch heute noch eine



Literarische Besprechungen 361

lebendige Macht. Ohne gründliches Eindringen in seine Ideenwelt ist vor
allem ein tieferes Verständnis des Katholizismus nicht möglich» (S. 164).

Jener Ruf könne zweitens den Sinn haben : « Schult euch an Thomas
von Aquin, studiert seine Werke zum Zwecke der formalen Geistesschulung.
Auch in diesem Sinne eignen wir uns jene Losung an. » Die Losung könne
drittens auch in einem mehr inhaltlichen Sinne gemeint sein, als
Aufforderung, zu philosophieren im Geiste des Aquinaten. In diesem
dreifachen Sinne dürfen, ja müssen v ir uns die Parole « Zurück zu Thomas »

aneignen. « Dagegen vermögen wir diese Losung nicht zu akzeptieren,
wenn damit eine Übernahme bestimmter Lehren des Aquinaten gemeint
ist. Und zwar müssen wir sie auch dann ablehnen, wenn sich diese
Übernahme auf die Grundlagen seines Systems beschränken soll. Denn wie wir
gesehen haben, halten diese Grundlagen vor den kritischen Fragestellungen
unseres heutigen philosophischen Bewußtseins nicht stand» (S. 166). Er
weist damit auf den dritten, kritischen Teil seines Buches zurück. Da
wir aber bei der eingehenden Kritik dieses dritten Teiles gesehen haben,
daß die sämtlichen Angriffe, die er hier auf die Grundlagen des thomistischen
Systems macht, nichts als unerwiesene Behauptungen sind, es sich dabei
auch herausstellte, daß er diese Grundlagen, gegen die er anstürmt, zum
größten Teil nicht einmal verstanden hat, so können wir den von ihm
angegebenen Grund für seine Weigerung, bestimmte Lehren von Thomas
anzunehmen, nicht gelten lassen. Wir fragen ihn also, was bei der Kritik,
die er im dritten Teil an Thomas und seinem System übt, sein eigentliches
Motiv war Warum glaubt er schließlich Kant mehr als dem hl. Thomas
Darauf muß die Antwort lauten : Das macht der relativistische Historismus,
von dem sein ganzes Denken und Werten beherrscht ist. Es gibt für ihn
keine feste, bleibende Wahrheit, sondern alles fließt ihm mit dem Gange
der Geschichte dahin. Daher gilt ihm das System des hl. Thomas für das

Mittelalter, aber auch nur für das Mittelalter, für unsere Zeit ist es veraltet
und überholt. Daß dieser Relativismus der Wahrheit das nimmt, was ihr
als Wahrheit wesentlich ist, ist selbstverständlich. Denn er ist nur ein
verhüllter Skeptizismus.

Ob er auch das katholische Dogma in seinen Relativismus mithineinziehen

will, darüber spricht er sich nicht ausdrücklich aus, aber der
modernistische Gläubensbegriff, den wir bei ihm feststellen konnten, macht
ihn in dieser Hinsicht sehr verdächtig.

Sollte er sich der Hoffnung hingeben, durch seine Angriffe auf den
Fürsten der Scholastik der Krisis des Neukantianismus aufhelfen zu können,
so wird er wohl eine arge Enttäuschung erleben.

Münster i. W. Prof. Dr. Dörholt.

Erkenntnistheorie.

1. Frau Dr. Edith Landmann : Die Transzendenz des Erkennens.
Berlin (G. Bondi) 1923 (292 pag.).

2. Gabriel Picard : Le problème critique fondamental (Archives de

philosophie. Vol. I. Cahier II). Paris (G. Beauchesne) 1923 (94 pag.).



362 Literarische Besprechungen

3. Dr. Jos. Schwertschlager : Die Sinneserkenntnis. München und
Kempten (Kösel u. Pustet) 1924 (ix u. 300 pag.).

1. Das Buch von Frau Dr. Landmann ist eine glänzend geschriebene
Verteidigung des natürlichen Realismus in der Erkenntnislehre. Ich
bedauere, daß ich durch die Neuausgabe meiner « Elementa Philosophiae »

verhindert wurde, das bedeutsame Buch früher zu besprechen.
Das Erkennen transzendiert ; es geht auf einen von sich verschiedenen,

ihm unabhängig gegenüber stehenden Gegenstand. Diese Transzendenz
des Erkennens ist keine Lüge, sondern Warheit. Zur Lüge machen die
Transzendenz die Idealisten und am ausgesprochensten die idealistischen
Anhänger der Gegenstandslehre, wie Husserl, die ausdrücklich die
Transzendenz anerkennen und trotzdem sie als Schein ansehen. Wir erfassen
somit durch unser Erkennen eine von unserm Bewußtsein unabhängige
Außenwelt. Und wir erfassen den bewußtseinsjenseitigen Gegenstand
unmittelbar und so wie er an sich ist. Auch der sogenannte kritische
Realismus, von der Verfasserin « wieder-naiver » Realismus genannt (p. 138)
ist abzulehnen. « Das Seiende wird nicht erreicht durch den Schluß von
einer bekannten Wirkung auf eine unbekannte Ursache, es ist keine zur
bekannten Erscheinungswelt erst hinzugedachte, problematische, sondern
es ist die räumlich-zeitliche Sinneswelt selbst An der Grenze des

Bewußtseins, in der Ferne, aber auch in der Beschaffenheit, in der es dem
Bewußtsein erscheint, liegt das Seiende. ; Losgelöst vom Bewußtsein,
also nicht Bewußtseinserscheinung, ist die Welt doch so wie sie dem
Bewußtsein erscheint» (p. 67). «Liegt hierin eine Metaphysik, so doch
keine andere als die im Bewußtsein unausweichlich angelegt ist. Wir
erreichen die Wirklichkeit nicht, indem wir Bewußtseinsinhalte aus dem
Bewußtsein hinausprojizieren, noch auch dadurch, daß wir von einer
immanenten Wirkung auf eine transzendente Ursache schließen, sondern
wir folgen der Transzendenz des Bewußtseins selbst und finden an der
Grenze des Bewußtseins, jenseits der Grenze, in dem Lande, auf das die
in all ihren Funktionen einheitlich zusammenwirkende Erkenntnis hinausblickt

und hindeutet, die Realität » (p. 68 f.). « So wie das Gemälde seinen
Gegenstand, der jenseits seiner selbst ist, doch in sich trägt, ihn, der es
nicht ist, den es nur bedeutet, so trägt unsere Erkenntnis den Gegenstand
der ihr transzendent ist, in sich, ihn, den sie nicht hat, aber den zu meinen
ihr Sinn ist» (p. 70). Überaus erfreulich ist, zu sehen, wie die Verfasserin
so gänzlich sich vom Banne der modernen subjektivistisch gerichteten
Philosophie befreit hat. « Es scheint uns an der Zeit », sagt sie, « allem,
was als spezifisch moderne Leistung von Descartes und Kant herkommend
bezeichnet wird, ein hohes Mißtrauen entgegenzubringen. Die Ehrfurcht
vor so großem Irren darf uns nicht darüber hinwegtäuschen, daß wir
Descartes die entscheidenden Irrtümer, bezw. die philosophische
Ausprägung und Sanktionierung der entscheidenden Irrtümer danken, in
denen wir bis heute befangen sind : wir danken ihm die Auseinander-
reißung von Leib und Seele als zweier nebengeordneter Substanzen, wir
danken ihm die Neubegründung der Mechanik und wir danken ihm jenen
fatal naiven Zweifel, der in der Selbstgewißheit des Denkens den Ausgangs-



Literarische Besprechungen 363

punkt aller Philosophie gefunden zu- haben glaubt » (p. 73). Auch für die
bewußtseinsjenseitige Geltung der unmittelbar sinnfälligen Beschaffenheiten

tritt die Verfasserin mit aller Entschiedenheit ein : « Als einst
Parmenides die sinnliche Welt für Schein erklärte, da ging ein Gelächter
durch ganz Hellas. Stumpfere Völker und Jahrhunderte haben sich diese
seither wissenschaftlich verbürgte Absurdität mit der erstaunlichsten
Geduld einreden lassen. Aber welche philosophische Doktrin der Welt
war je imstande, einen Menschen wahrhaft glauben zu machen, daß die
glühenden Farben einer Landschaft, in die er hinausblickt, aufhörten,
Farben zu sein im Augenblicke, da kein Auge sie sähe » (p. 161).

Frau Landmann erklärt sich gegen die aristotelische Lehre vom
Allgemeinen als dem eigentlichen Gegenstande der vollkommenen,
wissenschaftlichen Erkenntnis (p. 238 ff.). Dem abstrakt wissenschaftlichen
Erkennen will sie ein vollkommeneres, auf das konkrete Einzelding
gerichtetes Erkennen entgegensetzen. Dieses sei Erkennen des Ganzen,
« Gesainterkenntnis », während das abstrakte Erkennen nur Teilerkennen
sei. Allein, wir haben keine Funktion unseres Geistes, durch die wir das
konkrete Einzelding so mit Haut und Haaren verschlingen könnten. Das
konkrete Einzelwesen ist als solches unserm Geiste nicht verständlich.
Nur durch Allgemeinbegriffe können wir die Einzeldinge verstandesmäßig
durchdringen. Aber wir erkennen, das Allgemeine als in den Einzeldingen
verkörpert. P. 248 f. beschreibt die Verfasserin die « Gesamterkenntnis »

folgendermaßen: «Wenn wir die Eigenschaften eines Gegenstandes
auffassen, ohne zu wissen, wie weit sie dem Gegenstande zentral oder peripher,
wesentlich oder zufällig sind, so ist wohl etwas am oder vom Gegenstand
begriffen, aber nicht der Gegenstand selbst. Auf dieses attributive Erkennen,
auf solche verständnislose Unterwerfung unter das Seiende, sind wir dem
Ganzen gegenüber nicht angewiesen ; das völlig Neue, Übersinnliche der
Gesamterkenntnis geht auf die Struktur des Gegenstandes, auf den Quell
seines Wesens, seine innere Kausalität, das geheime Lebensgesetz, das
ihn durchdringt Gesamterkenntnis ist nicht irrational, sondern
überrational, nicht unsinnlich, sondern übersinnlich, sie ist nicht nur
Existenzialsetzung, sondern zugleich Wesenserfassung, sie ist Erfassung
des Allgemeinen im Einzelnen und des Einzelnen als eines Allgemeinen,
sie erfaßt mit und in den empirischen Gegenständen den Typus oder das
Urbild der Gegenstände.» Aber was ist die hier geschilderte
«Gesamterkenntnis » anderes als die in der abstrakten Wesenserfassung begründete
scientia propter quid (Sto-ci) des Aristoteles Nur ist dieses Wissen nicht
« überrational », sondern ganz und gar rational, d. h. diskursiv,
schlußfolgernd. Die Verfasserin hat Unrecht, wenn sie die Bedeutung des
schlußfolgernden Denkens herabzudrücken sucht. Die menschliche Wissenschaft
ist ganz und gar schlußfolgernd. Es ist unserm Geiste nicht gegeben, durch
unmittelbare Schauung der Dinge habhaft zu werden. Unsere unmittelbare

Verstandeserkenntnis ist höchst unvollkommen. Nur durch Urteilen
und Schließen vervollkommnen wir sie. Die vollkommene Erkenntnis
ist somit auch nicht unbeweisbar, wie p. 277 behauptet wird. Die Betonung
der individuellen Bedingtheit der « Gesamterkenntnis » (a. a. O.) könnte



364 Literarische Besprechungen

zur Skepsis führen, was ja gewiß nicht in der Absicht der Verfasserin liegt.
— Verwirrend und zum Teile unrichtig ist, was p. 269 ff. über den Glauben
gesagt wird. Wenn jede in einer Einsicht begründete Annahme einer
Wahrheit als « Glauben » bezeichnet wird, so mag das hingehen. Bezeichnet
doch auch Aristoteles die in der unmittelbaren Einsicht begründete
Annahme der ersten Grundsätze als Ttîuxtç. Allein es gibt eine vernünftig
begründete Glaubenszustimmung, ohne Einsicht in die geglaubte Wahrheit.
Die Glaubenszustimmung unterscheidet sich wesentlich von jeder durch
unmittelbare oder mittelbare Einsicht in die Wahrheit verursachte
Zustimmung. Bei der Glaubenszustimmung hat man wohl Einsicht in die
Glaubwürdigkeit der Wahrheit, nicht aber in die -Wahrheit selbst. Es ist
mißverständlich, wenn es heißt (p. 274) : « Selbst die Kirche bemüht
sich, Glauben einzuflößen ex objecto. » Die (katholische) Kirche fordert
wohl zum Glauben die Einsicht in die Glaubwürdigkeit der zu glaubenden
Wahrheiten (diese Einsicht kann jeder in irgend einer Weise haben), aber
sie fordert keine Einsicht in diese Wahrheiten selbst. Sie bleiben dunkel
und verhüllt. Eine Einsicht in diese Wahrheiten selbst würde den Glauben
unmöglich machen.

Wir wünschen der Verfasserin, sie möchte, nachdem sie so entschieden
mit den Vorurteilen des modernen Subjektivismus gebrochen, nun auch
bis zur ganzen aristotelischen Metaphysik sich durchringen. Sie würde
alsdann einsehen, daß Metaphysik nicht « nur in der Form der Ahnung,
des Schauens und der Verkündigung möglich » (p. 290) ist, sondern als

streng bewiesene Vernunftwissenschaft.
2. Nicht so gründlich mit dem Cartesianismus gebrochen hat G. Picard.

Er will das erkenntniskritische Problem, ähnlich wie Descartes, aus dem
erkennenden Subjekt heraus durch ein unmittelbares Erfassen dieses
Subjektes und seiner Innenzustände lösen. « In allen unsern psychologischen
Zuständen », so spricht er seine These aus (p. 46), « erfassen wir zugleich
und unzweifelhaft durch die begleitende konkrete Reflexion (par la réflexion
concrète concomitante) das existierende Ich und seine gegenwärtigen
Bewußtseinstatsachen. Diese unmittelbare Erkenntnis des Ich ist nicht
bloß erfahrungsmäßig, sondern absolut. Sie ist eine Erfahrung, die uns
das Sein selbst des Ich, nicht nur dessen Schein offenbart und die uns
zugleich die wesentliche Wahrheitsfähigkeit unseres Geistes erfassen läßt. »

Durch diese unmittelbare Verstandesschauung unseres Ich entdecken wir
in uns das Sein und die beiden Gesetze des Seins und Denkens : das
Widerspruchsprinzip und den Satz vom genügenden Grunde, und wir erfahren
die wesenhafte Wahrheitsfähigkeit unseres Geistes (p. 57 ff.).

Allein ein solches unmittelbares Erkennen ist uns nicht gegeben.
All unser Erkennen transzendicrt. Das hat Frau Landmann vorzüglich
gezeigt. Ihre Ausführungen wären noch insofern zu vervollständigen,
als die Transzendenz des Erkennens ausdrücklich bestimmt wird als eine
Eigenschaft jedes geschöpflichen Erkennens. Nur im göttlichen Erkennen,
in der vorjcecoç vo7)<nç fällt Erkennen und Erkanntes vollständig zusammen.
Der Akt des geschöpflichen Erkennens erkennt immer etwas anderes,
von sich selbst Verschiedenes. Auch innerhalb des Bewußtseins selbst



Literarische Besprechungen 365

transzendiert das Erkennen. Der refiexe Akt, durch den ich mein Erkennen
als Innenzustand erkenne, ist von diesem verschieden, und auch wenn
ich über meine Reflexion reflektiere, kann ich es nur durch einen neuen
Akt. Die réflexion concomitante Picards ist widerspruchsvoll. Es ist wohl
wahr, daß in jedem Erkenntnisakte dieser Akt und das Erkenntnissubjekt
erfahren werden, dunkel und nebenbei (in actu exercito). Sobald aber
der Erkennende seine Aufmerksamkeit auf sein Erkennen richtet, bringt
er notwendig einen neuen Erkenntnisakt hervor, durch den er den
vorhergehenden erkennt. Unser auf solche Weise immer transzendierendes
Erkennen zeigt sich aber auch allsogleich durch sich sebst als wahrheitsfähig
seiner Natur nach, so daß es widerspruchsvoll ist, an dieser Wahrheitsfähigkeit

zu zweifeln. Es zeigt sich ja wesenhaft als Erkennen von Etwas.
Unser Erkennen, auch unser abstraktes Verstandeserkennen, transzendiert
jedoch über unser Bewußtsein hinaus. Die abstrakten Begriffe zeigen sich
uns nicht von der konkreten Wirklichkeit, die wir mit unsern Sinnen
erfassen, vollständig losgelöst. Die aus der Erfahrung gewonnenen
Allgemeinbegriffe beziehen sich auf das reale Wirklich-Sein ; sie erscheinen
uns als allgemeine Seinsweisen, die für unsere Erfahrung und über sie

hinaus gelten. Und sie erscheinen uns so der Wahrheit gemäß, da das
Erkennen seiner Natur nach wahrhaft ist und sich als wahrhaft zeigt.
Es sind somit auch die obersten Grundsätze, die Beziehungen der
Allgemeinbegriffe ausdrücken, nicht nur Denk-, sondern auch Seinsgesetze.
Der künstliche Reflexionsprozeß,. mit dem Picard die Wahrhaftigkeit
unseres Erkennens wissenschaftlich erhärten will, ist somit überflüssig.
Aber sein erkenntniskritisches Vorgehen ist auch gefährlich. Denn da er
das unmittelbare Einleuchten der natürlichen Wahrheitsfähigkeit des
Erkennens nicht zugeben will, müßte er folgerichtig in der vollständigen
Skepsis endigen.

3. Schwerischlager vertritt den « kritischen » Realismus. — Die
Empfindung « bezeichnet einen bewußtseinsdiesseitigen, rein innerseelischen
Vorgang, der keinem Außending zugewandt ist» (p. 67). Schwertschlager
will « das Problem (der Außenwelterkenntnis) mit Hilfe der Kausalität
lösen : in der Wahrnehmung wird sich die Seele, aber durch eine besondere
Tätigkeit, eben diejenige der Wahrnehmung, der konkreten und momentanen

Wechselwirkung mit einem fremden Gegenstande bewußt» (p. 113).
Wesentlicher Bestandteil der Wahrnehmung ist «die Objektivierung»:
die im « Bewußtsein stattfindende Setzung eines vom Erkenntnissubjekt
verschiedenen Objekts als Ursache der Empfindung » (p. 118). Der Verfasser
verwahrt sich dagegen, daß der Objektivierungsvorgang notwendig in
einem UrsächlichkeitsscWi«/? bestehe ; es genüge die rein sinnliche Erfassung
der Ursache. Jedenfalls aber erfaßt nach Schwertschlager der Erkenntnisträger

unmittelbar nur seine subjektiven Zustände, von denen aus er in
die Außenwelt hinüberkommen soll.

Das ist aber unmöglich. Schwertschlager meint, Zweck und Bedeutung
des Wahrnehmungsaktes sei, « er soll die Kluft zwischen dem äußeren
Gegenstand und zwischen dem subjektiven Bewußtsein mit Hilfe der
Empfindung als eines Bewußtseinsinhaltes überbrücken» (p. 112). Allein



366 Literarische Besprechungen

diese Kluft ist unüberbrückbar. Des Verfassers Ausführungen für die
Realität der Außenwelt sind gewiß nicht geeignet, einen Idealisten zu
bekehren ; sie führen im Gegenteil zum Idealismus, da sie grundsätzlich
idealistisch sind. Ich verweise diesbezüglich auf meine Schriften « Unsere
Außenwelt» (p. 207 ff.), «De cognitione sensuum externorum » (n. 76 ff.)
und auf meine « Elementa Philosophiae 4 » (n. 686 ff.). Schwertschlager
hat mein Buch « Unsere Außenwelt » wohl nur flüchtig gelesen, sonst
könnte er nicht schreiben (p. 109) : « Aber er (Gredt) besitzt überhaupt
kein sinnliches Mittel, um zu diesem äußern Gegenstand nur zu gelangen,
ihn nur zu berühren. Er hat wenigstens keine eigene, vergleichende oder
sonstwie arbeitende Sinnesfähigkeit nachgewiesen, welche vom bewußt-
seinsdiesseitigen (inneren) zum bewußtseinsjenseitigen (äußeren) Objekt
überleitet. » Dazu die Anmerkung : « Im Widerspruch mit früheren
Aufstellungen behauptet Gredt S. 210 allerdings, es sei gar nicht nötig, nach
einer solchen ,Brücke' zu suchen, da das Bewußtseinsjenseitige unmittelbar
erfaßt werde. » Es ist in der Tat nicht nötig, daß ich nach einer solchen
Brücke suche, da nach mir durch die Empfindung der bewußtseinsjenseitige
Gegenstand ganz unmittelbar erfaßt wird. Aber eine Brücke ist notwendig,
um zum außerorganischen Gegenstande zu gelangen, da unmittelbar nur
das empfunden wird, was die Sinnesnervenendigungen berührt : das im
inneren Ohre Tönende, die in die Nase aufgenommenen riechenden Teilchen
usw. Diese Brücke ist die Erfahrung des Tastsinnes (vgl. Unsere Außenwelt,

p. 210 f., De cognitione sensuum externorum2, n. 79). Ganz
naturgemäß leitet diese Erfahrung in der bewußtseinsjenseitigen Ordnung von
dem näheren, den Erkenntnisträger unmittelbar berührenden Gegenstand
zum entfernteren hinüber. Die « kritischen » Realisten hingegen stehen
vor einem unüberbrückbaren Abgrunde, da sie die Transzendenz des
geschöpflichen Erkennens in seiner Wurzel (der Empfindung) leugnen und
so das Erkennen grundsätzlich auf das Subjektive beschränken, aus dem
sie in die transsubjektive Ordnung nicht mehr hinausgelangen können.

Im übrigen empfiehlt sich Schwertschlagers Schrift durch ihr reiches
experimentell-psychologisches und sinnesphysiologisches Material. Besonders

selbständig sind die Darlegung über Irrungen und Trübungen der
Wahrnehmungen.

Rom (S. Anselm). P. Jos Gredt O. S. B.

Fundamentaltheologie.

Schultes Reg. M., O.P.: De Ecelesia. Praelectiones apologeticae.
Paris (Lethielleux) 1926 (vin u. 776 S. 8°).

Zu den wichtigsten Traktaten der Theologie gehört in der heutigen
Zeit der geistigen Gärung, Zerfahrenheit und Zersetzung der Traktat
von der Kirche, ihrer göttlichen Stiftung und Verfassung, ihrer Regierungsund

Lehrgewalt. Besonders besteht diese Wichtigkeit für die Priester
und diejenigen, die sich durch das Studium der heiligen Theologie auf das
Priestertum vorbereiten. Um eifrige, opferfreudige Diener der Kirche zu



Literarische Besprechungen 367

sein oder zu werden, ist die rechte Auffassung von der Würde und Bedeutung
dieser Kirche für sie unerläßlich.

Zur Erlangung dieser richtigen Auffassung nun, resp. zur Bestärkung
und Vertiefung derselben, bietet uns der hochverdiente Professor am
Collegio Angelico in Rom, P. Reginald Schultes, ein Hilfsmittel dar, und
zwar, wie mit Genugtuung festgestellt werden kann, ein hervorragend
geeignetes Hilfsmittel.

Das Werk umfaßt zehn Kapitel : I. de defensione Ecclesiae catholicae ;

II. de causis Ecclesiae ; III. de notis Ecclesiae ; IV. de perfectione et dotibus
Ecclesiae in ordine societatis ; V. de potestate Ecclesiae ; VI. de Primatu
Romani Pontificis ; VII. de Conciliis oecumenicis ; VIII. de fontibus doctrinae
Ecclesiae ; IX. de Ecclesia ut régula ficlei ; X. de relationibus Ecclesiae
ad extra.

Die Methode der Apologetik wird bedingt durch die Auffassung über ihre
Stellung im System der theologischen Wissenschaft. Der Verfasser bestimmt
diese Stellung so, daß die Apologetik ein Teil der Dogmatik ist, und zwar
jener Teil, der unter positiver und innerer Leitung und Zielsetzung von
Seiten des Glaubens und der Kirche die Grundlagen des Glaubens mit den
Mitteln der natürlichen Vernunft verteidigt (p. 6 ff.). P. Schultes wendet
damit die von seinem Ordensgenossen, P. Garrigou-Lagrange, für die
Verteidigung der Offenbarung (De Revelatione 2 I, 52-65) dargelegte und
begründete Theorie auch auf den Traktat de Ecclesia an. Er ist dazu
sehr zu beglückwünschen. Die hier und ausführlicher bei P. Garrigou-
Lagrange 1. c. gegebene Begründung ist überzeugend und der praktische
Gewinn ist sehr groß. Es herrschte ja in der neueren Zeit über das
Verhältnis der Apologetik zur Dogmatik große Unsicherheit und Unstimmigkeit

unter ihren Vertretern. Die einen behaupteten, die Apologetik sei
keine theologische Wissenschaft im strengen Sinne, sondern nur eine
Vorhalle dazu ; praktisch gingen sie aber doch so vor, daß sie in der
Zielsetzung und Beweisführung sich eng an die Normen des Glaubens und der
Kirche anschlössen : zum Vorteil der Sache zwar, aber nicht der Konsequenz.
Andere glaubten die Apologetik rein vom philosophischen Gesichtspunkt
aus behandeln zu müssen und stellten sich so sehr auf den Standpunkt
der Gegner, daß sie weder die wahre katholische Lehre verteidigten noch
vom falschen Ausgangspunkt wieder loskommen konnten. Statt die Kirche
wirklich zu verteidigen, gaben sie sie schon im Ausgangspunkt preis, und
statt die Gegner von ihrem Standpunkt auf den der Kirche zu bringen,
wurden sie von ihnen auf dem gegnerischen festgehalten. Man denke an
Schell, die Modernisten, die Immanenzapologetik, Wesensschauapologetik
usw. Wieder andere hielten dafür, die Apologetik sei teils philosophische,
teils theologische Disziplin : philosophische bis zum Erweis der göttlichen
Einsetzung der katholischen Kirche und ihres unfehlbaren Lehramtes,
von da an theologische. Aber damit wird zu den übrigen Mängeln noch
die Preisgabe des einheitlichen Charakters der Apologetik hinzugefügt.

Alle diese Fehler und Gefahren vermeidet die Stellungnahme d,es

Verfassers. Seine Methode entspricht genau der von ihm festgestellten Natur der
katholischen Apologetik. Er steht auf dem Boden des Glaubens und reicht



368 Literarische Besprechungen

von diesem sichern Orte aus allen Irrenden die Führerhand. Bei allen
Fragen wird genau und aus den authentischen Quellen die zu verteidigende
katholische Lehre vorgeführt und erklärt ; die gegnerischen Ansichten
werden getreu referiert ; natürlich kann dabei nicht auf die täglich sich
ändernden Einfälle jedes einzelnen eingegangen werden ; der Auktor hält
sich an die einflußreichsten Vertreter des Irrtums und an die entscheidenden
Grundtatsachen und Grundwahrheiten. Bei der gegnerischen Ansicht wird
Wahres und Falsches sorgfältig geschieden, gewöhnlich auch die Quelle
des Irrtums aufgedeckt. Sodann wird die katholische Auffassung bewiesen,
und zwar stets mit Gründen, wie sie dem Gegner gegenüber angemessen
sind, d. h. nicht aus dem Glauben und der Auktorität der Kirche, die erst
zu beweisen ist, sondern aus Gründen der natürlichen Vernunft, die
gestaltet sind nach den Forderungen der natürlichen Wissenschaft, der
Philosophie, Geschichte, Kritik usw. Schließlich werden, wo nötig, auch
die Gegengründe des Gegners angeführt und ihre Haltlosigkeit ans Licht
gestellt. Es ist, wie man sieht, im Wesentlichen die Methode des hl. Thomas,
der P. Schultes folgt, ja die Methode der ganzen Vorzeit. Sie ist klar und
sicher, solid und streng wissenschaftlich, geeignet, den Katholiken im
Glauben zu stärken und den aufrichtig Suchenden zur Wahrheit zu führen.
Es wäre darum dringend zu wünschen, die Methode des Auktors möchte
im Wesentlichen wieder allgemein werden bei den Apologeten der
katholischen Kirche.

Ist so die Methode des Werkes alles Lobes wert, so nicht weniger auch
die Durchführung im einzelnen. Die Darstellung ist knapp und gedrängt,
die Fragen werden klar und bestimmt umschrieben, die Thesen, sind
sorgfältig abgewogen, die Beweisführung ist sehr solid und gründlich. Es steht
dem Verfasser eine vorzügliche Kenntnis der thomistischen Philosophie
wie der modernen Geistesrichtungen zu Gebote ; auch die Heilige Schrift
und die altchristliche Literatur weiß er, wo es nötig ist, trefflich zu
verwerten. Überall ist er umsichtig und maßvoll in seinen Urteilen, nirgends
aber zeigt er Neigung zu schwächlichen Kompromissen mit blendenden
Irrtümern, sondern geht mit mutiger Folgerichtigkeit seinen Weg. Wenn
er dabei auch z. B. Förster, S. 185, Anmerkung 4 (s. auch S. 232, Anmerkung)
unter die Bekämpfer der Kirche einreiht, so wird das — leider — bei
manchen Katholiken Verwunderung hervorrufen ; freilich wohl kaum bei
den Lesern des « Divus Thomas ».

Wenn wir noch auf Einzelheiten eingehen sollen — wir dürfen es
leider nur in Kürze tun — so möchten wir aufmerksam machen auf die
grundlegende These im zweiten Kapitel : Christus Dominus proxime et
directe Ecclesiam tamquam societatem veri nominis instituit. Sie trägt
das ganze Gebäude der Apologetik der Kirche und ist darum auch mit
besonderer Sorgfalt und Gründlichkeit behandelt und bewiesen aus der
Reich-Gotteslehre im Alten und Neuen Testament, aus dem erklärten
Willen Christi, aus der Apostelkirche, aus der Lehre des hl. Paulus
und endlich aus den Zeugnissen der ältesten Väter und
Kirchenschriftsteller. Nach dieser festen Grundlegung können dann die Fragen
über die Zweckursache der Kirche, ihre Mitgliedschaft und ihre Formal-



Literarische Besprechungen 369

Ursache oder Verfassung sicher und ohne große Schwierigkeit beantwortet
werden.

Bei dem sehr gelungenen Kapitel über die Kennzeichen der wahren
Kirche und unter den verschiedenen Wegen, um zur Erkenntnis der echten
Kirche wird unter den verschiedenen Wegen, um zur Erkenntnis der
echten Kirche Christi zu gelangen, als der für die Apologetik geeignetste und
zweckmäßigste der Weg der Merkmale der Einheit, Heiligkeit, Katholizität
und Apostolizität festgestellt. Das Merkmal ihrer Schönheit, das einzelnen
Modernen wohl sehr zusagte, wird als ungeeignet abgelehnt : die Schönheit
der katholischen Kirche wird erst recht erkannt, wenn man sie im Lichte
des Glaubens schaut ; wer draußen steht, sieht sie nicht ; zudem ist dieses
Kennzeichen viel zu subjektiv.

Vielen Neueren kommt auch der Weg über den Primat als der leichteste
und kürzeste vor : die wahre Kirche Christi muß nach Christi Anordnung
Petrus und seine Nachfolger zum sichtbaren Oberhaupt haben ; nun aber
hat einzig die katholische Kirche die Einrichtung des Primats ; also kann
nur sie die wahre Kirche Christi sein. P. Schuttes läßt dieses Kriterium
nicht gelten, obgleich er natürlich die Tatsache zugibt, daß die wahre
Kirche Christi den Primat hat ; aber der Primat sei nicht ein Merkmal
der Kirche, weil seine göttliche Einsetzung und seine Fortdauer im römischen
Bischof nicht leichter und augenscheinlicher zu erkennen sei als die göttliche
Einsetzung der katholischen Kirche selbst ; wer einmal zugegeben habe,
daß Petrus den Jurisdiktionsprimat erhalten habe und der römische Bischof
sein Nachfolger sei, der brauche keine Beweise mehr für die Wahrheit
der katholischen Kirche. •—• Die Erklärung und Anwendung der Merkmale
ist dann sehr gut.

Bei der Frage nach der Ausdehnung der Unfehlbarkeit der Kirche
auf die Schlußfolgerungen aus den geoffenbarten Wahrheiten geht der
Verfasser in der Unterscheidung der verschiedenartigen Folgerungen nicht
ganz einig mit seinen Ordensgenossen Marin-Sola (L'évolution homogène
du dogme catholique I, 134 ss.), indem er conclusiones quoad nos seu

explicativas und c. quoad se seu illativas unterscheidet und nur die ersteren
unter das objectum primarium der kirchlichen Unfehlbarkeit einreiht,
während die letzteren zum objectivum secundarium gehören (S. 308 ss.).
Von Bedeutung wird diese Lehre bei der Frage mach dem Gegenstande
der fides divina et catholica. Nach Marin-Sola gehören dazu alle
Wahrheiten, die mit metaphysischer Notwendigkeit aus geoffenbarten Wahrheiten

erschlossen und vom kirchlichen Lehramt definiert worden sind.
Für die sogenannte fides ecclesiastica bleibt also da kein Raum mehr.
Nach P. Schultes aber können die conclusiones illativae, auch wenn sie

metaphysische Folgerungen sind, nicht Gegenstand der fides divina, sondern
nur der fides ecclesiastica sein. Was er S. 632 für seine These anführt,
ist gewiß von großem Gewicht.

Das neunte Kapitel, De Ecclesia ut régula fidei, erscheint dem Rezensor
als das beste von allen. Man fühlt unwillkürlich, daß der Auktor sich hier
auf seinem eigensten Forschungsgebiet bewegt. Interessant ist da zunächst
seine Antwort auf die umstrittene Frage über den Grad der Auktorität

Divus Thomas. 24



370 Literarische Besprechungen

des Syllabus Pius' IX. vom Jahre 1864. P. Schlütes urteilt : er ist ein
auktoritativer, päpstlicher Lehrerlaß, aber kein definitiver und unfehlbarer.
Sehr interessant ist aüch, was S. 653 ff. über die dogmatischen und sonstigen
unfehlbaren Entscheidungen der letzten Päpste gesagt ist : Pius IX. definiert
den Glaubenssatz, von der Unbefleckten Empfängnis Mariä und die auf
dem Vatikanischen Konzil ausgesprochenen Dogmen. Leo XIII. gab,
zum Erstaunen der Unfehlbarkeitsgegner, die eine Überschwemmung der
Welt mit neuen Dogmen erwarteten, keine einzige dogmatische Entscheidung
im strengen Sinne heraus, wohl aber zwei endgiltige und unfehlbare Urteile :

das eine über eine dogmatische Tatsache, nämlich die Ungiltigkeitserklärung
der anglikanischen Weihen (1896), das andere in der Verurteilung des
Amerikanismus (1899), die zwar eine definitive Lehrentscheidung ist, ohne
daß aber eine einzelne Lehre als Glaubenssatz ausgesprochen würde.

Pius X. gab mehrere unfehlbare Entscheidungen ex cathedra. Die
erste war enthalten in der Enzyklika « Pascendi », worin er das System
des Modernismus als häretisch verwarf, ohne daß jedoch die einzelnen
Häresien spezifiziert wurden. Sodann nahm der Papst das Dekret « Lamen-
tabili », das als Erlaß der Congr. S. Off. nicht genug Nachachtung fand,
als sein eigenes an in Anwendung seiner endgiltigen Auktorität unci
Unfehlbarkeit. Da jedoch die einzelnen Sätze keine Einzelzensur empfangen,
ist aus dem Dokument nur zu ersehen, daß die einzelnen Sätze alle falsch
und viele häretisch sind ; welche Zensur aber den einzelnen Satz trifft,
muß und kann im allgemeinen leicht mit andern Mitteln festgestellt werden.
Endlich muß auch der Antimodernisteneicl vom 1. September 1910 als ein
unfehlbares Dokument anerkannt werden, in dem der erste Teil und die
zwei letzten Sätze zu den eigentlichen Glaubens- und Sittenlehren gehören,
die übrigen wenigstens endgiltige und darum unfehlbar wahre Bestandteile
der fides ecclesiastica sind.

Benedikt XV. und Pius XI. haben keine Lehrentscheidungen ex
cathedra erlassen.

Im Codex Juris Canonici ist keine Entscheidung ex cathedra zu sehen,
und deshalb ist keine Lehre schon allein darum, weil sie darin steht, mit
einem eigentlichen Glaubensakt zu glauben. Immerhin hat der Codex
große theologische Auktorität, so daß jede Lehre, die er enthält, als certa
et tuto tenenda zu gelten hat.

Gut und lehrreich ist, was (S. 659-692) über die Auktorität der Väter
und Theologen, besonders aber über die theologische Auktorität des
hl. Thomas (S. 693-704) gesagt wird. Überhaupt darf das ganze neunte
Kapitel als ausgezeichnete Einführung in das Studium der Theologie
bezeichnet werden.

So kann denn das vorliegende Werk allen, besonders aber dem
Theologiestudierenden aufrichtig empfohlen werden. Seine klare, logische
Darstellung dürfte es auch als Lernbuch recht geeignet erscheinen lassen.

Für eine bald zu hoffende Neuauflage wäre eine etwas sorgfältigere
Durchsicht der Druckbogen zu wünschen. Die Druckfehler sind zahlreich.
Auch einige geschichtliche Ungenauigkeiten, die sachlich freilich ohne
Bedeutung sind, könnten dabei verbessert werden. So dürfte für die



Literarische Besprechungen 371

Verfehlungen des Gallikanismus etwas zu stark auf den Einfluß des

Protestantismus hingewiesen sein (S. 262 und 350) ; seine Wurzeln gehen
weiter zurück : man denke an die pragmatische Sanktion von Bourges
(1438). —• S. 380 wird Makarius Magnes irrigerweise als paganus
bezeichnet. •—• S. 409 heißt es : « Ita vel Tertullianus Papam Stephanum.
tamquam successorenr Petri agnoscit » : es sollte wohl heißen : Callistum,
S. 428 heißt es : « Denique Cyprianus, cum Papa Stephanus minaretur
se unionem cum eo rumpere, cessit : ähnlich S. 472. Diese Angabe dürfte
der geschichtlichen Grundlage entbehren. Auch d'Alès sagt an der vom
Auktor zitierten Stelle nichts ähnliches.

Stift Einsiedeln. Dr. P. Meinrad Benz O. S. B.

« Noch ein Wort zur Analysis fldei » hat P. A. Straub S. J. im
III. Quartalheft 1926 der Zeitschrift für katholische Theologie (p. 454-463)
zur Verteidigung seines von mir im Divus Thomas 1924 (p. 488-494)
besprochenen Buches « De analysi fidei », als Antwort auf meine im
Divus Thomas 1926 (p. 107^-113) gebrachte Entgegnung auf seine Gegenkritik

meiner Besprechung des genannten Buches, sprechen zu müssen
geglaubt. Er meint nämlich immer noch, die von mir angegriffene und
durch Entkräftung seiner Argumente als völlig unhaltbar erwiesene Hauptthese

seines Buches aufrecht erhalten zu können.
Ich habe das von ihm in dieser neuesten Erwiderung Vorgebrachte

aufmerksam und bedächtig durchgelesen, aber nichts darin gefunden,
was mich veranlassen könnte, etwas von dem meinerseits Behaupteten
zurückzunehmen oder etwas daran zu ändern. Ich konnte mehrfach
feststellen, daß früher schon Vorgebrachtes nur in anderer Form nochmals
wieder vorgebracht war, dem gegenüber eine nochmalige Zurückweisung
mir überflüssig, unnütz, für die Leser langweilig und daher ganz und gar
unangebracht scheinen mußte. Ich habe mich dann gefragt, ob das übrige
so bedeutend sei, daß ich, um es richtig zu stellen, eine Erwiderung schreiben
müsse oder eine solche sich wenigstens empfehle. Ich habe diese Frage
mit Nein beantwortet. Denn wozu Um der Wahrheit zu dienen oder
den Gegner zu überzeugen Um der Wahrheit zu dienen, schrieb ich die
Kritik des mir zur Besprechung zugesandten Straub'schen Buches, und
nur um der Wahrheit zu dienen, schrieb ich auf die durch meine
Besprechung hervorgerufene Gegenkritik des Verfassers eine Entgegnung,
sonst würde ich mich dieser höchst unerquicklichen und zeitraubenden
Arbeit bei den vielen Arbeiten, die schon fortwährend auf mir lasten,
wahrhaftig nicht unterzogen haben, zumal die Erfahrung lehrt, daß sie
recht oft auch eine undankbare Arbeit ist. Undankbar deshalb, weil sie

häufig nicht zum Ziele führt, sondern statt der angestrebten Verständigung
nur eine Entfremdung der Gemüter im Gefolge hat und sogar die Nächstenliebe

in Gefahr bringen kann. Man hat es eben bei solchen Entgegnungen
und Auseinandersetzungen nicht nur mit dem Verstände, sondern auch
mit dem Willen des Gegners zu tun. Denn jedes Festhalten an einem
Irrtum hat nicht in dem für die Wahrheit geschaffenen und angelegten



372 Literarische Besprechungen

Verstände, sondern nur im Willen seinen tiefsten Grund, der sämtliche
Seelenvermögen, mit Ausnahme der vegetativen Kräfte, und daher auch
die Akte des Verstandes quoad exercitium bewegt und beherrscht, wie
der hl. Thomas (S. th. I q. 82 a. 4) lehrt. Übrigens hatte ich diesen
beherrschenden Einfluß des Willens auf den Verstand in meiner genannten
Entgegnung im Divus Thomas 1926 (p. 108 f.) schon berührt. Ich wies
dort auf die bekannte Erfahrungstatsache hin, daß einer das, dem er mit
dem Willen zuneigt, auch mit dem Verstände leicht annimmt, gegen das
aber, worin der Wille sich verstockt hat, auch mit den besten Verstandesgründen

nichts auszurichten ist. Ferner konnte ich damals schon bezüglich
eines Punktes feststellen, daß der individuelle Wille meines Gegners mit
im Spiele war. Ich tat es ebenda (p. 109 unter 2) mit den Worten : der
Grund dafür, daß er das von mir Genannte nicht sehe, liege in seinem
Willen, womit rücksichtsvoll gesagt war, dieser sein Wille, der den
betreffenden Irrtum in sich berge, sei kein bewußter Wille ; denn was
man nicht sieht, kommt einem doch auch nicht zum Bewußtsein. Auch
jetzt nehme ich nicht an, daß P. Straub mit bewußtem Willen an dem
Unrichtigen in seinen Behauptungen festhält. Er sieht eben auch jetzt
noch nicht, wo die Wahrheit liegt, und für dieses Nichtsehen liegt der
Grund in seinem unbewußten Willen.

Als Ertrag msiner nunmehr abgeschlossenen, mit P. Straub geführten
wissenschaftlichen Unterhaltung möchte ich die klarer herausgestellte
Erkenntnis ansehen, daß die motiva credibilitatis, solange sie im Bereiche
des Natürlichen bleiben, bloße Bedingungen für die Annahme des
Glaubens sind, nicht eigentliche Beweggründe (obschon nichts im Wege
steht, sie Beweggründe oder Motive im weiteren Sinne zu nennen), dagegen
zu eigentlichen Beweggründen werden, wenn sie vom übernatürlichen
Glaubsnslichte durchleuchtet werden. Der Grund für diese Unterscheidung
liegt darin, daß der Verstand, solange er im Bereiche des Natürlichen
bleibt, nicht weiter kommen kann, als bis zu der Einsicht, es sei vernünftig
oder wenigstens (bezüglich der Geheimnisse, die der Glaube enthält) nicht
unvernünftig und zugleich pflichtmäßig, dem sich uns Menschen
offenbarenden Gott zu glauben, der prima veritas sich rückhaltlos zu
unterwerfen ; aber eine solche Verstandeseinsicht wäre noch kein Glaube in
dem Sinne, in welchem wir hier vom Glauben reden. Sie wäre, weil etwas
rein Natürliches, nicht einmal ein Anfang des Glaubens oder ein Zugang
zu ihm, da der Glaube etwas Übernatürliches ist. Und weil das, was man
eigentliches Motiv nennt, als ein solcher Anfang oder Zugang bezeichnet
werden muß, so kann sie (die genannte Verstandeseinsicht) eigentliches
Motiv nicht genannt werden. Bedingung aber kann sie genannt werden,
weil sie die Forderung, die der Verstand stellt und zu stellen berechtigt
ist, bevor er glaubt, erfüllt. Wenn aber die sogenannten motiva credibilitatis
vom übernatürlichen Glaubenslicht durchleuchtet und dadurch in die
übernatürliche Ordnung erhoben werden, werden sie zu eigentlichen Motiven.
Zu Motiven, noch nicht unmittelbar für die Annahme des Glaubens, sondern
zunächst erst für die Annahme, daß Gott, die prima veritas, wirklich
gesprochen und in seiner Offenbarung sich kundgegeben habe, also zu



Literarische Besprechungen 373

Motiven, die den Verstand auf das Urmotiv sowohl für diesen Anfang
des Glaubens als auch für den Glauben selbst, auf Gott, das Formalobjekt
des Glaubens und den einzigen und ausschließlichen Glaubensgrund,
hinweisen. Damit stimmt auch die Erfahrungstatsache, daß solche, die
dem katholischen Glauben zuneigen, solange sie nur die apologetischen
Beweise studieren und nicht beten, nicht zum Glauben kommen, wohl
aber, wenn sie mit dem Studium inständiges Gebet verbinden.

Das Glaubenslicht ist selbstverständlich eine übernatürliche Wirkung
Gottes, aber man kann es nicht eine Offenbarung oder Selbstoffenbarung
Gottes nennen — mein Gegner hatte mich fälschlich so verstanden und
wollte auch später, trotz meiner Einrede, davon nicht lassen — da es

nur eine auf die gläubige Annahme seiner Heilsoffenbarung abzielende
übernatürliche Erleuchtung des die motiva credibilitatis erwägenden
Verstandes ist, wobei diese das Materielle sind, während das auf sie fallende
übernatürliche Licht das Formelle ist.

Man darf nicht einwenden — wie das mein Gegner in seiner neuesten
Erwiderung (p. 457) tut — der Glaube könne als göttliche Tugend nicht
auf einem geschöpflichen Motiv beruhen. Das kann er freilich nicht, aber
das tut er in dieser Theorie auch nicht, sondern man glaubt ihr zufolge
einzig und allein, weil Gott, der Unfehlbare und Allwahrhaftige, spricht.
Weil aber dieser unfehlbare und allwahrhaftige Gott für uns Menschen
unsichtbar ist und wir kein anderes Mittel haben, zu seiner Erkenntnis
zu gelangen, als die sichtbaren Geschöpfe, so sind wir notgedrungen darauf
angewiesen, uns dieser zu bedienen, um per visibilia ad invisibilia
emporzusteigen. Wir erkennen aus ihnen durch das natürliche Licht unserer
Vernunft Gott als die erste und höchste Ursache, aber noch nicht ohne
weiteres auch als den Glaubensgrund. Auch die im natürlichen Lichte
der Vernunft betrachteten motiva credibilitatis sind wohl imstande, dem
Verstände das Vernunftgemäße, Honeste und Pflichtmäßige des Glaubens
zu zeigen, aber nicht, ihn herbeizuführen. Soll er wirklich Zustandekommen,

so muß Gott selbst, der einzige und ausschließliche Glaubensgrund,
mit seiner Gnade eingreifen, indem er, der objektiv der einzige Glaubensgrund

ist, auch subjektiv, für den individuellen Verstand, in welchem der
Glaube werden soll, der Glaubensgrund wird. LTnd das wird er dadurch,
daß er die motiva credibilitatis in dem sie erwägenden und durchdenkenden
Verstände übernatürlich durchhellt, dadurch den Verstand selbst
erleuchtend bewegt und an sich zieht und für die Einwirkung des Willens
disponiert, so daß er dem Befehle des gleichfalls von Gott übernatürlich
bewegten freien Willens Folge leisten und den Glaubensakt selbst
vollziehen kann.

Da mein Gegner, der manchmal über Zwirnsfäden aus Mangel an
Nachdenken stolpert, sich daran stößt, daß ich gesagt habe, das Glaubenslicht

bringe alle Zweifel zum Weichen, so will ich noch ausdrücklich
bemerken, was für die nachdenkenden und williger mir entgegenkommenden
Leser ja selbstverständlich war, daß das bunte Heer der Zweifel und
Bedenken in dem Kopf des Konvertenden unter dem Glaubenslichte so

zu weichen pflegt, wie der Morgennebel bei steigender Sonne, also nicht



374 Literarische Besprechungen

mit einem Schlage, sondern langsam und allmählich, in dem Maße, in
welchem das Glaubenslicht steigt und zunimmt.

Was ich über den Ertrag unserer streitbaren Unterhaltung geschrieben
babe, ist nicht für meinen Gegner bestimmt, sondern für die andern Leser
des Divus Thomas, und ich gebe mich der Hoffnung hin, daß recht viele
Mitglieder der von mir hochgeachteten Gesellschaft Jesu darunter sein
werden. Es hat mich nicht wenig gefreut, daß P. Straub auch bei seinen
eigenen Ordensgenossen auf Widerspruch gestoßen ist. Für ihn ist der
genannte Abschnitt deshalb nicht bestimmt, weil er das in demselben
von mir Gesagte in seiner letzten Erwiderung (p. 456) schon im voraus
abgelehnt hat. Mit ihm werde ich über die Sache, in der wir uneinig waren
und sind, mich nicht mehr unterhalten, da ich mich überzeugt habe, daß
er zu den Köpfen gehört, denen die Gabe eignet, eine kontroverse Frage
endlos hinziehen zu können, ohne zu einem beruhigenden Abschluß zu
kommen. In Rom nennt man solche Köpfe : teste, che finiscono mai.

Da er in seiner letzten Erwiderung (p. 454) den Ton bedauert, « in
dem diese wissenschaftliche Aussprache stellenweise sich ergeht », so sei
es mir gestattet, dagegen zu bemerken, daß ich mir nicht bewußt bin,
den wissenschaftlichen Anstand irgendwo verletzt zu haben. Daß die
Wahrheit, die an sich mit der Liebe und allen Tugenden, die diese im
Gefolge hat, stammverwandt ist für denjenigen, dem sie tadelnd, anklagend
oder richtend gegenübertreten muß, etwas Hartes hat und daher
unbequem und unangenehm empfunden werden kann, ist freilich wahr.
Das darf uns aber nicht hindern, sie, wo es nötig ist, frei und offen
auszusprechen.

Münster i. W. Prof. Dr. Dörholt.


	Literarische Besprechungen

