Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Der Gottesbeweis aus dem Gluckseligkeitsstreben beim hl. Thomas
Autor: Bohm, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Gottesbeweis

aus dem

Gliickseligkeitsstreben beim hl. Thomas.

Von Dr. Otto BOHM, Freising.

Durch die Auseinandersetzung zwischen P. G. M. Manser O. P.
und P. Jos. Gredt O. S. B. ! ist nicht nur die selbstindige und durch-
schlagende Beweiskraft des herkémmlichen Gottesbeweises aus dem
menschlichen Gliickseligkeitsstreben in Irage gestellt worden, es ist
vielmehr auch die Stellung des hl. Thomas zu diesem Gottesbeweis
fragwiirdig geworden. P. Manser sagt: « Thomas hat das Dasein Gottes
nie aus dem Gliickesstreben des Menschen zu beweisen gesucht. » 2
P. Gredt aber behauptet: «I* II*® q. r und 2 enthalten tatsichlich
diesen Beweis. » ?

Dieser scheinbare Widerspruch lil3t sich vielleicht so lgsen : Der
hl. Thomas fithrt diesen Gottesbeweis nicht so offenkundig und nicht
so ausdriicklich, wie er die bekannten fiinf Wege der Gotteserkenntnis
in der Theologischen Summe I q. 2 a. 3 darlegt. Sonst kénnte ja gar
kein Zweifel dariiber bestehen. Wir miissen also annehmen, daf3 der
Gliickseligkeitsbeweis vielleich einschlufweise in den Werken des
hl. Thomas enthalten sein diirfte. Ob und inwieweit dieser Gottes-
beweis also in den Ausfithrungen des Aquinaten verborgen liegt, und
zwar unabhdngig von allen Voraussetzungen des Daseins Gottes und der
andern Gottesbeweise, das ist der Fragepunkt unserer Untersuchung.

In engem Zusammenhang mit dem Gliickseligkeitsbeweis stchen
natirlich die Fragen nach dem Endziel des Menschen und nach dem
Gluckseligkeitsgegenstand des menschlichen Willens. Wo demnach

! Divus Thomas I (1923), S. 44-350; 146-164 ; 1I (1924), S. 92-104 ; 329-330.
Vergl. Dr. P. M. Hallfell, Divus Thomas I (1923), S. 296-320.

2 Divus Thomas II (1924), S. 333.

3 Divus Thomas II (1924), S. 08.



320 Der Gottesbeweis aus dem Gliickseligkeitsstreben beim hl. Thomas

diese I'ragen behandelt sind, werden. wir auch die Aufschliisse iiber
unsern Gottesbeweis finden ; vor allem also in der Theologischen Summe
I-1T q. 1-13 und in der Philosophischen Summe 111 ¢. 1-63. 1

I. Untersuchung der Theologischen Summe 1 2 q. 1-13.

In unserer Unzulanglichkeit und Erginzungsbediirftigkeit streben
wir Menschen alle 2 nach der Auffillung und Erfiillung unserer eigenen
Vollkommenheit ?, nach Gliickseligkeit (beatitudo).* Diese ist unser
einziger letzter Zweck (unus ultimus finis) 3, auf den denknotwendig ©
und erfahrungsgemifl (experimento) 7 unsere Natur unabweislich (im-
mobiliter) ® hindringt. Dieses Sehnen und Streben unseres Willens
nach Glickseligkeit ist so naturnotwendig (naturaliter et ex necessitate) ?,
dafl wir unmoglich unsere Gliickseligkeit nicht wollen kénnen (Homo
non potest non velle esse beatus) 1°, daf wir unser Ungliick oder Ubel
nur dann anstreben kénnen, wenn wir es zufillig (per accidens) als
ein Gut auffassen.! Aus diesem naturhaften Gliickseligkeitssehnen
(naturale desiderium beatitudinis) > quillt gleichsam all unser Streben

1 Vergl. dazu IV Sent. d. 49 q. 1 und Ver. q. 22,

2 « Omnes appetunt suam perfectionem adimpleri. » I-II q. 1 a. 7 ; vergl, I-II
q. 5 a. 8; IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1 sol. 1.

* 3 «Cum unumquodque appetat suam perfectionem, illud appetit aliquis ut
ultimum finem, quod appetit ut bonum perfectum et completivum sui ipsius. »
I-II q. 1 a. 5 rat. 1; vergl. « completio » Ver. q. 22 a. ;.

4 I-IT q. 1 a. 7 sed contra ; a. 8 sed contra et resp. ad obi. ; vergl. IV Sent.
d. 49 q. 1 a. 1 sol. 1.

5 I-II g. 1 a. 5 rat. 1 ; a. 7 sed contra; a. 8 sed contra et resp. ad obi. ; vergl.
IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1 sol. 1; Ver. q. 22 a. 7.

6 « In processu rationalis appetitus, qui est voluntas, oportet csse principium
id, quod naturaliter desideratur .... Principium autem in processu rationalis
appetitus est ultimus finis (vergl. a. 4). Unde ....» I-IT q. 1 a. 5 rat. 2.

? « In ordine appetibilium hoc modo se habet finis, sicut principium in ordine
intelligibilium .... Cum beatitudo sit finis humanae vitae, quidquid voluntas
appetit facere, ad beatitudinem ordinat ; quod etiam experimento patet. Quicum-
que enim appetit aliquid, appetit illud inquantum est aestimatum bonum. Per
hoc autem, quod aliquis habet aliquid, quod aestimat bonum, reputat se ut
beatitudini propinquiorem .... Et ideo quilibet appetitus in beatitudinem ordi-
natur.» IV Sent. d. 49 g. 1 a. 3 sol. 4; vergl. I q. 60 a. 2.

8.1 qg. 82 a. 1. ‘

9 [-1I1 q. 5 a. 8 ad 2; vergl. I q. 82 a. 1; Ver. q. 22 a. 5 et 6.

10 1.1T q. 5 a. 4 ad 2; vergl. I-Il q. 10 a. 2; q. 13 a. 6.

I 1V Sent. d. 49 q. 1 a. 3 sol. 2 et ad 3; vergl. I-IT q. 8 a. 1.
12 [-IT1 q. 2 a. 2 ad 3; vergl. I-II q. z a. 8 obi. 3; IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1
sol. 1.



Der Gottesbeweis aus dem Glickseligkeitsstreben beim hl. Thomas 32I

und Wollen hervor und ordnet sich der Zielrichtung aul die Gliick-
seligkeit ein. !

Aber trotz der Naturnotwendigkeit dieses grundlegenden und
allbeherrschenden (fundamentum et principium)
der Gliickseligkeit im allgemeinen begriffen (beatitudo secundum
communem rationem) 3, bleiben wir doch frei in der Wahl der Mittel
zum letzten Zweck * und in der IEntscheidung, worin wir unsere
Gluckseligkeit, unsern letzten Zweck, unser hochstes Gut suchen

9
a

Naturtriebes nach

wollen. 3

Als erstes LErgebnis kénnen wir also feststellen, daBl in der I-11
q. 1-13 unbestreitbar der Ausgangspunkt des Glickseligkeitsbeweises
dargestellt ist: In der Natur aller Menschen licgt cin unawsloschlicher
und allbeherrschender Gliickseligheitstrie.

Wir gehen einen Schritt weiter und fragen: Wo finden wir den
Gluckseligkeitsgegenstand, das Gut, das unsern rastlosen Gliickseligkeits-
drang ganz und gar befriedigt und vollig stillt 7 Der hl. Thomas zeigt
zunichst I-I1 q. 2 a. 1-7 im einzelnen, dall die Gliickseligkeit weder
in Reichtum, noch in Ehre, noch in Menschenruhm, noch in Macht,
noch in Kérperlust, noch in Leibes- oder Seelengiitern bestehen kann.
Dazu bringt er I-Il q. 2 a. 1 ad 3§, die allgemein geltende erfahrungs-
malige Bestatigung : « Je voilkommener man das haochste Gut besitzt,
desto mehr liebt man es und verachtet die andern Giiter ; denn je
mehr man es hat, desto mehr erkennt man es. .... Aber bei dem
Streben nach Reichtum und allen andern zeitlichen Giitern ist’s
umgekehrt ; denn wenn man sie bereits hat, verschmiht man sie und

1 «Omnis .... homo naturaliter vult Deatitudinem ; et ex hac. naturali
voluntate causantur omnes aliae voluntates.» I q. 60 a. 2 ; vergl. I-1I q. 9 a. 6
ad 3; IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1 sol. 4; a. 3 sol. 4 (siche oben Anm. 10).

® « Oportet enim, quod illud, quod naturaliter alicui convenit et immobiliter,
sit fundamentum et principium omnium aliorum.» I q. 82 a. 1.

3 I-11 q. 5 a. 8; vergl. IV Sent. q. 1 a. 3 sol. 3.

1111 q. 9 a. 6 ad 3; vergl. I q. 60 a. 2; q. 82 a. 2; IV Sent. d. 49 q. 1
a. 1 sol. 4 ad 4; Ver. q. 22 a. 3.

5 I-1l q. 9 a. 6 ad 3; vergl. I q. 82 a. 2; 1V Sent. q. 1 a. 3 sol. 3.

¢ « Summum bonum quanto perfectius possidetur, tanto ipsum magis amatur
et alia contemnuntur ; quia quanto magis habetur, magis cognoscitur .... Sed
in appetitu divitiarum et quorumcumque temporalium bonorum est e converso.
Nam quando iam habentur, ipsa contemnuntur ct alia appetuntur .... et hoc
ideo, quia corum insufficientia magis cognoscitur, cum habentur. Et ideo hoc
ipsum ostendit eorum imperfectionem, et quod in eis summum bonum non
consistit. »

Divus Thomas. 21



322 Der Gottesbeweis aus dem Gliickseligkeitsstreben beim hl. Thomas

strebt nach andern . ... und zwar deshalb, weil man ihre Unzulinglich-
keit mehr erkennt, wenn man sie hat. Und darum beweist gerade
dies ihre Unvollkommenheit, und daB in ihnen das hichste Gut nicht
besteht. »

DaBl der ausfiillende Gliickseligkeitsgegenstand des menschlichen
Gliickseligkeitsstrebens kein zeitlich-irdisches Gut, sondern nur ein
tiberweltliches, unendlich vollkommenes Gut (infinitum et perfectum
bonum) sein kann, dafiir erbringt der hl. Thomas I-IT q. 2 a. 81 den
strengen Nachweis : «Die Gliickseligkeit ist .... das vollkommene
Gut, welches das Strebevermogen V('jl]jg stillt ; sonst wiire sie nicht
der letzte Zweck, wenn noch etwas Erstrebenswertes tibrig bliebe. 2
Nun ist aber der Gegenstand des Willens, d. h. des menschlichen
Strebevermogens, das allgemeine Gut (bonum universale) 3, wie der
Gegenstand des Verstandes das allgemeine Wahre * ist. Daraus erhellt,
daBl nur das allgemeine Gut den menschlichen Willen stillen kann ;
dies kann man nicht in irgend einem Geschopf, sondern blol in Gott
finden, weil jedes Geschopf eine mitgeteilte Giite hat. Daher kann
nur Gott allein den Willen des Menschen ausfillen ?, . ... da er als das
unendlich 8 vollkommene Gut besteht. »

Damit sind wir auch schon zum Zielpunkt des Gliickseligkeits-
beweises gelangt, zu Gott, dem wunendlich vollkommenen Gut, das weil
iiber allen wnvollkommenen tvdisch-zeitlichen Giitern steht.

Nun kommen wir zur brennenden Irage: Gibt es wirklich ein
solches unendlich vollkommenes Gut, das unsern unendlichen Gliick-
seligkeitsdrang zu stillen vermag ? Diese I‘rage beantwortet der
hl. Thomas I-IT q. 2 a. 8 ad 1 damit, daBl er das Dasein (tamquam

. existens) Gottes als des unendlich vollkommenen Gutes als bereits

1 « Beatitudo .... est bonum perfectum, quod totaliter quietat appetitum ;
alioquin non esset ultimus finis, si adhuc restaret aliquid appetendum. Obiectum
autem voluntatis, quae est appetitus humanus, est universale bonum, sicut ob-
iectum intellectus est universale verum. Ex quo patet, quod nihil potest quietare
voluntatem hominis, nisi bonum universale ; quod non invenitur in aliquo creato,
sed solum in Deo; quia omnis creatura habet bonitatem participatam. Unde
solus Deus voluntatem hominis implere potest .... tamquam infinitum et per-
fectum bonum existens» (ad 1).

2 Vergl. I-I1 q. 2a.7;a.4rat. 2; . 1a. 5rat. 1;q. 5a.8; IV Sent. d. 49
q. 1 a. 1 sol. 4; Ver. q. 22 a. 7.

3 Vergl. T-IT q. 1 a. 2 ad 3; I q. 82 a. 4.

4 Vergl. I-IT g. 1 a. 2 ad 3; q. 2 a. 6.

5 Vergl. I- 1T q. 2 a. 7; I q. 105 a. 4.

6 Vergl. «infinita bonitas» I-Il q. 3a. 1;q. 1a. 5 ad 2; q. 2 a. 6.



2

Der Gottesbeweis aus dem Glickseligkeitssireben beim hl. Thomas 323

bewiesen wvorausseizt, wohl aus I q. 2z a. 3.1 Somit fehlt in der
Theologischen Summe der Hauptpunkt des Gliickseligkeitsbeweises,
die eigentliche Beweisfithring.

1. Untersuchung der Philosophischen Summe III c. 1-63.

Auch hier stellt der hl. Thomas ganz dhnlich wie in der Theo-
logischen Summe das in allen Menschen 2 gelegene, allbeherrschende 3
Natursehnen (naturale desiderium) ¢ nach Glickseligkeit (felicitas sive
beatitudo) ® dar. Also ist auch hier wieder klar der Awusgangspunki
des Gliickseligkeitsbeweises gegeben.

Wieder stellen wir die Frage: Worin besteht die Gliickseligkeit,
in der unser Gliickseligkeitssehnen Ruhe findet 7 Wieder legt der
hl. Thomas TIIT c. 26-37 ¢ dar: Nicht in einem Willensakt, nicht in
Korperergotzung, Ehre, Menschenruhm, Reichtum, Macht, Leibesgiitern,
Sinnesleben, auch nicht in Akten der sittlichen Tugenden, der Klugheit,
der Kunst, kann die Gliickseligkeit des Menschen bestehen, sondern
nur in der Betrachtung der Wahrheit (in contemplatione veritatis).
Dieses auf dem Wege der Induktion (inductionis via) gewonnene
Ergebnis ist in dem Vorrang des Verstandes vor dem Willen und allen
andern Fihigkeiten des Menschen begriindet. 7

Haben wir im Beweisgang der Theologischen Summe jenes Guit
gesucht, welches das Gliickseligkeitsstreben des Willens vollig befriedizst,
so miissen wir hier in der Philosophischen Summe nach jener Wahrheit
fragen, welche unser Verstandesschnen stillt. Diese unsere Frage
beantwortet der hl. Thomas III c. 50, 4 8 also : « Nichts Endliches kann

! In diesem Zusammenhang wird man am ehesten an den 4. Weg denken
miisscn. 2 C. gent. IIT c. 28, 8; c. 39, I.

« Primum . . .. volitum intellectualis naturae est ipsa beatitudo sive felicitas,
nam ploptm hoc volumus quaecuqum volumus. » IITc. 26, 3 ; vergl. c. 25, 4 et 7.

4 IIT c. 25, 10; vergl. c. 235, G et 9; c. 39, I.

IIT c. 23, 10; ¢. 26, 3.
Vergl. IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1 sol. 1-3.
« Hoc etiam ad nihil aliud ordinatur sicut ad finem, cum contemplatio
veritatis propter se ipsam quaeratur .... Ad hanc etiam omnes aliac operationes
humanae ordinari videntur sicut ad finem.» III c. 37; vergl. III c. 26, 6 ¢t 7
c. 20, 1; I I q. 3 a. 5; IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1 sol. 3.

% « Nihil finitum desiderium intellectus quietare potest; quod exinde osten-
ditur, quod intellectus, quolibet finito dato, aliquid ultra molitur apprehendere ;
unde qualibet linea finita data, aliquam maiorem molitur apprehendere, et similiter
in numeris ; et haec est ratio infinitae additionis in numeris et lineis mathemadticis.
Altitudo autem et virtus est finita cuiuslibet substantiae creatae. Non igitur

-1 (=] o



324 Der Gottesbeweis aus dem Glickseligkeitsstreben beim hl. Thomas

das Verstandessehnen stillen. Dies beweist man daraus: Wenn dem
Verstand irgend etwas Endliches gegeben ist, so strebt er, etwas
dariiber hinaus zu erfassen ; wenn ihm darum irgend eine endliche
Linie gegeben ist, so strebt er, eine grioflere zu erfassen, und dhnlich
bei den Zahlen ; und dies ist der Grund fiir die unendliche Haufung
in den Zahlen und mathematischen Linien. Jede geschaffene Substanz
besitzt aber (bloB) eine endliche Hohe und Kraft. Also ruht der
Verstand .... nicht darin, dall er geschaffene Substanzen erkennt,
seien sie auch noch so hervorragend, sondern er strebt noch mit
naturhafter Sehnsucht zur Erkenntnis einer Substanz von unendlicher
Hohe (altitudinis infinitae), wie im 1. Buch (c. 43) bewiesen ist von
der gottlichen Substanz. »!

So sind wir wieder zum Zielpunki des Gliickseligkeitsbeweises
gelangt. In der Theologischen Summe ist er als das awferweltliche,
unendlich vollkommene Gut erschienen ; hier in der Philosophischen
Summe zeigt er sich als die berweltliche, wunendliche Wahrheit.

Somit stehen wir wieder vor der Kernfrage des ganzen Gottes-
beweises : Gibt es wirklich eine solche unendliche Warheit, ein solches
unendlich vollkommenes Gut, in dem das Wahrheitssehnen unseres
Verstandes und damit auch das Gliickseligkeitsstreben unseres Willens
endgiiltige Befriedigung finden kann ? In der Theologischen Summe
fehlt dafiir die Beweisfithrung und wird ersetzt durch die Voraus-
setzung des Daseins Gottes aus dem Ergebnis der andern Gottes-
beweise. Hier in der Philosophischen Summe aber scheint sich eine
selbstandige Durchfiihrung des Gliickseligkeilsbeweises angedeutet zu
finden.

Der hl. Thomas sagt I c. 47, 72: « Wenn unser Verstand etwas
denkt, so spannt er sich ins Unendliche aus .... Umsonst aber wire
diese Verstandeshinordnung aufs Unendliche, wenn es nicht einen

intellectus .... quiescit per hoc, quod cognoscit substantias creatas quantum-
cumque eminentes, sed adhuc naturali desiderio tendit ad intelligendum sub-
stantiam, quae est altitudinis infinitae, ut in primo Libro (cap. 43) ostensum
est de substantia divina.» Vergl. III c. 48, 2 ; Compend theol. I c. 104.

LT c. 43, 7 ist nidmlich die Unendlichkeit Gottes aus der Hinordnung des
Verstandes auf einen unendlichen Erkenntnisgegenstand (res intelligibilis infinita)
bewiesen. (Siehe unten, S. 325.)

2 « Intellectus noster intelligendo aliquid, in infinitum extenditur
I'rustra autem esset haec ordinatio intellectus ad infinitum, nisi esset aliqua res
intelligibilis infinita. Oportet igitur aliquam rem intelligibilem infinitam esse,
quam oportet essc maximam rerum ; et hanc dicimus Deum. Deus igitur est
infinitus. »



Der Gottesbeweis aus dem Glickseligkeitsstreben beim hl. Thomas 323

unendlichen Erkenntnisgegenstand gibe, welcher der groBte (aller)
Gegen};tdnds sein muf} ; und diesen nennen wir Gott. Gott ist also
unendlich. » Hiermit beweist der hl. Thomas die Unendlichkeit Gottes
aus der Verstandeshinordnung auf die unendliche Wahrheit. In gleicher
Weise weist er III c. 48 resp. 2! die Erfiillbarkeit des menschlichen
Gliickseligkeitssehnens aus der Tatsache des Gliickseligkeitstriebes nach :
« Unmoglich kann ein Natursehnen eitel sein ; denn die Natur tut
nichts umsonst. Es wire aber ein Natursehnen eitel, wenn es niemals
erfillt werden konnte. Erfiillbar ist also das menschliche Natur-
schnen (nach Glickseligkeit). »

Der Beweisgrund, welcher diesen beiden Beweisen ihre ganze Kraft
verleiht, ist das Gesetz der Zielsicherheit. Dieses falit der hl. Thomas
kurz in dem Satze: « Unmoglich kann ein Natursehnen eitel sein »
(Impossibile est naturale desiderium esse inane) ? ; oder noch biindiger :
« Die Natur tut nichts umsonst » (Natura nihil facit frustra). * Dieses
Naturgesetz hat nach dem Aquinaten?t ganz allgemeine Geltung fiir
alle Arten (species), kann aber in wereinzellen Individualfdillen (in
paucioribus) eine awusnahmswerse, zujdallige Zielversagung (deficiunt)
erleiden. ® In diesem Sinne wendet der hl. Thomas das Naturgesetz
der Zielsicherheit auf das menschliche Natursehnen an. Mittels dieses
Zielsicherheitsgesetzes erschlieBt er im erstgenannten Beweis aus dem
Natursehnen nach unendlicher Wahrheit Gottes Unendlichkeit und
zugleich auch Gottes Dasein (Oportet aliquam rem intelligibilem
infinitam esse). Ebensogut kénnte er wohl auch im zweiten Beweis
aus dem Natursehnen nach einem unendlich vollkommenen Gut nicht
bloB3 die Erfiillbarkeit dieses Gliickseligkeitssehnens, sondern auch das
Dasein eines ausfiillenden Gliickseligkeitsgegenstandes beweisen.

Aber freilich ist ein solcher Gottesbeweis im Sinne des hl. Thomas
nur dann mdoglich, wenn dem Aquinaten der Beweisgrund : « Die Natur

! « Impossibile est naturale desiderium esse inane ; natura enim nihil facit
frustra. Esset autem inane naturae desiderium, si numquam posset impleri.
Est igitur implebile desiderium naturale hominis. » Der gleiche Beweisgang findet
sich auch: IIT c. 39, 1;¢c. 44, 1;¢. 57, 3; I q.1za.1;IVSent.d 49 q. 1T a. 1
sol. 4 ; Compend. theol. T c. 104 ; C. gent. II c. 55, 12.

2 III c. 48 resp. 2 ; vergl. ITI c. 44, 1 ; ¢. 57, 3; IT c. 35, 12 ; Compend. theol.
I c. 104. 3 III c. 48 resp. 2; Il c. 55, 12.

* «Ea .... quae sunt alicuius speciei, perveniunt ad finem illius speciei ut
in pluribus ; ea vero, quae sunt a natura, sunt semper vel in pluribus, deficiunt
autem in paucioribus propter aliquam corruptionem.» III c. 39, 1.

5 Vergl. P. Otto Zimmeymann S, J., Das Gottesbediirinis als Gottesbeweis
dargelegt 2- u- 3. Treiburg 1919, S. 112 ; 116-11Q.



326 Der Gottesbeweis aus dem Gliickseligkeitsstreben beim hl. Thomas

tut nichts umsonst », schon wnabhdngig von der Annahme des Daseins
und der Vorsehung Gottes feststeht. Dies scheint auch wirklich der
Fall zu sein. Der hl. Thomas gewinnt IIT c¢. 3, 81 das allgemein 2,
wenn auch nicht ausnahmslos geltende Naturgesetz der Zielsicherheit
auf dem wnduktiven Wege der Naturbeobachtung : « Wir sehen .... in
den Werken der Natur entweder immer oder (doch) in der Mehrzahl
der Fille das, was besser ist: wie z. B. daBB an den Pflanzen die
Blitter so angeordnet sind, dal sie Friichte bringen, und dafB die
Glieder der Lebewesen so angeordnet werden, dall das Lebewesen heil
erhalten werden kann.» Dieses erfahrungsmifig gegebene Gesetz der
Zielsicherheit scheint dem Aquinaten schon wnabhdingig von jeder
Voraussetzung des Daseins und der Vorsehung Gottes als unumstoBlich
sicher zu gelten ; denn der hl. Thomas erschlieBt I q. 103 a. T rat. 1%
gerade aus der Zielsicherheit in der Natur die gottliche Welten-
lenkung : « Schon die sichere Ordnung der Dinge allein * beweist offen-
kundig die Weltenlenkung. »

Unsere Darlegungen scheinen also zu folgendem LErgebnis zu
kommen : Wir werden wohl nicht mit P. Gredt® behaupten diirfen :
« [* II** q. 1 und 2 enthalten tatsichlich diesen Beweis» aus dem
menschlichen Gliickesstreben ; es fehlt ndmlich, wie wir gesehen haben,
hier die ecigentliche Beweisfiihrung. Wir werden ferner P. Manser
zustimmen miissen, wenn er sagt ®: « Thomas hat das Dasein Gottes
nie aus dem Gliickesstreben des Menschen zu beweisen gesucht. » Aber
wir werden wohl noch hinzufiigen diirfen : Wenn dieser Gottesbeweis
vom Aquinaten auch nicht awusdriicklich gefithrt wird, so ist er doch
einschlufweise in den Werken des hl. Thomas, vor allem in der
Philosophischen Summe enthalten.

! « Videmus . ... in operibus naturae vel semper vel frequentius quod melius
est; sicut in plantis folia sic esse disposita, ut producant fructus, et partes
animalium sic disponi, ut animal salvari possit. » Vergl. II c. 55, 12, wo der Satz :
« Impossibile est naturae desiderium esse inane », erlautert ist mit den Beispielen :
«sicut lupus naturaliter desiderat occisionem animalium, de quibus pascitur »,
und : « sicut grave appetit esse deorsum », bei denen die Richtigkeit des Zielsicher-
heitsgesetzes aus der Erfahrung feststeht.

2 Aus dem Zielsicherheitsgesetz wird dann das ebenso allgemein geltende
Gesetz der Zielstrebigkeit abgeleitet : « Naturale ergo agens intendit ad id, quod

melius est .... Omne igitur agens intendit bonum in agendo. »
% « Videmus .... in rebus naturalibus provenire quod melius est, aut semper
aut in pluribus .... Unde ipse ordo certus rerum manifeste demonstrat guber-

nationem mundi, » .
1 Im Gegensatz zum 2. Beweis (rat. 2), der von der gottlichen Giite ausgeht.
5 Divus Thomas IT (1924), S. 98. ¢ Divus Thomas IT (1924), S. 333.

— D T —




	Der Gottesbeweis aus dem Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas

