
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Der Gottesbeweis aus dem Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas

Autor: Böhm, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Gottesbeweis
aus dem

Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas.

Von Dr. Otto BÖHM, Freising.

Durch die Auseinandersetzung zwischen P. G. M. Manser 0. P.

und P. Jos. Gredt 0. S. B.1 ist nicht nur die selbständige und
durchschlagende Beweiskraft des herkömmlichen Gottesbeweises aus dem

menschlichen Glückseligkeitsstreben in Frage gestellt worden, es ist
vielmehr auch die Stellung des hl. Thomas zu diesem Gottesbeweis

fragwürdig geworden. P. Manser sagt : « Thomas hat das Dasein Gottes
nie aus dem Glückesstreben des Menschen zu beweisen gesucht. »2

P. Gredt aber behauptet : « Ia IIae q. r und 2 enthalten tatsächlich
diesen Beweis. » 3

Dieser scheinbare Widerspruch läßt sich vielleicht so lösen : Der
hl. Thomas führt diesen Gottesbeweis nicht so offenkundig und niclit
so ausdrücklich, wie er die bekannten fünf Wege der Gotteserkenntnis
in der Theologischen Summe I q. 2 a. 3 darlegt. Sonst könnte ja gar
kein Zweifel darüber bestehen. Wir müssen also annehmen, daß der
Glückseligkeitsbeweis vielleich einschlußweise in den Werken des

hl. Thomas enthalten sein dürfte. Ob und inwieweit dieser Gottesbeweis

also in den Ausführungen des Aquinaten verborgen liegt, und
zwar unabhängig von allen Voraussetzungen des Daseins Gottes und der
andern Gottesbeweise, das ist der Fragepunkt unserer Untersuchung.

In engem Zusammenhang mit dem Glückseligkeitsbeweis stehen
natürlich die Fragen nach dem Endziel des Menschen und nach dem
Glückseligkeitsgegenstand des menschlichen Willens. Wo demnach

1 Divus Thomas I (1923), S. 44-50 ; 146-164 ; II (1924), S. 92-104 ; 329-339.
Vergl. Dr. P. M. Hallfell, Divus Thomas I (1923), S. 296-320.

2 Divus Thomas II (1924), S. 335.
3 Divus Thomas II (1924), S. 98.



320 Der Gottesbeweis aus dem Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas

diese Fragen behandelt sind, werden, wir auch die Aufschlüsse über
unsern Gottesbeweis finden ; vor allem also in der Theologischen Summe

I-II q. 1-13 und in der Philosophischen Summe III c. 1-63. 1

I. Untersuchung der Theologischen Summe 1 2 q. 1-13.

In unserer Unzulänglichkeit und Ergänzungsbedürftigkeit streben
wir Menschen alle 2 nach der Auffüllung und Erfüllung unserer eigenen
Vollkommenheit3, nach Glückseligkeit (beatitudo). 4 Diese ist unser
einziger letzter Zweck (unus ultimus finis) 5, auf den denknotwendig 6

und erfahrungsgemäß (experimento) 7 unsere Natur unabweislich (im-
mobiliter) 8 hindrängt. Dieses Sehnen und Streben unseres Willens
nach Glückseligkeit ist so naturnotwendig (naturaliter et ex necessitate) 9,

daß wir unmöglich unsere Glückseligkeit nicht wollen können (Homo
non potest non velle esse beatus) 10, daß wir unser Unglück oder Übel

nur dann anstreben können, wenn wir es zufällig (per accidens) als

ein Gut auffassen.11 Aus diesem naturhaften Glückseligkeitssehnen
(naturale desiderium beatitudinis) 12 quillt gleichsam all unser Streben

1 Vergl. dazu IV Sent. d. 49 q. 1 und Ver. q. 22.
2 « Omnes appetunt suam perfectionem adimpleri. » I-II q. 1 a. 7 ; vergl. I-II

q. 5 a. 8 ; IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1 sol. 1.
3 « Cum unumquodque appetat suam perfectionem, illud appétit aliquis ut

ultimum finem, quod appétit ut bonum perfectum et completivum sui ipsius. »

I-II q. 1 a. S rat. 1 ; vergl. « completio » Ver. q. 22 a. 7.
4 I-II q. 1 a. 7 sed contra ; a. 8 sed contra et resp. ad obi. ; vergl. IV Sent,

d. 49 q. 1 a. 1 sol. 1.
5 I-II q. 1 a. 5 rat. 1 ; a. 7 sed contra ; a. 8 sed contra et resp. ad obi. ; vergl.

IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1 sol. 1 ; Ver. q. 22 a. 7.
c « In processu rationalis appetitus, qui est voluntas, oportet esse principium

id, quod naturaliter desideratur Principium autem in processu rationalis
appetitus est ultimus finis (vergl. a. 4). Unde » I-II q. 1 a. 5 rat. 2.

7
« In ordine appetibilium hoc modo se habet finis, sicut principium in ordine

intelligibilium Cum beatitudo sit finis humanae vitae, quidquid voluntas
appétit facere, ad beatitudinem ordinat ; quod etiam experimento patet. Quicum-
que enim appétit aliquid, appétit illud inquantum est aestimatum bonum. Per
hoc autem, quod aliquis habet aliquid, quod aestimat bonum, reputat se ut
beatitudini propinquiorem Et ideo quilibet appetitus in beatitudinem ordi-
natur. » IV Sent. d. 49 0. 1 a. 3 sol. 4 ; vergl. I q. 60 a. 2.

8 I q. 82 a. 1.
9 I-II q. 5 a. 8 ad 2 ; vergl. I q. 82 a. 1 ; Ver. q. 22 a. 5 et 6.

10 I-II q. 5 a. 4 ad 2 ; vergl. I-II q. 10 a. 2 ; q. 13 a. 6.
11 IV Sent. d. 49 q. 1 a. 3 sol. 2 et ad 3 ; vergl. I-II q. 8 a. 1.
12 I-II q. 2 a. 2 ad 3 ; vergl. I-II q. 2 a. 8 obi. 3 ; IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1

sol. 1.



Der Gottesbeweis aus dem Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas 321

und Wollen hervor und ordnet sich der Zielrichtung auf die
Glückseligkeit ein. 1

Aber trotz der Naturnotwendigkeit dieses grundlegenden und
allbeherrschenden (fundamentum et principium) 2 Naturtriebes nach
der Glückseligkeit im allgemeinen begriffen (beatitudo secundum

communem rationem) 3, bleiben wir doch frei in der Wahl der Mittel
zum letzten Zweck4 und in der Entscheidung, worin wir unsere

Glückseligkeit, unsern letzten Zweck, unser höchstes Gut suchen
wollen. 5

Als erstes Ergebnis können wir also feststellen, daß in der 1-11

q. 1-13 unbestreitbar der Ausgangspunkt des Glückseligkeitsbeweises

dargestellt ist : In der Natur aller Menschen liegt ein unauslöschlicher
und allbeherrschender Glückseligkeitstrieb.

Wir gehen einen Schritt weiter und fragen : Wo finden wir den

Glückseligkeitsgegenstand, das Gut, das unsern rastlosen Glückseligkeitsdrang

ganz und gar befriedigt und völlig stillt Der hl. Thomas zeigt
zunächst I-II q. 2 a. 1-7 im einzelnen, daß die Glückseligkeit weder
in Reichtum, noch in Ehre, noch in Menschenruhm, noch in Macht,
noch in Körperlust, noch in Leibes- oder Seelengütern bestehen kann.
Dazu bringt er I-II q. 2 a. 1 ad 3 c, die allgemein geltende erfahrungsmäßige

Bestätigung : « Je vollkommener man das höchste Gut besitzt,
desto mehr liebt man es und verachtet die andern Güter ; denn je
mehr man es hat, desto mehr erkennt man es Aber bei dem
Streben nach Reichtum und allen andern zeitlichen Gütern ist's
umgekehrt ; denn wenn man sie bereits hat, verschmäht man sie und

1 « Omnis homo naturaliter vult beatitudinem ; et ex hac. naturali
voluntafe causantur omnes aliae voluntates. » I q. 60 a. 2 ; vergl. I-II q. 9 a. 6
ad 3 ; IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1 sol. 4 ; a. 3 sol. 4 (siehe oben Anm. 10).

2
« Oportet enim, quod illud, quod naturaliter alicui convenit et immobiliter,

sit fundamentum et principium omnium aliorum. » I q. 82 a. 1.
3 I-II q. 5 a. 8 ; vergl. IV Sent. q. 1 a. 3 sol. 3.
4 I-II q. 9 a. 6 ad 3 ; vergl. I q. 60 a. 2 ; q. 82 a. 2 ; IV Sent. d. 49 q. 1

a. 1 sol. 4 ad 4 ; Ver. q. 22 a. 5.
5 I-II q. 9 a. 6 ad 3 ; vergl. I q. 82 a. 2 ; IV Sent. q. 1 a. 3 sol. 3.
6 « Summum bonurn quanto perfectius possidetur, tanto ipsum magis amatur

et alia contemnuntur ; quia quanto magis habetur, magis cognoscitur Sed
in appetitu divitiarum et quorumeumque temporalium bonorum est e converso.
Mam quando iam habentur, ipsa contemnuntur et alia appetuntur et hoc
ideo, quia eorum insufficientia magis cognoscitur, cum habentur. Et ideo hoc
ipsum ostendit eorum imperfectionem, et quod in eis summum bonum non
consistit. »

Divus Thomas. 21



322 Der Gottesbeweis aus dem Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas

strebt nach andern und zwar deshalb, weil man ihre Unzulänglich-
keit mehr erkennt, wenn man sie hat. Und darum beweist gerade
dies ihre Unvollkommenheit, und daß in .ihnen das höchste Gut nicht
besteht. »

Daß der ausfüllende Glückseligkeitsgegenstand des menschlichen

Glückseligkeitsstrebens kein zeitlich-irdisches Gut, sondern nur ein

überweltliches, unendlich vollkommenes Gut (infinitum et perfectum
bonum) sein kann, dafür erbringt der hl. Thomas I-II q. 2 a. 8 1 den

strengen Nachweis : « Die Glückseligkeit ist das vollkommene
Gut, welches das Strebevermögen völlig stillt ; sonst wäre sie nicht
der letzte Zweck, wenn noch etwas Erstrebenswertes übrig bliebe. 2

Nun ist aber der Gegenstand des Willens, d. h. des menschlichen

Strebevermögens, das allgemeine Gut (bonum universale) 3, wie der

Gegenstand des Verstandes das allgemeine Wahre 4 ist. Daraus erhellt,
daß nur das allgemeine Gut den menschlichen Willen stillen kann ;

dies kann man nicht in irgend einem Geschöpf, sondern bloß in Gott
finden, weil jedes Geschöpf eine mitgeteilte Güte hat. Daher kann

nur Gott allein den Willen des Menschen ausfüllen 5, da er als das

unendlich 8 vollkommene Gut besteht. »

Damit sind wir auch schon zum Zielpunkt des Glückseligkeitsbeweises

gelangt, zu Gott, dem unendlich vollkommenen Gilt, das weit
über allen unvollkommenen irdisch-zeitlichen Gütern steht.

Nun kommen wir zur brennenden Frage : Gibt es wirklich ein
solches unendlich vollkommenes Gut, das unsern unendlichen
Glückseligkeitsdrang zu stillen vermag Diese Frage beantwortet der
hl. Thomas I-II q. 2 a. 8 ad 1 damit, daß er das Dasein (tamquam

existens) Gottes als des unendlich vollkommenen Gutes als bereits

1
« Beatitudo est bonum perfectum, quod totaliter quietat appetitum ;

alioquin non esset ultimus finis, si adhuc restaret aliquid appetendum. Obiectum
autem voluntatis, quae est appetitus humanus, est universale bonum, sicut
obiectum intellectus est universale verum. Ex quo patet, quod nihil potest quietare
voluntatem hominis, nisi bonum universale ; quod non invenitur in aliquo creato,
sed solum in Deo ; quia omnis creatura habet bonitatem participatam. Unde
solus Deus voluntatem hominis implere potest tamquam infinitum et
perfectum bonum existens » (ad 1).

2 Vcrgl. X-IX q. 2 a. 7 ; a. 4 rat. 2 ; q. 1 a. 5 rat. 1 ; q. 5 a. 8 ; IV Sent. d. 49
q. 1 a. 1 sol. 4 ; Ver. q. 22 a. 7.

3 Vergl. I-II q. 1 a. 2 ad 3 ; I q. 82 a. 4.
4 Vergl. I-II q. 1 a. 2 ad 3 ; q. 2 a. 6.
5 Vergl. I-II q. 2 a. 7 ; I q. 105 a. 4.
6 Vcrgl. « infinita bonitas » I-II q. 3 a. 1 ; q. 1 a. 5 ad 2 ; q. 2 a. 6.



Der Gottesbeweis aus dem Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas 323

bewiesen voraussetzt, wohl ans I q. 2 a. 3. 1 Somit fehlt in der

Theologischen Summe der Hauptpunkt des Glückseligkeitsbeweises,
die eigentliche Beweisführung.

II. Untersuchung der Philosophischen Summe III c. 1-63.

Auch hier stellt der hl. Thomas ganz ähnlich wie in der
Theologischen Summe das in allen Menschen 2 gelegene, allbeherrschende 3

Natursehnen (naturale desiderium) 4 nach Glückseligkeit (félicitas sive

beatitudo) 5 dar. Also ist auch hier wieder klar der Ausgangspunkt
des Glückseligkeitsbeweises gegeben.

Wieder stellen wir die Frage : Worin besteht die Glückseligkeit,
in der unser Glückseligkeitssehnen Ruhe findet Wieder legt der
hl. Thomas III c. 26-37 6 dar : Nicht in einem Willensakt, nicht in
Körperergötzung, Ehre, Menschenruhm, Reichtum, Macht, Leibesgütern,
Sinnesleben, auch nicht in Akten der sittlichen Tugenden, der Klugheit,
der Kunst, kann die Glückseligkeit des Menschen bestehen, sondern

nur in der Betrachtung der Wahrheit (in contemplatione veritatis).
Dieses auf dem Wege der Induktion (inductionis via) gewonnene
Ergebnis ist in dem Vorrang des Verstandes vor dem Willen und allen
andern Fähigkeiten des Menschen begründet. 7

Haben wir im Beweisgang der Theologischen Summe jenes Gut

gesucht, welches das Glückseligkeitsstreben des Willens völlig befriedigt,
so müssen wir hier in der Philosophischen Summe nach jener Wahrheit
fragen, welche unser Verstandessehnen stillt. Diese unsere Frage
beantwortet der hl. Thomas III c. 50, 4 8 also : « Nichts Endliches kann

1 In diesem Zusammenhang wird man am ehesten an den 4. Weg denken
müssen. 2 C. gent. III c. 28, 8 ; c. 39, 1.

3 « Primum volitum intellectualis naturae est ipsa beatitudo sive félicitas,
nam propter hoc volumus quaecumque volumus. » III c. 26, 3 ; vergl. c. 25, 4 et 7.

4 III c. 25, 10 ; vergl. c. 25, 6 et 9 ; c. 39, 1.
5 III c. 25, 10 ; c. 26, 3.
6 Vergl. IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1 sol. 1-3.
7 « Hoc etiam ad nihil aliud ordinatur sicut ad finem, cum contemplatio

veritatis propter se ipsam quaeratur Ad hanc etiam omnes aliae operationes
humanae ordinari videntur sicut ad finem. » III c. 37 ; vergl. III c. 26, 6 et 7 ;

c. 26, 1 ; I-II q. 3 a. 5 ; IV Sent. d. 49 q. 1 a. 1 sol. 3.
8

« Nihil finitum desiderium intellectus quietare potest ; quod exinde osten-
ditur, quod intellectus, quolibet finito dato, aliquid ultra molitur apprehendere ;

unde qualibet linea finita data, aliquam maiorem molitur apprehendere, et similiter
in numeris ; et haec est ratio infinitae additionis in numeris et lineis mathematicis.
Altitudo autem et virtus est finita cuiuslibet substantiae creatae. Non igitur



324 Der Gottesbeweis aas dem Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas

das Verstandessehnen stillen. Dies beweist man daraus : Wenn dem
Verstand irgend etwas Endliches gegeben ist, so strebt er, etwas
darüber hinaus zu erfassen ; wenn ihm darum irgend eine endliche
Linie gegeben ist, so strebt er, eine größere zu erfassen, und ähnlich
bei den Zahlen ; und dies ist der Grund für die unendliche Häufung
in den Zahlen und mathematischen Linien. Jede geschaffene Substanz
besitzt aber (bloß) eine endliche Höhe und Kraft. Also ruht der
Verstand nicht darin, daß er geschaffene Substanzen erkennt,
seien sie auch noch so hervorragend, sondern er strebt noch mit
naturhafter Sehnsucht zur Erkenntnis einer Substanz von unendlicher
Höhe (altitudinis infinitae), wie im i. Buch (c. 43) bewiesen ist von
der göttlichen Substanz. »

1

So sind wir wieder zum Zielpunkt des Glückseligkeitsbeweises
gelangt. In der Theologischen Summe ist er als das mißerweltliche,
unendlich vollkommene Gut erschienen ; hier in der Philosophischen
Summe zeigt er sich als die überweltliche, unendliche Wahrheit.

Somit stehen wir wieder vor der Kernfrage des ganzen
Gottesbeweises : Gibt es wirklich eine solche unendliche Warheit, ein solches

unendlich vollkommenes Gut, in dem das Wahrheitssehnen unseres
Verstandes und damit auch das Glückseligkeitsstreben unseres Willens
endgültige Befriedigung finden kann In der Theologischen Summe
fehlt dafür die Beweisführung und wird ersetzt durch die Voraussetzung

des Daseins Gottes aus dem Ergebnis der andern
Gottesbeweise. Hier in der Philosophischen Summe aber scheint sich eine

selbständige Durchführung des Glückseligkeitsbeweises angedeutet zu
finden.

Der hl. Thomas sagt I c. 47, 7
2

: « Wenn unser Verstand etwas

denkt, so spannt er sich ins Unendliche aus Umsonst aber wäre
diese Verstandeshinordnung aufs Unendliche, wenn es nicht einen

intellectus quicscit per hoc, quod cognoscit substantias creatas quantum-
cumquc eminentes, sed adhuc naturali desiderio tendit ad intelligendum sub-
stantiam, quae est altitudinis infinitae, ut in primo Libro (cap. 43) ostensum
est de substantia divina. » Vergl. III c. 48, 2 ; Compend theol. I c. 104.

1 I c. 43, 7 ist nämlich die Unendlichkeit Gottes aus der Hinordnung des
Verstandes auf einen unendlichen Erkenntnisgegenstand (res intelligibilis infinita)
bewiesen. (Siehe unten, S. 325.)

- « Intellectus noster intelligendo aliquid, in infinitum extenditur
Frustra autem esset haec ordinatio intellectus ad infinitum, nisi esset aliqua res
intelligibilis infinita. Oportet igitur aliquam rem intelligibilenr infinitam esse,

quam oportet esse maximam rerum ; et hanc dieimus Deüm. Deus igitur est
infinities. »



Der Gottesbeweis aus dem Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas 325

unendlichen Erkenntnisgegenstand gäbe, welcher der größte (aller)

Gegenstände sein muß ; und diesen nennen wir Gott. Gott ist also

unendlich. » Hiermit beweist der hl. Thomas die Unendlichkeit Gottes

aus der Verstandeshinordnung auf die unendliche Wahrheit. In gleicher
Weise weist er III c. 48 resp. 2 1 die Erfüllbarkeit des menschlichen

Glückseligkeitssehnens aus der Tatsache des Glückseligkeitstriebes nach :

« Unmöglich kann ein Natursehnen eitel sein ; denn die Natur tut
nichts umsonst. Es wäre aber ein Natursehnen eitel, wenn es niemals
erfüllt werden könnte. Erfüllbar ist also das menschliche Natursehnen

(nach Glückseligkeit). »

Der Beweisgrund, welcher diesen beiden Beweisen ihre ganze Kraft
verleiht, ist das Gesetz der Zielsicherheit. Dieses faßt der hl. Thomas
kurz in dem Satze : « Unmöglich kann ein Natursehnen eitel sein »

(Impossibile est naturale desiderium esse inane) 2
; oder noch bündiger :

«Die Natur tut nichts umsonst» (Natura nihil facit frustra). 3 Dieses

Naturgesetz hat nach dem Aquinaten4 ganz allgemeine Geltung für
alle Arten (species), kann aber in vereinzelten Individualfällen (in
paucioribus) eine ausnahmsweise, zufällige Zielversagung (deficiunt)
erleiden. 5 In diesem Sinne wendet der hl. Thomas das Naturgesetz
der Zielsicherheit auf das menschliche Natursehnen an. Mittels dieses

Zielsicherheitsgesetzes erschließt er im erstgenannten Beweis aus dem

Natursehnen nach unendlicher Wahrheit Gottes Unendlichkeit und
zugleich auch Gottes Dasein (Oportet aliquam rem intelligibilem
infinitam esse). Ebensogut könnte er wohl auch im zweiten Beweis

aus dem Natursehnen nach einem unendlich vollkommenen Gut nicht
bloß die Erfüllbarkeit dieses Glückseligkeitssehnens, sondern auch das
Dasein eines ausfüllenden Glückseligkeitsgegenstandes beweisen.

Aber freilich ist ein solcher Gottesbeweis im Sinne des hl. Thomas
nur dann möglich, wenn dem Aquinaten der Beweisgrund : « Die Natur

1 s Impossibile est naturale desiderium esse inane ; natura enim nihil facit
frustra. Esset autem inane naturae desiderium, si numquam posset impleri.
Est igitur implebile desiderium naturale hominis. » Der gleiche Beweisgang findet
sich auch : III c. 39, 1 ; c. 44, 1 ; c. 57, 3 ; I q. 12 a. 1 ; IV Sent. d. 49 q. 1 a. x

sol. 4; Compend. theol. I c. 104; C. gent. II c. 55, 12.
2 III c. 48 resp. 2 ; vergl. III c. 44, 1 ; c. 37, 3 ; II c. 35, 12 ; Compend. theol.

I c. 104. 3 III c. 48 resp. 2 ; II c. 55, 12.
4 « Ea quae sunt alicuius speciei, perveniunt ad finem illius speciei ut

in pluribus ; ea vero, quae sunt a natura, sunt semper vel in pluribus, deficiunt
autem in paucioribus propter aliquam corruptionem. » III c. 39, 1.

5 Vergl. P. Otto Zimmermann S. J., Das Gottesbedürfnis als Gottesbeweis
dargelegt 2- u- 3. Freiburg 19x9, S. 112 ; 116-119.



326 Der Gottesbeweis aus dem Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas

tut nichts umsonst », schon unabhängig von der Annahme des Daseins
und der Vorsehung Gottes feststeht. Dies scheint auch wirklich der
Fall zu sein. Der hl. Thomas gewinnt III c. 3, 8 1 das allgemein 2,

wenn auch nicht ausnahmslos geltende Naturgesetz der Zielsicherheit
auf dem induktiven Wege der Naturbeobachtung : « Wir sehen in
den Werken der Natur entweder immer oder (doch) in der Mehrzahl
der Fälle das, was besser ist ; wie z. B. daß an den Pflanzen die
Blätter so angeordnet sind, daß sie Früchte bringen, und daß die
Glieder der Lebewesen so angeordnet werden, daß das Lebewesen heil
erhalten werden kann. » Dieses erfahrungsmäßig gegebene Gesetz der
Zielsicherheit scheint dem Aquinaten schon unabhängig von jeder
Voraussetzung des Daseins und der Vorsehung Gottes als unumstößlich
sicher zu gelten ; denn der hl. Thomas erschließt I q. 103 a. i rat. 1 3

gerade aus der Zielsicherheit in der Natur die göttliche
Weltenlenkung : « Schon die sichere Ordnung der Dinge allein 4 beweist
offenkundig die Weltenlenkung. »

Unsere Darlegungen scheinen also zu folgendem Ergebnis zu
kommen : Wir werden wohl nicht mit P. Gredt6 behaupten dürfen :

« Ia IIae q. 1 und 2 enthalten tatsächlich diesen Beweis » aus dem
menschlichen Glückesstreben ; es fehlt nämlich, wie wir gesehen haben,
hier die eigentliche Beweisführung. Wir werden ferner P. Manser
zustimmen müssen, wenn er sagt 6

: « Thomas hat das Dasein Gottes
nie aus dem Glückesstreben des Menschen zu beweisen gesucht. » Aber
wir werden wohl noch hinzufügen dürfen : Wenn dieser Gottesbeweis

vom Aquinaten auch nicht ausdrücklich geführt wird, so ist er doch

einschlußweise in den Werken des hl. Thomas, vor allem in der

Philosophischen Summe enthalten.

1
« Videmus in operibus naturae vel semper vel frequentius quod melius

est ; sicut in plantis folia sic esse disposita, ut producant fructus, et partes
animalium sic disponi, ut animal salvari possit. » Vergl. II c. 55, 12, wo der Satz :

« Impossibile est naturae desiderium esse inane », erläutert ist mit den Beispielen :

" sicut lupus naturaliter desiderat occisionem animalium, de quibus pascitur »,

und : « sicut grave appétit esse deorsum », bei denen die Richtigkeit des
Zielsicherheitsgesetzes aus der Erfahrung feststeht.

2 Aus dem Zielsicherheitsgesetz wird dann das ebenso allgemein geltende
Gesetz der Zielstrebigkeit abgeleitet : « Naturale ergo agens intendit ad id, quod
melius est Omne igitur agens intendit bonum in agendo. »

3 « Videmus in rebus naturalibus provenire quod melius est, aut semper
aut in pluribus Unde ipse ordo certus rerum manifeste demonstrat guber-
nationem mundi. »

4 Im Gegensatz zum 2. Beweis (rat. 2), der von der göttlichen Güte ausgeht.
3 Divus Thomas II (1924), S. 98. 6 Divus Thomas II (1924), S. 335.


	Der Gottesbeweis aus dem Glückseligkeitsstreben beim hl. Thomas

