Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Der Messritus

Autor: Rohner, Gebhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der MeBritus.

Von Dr. Gebhard ROHNER, a. Regens.

III. Die heilige Wandlung.

Durch die Opferung ist das heilige MeBopfer als unser Opter
zubereitet worden ; unser Glaube an die Offenbarung Gottes iiber das
heilige Opfer, unsere Opfergesinnung, unser Verlangen, am blutigen
Opfer Christi innigsten Anteil zu haben, ist geweckt, gestirkt, lebendig.

Nun beginnt der zweite Hauptteil der heiligen Messe, in welchem
die groBe Gottestat, das Opfer Christi am Kreuze unter den Gestalten
von Brot und Wein als unser Opfer vollbracht wird.

1. Die Einleitung dazu ist

die Prifation, ein Lob- und Dankgesang vorziiglichster Art. Was
soll dadurch bewirkt werden ? Der hl. Thomas sagt : « In der Priifation
wird das Volk zur gottfreudigen Opfergesinnung aufgemuntert. »?
Die Kirche, vom Heiligen Geiste geleitet, kennt das Menschenherz.
Sie weil3, wie das Versenktsein ins Irdische, die Niedergeschlagenheit
des Gemiites den Menschen ganz und gar hindert, sich zu Gott und
zu den groBen Geheimnissen Gottes zu erheben. Darum wird sie nicht
miide, bei der Feier des groBen Opfers die Herzen der Glaubigen immer
wieder aus der Niederung des Irdischen und der Traurigkeit aufwirts
zu ziehen, eingedenk des Wortes : « Seid nicht traurig ; denn die Freude
im Herrn ist unsere Stirke.»? So geschieht es in besonderer Weise
durch die Prifation. Die Erfahrung lehrt, daB tatsichlich das gliubige
Volk michtig ergriffen wird von der schén gesungenen Prifation und
in eine ganz eigene, ecinfach gottfreudige Stimmung versetzt wird,
wie sie eben fiir die Feier des gréBten Geheimnisses umseres Heiles
paBt. Ein Kenner der Verhiltnisse hat einmal gemeint, eine schén
gesungene Prifation ergreife und wirke wie eine Predigt. Wenn dies
auch bei der Stillmesse nicht gilt, so fiihlt sich doch das katholische
Volk, das glaubig mitmacht, bei der Prifation gehoben, und wenn

1 St. Th. III. 83, 4: «In Praefatione excitatur populus ad devotionem »,
2 IT. Esdr. 8, 10: « Nolite contristari ; gaudium cnim Domini est fortitudo
nostra. »



304 Der Mefritus

beim «Sanctus» die Klingeln ertonen, so fithlen alle in freudig-
andachtiger - Stimmung, dall ein groBer Augenblick naht, dall ein
grofes Geheimnis vor uns und an uns und in uns gefeiert wird.

Die Prifation wird an das Stillgebet (Secreta) angeschlossen,
indem die letzten Worte «per omnia saecula saeculorum» (von
cwigkeit zu Liwigkeit) laut gebetet und gesungen werden, damit das
Volk das bestitigende « Amen » beifiigen kénne. Durch das « Dominus
vobiscum » (der Herr sei mit euch) wiinscht der Priester dem
anwesenden Volke wieder den Heiligen Geist !, den Geist der Wahrheit
und die cinigende Liebe, damit alle miteinander recht acht haben
auf den kommenden ILobgesang, denselben verstehen und mit der
richtigen Gesinnung anhdéren.

Durch «et cum Spiritu tuo » gibt das Volk gleichsam den Heiligea
Geist mit den eigenen Gesinnungen und Wiinschen und Bitten an den
Priester zuriick, d. h. alle beteuern feierlichst, dal3 sie sich in dea
Lobgesang des Priesters einschliefen und mit Freude an demselben
teilnehmen. Der Mahnruf « Sursum corda » (aufwirts die Herzen) und
die Antwort « habemus ad dominum» (wir haben sie zum Herrn
erhoben), wollen aller Herzen mit doppelter Andacht zu Gott und dem
Himmel zukehren, von wo nun bald das «mysterium tremendum »
(das erzitternmachende Geheimnis) niedersteigen soll. s ist ein gegen-
seitiges Sich-Entziicken zur Andachtswirme. 2 Moéchte nur die Antwort
« habemus ad dominum » immer wahr sein !

Dann folgt die Aufforderung zur Danksagung : « gratias agamus »,
« LafBt uns Dank sagen dem Herrn unserm Gott». «Es ist wirdig
und recht.» Lob und Dank gegen Gottes Giite kommt hierauf in
wunderbarer Weise zum Ausdruck. Warum aber gerade Lob und Dank ?
Offenbar deshalb, weil die dankbare Gesinnung das Herz am meisten
freudig bewegt und erhebt und fiir die Anbetung und die Sithne am
besten vorbereitet. Der Gedanke an das, was Gottes Barmherzigkeit
zu unserem Heile getan und noch tut, mul} unwiderstehlich das Herz
erfassen und Gott gegeniiber in die richtige Stimmung versetzen und
zur vollstindigsten Hingabe an ihn durch Christum den Gekreuzigten
ermuntern. Diese Dankesgesinnung der Prifation ist daher anbetende
und lobende und verschnende. 3

1 Aber der Priester wendet sich dabei nicht mehr zum Volke, weil er sich
ja ins Heiligtum zurickgezogen hat.

2 St. Thom. III. 83, 4 ad 5.

3 Einige Theologen meinen zwar, das « Danksagen » (gratias agere) sci hier
in einem besonderen Sinne zu nechmen und bedeute unmittelbar « Anbetung »



Der Melfiritus 3035

Zuerst werden wir erinnert, dall es unsere Pflicht ist, immer und
iiberall Dank zu sagen durch Christum unsern Herrn. Dann wird das
Geheimnis des betreffenden Festtages oder der Festzeit oder des
AuBern Anlasses uns vor Augen gefithrt, z. B. die GroBtat der Mensch-
werdung des Sohnes Gottes, die grofle iibernatiirliche Bedeutung des
Fastens, die unendlichen Verdienste des Leidens und Sterbens Christi,
die glorreiche Auferstehung und Himmelfahrt des Erlosers, die welt-
erncuernde AusgieBung des Heiligen Geistes, die ewige Herrlichkeit
und Majestiat der heiligsten Dreifaltigkeit usw. Alle diese Geheimnisse
werden in so packender Eigenart dargestellt, dal} sie unwillkiirlich das
Menschenherz aus der beklemmenden Tiefe der irdischen Armseligkeit
zu wahrer innerer Freude an Gottes Giite erheben ; sie reilen unsere
Herzen zu freudigem Danke hin: Alle diese Geheimnisse sind ja zu
unserem ewigen Heile, zu unserer ewigen Freude geoffenbart. Im
Anschlusse daran werden wir eingeladen, mit allen Engelchéren zu
jubeln und zu singen iiber Gottes GréBe und Giite und miteinzustimmen
i das dreimal « Heilig » des Himmels -— ein lautes Bekenntnis der
freudigen Hoffnung, dall auch wir berufen sind, durch die Kraft des
heiligen Kreuzesopfers wirklich einmal an diesem ewigen Jubellied
teilzunehmen.

2. « Sanctus und Benedictus ».

a) Das «Heilig» bedeutet hier nicht etwa bloB die Eigenschaft
Gottes, vermége welcher er das sittlich Gute liebt und das sittlich Bose
haf3t und verabscheut ; es ist im physischen Sinne zu nehmen. « Heilig
sein » iiberhaupt heit rein sein von jeglicher Befleckung, also rein
sein von allem, was der Natur des Heiligen widerstrebt. ! Dem Wesen
Gottes aber ist alles « Nichtsein » zuwider. Die Heiligkeit Gottes besagt
also die Reinheit von allem « Nichtsein », und Gott ist heilig, weil er
«actus purissimus », die unendliche Seinsfiille, die dem Wesen Gottes
eigen ist, die unendliche Vollkommenheit ist. Also «heilig» heilit
hier : « O unendlich Vollkommener, o actus purissimus ! »

und tiefste Verchrung Gottes, der héchsten Majestit; « Eucharistie» besage
deshalb nicht so fast das « Sakrament der Danksagung », sondern vielmehr «das
Sakrament der Anbetung». Doch, wenn man durch die Danksagung Gott als
Urquell und Spender alles Guten, auch der Verzeihung der Siinden, anerkennt
und verehrt — wie es in Wirklichkeit sein soll —, dann ist es nicht nétig, dem
« gratias agere» jene Gewalt anzutun.

1 St. Thom. II-II. 81, 8.

Divus Thomas. 20



306 Der Melbritus

b) Dreimal «heilig» wird Gott genannt nach einer Vision bei
Isaias 6, 31, ein Hinweis, dal3 ein und dieselbe unendliche Seinsfiille
Gottes in drei Personen ist ; Gott ist dreieinig.

¢) «Herr, Gott der Heerscharen», d. h. der Engelscharen, aber
auch der Gestirne.

d) « Himmel und Erde usw.», d. h. der Himmel und die ganze
Erde widerspiegeln die GroBe und Herrlichkeit Gottes. Seine ver-
schiedenen Eigenschaften zeigen sich in der wunderbaren Abstufung
der Geschopfe vom Himmel bis auf die Erde, von den Engeln bis zum
niedrigsten Geschpfer der Krde, in der Natur und Ubernatur.

¢) « Hosanna in der Hohe »; gebenedeit sei, der da kommt im
Namen des Herrn.» Diese Worte sind entnommen dem Ps. 117, 25
und 26. Mit denselben haben einstmals die Juden dem mensch-
gewordenen Gottessohne bei seinem feierlichen Einzuge in den Tempel
von Jerusalem als dem verheilenen Messias entgegengejubelt, ihn
bekannt als den versprochenen Erlgser und ihn ausgerufen als den
Kénig Israels. « Heil ihm, dem Sohne Davids, durch den, der in der
Héhe wohnt.» Heil ihm, der da kommt von Gott uns gesandt!?
Hosanna bedeutet dasselbe, was die deutsche Sprache ausdriickt mit :
« Er lebe hoch », die lateinische mit : « Vivat », die italienische mit :
« Evviva ». Mit den gleichen Worten lehrt uns die heilige Kirche kurz vor
der heiligen Wandlung glaubigen und freudigen Herzens dem Heiland
entgegenzujubeln als demjenigen, der nun -bald kommen wird im
Auftrage des himmlischen Vaters, uns wahrhaftig zu erlésen, in uns die
Erlosungstat zu vollbringen, das heilige Kreuzesopfer uns zuzuwenden.

/) Den Worten des Priesters entsprechen die Handlungen und
Gebirden. Bei der Prifation hélt der Priester die Arme ausgebreitet
als Zeichen des jubelnden Dankes. Beim Sanctus verneigt er sein
Haupt zum Zeichen der Anbetung und der Ehrfurcht vor dem
unendlich vollkommenen, «dem Heiligen». Der Priester betet das
Sanctus mit halblauter Stimme ; er betet es eben nur mit den Altar-
dienern, mit denen er sich vom Volke ins Heiligtum zuriickgezogen hat.
Beim Benedictus erhebt der Priester wieder das Haupt, um dadurch
anzudeuten die freudige, vertrauensvolle Stimmung, welche der nahende,
begliickende Erléser in uns bewirkt. Er bezeichnet sich dabei auch

1 Tsaias 6, 3 : « Et clamabant alter ad alterum, et dicebant : Sanctus, sanctus,
sanctus, Dominus exercituum ; plena est omnis terra gloria eius. »
* Math. 21, 9; Mare. 11, 10; Luc. 19, 38; Joh. 12, 13.



Der Meliritus 307

mit dem heiligen Kreuzeszeichen, um den Glauben zu bekennen, dal3
das nahende Glick durch das heilige Kreuzesopfer-uns zukommt.

3. In dieser freudig-gehobenen Gesinnung beginnt nun der Priester
«den Kanon ».

a) Damit bezeichnet man die drei Gebete vor und die drei Gebete
nach der heiligen Wandlung. Sie heillen « Kanon », weil sie feststehend,
unverinderlich sind, nicht wechseln nach der Tagesfeier oder dem
Festanlasse, wie andere Gebete der heiligen Messe. Sie sind also wie
eine Regel — Kanon. Sie sind der dlteste und ehrwiirdigste Teil der
ganzen MeBfeier. Seit Papst Gregor I. ist der Kanon bis auf den
heutigen Tag unverandert geblieben.

b) Der ganze Kanon wird stille gebetet ; denn, sagt der hl. Thomas,
«In der heiligen Messe gehort einiges zum Amte des Priesters allein ;
deshalb werden die Gebete, welche darauf Bezug haben, stille vom
Priester gebetet ». ! |

¢) Fast wihrend des ganzen Kanons betet der Priester mit aus-
gebreiteten Héarden. « Das erinnert», sagt St. Thomas, «an die Aus-
breitung der Arme Christi am Kreuze ; und wenn er die Hiande zum
Gebete erhebt, so soll dadurch angedeutet werden, daBl sein Gebet
fir das Volk zu Gott emporsteigt, nach dem, was in.Exod. 17, II
geschrieben steht : Wenn Moses die Arme erhob, dann siegte Israel.»*®
Hie und da, wenn der Inhalt der Gebete es verlangt, beugt sich der
Priester tief oder verneigt das Haupt oder faltet die Hinde vor der
Brust, blickt auf zum Kreuze oder auf das heiligste Sakrament. «Das
ist die Haltung desjenigen, der instindig und demiitig fleht, und
erinnert an die Demut und den Gehorsam Christi, um dessetwillen
er gelitten hat. »  Zuweilen legt der Priester die Hinde auf den Altar ;
es ist dies das Zeichen der innigsten Vereinigung mit Christus, dessen
Sinnbild der Altar ist. Ganz besonders wird die ILiebesvereinigung
mit Christus bezeichnet durch den Altarkul.

1 St. Thom. III. 83, 4 ad 6: « Quaedam pertinent ad solum sacerdotem,
sicut oblatio et consecratio ; et ideo quae circa haec sunt dicenda, occulte a sacer-
dote dicuntur. »

* St. Thom. 11II. 83, 5 ad 3: « Quod sacerdos brachia extendit, post conse-
crationem significat extensionem brachiorum Christi in cruce. Levat etiam manus
orando, ad designandum quod oratio eius dirigitur pro populo ad deum, secundum
illud Exod. 17, 11, cum levaret Moyses manus, vincebat Isvael.»

3 St. Thom. IIL. 83, 5 ad 5: « Quod autem manus interdum jungit, et se
inclinat, est suppliciter et huwmiliter orantis et designat humilitatem et obedientiam
Christi, ex qua passus est.»



308 Der Mebritus

d) Ofters macht der Priester das Kreuzzeichen iiber die Opfer-
gaben. Der hl. Thomas sagt dazu : « Weil die Verwandlung des Brotes
und Weines und die giitige Aufnahme dieses Opfers von seiten Gottes
und die Wirkungen desselben durch die Kraft des Kreuzes Christi
bedingt sind, so gebraucht der Priester, so oft etwas vom Gesagten
erwahnt wird, das Kreuzzeichen. Doch nach der Wandlung wird dasselbe
nicht etwa angewendet, um das heilige Sakrament — also Christus — zu
segnen, sondern nur, um an die Kraft des Kreuzes Christi und an die
Art des Leidens Christi zu erinnern. » ' — So ist der Priester wihrend
des Kanons wie eine Orante der Katakomben, so recht der Ausdruck
der innern Sammlung, der Ausdruck der gliubigen Hingabe an Gott,
der Ausdruck des flehenden Vertrauens auf die allmichtige Barmherzig-
keit Gottes.

Nun zu den Gebeten des Kanons !

4. « Te igitur, clementissime Paler. »

a) Durch die Prifation ist eine opferfreudige und gottfreudige
Stimmung in uns bewirkt. Deshalb beginnt der Priester mit «Te
igitur » (Dich also), um den engsten Anschlull an den vorausgehenden
Dankes- und Jubelhymnus herzustellen; in sehnsiichtiger Erwartung
«unseres » Erlosers, «der da kommen wird im Namen des Herrn »
Tiefgebeugt, demiitig und vertrauensvoll fleht er: «Dich also,
mildester Vater, bitten wir .... dal Du wohlgefillig ansehen und
segnen wollest diese Geschenke, diese Gaben, diese heiligen unbefleckten
Opfer. »

b) Mit diesem Gebete ist nochmals in klarster Kiirze der Inhalt
der ganzen Opferung zusammengefaB3t, daB namlich das Opfer Christi
am Kreuze als unser Opfer Gott angenehm und wohlgefillig sei, als
unser Opfler von ihm gesegnet werden moge. Es gilt daher von diesem
Gebete, was schon bei der Opferung ausfiihrlich erkliart wurde : Nicht
das Opfer Christi als solches mull gesegnet werden ; es ist schon lingst
gesegnet vom Heiligen Geiste ; auch hat der himmlische Vater das
Opfer Christi als solches schon lingst wohlgefallig aufgenommen, aber
als unser Opfer noch nicht. Das Opfer Christi als unser Opfer mull
immer wieder gesegnet werden, d. h. unser Glaube und unsere Opfer-

L St. Thom. ITI. 83, 5 ad 3 et ad 4: « Quod consecratio hujus sacramenti,
et acceptatio hujus sacrificii et fructus ipsius procedit ex virtute crucis Christi,
ideo ubicunque fit mentio de aliquo horum, sacerdos crucesignatione utitur. .. ..
Post consecvationem non utitur crucesignatione ad benedicendum, .... sed solum
ad commemorandum virtutem crucis et modum passionis Christi. »



Der Metritus 309

gesinnung mull immer wieder bestdrkt, vermehrt, vervollkommnet
werden. « Wohlgefdllig annehmen » heit im Munde Gottes : wohlgefillig
machen. Wir bitten daher mit dem Priester flehentlich, Gott moge
uns in das ihm wohlgefallige Opfer Christi am Kreuze einschlieBen,
uns an demselben lebendigen Anteil haben lassen und so moge es als
von uns dargebracht, Gott wohlgefillig sein.

¢) Auffallend mochte es sein, daB drei Auwsdriicke fiir dasselbe
Opfer gebraucht werden und zwar alle drei in der Mehrzahl. Diese
drei Ausdriicke bezeichnen, wie bei der Opferung weiter ausgefiihrt
wurde, den heiligsten Leib und das heiligste Blut Christi, nicht etwa
Brot und Wein, aber den Leib und das Blut Christi als unser Opfer.,
Um nun die ganze Innigkeit unseres Glaubens und unserer freudigen
()pfergesinnung auszudriicken, gebraucht die heilige Kirche drei Aus-
driicke ; unser ganzes Herz geben wir hin. In der Mehrzahl stehen
die Ausdriicke, weil eben wviele durch «fides et devotio» am heiligen
Opfer Anteil haben wollen, ja Unzihlige Anteil haben kiénnen. Viele,
Unzillige koénnen daher sagen: « Unser Opfer.» Darum sagt der
Priester auch : Wir bitten und flehen demiitigst. Unter dem « wir »
ist die ganze Kirche gemeint, in deren Namen und Auftrag der Priester
das Opfer feiert und die Gebete spricht.

d) So sehen wir, dafl das angefiihrte Gebet nochmals zusammen-
fassend unserer « fides et devotio » den lebhaftesten Ausdruck verleiht.
Dies geschieht an dieser Stelle mit groBer Weisheit. Ifs geziemt sich
ndmlich, dafl gerade unmittelbar vor der heiligen Wandlung die « Mel3-
applikation » in ihrem ganzen Wesen klar hervortrete, weil die faf-
sdchliche Wirkung der heiligen Wandlung davon abhingt. Es gehéren
nun dazu zwer wichtige Elemente, ndmlich der Glaube und die Opfer-
hingabe (fides et devotio) von seiten des Volkes, und der Willensakt
der zuwendenden Meinung (intentio applicativa) von seiten des
Priesters. !

Das erste Element ist durch die Opferung zubereitet und wird,
wie oben gesagt, durch das « Te igitur» nochmals zusammenfassend
erwihnt. Im folgenden Teil des Gebetes, der mit den Worten beginnt,

5. « Imprimis quae tibi offerimus » wird

a) das zweile Element der MeBapplikation, der zuwendende Willens-
akt (intentio applicativa) durch die heilige Kirche ausfithrlich dem

! Siehe dariiber den Artikel « Die MeBapplikation» in « Divus Thomas »,
Jahrgang 1924, 4. Heft.



310 Der Melbiritus

Priester anbefohlen. Dieser erklirt bestimmt, fiir welche Glieder der
Kirche und fiir welche Anliegen derselben er das heilige Opfer darbringe.
Der hl. Thomas sagt zu dieser Stelle : « Der Priester erwihnt im stillen
jene, fur welche das heilige Opfer dargebracht wird, namlich fiir die
ganze Kirche und jene, welche in der Kirche vorstehen, und dann ganz
besonders einige, welche mitopfern oder fiir welche geopfert wird. » !
Die genannten Worte, «welche wir Dir darbringen », sind nicht
eigentlich ein Gebet, sondern der Ausdruck des Willens, die Meinung,
was einer tut oder tun will. Also der Priester wil/l (und wir mit ihm)
das heilige Opfer darbringen fiir sich und fiir andere (voluntas sacri-
ficandi et applicandi). Gewil ist schon bei der Opferung die Applikation
gemacht worden, pro vivis et defunctis, fiir die Lebenden und die
Verstorbenen ; aber, wie aus dem Wortlaute hervorgeht, mehr nur
im allgemeinen ; hier geschieht es im besonderen, um uns vor der
Wandlung nochmals vor Augen zu fithren, dall, je spezieller die
Zuwendung des heiligen Opfers fiir einzelne gemacht wird, um so
inniger sich der Glaube und die Opfergesinnung kundgibt, um so
grofer die Wirkung der heiligen Wandlung in den einzelnen ist.

b) Wer wird nun hier besonders erwiahnt und dem Priester und
allen Mitopfernden in das Herz und in den Mund gelegt ? « Zuvirderst
fiir Deine heilige katholische Kirche, welche Du auf dem ganzen Erd-
kreise im Frieden bewahren, beschiitzen, einigen und regieren wollest. »
Die heilige Kirche wird hier verstanden als Gemeinschaft, als zusammen-
gehoriger und zusammenwirkender ibernatiirlicher Organismus, was
besonders deutlich wird durch Erwigung der Wirkungen, welche aus
dem heiligen Opfer erwartet werden, ndmlich

«pactficare », den Frieden verleihen und erhalten. Der Friede ist
die Ruhe der Ordnung ; also bitten wir, dall Ordnung herrsche in der
heiligen Kirche und daher die richtige Uberordnung und Unterordnung
in Bezug auf die Vorgesetzten und Untertanen, in Bezug auf Kirche
und Staat, in Bezug auf Eltern und Kinder usw. Von dieser richtigen,
freudigen Ordnung héngt der I'riede ab und damit alles Gliick in der
Kirche. i

« custodire », beschiitzen und beschirmen vor allen Feinden, d. h. vor
allen jenen, welche diese von Gott gewollte gliickbringende Ordnung

L' St. Thom. III. 83, 4: «Deinde sacerdos secreto commemorat primo pro
quibus hoc sacrificium offertur, sc. pro universali ecclesia et pro his qui in subli-
mitate sunt constituti (I. Timoth. 2, 2) et specialiter quosdam, qui offerunt vel
pro quibus offertur. »



Der Mebritus JIL

stdren wollen, sei es von aullen, sel es von innen : « dafl Du die Feinde
der heiligen Kirche demiitigen wollest ».

«adunare », einigen. Das geschieht und kann nur geschehen durch
Glaube und Liebe. Wenn in allen Gliedern der heiligen Kirche der
Verstand von denselben Glaubenswahrheiten erleuchtet und der Wille
von derselben Gottes- und Nichstenliebe durchdrungen ist, dann
besteht wahre Einigung. Einzig durch Glaube und Licbe kann auch
die Vereinigung der Heiden und Ungldubigen mit der heiligen Kirche
bewirkt werden.

«regere », regieren. Die heilige Kirche wird auf dem ganzen Ird-
kreise durch die Nachfolger der Apostel regiert. Sie kann als Gemein-
schaft gar nicht gedacht werden ohne ihr sichtbares Oberhaupt und
ohne die unter dem Oberhaupte stehenden Bischéfe und deren Gehilfen,
die Priester.

¢) Deshalb werden noch besonders erwihnt der Papst und der
Didzesanbischof und die Priester (besonders Missiondre und Ordensleute) ;
diese letzteren sind offenbar die rechtgliubigen und eifrigen Bekenner
des katholischen und apostolischen Glaubens, wie es im Gebete am
Schlusse heillt. Diesen allen wird also in erster Linie das heilige Mel3-
opfer besonders zugewendet, appliziert.

d) An zweiter Stelle wird es besonders zugewendet allen jenen,
welche im folgenden Abschnitte des Gebetes, im « Memento vivorum »,
«im Gedichtnis der Lebenden » genannt werden.

« Memento, Domine», gedenke, o Herr». Durch diese Worte
rufen wir dem ewigen Gott jene ins Gedichtnis, die uns besonders
am Herzen liegen. '

Wozu aber dies ? Es ist eine wunderschéne, eigenartig innige
Anempfehlung unserer Lieben an die Giite Gottes. O Gott, gedenke
ihrer, «fiir welche wir dieses Opfer darbringen oder welche es Dir
darbringen » (pro quibus tibi offerimus vel qui tibi offerunt hoc sacri-
fictum). « Memento » heiBt hier offenbar dasselbe wie das « Memento
mei, Domine» («gedenke meiner, o Herr») des rechten Schichers am
Kreuze. « O Herr, gedenke meiner, wenn Du in Dein Reich kommst » !,
d. h. nimm auch mich in dasselbe auf. Also gedenke Deiner Diener
jetzt bei der Feier des heiligen Opfers, das wir auch fiir sie darbringen
und ihnen zuwenden ; laf sie reichlichen Anteil an demselben haben ;
weise sie nicht zuriick, wende Deinen Blick nicht von ihnen ab ; sieh

! Luc. 23, 42 : « Domine, memento mei, cum veneris in regnum tuum. »



312 Der Mefiritus

hin auf ihren Glauben und ihren Opferwillen, der Dir ja bekannt ist ;
denn « Du allein kennst die Herzen der Menschenkinder » ! ; und nach
dem Mafle ihres Glaubens gib ihnen Versshnung und Gnade aus diesem
heiligen Opfer. Das ist der Sinn des «memento, Domine», und so
haben wir in demselben ausdriicklich die beiden Elemente der « Mep-
applikation », namlich « Glaube und Opfergesinnung », sowie den zu-
wendenden Willensakt. Es geht daher nicht an, das « Memento » als
bloe Fiirbitte darzustellen. Man mdge sich nicht verwirren lassen
durch die Rubrik : « Er betet einige Augenblicke fiir jene, fiir die er
zu beten sich vorgenommen hat.»?* Das heilt nichts anderes als:
Er nennt jene, fir die er das heilige Opfer im besonderen awufopfern
will, und erwiahnt die besonderen Gnaden, die er durch das heilige
MeBopfer fiir sie verlangen mochte und empfiehlt sie der besonderen
Aufmerksamkeit Gottes bei der heiligen Wandlung.

e) Doch, welches sind nun jene, deren der Herr besonders gedenken
soll ?

Es sind einmal die, welche der Priester an dieser Stelle ausdriicklich
nennt, sel es, daB3 sie durch Bande des Blutes oder der Freundschaft
oder der Dankbarkeit oder der Liebe ihm verbunden sind oder infolge
pastoreller Titigkeit ihm besonders am Herzen liegen. Je mehr nun
« einzelne » erwiahnt werden, um so groBer ist die tatsdchliche Wirkung
der heiligen Wandlung. Doch damit sich das Memento nicht zu sehr
in die Lange ziehe, ist es sehr geraten, diese «einzelnen » schon wor
der heiligen Messe, vielleicht schon am Abende vorher, zu «nennen »
und dann beim Memento einfach «diese Genannten » zu erwidhnen,
Da kann der Priester natiirlich auch jene nennen, die sich ihm ins
heilige Opfer besonders empfohlen haben, sei es durch ein Stipendium
oder sonst durch Bitte. Dieses « Nesimen » geschieht in aller Stille, mit
schweigendem Munde, da es sich eben nur um eine Herzensangelegenheit
des Priesters handelt.

/) Ferner werden dem Gedenken Gottes besonders anempfohlen
die Umslehenden (circumstantes), die persénlich Anwesenden. Diese
sind es besonders, «qui tibi offerunt», welche Dir dieses Opfer dar-
bringen, also nach ihrer eigenen «devotio». Aber sie selber kénnen
auch wieder viele andere in dieselbe einschlieBen, darum heil3t es
weiter « pro se suisque », fiir sich und fiir ihre Angehérigen.

L II. Paral. 6, 30: « Tu enim solus nosti corda filiorum hominum. »
% Nach : « Memento Domine » : « Jungit manus, orat aliquantulum, pro quibus
orare intendit. »



Der Mebritus 3I3

g) Hernach werden noch die allgemeinen Anliegen aufgefiihrt,
fir welche im Namen aller Vorgenannter dieses heilige Lobopfer
besonders dargebracht werden soll, ndmlich

«pro redemptione animarum », fir die Rettung ihrer Seelen, also
als Opfer der Verséhnung fir die Siinden ;

«pro spe salutis », fiir die Hoffnung ihres Heiles und ihrer Wohi-
fahrt, also als Bittopfer, um Hilfe in allen Noten des Leibes und der
Seele zu erflehen ;

«tibique reddunt vota sua», und Dir, dem ewigen und dem
lebendigen und wahren Gott, ihren schuldigen Dank darbringen, also
als Dankopfer, um Gott fiir alle empfangenen Wohltaten zu danken.
Somit wird ausdriicklich die wvierjache Meinung genannt, in welcher
das heilige MeBopfer dargebracht wird: Lob, Dank, Sithne, Bitte.
Dadurch werden wir aufs kriftigste in die gleiche wierfache Opfer-
gesinnung Christi am Kreuze eingeschlossen.

k) Hierauf erfolgt ein Einschnitt in das Gebet durch die Uber-
schrift : « infra actionem », d. h. «hier unten merke die Einschaltung ».
Es ist dies eine rein praktische Bemerkung und will nur sagen : « Hier
heifit es aufgepallt, ob die Einschaltung stattfinden soll oder nicht. »
An Weihnachten, Epiphanie, Ostern, Christi Himmelfahrt und Pfingsten
wird namlich das Iestgeheimnis ausdriicklich angefithrt und dem
gewchnlichen Wortlaute beigefiigt.

Doch durch diese praktiséhe Bemerkung darf nicht etwa e¢in
Einschnitt ins Gebet gemacht werden, dall der Zusammenhang mit dem
Vorhergehenden aufgehoben wiirde. Das « Communicantes » schlief3t
sich notwendig an das zuletzt berithrte Dankopfer an.

7) Nachdem namlich die ganze Kirche auf Erden mit all ihren
Gliedern zur Mitfeier am heiligen Opfer aufgefordert worden ist, soll
nun auch noch der ganze Himmel miit all seinen Heiligen zur Teilnahme
eingeladen werden. Der Glaube an die geoffenbarte Wahrheit der
Gemeinschaft der Heiligen sagt uns, dal wir mit den Heiligen in der
innigsten Liebesgemeinschaft stehen und sie deshalb den aufrichtigsten
Anteil nehmen an allem, was unser ewiges Heil anbelangt, und gerne
nach Kriften uns dazu behilflich sind. Unsere Hilfe haben die Heiligen
im Himmel nicht mehr nétig, noch auch die Gnadenwirkung des
heiligen MeBopfers. Aber eines ist’s, wodurch wir unsere Liebes-
gemeinschaft mit ihnen bekunden sollen, daBl wir uns nidmlich iiber
ihre ewige Herrlichkeit herzlich freuen und mit ihnen Gott danken
fir all die wunderbare Gnaden-Fithrung des Heiligen Geistes, als sie



> Der Mefiritus

im sterblichen Leben auf Erden waren. Das kénnen wir ihnen am
vollkommensten erweisen gerade durch das heilige Melopfer. Wenn
wir daher die Heiligen des Himmels zur Teilnahme an unserer Feier
einladen, so wollen wir damit die Willensmeinung ausdriicken, das
heilige MeBopfer soll auch dargebracht werden als Dankopfer fiir die
Heiligen, die jetzt im Himmel, einstens aber auf dieser Erde waren.
Wir machen also eine eigentliche Applikations-Meinung und wunser
Dank durch das Opfer wird «ex opere operato» dargebracht. Dann
diirfen wir hoffen, dal3 die Heiligen aber auch fiir uns Firbitte leisten
beim heiligen Opfer ; nicht als ob das heilige MeBopfer nicht Kraft genug
in sich hétte, uns zu helfen, sondern weil unser Glawbe und unser Opfer-
geist mangelhajt, vielleicht sehr mangelhaft sind und der Unterstiitzung
durch die Furbitte der Heiligen sehr bediirfen.

Dieser zweifache Gedanke ist enthalten im folgenden Abschnitt :

k) «communicantes et memoriam vemeranies.» Das lateinische
Wort « communicare » heilit entweder « Anteil an etwas geben oder
Anteil an etwas nelmen ». Hier kommt offenbar die erste Bedeutung
in Anwendung. « Wem » geben wir nun Anteil an etwas ? Den Heiligen
des Himmels. « An was» geben wir ihnen Anteil ? Doch sicher an
diesem Lobopjer, das unmittelbar vorher als Dankopfer bezeichnet
wurde. Es mul} deshalb im Anschlusse an das Vorhergehende hin-
zugedacht werden :

« Communicantes hoc sacrificium laudis et gratiavum actionis
omnibus sanctis », wir geben Anteil allen Heiligen des Himmels an
diesem Opfer des. T.obes und des Dankes, d. h. wir opfern es auf in
besonderer Weise als Dankopfer fiiv die Heiligen ;

« et memoriam venerantes », indem wir in heiliger Ehrfurcht und
Verchrung uns erinnern an all die wunderbaren Gnaden, die sie einstens
auf Erden bekommen haben.

Deshalb laden wir sie alle ein, mit uns an unserer Feier teil-
zunehmen, wvor allem die glorreiche, allzeit reine Jungfrau Maria,
Mutter Gottes und unseres Herrn Jesu Christi, sie, die einstens unter
dem Kreuze stand und das blutige Opfer ihres Sohnes mitopferte.
Dann auch die hl. Apostel (— es werden alle einzeln und namentlich
aufgefithrt —), die einstens gewiirdigt waren, mit dem gottlichen
Erloser beim letzten Abendmahle zu Tische zu sitzen und Zeuge zu
sein der Einsetzung des groBlen Geheimnisses, das wir jetzt feiern.
Dann die hl. Miartyrer (— es werden fiinf Pdpste, ein Bischof, ein
Diakon und finf lLaien genannt —), die auserwihlt waren, in vor-



Der Meliritus 315

ziiglicher Weise am blutigen Opfer Christi teilzuhaben. Dann alle
Heiligen, die durch die Kraft des heiligen Kreuzes Christi ihre
Heiligkeit erlangt haben. Wenn sie unserer demiitigen Einladung
folgen und wir fiir sie das heilige Dankopfer feiern, dann diirfen wir
hoffen, dal3 durch ihve Verdiensle und ihre Fiirsprache in allem unser
Vertrauen auf Gottes helfenden Schutz erfiillt werde. Damit ist die
Applikation (die Zuwendung des heiligen Opfers) von seiten des Priesters
vollbracht ; das erste Gebel vor der Wandlung ist geschlossen.

6. AnschlieBend und alles nochmals zusammenfassend betet nun
der Priester das zweite Gebet : « Hanc igitur oblationem ». Gemeint ist
damit immer wieder das Opfer Christi als wnser Opfer. Durch die
«fides et devotio» aller und durch die Applikation des Priesters ist
das heilige Opfer gestempell zum Opfer «servitutis nostrae », unserer
Dienstbarkeit, d. h. aller Deiner Diener, o Gott, welche das heilige
Opfer amilich darbringen, «et cunctae familiac tuae», und Deiner
ganzen Familie, d. h. der ganzen heiligen Kirche, der streitenden, der
leidenden und triumphierenden Kirche. Deshalb legt der Priester die
ausgebreiteten Hinde iiber die Opfergaben, wihrend er das Gebet
betet, zum Zeichen, dal} alle das Opfer durch seine Hdinde darbringen,
und dal er als Stellvertreter Christi einerseits und aller Gliaubigen
anderseits i gottlicher Kraft opfere. Zugleich soll diese Handauflegung
aber auch ein lawtes Bekenninis unserer Schuld und Abhdngigkeit von
Gott sein. Sie soll uns erinnern, dal3 wir — der Priester und alle, welche
durch «fides et devotio» mitopfern — eigentlich den Tod verdient
haben. Sie soll aber auch erinnern, daBl Christus stellvertretend die
Stinden trage und dafiir Sithne leiste durch sein Opfer und so sein
Opfer wunser Opfer werde. Ein Vorbild hiefiir haben wir im Opferritus
des alten Bundes. Die Opfernden muBten die Hinde auf das Opfertier
legen zum Zeichen, daB sie eigentlich den Tod verdient haben, aber
auch zum Zeichen, daB das Opfertier ihre Stelle vertrete. Also
zusammenfassend betet der Priester im Namen aller, Gott moge dieses
Opter Christi als wunser Opjer gnidig annehmen. Als Friichte moge
er das fiir diese Welt kostbarste Gut, den Frieden, und das fiir die
andere Welt hochste Gut, die Befreiung von der ewigen Verdammnis
und die ewige Seligkeit verleihen.

7. Es 1st merkwiirdig ! Die heilige Kirche findet kaum Worte
genug, um ihrem Glauben und ihrer innersten Sehnsucht nach der
Teilnahme am Opfer Christi Ausdruck zu verleihen. Je ndher der
hochheilige Augenblick kommt, in welchem das Kreuzesopfer wahrhaft



316 Der Mefiritus

und wirklich unter den unscheinbaren Gestalten von Brot und Wein
gefeiert wird, um so michtiger bekundet sie ihren Opferwillen und
damit die sichere Hoffnung auf die wunderbaren Wirkungen des heiligen
Opfers.

Zum letzten Male tut sie es in gewaltigsten Ausdriicken im dritten
Gebete des Kanons wvor der heiligen Wandlung, welches beginnt mit
den Worten :

« Quam oblationem. » Welches ist dieses Opfer ? Immer und immer
mul} betont werden, es ist das Opfer Christi als unser Opfer. Nochmals
sei es gesagt : Das Opfer Christi als solches braucht nicht gefeiert zu
werden, wohl aber, was wnser ist an diesem Opfer, das wir in der
heiligen Wandlung darbringen.

An uns moge alles geschehen, so bitten wir, was in diesem Gebete
Gott vorgetragen wird. Also: Wir flehen zu Dir, o Gott, Du mégest
im Heiligen Geiste Dich wiirdigen, dieses Opfer

a) «in omnibus benedictam [acere», d. h. ganz und gar, und
wirksam (efficaciter) uns zur Versshnung und uns zur Segensquelle
zu machen. Mit grofler Weisheit ist die leidende (passive) Form des
Ausdruckes gewihlt. «benedictam facere» ist viel kriftiger als das
einfache «benedicere ». Dadurch wird ausgedriickt, dafl das heilige
Kreuzesopfer die ganze IFiille des Segens uns mitteile, ja eine bestindig
flicflende Segensquelle werde. Zugleich wird durch die passive Form
gesagt, wie wir aus uns gar nichts sind, sondern ganz und gar (in
omnibus) von dieser Segensquelle und damit von Gottes Barmherzigkeit
abhingig sind. ‘

Das Gegenteil von «benedictus» (gesegnet) ist «maledictus»
(verflucht). Den verbotenen Baum im Paradiese haben unsere Stamm-
eltern zum Fluche, zur Quelle des Fluches fiir die ganze Menschheit
gemacht (maledictam fecerunt). Den Baum des Kreuzes hat Gottes
Barmherzigkeit zum Segen, zur Quelle des Segens fiir die ganze
Menschheit gemacht. Der erste und wichtigste Segen fiir Fluchbeladene
ist die Versshnung. Somit heil3t « benedictam facere » : « Wiirdige Dich,
o Gott, in der nun folgenden Wandlung das heilige Kreuzesopfer uns
zur Versdhnung und zur bestindigen Quelle alles Segens zu machen. »

b) «adscriptam facere», d. h. wiirdige Dich, das heilige Kreuzes-
opfer uns zur géttlichen Handschrift, wodurch wir fiir immer in die
Zahl der Kinder Gottes aufgenommen werden, wuns zur goéttlichen
Gutschrift, zum goéttlichen Gutscheine fiir das ewige Leben, fiir die
Einschreibung in das Buch der gliickseligen Vorbestimmung zu machen,



Der Mebritus 317

wie es in der Secreta vom Aschermittwoch heil3t : « .... Verleihe, wir
bitten Dich, daf3 die Namen aller jener, die wir in unser Gebet ein-
geschlossen haben, und die Namen aller Gliubigen im Buche der seligen
Vorherbestimmung eingeschrieben (adscripta) bleiben. » 1

Der Gegensatz ist «die Handschrift des Urteils, die gegen wuns
, von der der hl. Paulus an die Kolosser schreibt. Jene Hand-
schrift verurteilte uns alle als Stinder und iiberantwortete uns der
ewigen Verdammnis. Christus hat sie durch seinen Tod am Kreuze
ausgeldscht und uns eine andere gottliche Handschrift bereitet, wodurch
wir die goéttliche Versicherung, die gottliche Bestitigung erhalten, in die
Zahl der Kinder Gottes aufgenommen zu sein zum ewigen Leben. Das
heilige MeBopfer ist dasselbe Opfer wie das Opfer am Kreuze. Durch
die unblutige Opferfeier wird daher denjenigen, welche mit Glaube
und Opfergesinnung daran teilnehmen, die géttliche Handschrift, die
gottliche Gutschrift zum ewigen Leben ausgestelll. Um das bitten wir
durch die Worte : «adscriptam facere digneris. »

¢) «ratam facere », d. h. wirdige Dich, o Gott, das heilige Kreuzes-
opfer uns zur endgiiltigen, vollgiiltigen, wnwiderruflichen Bestitigung
zu machen, dall wir Christo einverleibt, Glieder Christi sind, auf dal
wir, wie der hl, Thomas mit der ganzen Tradition erklirt, « de visceribus
Christi esse censeamur », d. h. unwiderruflich der Liebe Christi angehoren,
unwiderruflich ins heiligste Herz Jesu eingeschlossen bleiben.

d) «rationabilem facere», d. h. wiirdige Dich, o Gott, das heilige
Kreuzesopfer wirksam (efficaciter) uns zur geistigen Kraftquelle zu
machen, dall wir entschieden uns dem tierischen Sinne entziehen, uns

war » 2

nicht mehr von den fleischlichen Geliisten, sondern von der Vernunft
und vom Glauben, oder mit einem Worte, uns ganz und gar wom
Heiligen Geiste leiten lassen ; dann werden wir ganz und gar vom
Heiligen Geiste wmgewandell.

e) «acceptabilem facere» : d. h. wiirdige Dich, o Gott, das heilige
Kreuzesopfer uns zur wirksamen, kriftigen Ursache des gottlichen Wohl-
gefallens zu machen, so daB wir uns selbst miBfallen, Gott aber von
uns sagen koénne : « An dir habe ich mein Wohlgefallen. »

7) «ut mobis jiat corpus et sanguis D. n. J. Chr.», d. h. auf daB so
der Leib und das Blut Jesu Christi in seiner ganzen erlisenden,

I Secreta fer. IV. Cin. : «.... tribue, quaesumus, ut . ... universorum, quos
in oratione commendatos suscepimus et omnium fidelium nomina beatae prae-
destinationis liber adseripta retineat. »

2 Coloss. 2, 14 : « .... delens quod adversus nos erat chirographum decreti. »



318 ‘ Der Metbritus

heiligenden, reinigenden, wmwandelnden, beseligenden Krajt unser werde,
an uns offenbar, wirksam, fruchtbar sich zeige zum ewigen Leben. —
Das ist der Sinn dieses kurzen, aber gewaltigen Gebetes nach der
Erklarung des hl. Thomas, der sich dabei auf den hl. Augustinus
beruft. ! Wahrhaft, schéner konnte vor der heiligen Wandlung nicht
gebetet werden ! —

Nun sind unsere Herzen vorvbereitet. — Der groBe Augenblick ist
gekommen. Der Priester zieht gleichsam die Person Christt an. Er
betet mit den Worten des Evangeliums ; er spricht ganz mit den
Worten Christi, von welchen dieser gesagt hat: « Tut dies zu meinem
Andenken. » 1 In géttlicher Gewalt und mit zitterndem Herzen spricht
der Priester die hochheiligen Verwandlungsworte und das grofle Opfer
am Kreuze wird als unser Opjer vollbracht. —

(Fortsetsung folgt.)

1 St. Thom. III. 83. 4 ad 7: « Hoc significant verba: Hanc oblationem
facere digneris benedictam, secundum Augustinum, i. e. per quam benedicamur, sc.
per gratiam ; adscriptam, sc. per quam in coelo adscribamur, ratam, sc. per quam
de visceribus Christi esse censeamur ; rafionabilem, sc. per quam a bestiali sensu
eruamur ; acceptabilem, sc. per quam acceptabiles ejus unico Filio simus. »

2 Luc. 22, 19: « Hoc facite in meam commemorationem, »



	Der Messritus

