
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Der Messritus

Autor: Rohner, Gebhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Meßritus.
Von Dr. Gebhard ROHNER, a. Regens.

Iii. Die heilige Wandlung.

Durch die Opferung ist das heilige Meßopfer als unser Opfer
zubereitet worden ; unser Glaube an die Offenbarung Gottes über das

heilige Opfer, unsere Opfergesinnung, unser Verlangen, am blutigen
Opfer Christi innigsten Anteil zu haben, ist geweckt, gestärkt, lebendig.

Nun beginnt der zweite HMiptteil der heiligen Messe, in welchem

die große Gottestat, das Opfer Christi am Kreuze unter den Gestalten

von Brot und Wein als unser Opfer vollbracht wird.

i. Die Einleitung dazu ist
die Präfation, ein Lob- und Dankgesang vorzüglichster Art. Was

soll dadurch bewirkt werden Der hl. Thomas sagt : « In der Präfation
wird das Volk zur gottfreudigen Opfergesinnung aufgemuntert. »1

Die Kirche, vom Heiligen Geiste geleitet, kennt das Menschenherz.

Sie weiß, wie das Versenktsein ins Irdische, die Niedergeschlagenheit
des Gemütes den Menschen ganz und gar hindert, sich zu Gott und

zu den großen Geheimnissen Gottes zu erheben. Darum wird sie nicht
müde, bei der Feier des großen Opfers die Herzen der Gläubigen immer
wieder aus der Niederung des Irdischen und der Traurigkeit aufwärts
zu ziehen, eingedenk des Wortes : « Seid nicht traurig ; denn die Freude
im Herrn ist unsere Stärke. » 2 So geschieht es in besonderer Weise
durch die Präfation. Die Erfahrung lehrt, daß tatsächlich das gläubige
Volk mächtig ergriffen wird von der schön gesungenen Präfation und
in eine ganz eigene, einfach gottfreudige Stimmung versetzt wird,
wie sie eben für die Feier des größten Geheimnisses unseres Heiles

paßt. Ein Kenner der Verhältnisse hat einmal gemeint, eine schön

gesungene Präfation ergreife und wirke wie eine Predigt. Wenn dies

auch bei der Stillmesse nicht gilt, so fühlt sich doch das katholische

Volk, das gläubig mitmacht, bei der Präfation gehoben, und wenn

1 St. Th. III. 83, 4 : « In Praefatione excitatur populus ad devotioncm ».
2 II. Esdr. 8, 10 : « Nolite contristari ; gaudium ehim Domini est fortitudo

nostra.,»



304 Der .Meßritus

beim « Sanctus » die Klingeln ertönen, so fühlen alle in
freudigandächtiger Stimmung, daß ein großer Augenblick naht, daß ein

großes Geheimnis vor uns und an uns und in uns gefeiert wird.
Die Präfation wird an das Stillgebet (Secreta) angeschlossen,

indem die letzten Worte « per omnia saecula saeculorum » (von
Ewigkeit zu Ewigkeit) laut gebetet und gesungen werden, damit das

Volk das bestätigende « Amen » beifügen könne. Durch das « Dominus
vobiscum » (der Herr sei mit euch) wünscht der Priester dem
anwesenden Volke wieder den Heiligen Geist1, den Geist der Wahrheit
und die einigende Liebe, damit alle miteinander recht acht haben
auf den kommenden Lobgesang, denselben verstehen und mit der

richtigen Gesinnung anhören.

Durch « et cum Spiritu tuo » gibt das Volk gleichsam den Heiligen
Geist mit den eigenen Gesinnungen und Wünschen und Bitten an den

Priester zurück, d. h. alle beteuern feierlichst, daß sie sich in den

Lobgesang des Priesters einschließen und mit Freude an demselben
teilnehmen. Der Mahnruf « Sursum corda » (aufwärts die Herzen) und
die Antwort « habemus ad dominum » (wir haben sie zum Herrn
erhoben), wollen aller Herzen mit doppelter Andacht zu Gott und dem

Himmel zukehren, von wo nun bald das « mysterium tremendum »

(das erzitternmachende Geheimnis) niedersteigen soll. Es ist ein

gegenseitiges Sich-Entzücken zur Andachtswärme. 2 Möchte nur die Antwort
« habemus ad dominum » immer wahr sein

Dann folgt die Aufforderung zur Danksagung : « gratias agamus »,

«Laßt uns Dank sagen dem Herrn unserm Gott». «Es ist würdig
und recht. » Lob und Dank gegen Gottes Güte kommt hierauf in
wunderbarer Weise zum Ausdruck. Warum aber gerade Lob und Dank
Offenbar deshalb, weil die dankbare Gesinnung das Herz am meisten

freudig bewegt und erhebt und für die Anbetung und die Sühne am
besten vorbereitet. Der Gedanke an das, was Gottes Barmherzigkeit
zu unserem Heile getan und noch tut, muß unwiderstehlich das Herz
erfassen und Gott gegenüber in die richtige Stimmung versetzen und

zur vollständigsten Hingabe an ihn durch Christum den Gekreuzigten
ermuntern. Diese Dankesgesinnung der Präfation ist daher anbetende

und lobende und versöhnende. 3

1 Aber der Priester wendet sich dabei nicht mehr zum Volke, weil er sich
ja ins Heiligtum zurückgezogen hat.

2 St. Thom. III. 83, 4 ad 5.
3 Einige Theologen meinen zwar, das « Danksagen » (gratias agere) sei h:er

in einem besonderen Sinne zu nehmen und bedeute unmittelbar « Anbetung »



Der Metiritus 305

Zuerst werden wir erinnert, daß es unsere Pflicht ist, immer und
überall Dank zu sagen durch Christum unsern Herrn. Dann wird das

Geheimnis des betreffenden Festtages oder der Festzeit oder des

äußern Anlasses uns vor Augen geführt, z. B. die Großtat der
Menschwerdung des Sohnes Gottes, die große übernatürliche Bedeutung des

Fastens, die unendlichen Verdienste des Leidens und Sterbens Christi,
die glorreiche Auferstehung und Himmelfahrt des Erlösers, die
welterneuernde Ausgießung des Heiligen Geistes, die ewige Herrlichkeit
und Majestät der heiligsten Dreifaltigkeit usw. Alle diese Geheimnisse

werden in so packender Eigenart dargestellt, daß sie unwillkürlich das

Menschenherz aus der beklemmenden Tiefe der irdischen Armseligkeit
zu wahrer innerer Freude an Gottes Güte erheben ; sie reißen unsere
Herzen zu freudigem Danke hin. Alle diese Geheimnisse sind ja zu

unserem ewigen Heile, zu unserer ewigen Freude geoffenbart. Im
Anschlüsse daran werden wir eingeladen, mit allen Engelchören zu

jubeln und zu singen über Gottes Größe und Güte und miteinzustimmen
in das dreimal « Heilig » des Himmels — ein lautes Bekenntnis der

freudigen Hoffnung, daß auch wir berufen sind, durch die Kraft des

heiligen Kreuzesopfers wirklich einmal an diesem ewigen Jubellied
teilzunehmen.

2. « Sanctus und Benedictus ». —

a) Das « Heilig » bedeutet hier nicht etwa bloß die Eigenschaft
Gottes, vermöge welcher er das sittlich Gute liebt und das sittlich Böse

haßt und verabscheut ; es ist im physischen Sinne zu nehmen. « Heilig
sein » überhaupt heißt rein sein von jeglicher Befleckung, also rein
sein von allem, was der Natur des Heiligen widerstrebt.1 Dem Wesen
Gottes aber ist alles «Nichtsein » zuwider. Die Heiligkeit Gottes besagt
also die Reinheit von allem « Nichtsein », und Gott ist heilig, weil er
« actus purissimus », die unendliche Seinsfülle, die dem Wesen Gottes
eigen ist, die unendliche Vollkommenheit ist. Also «heilig» heißt
hier : « 0 unendlich Vollkommener, o actus purissimus »

und tiefste Verehrung Gottes, der höchsten Majestät ; « Eucharistie » besage
deshalb nicht so fast das « Sakrament der Danksagung », sondern vielmehr « das
Sakrament der Anbetung ». Doch, wenn man durch die Danksagung Gott als

Urquell und Spender alles Guten, auch der Verzeihung der Sünden, anerkennt
und verehrt — wie es in Wirklichkeit sein soll —, dann ist es nicht nötig, dem
a gratias agere » jene Gewalt anzutun.

1 St. Thom. II-II. 81, 8.

Divus Thomas. 20



306 Der Meliritus

b) Dreimal « heilig » wird Gott genannt nach einer Vision bei
Isaias 6, 3 1, ein Hinweis, daß ein und dieselbe unendliche Seinsfülle
Gottes in drei Personen ist ; Gott ist dreieinig.

c) « Herr, Gott der Heerscharen », d. h. der Engelscharen, aber
auch der Gestirne.

d) « Himmel und Erde usw. », d. h. der Himmel und die ganze
Erde widerspiegeln die Größe und Herrlichkeit Gottes. Seine
verschiedenen Eigenschaften zeigen sich in der wunderbaren Abstufung
der Geschöpfe vom Himmel bis auf die Erde, von den Engeln bis zum
niedrigsten Geschöpfe- der Erde, in der Natur und Übernatur.

e) « Hosanna in der Höhe » ; gebenedeit sei, der da kommt im
Namen des Herrn. » Diese Worte sind entnommen dem Ps. 117, 25

und 26. Mit denselben haben einstmals die Juden dem
menschgewordenen Gottessohne bei seinem feierlichen Einzüge in den Tempel
von Jerusalem als dem verheißenen Messias entgegengejubelt, ihn
bekannt als den versprochenen Erlöser und ihn ausgerufen als den

König Israels. « Heil ihm, dem Sohne Davids, durch den, der in der

Höhe wohnt. » Heil ihm, der da kommt von Gott uns gesandt 2

Hosanna bedeutet dasselbe, was die deutsche Sprache ausdrückt mit :

« Er lebe hoch », die lateinische mit : « Vivat », die italienische mit :

» Evviva ». Mit den gleichen Worten lehrt uns die heilige Kirche kurz vor
der heiligen Wandlung gläubigen und freudigen Herzens dem Heiland
entgegenzujubeln als demjenigen, der nun -bald kommen wird im
Auftrage des himmlischen Vaters, uns wahrhaftig zu erlösen, in uns die

Eilösungstat zu vollbringen, das heilige Kreuzesopfer uns zuzuwenden.

/) Den Worten des Priesters entsprechen die Handlungen und
Gebärden. Bei der Präfation hält der Priester die Arme ausgebreitet
als Zeichen des jubelnden Dankes. Beim Sanctus verneigt er sein

Haupt zum Zeichen der Anbetung und der Ehrfurcht vor dem
unendlich vollkommenen, «dem Heiligen». Der Priester betet das

Sanctus mit halblauter Stimme ; er betet es eben nur mit den
Altardienern, mit denen er sich vom Volke ins Heiligtum zurückgezogen hat.
Beim Benedictus erhebt der Priester wieder das Haupt, um dadurch
anzudeuten die freudige, vertrauensvolle Stimmung, welche der nahende,

beglückende Erlöser in uns bewirkt. Er bezeichnet sich dabei auch

1 Isaias 6, 3 : « Et clamabant alter ad alterum, et dicebant : Sanctus, sanctus,
sanctus, Dominus exercituum ; plena est omnis terra gloria eius. »

2 Math. 21, 9; Marc, n, 10 ; Luc. 19, 38; Joh. 12, 13.



Der Meßritus 307

mit dem heiligen Kreuzeszeichen, um den Glauben zu bekennen, daß

das nahende Glück durch das heilige Kreuzesopfer uns zukommt.

3. In dieser freudig-gehobenen Gesinnung beginnt nun der Priester
« den Kanon ».

a) Damit bezeichnet man die drei Gebete vor und die drei Gebete

nach der heiligen Wandlung. Sie heißen « Kanon », weil sie feststehend,
unveränderlich sind, nicht wechseln nach der Tagesfeier oder dem

Festanlasse, wie andere Gebete der heiligen Messe. Sie sind also wie
eine Regel Kanon. Sie sind der älteste und ehrwürdigste Teil der

ganzen Meßfeier. Seit Papst Gregor I. ist der Kanon bis auf den

heutigen Tag unverändert geblieben.
b) Der ganze Kanon wird stille gebetet ; denn, sagt der hl. Thomas,

« In der heiligen Messe gehört einiges zum Amte des Priesters allein ;

deshalb werden die Gebete, welche darauf Bezug haben, stille vom
Priester gebetet ». 1

c) Fast während des ganzen Kanons betet der Priester mit
ausgebreiteten Härfden. «Das erinnert», sagt St. Thomas, «an die

Ausbreitung der Arme Christi am Kreuze ; und wenn er die Hände zum
Gebete erhebt, so soll dadurch angedeutet werden, daß sein Gebet

für das Volk zu Gott emporsteigt, nach dem, was in.Exod. 17, 11

geschrieben steht : Wenn Moses die Arme erhob, dann siegte Israel. »2

Hie und da, wenn der Inhalt der Gebete es verlangt, beugt sich der

Priester tief oder verneigt das Haupt oder faltet die Hände vor der

Brust, blickt auf zum Kreuze oder auf das heiligste Sakrament. « Das
ist die Haltung desjenigen, der inständig und demütig fleht, und
erinnert an die Demut und den Gehorsam Christi, um dessetwillen
er gelitten hat. » 3 Zuweilen legt der Priester die Hände auf den Altar ;

es ist dies das Zeichen der innigsten Vereinigung mit Christus, dessen

Sinnbild der Altar ist. Ganz besonders wird die Liebesvereinigung
mit Christus bezeichnet durch den Altarkuß.

1 St. Thom. III. 83, 4 ad 6 : « Quaedam pertinent ad solum sacerdotem,
sicut oblatio et consecratio ; et ideo quae circa haec sunt dicenda, occulte a sacer-
dote dicuntur. »

1 St. Thom. III. 83, 5 ad 5 : « Quod sacerdos brachia extendit, post conse-
crationem significat extensionem brachiorum Christi in cruce. Levât etiam manus
orando, ad designandum quod oratio eius dirigitur pro populo ad deum, secundum
illud Exod. ly, 11, cum levaret Moyses manus, vincebat Israel. »

3 St. Thom. III. 83, 5 ad 5 : « Quod autem manus interdum jungit, et se

inclinât, est suppliciter et humiliter orantis et désignât humilitatem et obedientiam
Christi, ex qua passus est. »



3°8 Der Meßritus

d) Öfters macht der Priester das Kreuzzeichen über die Opfer-
gaben. Der hl. Thomas sagt dazu : «Weil die Verwandlung des Brotes
und Weines und die gütige Aufnahme dieses Opfers von seiten Gottes
und die Wirkungen desselben durch die Kraft des Kreuzes Christi
bedingt sind, so gebraucht der Priester, so oft etwas vom Gesagten
erwähnt wird, das Kreuzzeichen. Doch nach der Wandlung wird dasselbe

nicht etwa angewendet, um das heilige Sakrament — also Christus — zu

segnen, sondern nur, um an die Kraft des Kreuzes Christi und an die

Art des Leidens Christi zu erinnern. »1 —-So ist der Priester während
des Kanons wie eine Orante der Katakomben, so recht der Ausdruck
der innern Sammlung, der Ausdruck der gläubigen Hingabe an Gott,
der Ausdruck des flehenden Vertrauens auf die allmächtige Barmherzigkeit

Gottes.
Nun zu den Gebeten des Kanons

4. « Te igitur, clementissime Pater. »

a) Durch die Präfation ist eine opferfreudige und gottfreudige
Stimmung in uns bewirkt. Deshalb beginnt der Priester mit «Te

igitur » (Dich also), um den engsten Anschluß an den vorausgehenden
Dankes- und Jubelhymnus herzustellen,, in sehnsüchtiger Erwartung
v unseres » Erlösers, « der da kommen wird im Namen des Herrn »

Tiefgebeugt, demütig und vertrauensvoll fleht er : « Dich also,
mildester Vater, bitten wir daß Du wohlgefällig ansehen und

segnen wollest diese Geschenke, diese Gaben, diese heiligen unbefleckten

Opfer. »

b) Mit diesem Gebete ist nochmals in klarster Kürze der Inhalt
der ganzen Opferung zusammengefaßt, daß nämlich das Opfer Christi
am Kreuze als unser Opfer Gott angenehm und wohlgefällig sei, als

unser Opfer von ihm gesegnet werden möge. Es gilt daher von diesem

Gebete, was schon bei der Opferung ausführlich erklärt wurde : Nicht
das Opfer Christi als solches muß gesegnet werden ; es ist schon längst
gesegnet vom Heiligen Geiste ; auch hat der himmlische Vater das

Opfer Christi als solches schon längst wohlgefällig aufgenommen, aber
als unser Opfer noch nicht. Das Opfer Christi als unser Opfer muß
immer wieder gesegnet werden, d. h. unser Glaube und unsere Opfer-

1 St. Thom. III. 83, 3 ad 3 et ad 4 : « Quod consecratio hujus sacramenti,
et acceptatio liujus sacrificii et fructus ipsius procedit ex virtute crucis Christi,
ideo ubicunque fit mentio de aliquo liorum, sacerdos crucesignatione utitur
Post consecrationem non utitur crucesignatione ad benedicendum, sed solum
ad commemorandum virtutem crucis et modum passionis Christi. »



Der Meßritus 309

gesinnung muß immer wieder bestärkt, vermehrt, vervollkommnet
werden. « Wohlgefällig annehmen » heißt im Munde Gottes : wohlgefällig
machen. Wir bitten daher mit dem Priester flehentlich, Gott möge
uns in das ihm wohlgefällige Opfer Christi am Kreuze einschließen,
ans an demselben lebendigen Anteil haben lassen und so möge es als

von uns dargebracht, Gott wohlgefällig sein.

c) Auffallend möchte es sein, daß drei Ausdrücke für dasselbe

Opfer gebraucht werden und zwar alle drei in der Mehrzahl. Diese
drei Ausdrücke bezeichnen, wie bei der Opferung weiter ausgeführt
wurde, den heiligsten Leib und das heiligste Blut Christi, nicht etwa
Brot und Wein, aber den Leib und das Blut Christi als unser Opfer.
Um nun die ganze Innigkeit unseres Glaubens und unserer freudigen
Opfergesinnung auszudrücken, gebraucht die heilige Kirche drei
Ausdrücke ; unser ganzes Herz geben wir hin. In der Mehrzahl stehen

die Ausdrücke, weil eben viele durch « fides et devotio » am heiligen
Opfer Anteil haben wollen, ja Unzählige Anteil haben können. Viele,
Unzählige können daher sagen : « Unser Opfer. » Darum sagt der

Priester auch : Wir bitten und flehen demütigst. Unter dem « wir »

ist die ganze Kirche gemeint, in deren Namen und Auftrag der Priester
das Opfer feiert und die Gebete spricht.

d) So sehen wir, daß das angeführte Gebet nochmals 'zusammenfassend

unserer « fides et devotio » den lebhaftesten Ausdruck verleiht.
Dies geschieht an dieser Stelle mit großer Weisheit. Es geziemt sich

nämlich, daß gerade unmittelbar vor der heiligen Wandlung die «

Meßapplikation » in ihrem ganzen Wesen klar .hervortrete, weil die
tatsächliche Wirkung der heiligen Wandlung davon abhängt. Es gehören
nun dazu zwei wichtige Elemente, nämlich der Glaube und die
Opferhingabe (fides et devotio) von Seiten des Volkes, und der Willensakt
der zuwendenden Meinung (intentio applicativa) von Seiten des

Priesters.1
Das erste Element ist durch die Opferung zubereitet und wird,

wie oben gesagt, durch das « Te igitur » nochmals zusammenfassend
erwähnt. Im folgenden Teil des Gebetes, der mit den Worten beginnt,

5. « Imprimis quae tibi offerimus » wird
a) das zweite Element der Meßapplikation, der zuwendende Willensakt

(intentio applicativa) durch die heilige Kirche ausführlich dem

1 Siehe darüber den Artikel « Die Meßapplikation » in « Divus Thomas »,

Jahrgang 1924, 4. Heft.



3io Der Meliritus

Priester anbefohlen. Dieser erklärt bestimmt, für welche Glieder der
Kirche und für welche Anliegen derselben er das heilige Opfer darbringe.
Der hl. Thomas sagt zu dieser Stelle : « Der Priester erwähnt im stillen
jene, für welche das heilige Opfer dargebracht wird, nämlich für die

ganze Kirche und jene, welche in der Kirche vorstehen, und dann ganz
besonders einige, welche mitopfern oder für welche geopfert wird. » 1

Die genannten Worte, « welche wir Dir darbringen », sind nicht
eigentlich ein Gebet, sondern der Ausdruck des Willens, die Meinung,
was einer tut oder tun will. Also der Priester will (und wir mit ihm)
das heilige Opfer darbringen für sich und für andere (voluntas sacri-
ficandi et applicandi). Gewiß ist schon bei der Opferung die Applikation
gemacht worden, pro vivis et defunctis, für die Lebenden und die
Verstorbenen ; aber, wie aus dem Wortlaute hervorgeht, mehr nur
im allgemeinen ; hier geschieht es im besonderen, um uns vor der

Wandlung nochmals vor Augen zu führen, daß, je spezieller die

Zuwendung des heiligen Opfers für einzelne gemacht wird, um so

inniger sich der Glaube und die Opfergesinnung kundgibt, um so

größer die Wirkung der heiligen Wandlung in den einzelnen ist.
b) Wer wird nun hier besonders erwähnt und dem Priester und

allen Mitopfernden in das Herz und in den Mund gelegt « Zuvörderst

für Deine heilige katholische Kirche, welche Du auf dem ganzen
Erdkreise im Frieden bewahren, beschützen, einigen und regieren wollest. »

Die heilige Kirche wird hier verstanden als Gemeinschaft, als zusammengehöriger

und zusammenwirkender übernatürlicher Organismus, was
besonders deutlich wird durch Erwägung der Wirkungen, welche aus
dem heiligen Opfer erwartet werden, nämlich

« pacijicare », den Frieden verleihen und erhalten. Der Friede ist
die Ruhe der Ordnung ; also bitten wir, daß Ordnung herrsche in der

heiligen Kirche und daher die richtige Überordnung und Unterordnung
in Bezug auf die Vorgesetzten und Untertanen, in Bezug auf Kirche
und Staat, in Bezug auf Eltern und Kinder usw. Von dieser richtigen,
freudigen Ordnung hängt der Friede ab und damit alles Glück in der
Kirche.

« custodire », beschützen und beschirmen vor allen Feinden, d. h. vor
allen jenen, .welche diese von Gott gewollte glückbringende Ordnung

1 St. Thom. III. 83, 4 : « Deinde sacerdos secreto commémorât primo pro
quibus hoc sacrificium offertur, sc. pro universali ecclesia et pro his qui in subli-
mitate sunt constituti (I. Timoth. 2, 2) et specialiter quosdam, qui ofierunt vel
pro quibus offertur. »



Der Meüritus 311

stören wollen, sei es von außen, sei es von innen ; « daß Du die Feinde
der heiligen Kirche demütigen wollest ».

« adunare », einigen. Das geschieht und kann nur geschehen durch
Glaube und Liebe. Wenn in allen Gliedern der heiligen Kirche der
Verstand von denselben Glaubenswahrheiten erleuchtet und der Wille
von derselben Gottes- und Nächstenliebe durchdrungen ist, dann
besteht wahre Einigung. Einzig durch Glaube und Liebe kann auch
die Vereinigung der Heiden und Ungläubigen mit der heiligen Kirche
bewirkt werden.

« regere », regieren. Die heilige Kirche wird auf dem ganzen
Erdkreise durch die Nachfolger der Apostel regiert. Sie kann als Gemeinschaft

gar nicht gedacht werden ohne ihr sichtbares Oberhaupt und
ohne die unter dem Oberhaupte stehenden Bischöfe und deren Gehilfen,
die Priester.

c) Deshalb werden noch besonders erwähnt der Papst und der

Diözesanbischoj und die Priester (besonders Missionäre und Ordensleute) ;

diese letzteren sind offenbar die rechtgläubigen und eifrigen Bekenner
des katholischen und apostolischen Glaubens, wie es im Gebete am
Schlüsse heißt. Diesen allen wird also in erster Linie das heilige
Meßopfer besonders zugewendet, appliziert.

d) An zweiter Stelle wird es besonders zugewendet allen jenen,
welche im folgenden Abschnitte des Gebetes, im « Memento vivorum »,

« im Gedächtnis der Lebenden » genannt werden.
« Memento, Domine », gedenke, o Herr ». Durch diese Worte

rufen wir dem ewigen Gott jene ins Gedächtnis, die uns besonders

am Herzen liegen.
Wozu aber dies Es ist eine wunderschöne, eigenartig innige

Anempfehlung unserer Lieben an die Güte Gottes. O Gott, gedenke
ihrer, « für welche wir dieses Opfer darbringen oder welche es Dir
darbringen » (pro quibus tibi offerimus vel qui tibi offerunt hoc sacri-
ficium). « Memento » heißt hier offenbar dasselbe wie das « Memento
mei, Domine » (« gedenke meiner, o Herr ») -des rechten Schachers am
Kreuze. « O Herr, gedenke meiner, wenn Du in Dein Reich kommst » 1,

d. h. nimm auch mich in dasselbe auf. Also gedenke Deiner Diener
jetzt bei der Feier des heiligen Opfers, das wir auch für sie darbringen
und ihnen zuwenden ; laß sie reichlichen Anteil an demselben haben ;

weise sie nicht zurück, wende Deinen Blick nicht von ihnen ab ; sieh

1 Luc. 23, 42 : « Domine, memento mei, cum veneris in regnum tuum. »



312 Der Mefiritus

hin auf ihren Glauben und ihren Opferwillen, der Dir ja bekannt ist ;

denn « Du allein kennst die Herzen der Menschenkinder »1 ; und nach
dem Maße ihres Glaubens gib ihnen Versöhnung und Gnade aus diesem

heiligen Opfer. Das ist der Sinn des « memento, Domine », und so

haben wir in demselben ausdrücklich die beiden Elemente der «

Meßapplikation », nämlich « Glaube und Opfergesinnung », sowie den
zuwendenden Willensakt. Es geht daher nicht an, das « Memento » als
bloße Fürbitte darzustellen. Man möge sich nicht verwirren lassen

durch die Rubrik : « Er betet einige Augenblicke für jene, für die er
zu beten sich vorgenommen hat. »2 Das heißt nichts anderes als :

Er nennt jene, für die er das heilige Opfer im besonderen aufopfern
will, und erwähnt die besonderen Gnaden, die er durch das heilige
Meßopfer für sie verlangen möchte und empfiehlt sie der besonderen
Aufmerksamkeit Gottes bei der heiligen Wandlung.

e) Doch, welches sind nun jene, deren der Herr besonders gedenken
soll

Es sind einmal die, welche der Priester an dieser Stelle ausdrücklich

nennt, sei es, daß sie durch Bande des Blutes oder der Freundschaft
oder der Dankbarkeit oder der Liebe ihm verbunden sind oder infolge
pastoreller Tätigkeit ihm besonders am Herzen liegen. Je mehr nun
« einzelne » erwähnt werden, um so größer ist die tatsächliche Wirkung
der heiligen Wandlung. Doch damit sich das Memento nicht zu sehr
in die Länge ziehe, ist es sehr geraten, diese « einzelnen » schon vor
der heiligen Messe, vielleicht schon am Abende vorher, zu « nennen »

und dann beim Memento einfach « diese Genannten » zu erwähnen.
Da kann der Priester natürlich auch jene nennen, die sich ihm ins

heilige Opfer besonders empfohlen haben, sei es durch ein Stipendium
oder sonst durch Bitte. Dieses « Nennen » geschieht in aller Stille, mit
schweigendem Munde, da es sich eben nur um eine Herzensangelegenheit
des Priesters handelt.

/) Ferner werden dem Gedenken Gottes besonders anempfohlen
die Umstehenden (circumstantes), die persönlich Anwesenden. Diese
sind es besonders, « qui tibi offerunt », welche Dir dieses Opfer
darbringen, also nach ihrer eigenen « devotio ». Aber sie selber können
auch wieder viele andere in dieselbe einschließen, darum heißt es

weiter « pro se suisque », für sich und für ihre Angehörigen.

1 II. Paral. 6, 30 : « Tu enim solus nosti corda filiorum hominum. »

2 Nach : « Memento Domine » : « Jungit manus, orat aliquantulum, pro quibus
orare intendit. »



Der Meliritus 313

g) Hernach werden noch die allgemeinen Anliegen aufgeführt,
für welche im Namen aller Vorgenannter dieses heilige Lobopfer
besonders dargebracht werden soll, nämlich

« pro redemptione animarum », für die Rettung ihrer Seelen, also

als Opfer der Versöhnung für die Sünden ;

« pro spe salutis », für die Hoffnung ihres Heiles und ihrer Wohlfahrt,

also als Bittopfer, um Hilfe in allen Nöten des Leibes und der
Seele zu erflehen ;

« tibique reddunt vota sua », und Dir, dem ewigen und dem

lebendigen und wahren Gott, ihren schuldigen Dank darbringen, also
als Dankopfer, um Gott für alle empfangenen Wohltaten zu danken.
Somit wird ausdrücklich die vierfache Meinung genannt, in welcher
das heilige Meßopfer dargebracht wird : Lob, Dank, Sühne, Bitte.
Dadurch werden wir aufs kräftigste in die gleiche vierfache
Opfergesinnung Christi am Kreuze eingeschlossen.

h) Hierauf erfolgt ein Einschnitt in das Gebet durch die
Überschrift : « infra actionem », d. h. « hier unten merke die Einschaltung ».

Es ist dies eine rein praktische Bemerkung und will nur sagen : « Hier
heißt es aufgepaßt, ob die Einschaltung stattfinden soll oder nicht. »

An Weihnachten, Epiphanie, Ostern, Christi Himmelfahrt und Pfingsten
wird nämlich das Festgeheimnis ausdrücklich angeführt und dem

gewöhnlichen Wortlaute beigefügt.
Doch durch diese praktische Bemerkung darf nicht etwa ein

Einschnitt ins Gebet gemacht werden, daß der Zusammenhang mit dem

Vorhergehenden aufgehoben würde. Das « Communicantes » schließt
sich notwendig an das zuletzt berührte Dankopfer an.

i) Nachdem nämlich die ganze Kirche auf Erden mit all ihren
Gliedern zur Mitfeier am heiligen Opfer aufgefordert worden ist, soll
nun auch noch der ganze Himmel mit all seinen Heiligen zur Teilnahme
eingeladen werden. Der Glaube an die geoffenbarte Wahrheit der
Gemeinschaft der Heiligen sagt uns, daß wir mit den Heiligen in der
innigsten Liebesgemeinschaft stehen und sie deshalb den aufrichtigsten
Anteil nehmen an allem, was unser ewiges Heil anbelangt, und gerne
nach Kräften uns dazu behilflich sind. Unsere Hilfe haben die Heiligen
im Himmel nicht mehr nötig, noch auch die Gnadenwirkung des

heiligen Meßopfers. Aber eines ist"s, wodurch wir unsere
Liebesgemeinschaft mit ihnen bekunden sollen, daß wir uns nämlich über
ihre ewige Herrlichkeit herzlich freuen und mit ihnen Gott danken
für all die wunderbare Gnaden-Führung des Heiligen Geistes, als sie



3 Der Meßritus

im sterblichen Leben auf Erden waren. Das können wir ihnen am
vollkommensten erweisen gerade durch das heilige Meßopfer. Wenn
wir daher die Heiligen des Himmels zur Teilnahme an unserer Feier
einladen, so wollen wir damit die Willensmeinung ausdrücken, das

heilige Meßopfer soll auch dargebracht werden als Dankopfer für die

Heiligen, die jetzt im Himmel, einstens aber auf dieser Erde waren.
Wir machen also eine eigentliche Applikations-Meinung und unser
Dank durch das Opfer wird « ex opere operato » dargebracht. Dann
dürfen wir hoffen, daß die Heiligen aber auch für uns Fürbitte leisten
beim heiligen Opfer ; nicht als ob das heilige Meßopfer nicht Kraft genug
in sich hätte, uns zu helfen, sondern weil unser Glaube und unser Opfergeist

mangelhaft, vielleicht sehr mangelhaft sind und der Unterstützung
durch die Fürbitte der Heiligen sehr bedürfen.

Dieser zweifache Gedanke ist enthalten im folgenden Abschnitt :

k) « communicantes et memoriam venerantes. » Das lateinische
Wort « communicare » heißt entweder « Anteil an etwas geben oder
Anteil an etwas nehmen ». Hier kommt offenbar die erste Bedeutung
in Anwendung. « Wem » geben wir nun Anteil an etwas Den Heiligen
des Himmels. «An was» geben wir ihnen Anteil? Doch sicher an
diesem Lobopfer, das unmittelbar vorher als Dankopfer bezeichnet
wurde. Es muß deshalb im Anschlüsse an das Vorhergehende
hinzugedacht werden :

« Communicantes hoc sacrificium laudis et gratiarum actionis
omnibus Sanctis », wir geben Anteil allen Heiligen des Himmels an
diesem Opfer des. Lobes und des Dankes, d. h. wir opfern es auf in
besonderer Weise als Dankopfer für die Heiligen ;

« et memoriam venerantes », indem wir in heiliger Ehrfurcht und
Verehrung uns erinnern an all die wunderbaren Gnaden, die sie einstens
auf Erden bekommen haben.

Deshalb laden wir sie alle ein, mit uns an unserer Feier
teilzunehmen, vor allem die glorreiche, allzeit reine Jungfrau Maria,
Mutter Gottes und unseres Herrn Jesu Christi, sie, die einstens unter
dem Kreuze stand und das blutige Opfer ihres Sohnes mitopferte.
Dann auch die hl. Apostel (—• es werden alle einzeln und namentlich

aufgeführt —), die einstens gewürdigt waren, mit dem göttlichen
Erlöser beim letzten Abendmahle zu Tische zu sitzen und Zeuge zu
sein der Einsetzung des großen Geheimnisses, das wir jetzt feiern.
Dann die hl. Märtyrer (—• es werden fünf Päpste, ein Bischof, ein

Diakon und fünf Laien genannt —), die auserwählt waren, in vor-



Der Meliritus 315

züglicher Weise am blutigen Opfer Christi teilzuhaben. Dann alle

Heiligen, die durch die Kraft des heiligen Kreuzes Christi ihre.

Heiligkeit erlangt haben. Wenn sie unserer demütigen Einladung
folgen und wir für sie das heilige Dankopfer feiern, dann dürfen wir
hoffen, daß durch ihre Verdienste und ihre Fürsprache in allem unser
Vertrauen auf Gottes helfenden Schutz erfüllt werde. Damit ist die

Applikation (die Zuwendung des heiligen Opfers) von seilen des Priesters

vollbracht; das erste Gebet vor der Wandlung ist geschlossen.
6. Anschließend und alles nochmals zusammenfassend betet nun

der Priester das zweite Gebet : « Hanc igitur oblationem ». Gemeint ist
damit immer wieder das Opfer Christi als unser Opfer. Durch die
« fides et devotio » aller und durch die Applikation des Priesters ist
das heilige Opfer gestempelt zum Opfer « servitutis nostrae », unserer
Dienstbarkeit, d. h. aller Deiner Diener, o Gott, welche das heilige
Opfer amilich darbringen, « et cunctae familiae tuae », und Deiner

ganzen Familie, d. h. der ganzen heiligen Kirche, der streitenden, der
leidenden und triumphierenden Kirche. Deshalb legt der Priester die

ausgebreiteten Hände über die Opfergaben, während er das Gebet

betet, zum Zeichen, daß alle das Opfer durch seine Hände darbringen,
und daß er als Stellvertreter Christi einerseits und aller Gläubigen
anderseits in göttlicher Kraft opfere. Zugleich soll diese Handauflegung
aber auch ein lautes Bekenntnis unserer Schuld und Abhängigkeit von
Gott sein. Sie soll uns erinnern, daß wir — der Priester und alle, welche
durch « fides et devotio » mitopfern — eigentlich den Tod verdient
haben. Sie soll aber auch erinnern, daß Christus stellvertretend die
Sünden trage und dafür Sühne leiste durch sein Opfer und so sein

Opfer unser Opfer werde. Ein Vorbild hiefür haben wir im Opferritus
des alten Bundes. Die Opfernden mußten die Hände auf das Opfertier
legen zum Zeichen, daß sie eigentlich den Tod verdient haben, aber
auch zum Zeichen, daß das Opfertier ihre Stelle vertrete. Also
zusammenfassend betet der Priester im Namen aller, Gott möge dieses

Opfer Christi als unser Opfer gnädig annehmen. Als Früchte möge
er das für diese Welt kostbarste Gut, den Frieden, und das für die
andere Welt höchste Gut, die Befreiung von der ewigen Verdammnis
und die ewige Seligkeit verleihen.

7. Es ist merkwürdig Die heilige Kirche findet kaum Worte

genug, um ihrem Glauben und ihrer innersten Sehnsucht nach der
Teilnahme am Opfer Christi Ausdruck zu verleihen. Je näher der

hochheilige Augenblick kommt, in welchem das Kreuzesopfer wahrhaft



3Ï6 Der Mebritus

und wirklich unter den unscheinbaren Gestalten von Brot und Wein
gefeiert wird, um so mächtiger bekundet sie ihren Opferwillen und
damit die sichere Hoffnung auf die wunderbaren Wirkungen des heiligen
Opfers.

Zum letzten Male tut sie es in gewaltigsten Ausdrücken im dritten
Gebete des Kanons vor der heiligen Wandlung, welches beginnt mit
den Worten :

« Quam oblaiionem. » Welches ist dieses Opfer Immer und immer
muß betont werden, es ist das Opfer Christi als unser Opfer. Nochmals
sei es gesagt : Das Opfer Christi als solches braucht nicht gefeiert zu
werden, wohl aber, was unser ist an diesem Opfer, das wir in der

heiligen Wandlung darbringen.
An uns möge alles geschehen, so bitten wir, was in diesem Gebete

Gott vorgetragen wird. Also : Wir flehen zu Dir, o Gott, Du mögest
im Heiligen Geiste Dich würdigen, dieses Opfer

a) « in omnibus benedictam facere », d. h. ganz und gar, und
wirksam (efficaciter) uns zur Versöhnung und uns zur Segensquelle

zu machen. Mit großer Weisheit ist die leidende (passive) Form des

Ausdruckes gewählt. « benedictam facere » ist viel kräftiger als das

einfache « benedicere ». Dadurch wird ausgedrückt, daß das heilige
Kreuzesopfer die ganze Fülle des Segens üns mitteile, ja eine beständig

fließende Segensquelle werde. Zugleich wird durch die passive Form
gesagt, wie wir aus uns gar nichts sind, sondern ganz und gar (in
omnibus) von dieser Segensquelle und damit von Gottes Barmherzigkeit
abhängig sind.

Das Gegenteil von « benedictus » (gesegnet) ist « maledictus »

(verflucht). Den verbotenen Baum im Paradiese haben unsere Stammeltern

zum Fluche, zur Quelle des Fluches für die ganze Menschheit

gemacht (maledictam fecerunt). Den Baum des Kreuzes hat Gottes

Barmherzigkeit zum Segen, zur Quelle des Segens für die ganze
Menschheit gemacht. Der erste und wichtigste Segen für Fluchbeladene
ist die Versöhnung. Somit heißt « benedictam facere » : « Würdige Dich,
o Gott, in der nun folgenden Wandlung das heilige Kreuzesopfer uns
zur Versöhnung und zur beständigen Quelle alles Segens zu machen. »

b) ft adscriptam facere », d. h. würdige Dich, das heiüge Kreuzesopfer

uns zur göttlichen Handschrift, wodurch wir für immer in die

Zahl der Kinder Gottes aufgenommen werden, ?ms zur göttlichen
Gutschrift, zum göttlichen Gutscheine für das ewige Leben, für die

Einschreibung in das Buch der glückseligen Vorbestimmung zu machen,



Der Metiritus 317

wie es in der Secreta vom Aschermittwoch heißt : « Verleihe, wir
bitten Dich, daß die Namen aller jener, die wir in unser Gebet
eingeschlossen haben, und die Namen aller Gläubigen im Buche der seligen
Vorherbestimmung eingeschrieben (adscripta) bleiben. »1

Der Gegensatz ist « die Handschrift des Urteils, die gegen uns
war » -, von der der hl. Paulus an die Kolosser schreibt. Jene Handschrift

verurteilte uns alle als Sünder und überantwortete uns der

ewigen Verdammnis. Christus hat sie durch seinen Tod am Kreuze

ausgelöscht und uns eine andere göttliche Handschrift bereitet, wodurch
wir die göttliche Versicherung, die göttliche Bestätigung erhalten, in die

Zahl der Kinder Gottes aufgenommen zu sein zum ewigen Leben. Das

heilige Meßopfer ist dasselbe Opfer wie das Opfer am Kreuze. Durch
die unblutige Opferfeier wird daher denjenigen, welche mit Glaube
und Opfergesinnung daran teilnehmen, die göttliche Handschrift, die

göttliche Gutschrift zum ewigen Leben ausgestellt. Um das bitten wir
durch die Worte : « adscriptam facere digneris. »

c) « ratam facere », d. h. würdige Dich, o Gott, das heilige Kreuzesopfer

uns zur endgültigen, vollgültigen, unwiderruflichen Bestätigung

zu machen, daß wir Christo einverleibt, Glieder Christi sind, auf daß

wir, wie der hl. Thomas mit der ganzen Tradition erklärt,. « de visceribus
Christi esse censeamur », d. h. unwiderruflich der Liebe Christi angehören,
unwiderruflich ins heiligste Herz Jesu eingeschlossen bleiben.

d) « rationabilem facere », d. h. würdige Dich, o Gott, das heilige
Kreuzesopfer wirksam (efficaciter) uns zur geistigen Kraftquelle zu
machen, daß wir entschieden uns dem tierischen Sinne entziehen, uns
nicht mehr von den fleischlichen Gelüsten, sondern von der Vernunft
und vom Glauben, oder mit einem Worte, uns ganz und gar vom
Heiligen Geiste leiten lassen ; dann werden wir ganz und gar vom
Heiligen Geiste umgewandelt.

e) « acceptabilem facere » : d. h. würdige Dich, o Gott, das heilige
Kreuzesopfer uns zur wirksamen, kräftigen Ursache des göttlichen
Wohlgefallens zu machen, so daß wir uns selbst mißfallen, Gott aber von
uns sagen könne : «An dir habe ich mein Wohlgefallen. »

/) « ut nobis jiat corpus et sanguis D. n. J. Chr. », d. h. auf daß so

der Leib und das Blut Jesu Christi in seiner ganzen erlösenden,

1 Secreta fer. IV. Cin. : « tribue, quaesumus, ut universorum, quos
in oratione commendatos suscepimus et omnium ftdelium nomina beatae prae-
destinationis liber adscripta retineat. »

2 Coloss. 2, 14 : « delens quod adversus nos erat chirographum decreti. »



318 Der Mefiritus

heiligenden, reinigenden, umwandelnden, beseligenden Krajt unser werde,

an tins offenbar, wirksam, fruchtbar sich zeige zum ewigen Leben. —
Das ist der Sinn dieses kurzen, aber gewaltigen Gebetes nach der

Erklärung des hl. Thomas, der sich dabei auf den hl. Augustinus
beruft.1 Wahrhaft, schöner könnte vor der heiligen Wandlung nicht
gebetet werden —

Nun sind unsere Herzen vorbereitel. — Der große Augenblick ist
gekommen. Der Priester zieht gleichsam die Person Christi an. Er
betet mit den Worten des Evangeliums ; er spricht ganz mit den

Worten Christi, von welchen dieser gesagt hat : «Tut dies zu meinem
Andenken. » 1 In göttlicher Gewalt und mit zitterndem Herzen spricht
der Priester die hochheiligen Verwandlungsworte und das große Opfer
am Kreuze wird als unser Opfer vollbracht. —-

(Fortsetzung folgt.)

1 St. Thom. III. 83. 4 ad 7 : « Hoc significant verba : Haue oblationem
facere digneris benedictam, secundum Augustinum, i. e. per quam benedicamur, sc.

per gratiam ; adscriptam, sc. per quam in coelo adscribamur, ratam, sc. per quam
de visceribus Christi esse censeamur ; rationabilem, sc. per quam a bestiali sensu
eruamur ; acceptabilem, sc. per quam acceptabiles ejus unico Filio simus. »

2 Luc. 22, 19 : « Hoc facite in meam commemorationem. »


	Der Messritus

