Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Die Pradestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin
[Fortsetzung]

Autor: Friethoff, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762167

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Prédestinationslehre
bei Thomas von Aquin und Calvin.

Von Lect. C. FRIETHOFF 0. P.

& (Fortsetzung.)

I1.

Die Lehre von der Verwerfung.

Konnten wir im ersten Teile der Prddestinationslehre zwischen
Calvin und Thomas ecine grole Ahnlichkeit nachweisen, so miissen
wir in diesem zweiten Abschnitte einen tiefgreifenden Gegensatz fest-
stellen.

In der Lehre von der Auserwdhlung ergab sich der Hawpisache
nach eine Ubereinstimmung insofern, als beide Theologen lehren, dal}
Gott die Menschen zum ewigen Leben vorherbestimmt, nicht weil er
ihre guten Werke vorhergesehen, sondern ausschliellich nach seinem
gottlichen Wohlgefallen. Der Gegensatz in der Lehre von der Ver-
werfung, und zwar nicht bloB in einzelnen Nebenfragen, wird unserer
Ansicht nach von Calvin selbst am besten ausgedriickt, wenn er sagt :
« Die Auserwihlung wire nicht méglich, stiinde sie nicht der Ver-
werfung gegeniiber. Wen Gott also ber seiner Awuserwdihlung iibergeht,
den verwirft er, und zwar aus keinem andern Grunde, als weil er ihn
vom Erbe, das er seinen Kindern zubereitet hat, ausschlieBen will. » 1

Wihrend demnach nach Calvin einige von Gott verworfen werden,
insofern er sie vom ewigen Leben ausschliefen will, folgt bei Thomas
der Entschlull zur Verwerfung erst awf das Vorherwissen der Siinde.

L Inst. Chr. III, 23, 1: Ac multi quidem, acsi invidiam a Deo repellere vellent,
electionem ita fatentur ut negent quemquam reprobari: sed inscite nimis ct pueri-
liter : quando ipsa electio nisi reprobationi opposita non staret. Dicitur segregare
Deus quos adoptat in salutem : fortuito alios adipisci vel sua industria acquirere,
quod sola electio paucis confert, plusquam insulse dicetur. Quos ergo Deus praeterit,
reprobat : neque alia de causa nisi quod ab haereditate quam filiis suis praedestinat,
llos vult exludere. Ibid. 24, 12; 21, 5. Rom. ¢, 18.



Die Priadestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 281

Nach Thomas kann das Vorherwissen der Verdienste nicht Ursache
der Pradestination (zum Leben) sein, da die vorhergewuf3ten Verdienste
der Pridestination selbst zugehoéren ; das Vorherwissen der Siinde
aber kann Ursache der Verwerfung sein in Bexug auf die Strafe, die
den Verdammten bereitet wird, insofern nimlich Gott beschlie3t, die
Bésen zu bestrafen um der Siinde willen, die sie aus sich selber haben.
Dagegen nimmt er sich vor, die Gerechten zu belohnen um der Ver-
dienste willen, die sie nichi aus sich selber haben. Wendet also Calvin
seine Lehre von der Auserwihlung folgerichtig auch auf die Verwerfung
an — beide sind ja nach ihm von Gottes Oberhoheit abhdngig —
so erweckt es demgegentber den Anschein, als ob Thomas seine Lehre
von der Vorsehung aufgebe und in der Verwerfung den Schopfer 'vom
Geschopfe abhingig sein lasse. Deshalb scheint sich bei Thomas zu
bewahrheiten, was Dr. K. Dijk von einigen Supralapsariern sagt :
« Man erkannte wohl, daff die Auserwihlung nicht um irgendwelcher
menschlicher Werke willen stattfand, sondern dal} sie allein auf Gottes
Wohlgefallen beruht ; denn sonst verfiele man ja dem Pelagianismus ;
die Verwerfung jedoch machte man von der Stinde des Menschen
abhingig. » 2

Allein das ist nuer Schein, nicht Wirklichkeit. Der Unterschied in
der Terminologie, oder richtiger, der Uwnferschied in den Begriffen bei
ndamlicher dufierer Formulierung tiuscht uns. Wihrend es bei der Lehre
von der Auserwihlung im groBen und ganzen ohne Belang war, ob
man von Auserwithlung oder von Pridestination redete, ist es jetzt,
wo es sich darum handelt, einen genauen Begriff zu erhalten, von
grofler Wichtigkeit, diese Termini klar zu unterscheiden ; denn nach
Thomas kénnen sie nicht als ganz gleichbedeutend betrachtet werden 3,

! In Rom. c. g lect. 2 : Praescientia meritorum non potest esse aliqua ratio
pracdestinationis, quia merita praescita cadunt sub pracdestinatione, sed prac-
scientia peccatorum potest esse aliqua ratio reprobationis ex parte poenae, quae
pracparatur reprobis, in quantum scilicet Deus proponit se puniturum malos
propter peccata, quae a se ipsis habent, non a Deo. Justos autem proponit se
pracmiaturum propter merita quac a se ipsis non habent, cfr. S. Th. I, 23, 3 ad 2;
I. Sent. 40, 4, 1.

2 K. Dijk, 44 : « Men erkende wel, dat de Electic nict geschiedde om iets dat
in den mensch was, dat die alleen rustte op het welbehagen Gods, omdat men
anders tot het Pelagianisme zou vervallen, maar de Reprobatie liet men afthangen
van de zonde des menschen. »

3 Die Verwechslung beider Begriffe veranlaBt Dr. 4. Kuvper zu folgender
]\'lagCI « Welk Dbrecder werk over « Stclsc]rnatigc Godgeleerdheid » ge ook wvan
Gereformeerde zijde opslaat, ge vindt altoos de voorstelling, alsof de praedestinatie
allcen dienst doet om den achtergrond voor de verkiezing en de verwerping te



282 Die Prddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

obschon auch er sie oft miteinander vertauscht. Nach Thomas 7s
die Vorherbestimmung zum Leben nicht die Auserwiithlung : denn die
Vorherbestimmung setzt die Auserwihlung bereits voraus. Die Pri-
destination ist nimlich der Plan, nach welchem die Auserwihlung aus-
gefithrt werden soll. ! So ist auch die Verwerfung als Plan fir die zu
verhingenden Strafen nicht der Nichi-Auserwdihlung gleichzusetzen.
Auch hier ist der Unterschied wohl zu beachten. Wir haben bereits
gesehen, dal} die Vorherbestimmung, als Iolge der Auserwiihlung, in
Gott den Willen voraussetzt, uns das ewige Leben und darum auch
die Gnade zu geben ; dhnlich setzt nun auch die Verwerfung, als Folge
der Nicht-Auserwihlung, den Willen voraus, zuzulassen, daBl der Nicht-
Auserwihlte in Siinde falle. IErst um dieser Siinde willen wird er mit
der Verwerfung bestraft. Wihrend deshalb nach Thomas die Pri-
destination Ursache sowohl des ewigen Lebens als auch der Gnade ist,
verursacht zwar die Verwerfung, dafl Gott den Menschen verlillt und
die Siinde bestraft ; aber sie ist nicht Urasche der Siinde. 2 Hiemit ist
bereits der tiefste Grund des Unterschiedes angedeutet, der in Calvins
und Thomas’ Verwerfungslehre besteht : das Verhiltnis Gottes zur
Siinde.

1. Gott und die Siinde.

Wie wverschieden auch beide Theologen Gottes Verhiltnis zur
Siinde darlegen mdégen, der Ausgangspunkt ist derselbe ; auch hier
1aB8t sich der namliche Parallelismus nachweisen wie oben : Goftes
vollkommene Oberhoheil iiber all dem, was nicht Golt ist. Die bose Tat
vermag ebensowenig wie die gute Gottes primirer Ursichlichkeit zu
entgehen. Ist doch die goéttliche Vorsehung nicht nur ein bloBes
Zusehen vom Himmel her zu dem, was hier auf Erden vor sich geht.

krijgen. Het onderscheid tusschen pracdestinatie en verkiezing komt dan ook
gemeenlijk niet al te sterk uit. En die schrijvers, die beide leerstukken afzonderlijk
hebben behandeld, verloopen bijna allen in overtollige herhaling. » De Gemeene
Gratic II. p. 9s.

1 1. Sent. 42, 1, 2 ad 1: Electio enim divina ecst qua aliqui ex ordine suae
sapientiac ordinantur ad finem beatitudinis; sed praedestinatio est secundum
quod praeparantur eis ea quac perducunt in, finem. cfr, S. Th. I, 23, 4; de Verit.
q. 6, art. 1. :

2 8. Th. 1, 23, 3 ad 2 : Nam praedestinatio est causa, et eius quod expectatur
in futura vita a praedestinatis, scilicet gloriae, et eius quod percipitur in praesenti,
scilicet gratiae. Reprobatio vero non est causa eius quod est in praesenti, scilicet
culpae; sed est causa derelictionis a Deo. Est tamen causa eius quod redditur
in futuro, scilicet poenac acternae.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 283

Was auch immer geschieht, untersteht Gottes Leitung. Auler ihm
(practer eum) geschieht nichts, und alles, was er will, geschieht unaus-
bleiblich. Und doch ist es kraft Gottes unantastbarer Heiligkeit
undenkbar, dal er der « Urheber » der Siinde wire.

Dieses Problem haben beide Theologen in ganz verschiedener
Weise zu losen gesucht! und dies ist denn auch, wie schon gesagt,
der tiefste Grund ihrer so entgegengesetzten Auffassung des Ver-
werfungsaktes. Denn die Pridestinationslehre ist nicht der Ausgangs-
punkt, sondern «toute la dogmatique de Calvin aboutit comme con-
clusion a la prédestination ». 2 Und speziell die Lchre Bolsec’s hat,
wie Scheibe hervorhebt, die Auffassung Calvins vom decretum repro-
bationis beeinflu3t ®, withrend anderseits das Zuriickgehen Melanchthons
auf den Synergismus hiebei nicht ohne Einwirkung gewesen sein mag. *

Das eigentliche Problem wird von Calvin folgendermaflen formu-
liert : « Einige vernachldssigen gerade die Hauptsache — wie ndmlich
Gott an eben demselben Werke, das er an Satan und den Verdammten
verurteilt, ohne Schuld sein kénne. .... Denn es heif3t, dall Gott und
Satan und die Rduber an ein und demselben Werke beteiligt seien.
Und es heilit wiederum, dall nichts sich ereigne, es sei denn, dal} es
dem Herrn so gefalle. Wie wird also Gott aller Schuld enthoben, wo
Satan und seine Werkzeuge schuldig sind » ? 8

Calvins LOsung: Anordnung.

Die Losung des Problems ist nach Calvin vorerst nicht darin zu
suchen, dall Gott sich ohne weiteres auf ecine bloBe Zulassung

1 Calvin : Inst: Chr. I, 18 ; 11, 4 ; 111, 23 ; de actern. Dei praed. C. R, XXXVI,
.313, ete. (E. AL 612); de occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 300, 303, 307, 310, 311
(E. A. 638 Db, 640 b, 642 a, 643 a, 644 a). Cont. un cert. Cord. C. R, XXXV, 353 .
(E. A. 405 D).

Thomas :S. Th. 1, 19, 9; I-11, 79, 1; S. c. Gent. I, 95 ; 11, 25 ; I, Sent. 46, 4 ;
de Pot. q. 1, art. 6; de Malo. q. 3, art. 6 ; de Verit. (. 6, art. 1 ad 10 et ad 4 in
contr.; q. 0, art. 4 in fine ; quodlib. V. art, 4.

* Doumergue, 1V, 410.

3 Scheibe, 65.

4 Realencycl. 111, 663, 37.

5 De actern. Dei praed. C. R. XXXVI, 361 (E. A. 627 b) : Imperite quidam

. hoc ipsum de quo maxime ambigitur secure praetereunt: quomodo extra
culpam sit Deus in eoden opere quod in Satana et reprobis damnat ipse, quam
damnatum ab. hominibus pronunciat .... audimus commune esse et Dei et
Satanae et latronum opus. Audimus nihil accidisse nisi quod Domino visum est,
Quomodo nunc a culpa eximitur, Deus, cuius Satan cum suis organis reus erat ?
cfr, Inst. Chr. II, 4, 2. ‘



284 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

beschrinkte. Diese « Ausflucht » verwirft Gott selbst, wenn er offen
sagt, dall er selber es tue. Zweifelsohne bezieht sich doch der Psalm-
text : « Er vollbringt alles, was er will » (Ps. 115, 3) auf alle menschlichen
Handlungen.! Um dies zu erhirten, weist Calvin auf einige ganz
auffallige Schriftstellen hin. Es waren Satan und die Réduber, die Job
in Armut brachten. Die Schrift aber bezeugt, dall alles geschehen ist,
weil es dem Herrn so gefiel (Job 1, 21). Satan wird gesandt, um ein
Ligengeist im Munde aller Propheten zu sein (I. Kon. 22, 21). Christus
ist durch den bestimmten Ratschlul und das Vorherwissen Gottes
dahingegeben worden, damit er getétet werde (Apg. 2, 23). Gott
bestrafte David wegen seines lthebruches: «Denn du hast es in der
Verborgenheit getan, ich aber werde dies tun vor ganz Israel und im
Angesichte der Sonne » (II. Sam. 12, 12). David sprach iiber Semei :
« LaBt thn fluchen ; denn der Herr hat ithm gesagt: Fluche David !,
(IT. Sam. 16, 10). — Aus diesen Texten, die ohne Schwierigkeit
vermehrt werden koénnten, geht nach Calvin zur Gentige hervor, dal3
wir an Stelle von Gottes Vorsehung nicht eine blofe Zulassung setzen
diirfen, als ob Gott auf der Lauer wire, um zu sechen, was hier auf
Erden vorgehe und deswegen sein Urteil von den Menschen abhingig
wiire. 2

Nachdem Calvin dieses bloll passive Verhiltnis ausgeschlossen,
lehnt er nun auch die positive Linwirkung ab, die Gott auf jedes
Geschépf ausiibt, insofern er nicht nur die Wirkkraft gibt, sondern
auch deren Betitigung. Sagt er doch ausdriicklich, dal er mat Aufler-
achtlassung dieser Wirksamhkert nur “iiber die spezielle Wirksamkeit
sprechen wolle, die sich in jeder Missetat offenbart. ®

I Inst. Chr. I, 18, 1: Tergiversando itaque effugiunt, Dei tantum permissu,
non etiam voluntate hoc fieri: ipse vero palam se¢ facere pronuncians, effugium
illud repudiat. Quod autem nihil efficiant arcano Det nutu, nec quicquam deli-
berando agitent, nisi quod ipse iam apud se decreverit et arcana sua directione
constituat, innumeris et claris testimoniis probatur. Quod ante citavimus ex
Psalmo Deum, quaccumque vult, facere, ad omnes actiones hominum pertinere
certum est. cfr. ibid. 1, 16, 8 ; 111, 23, 8 ; I, 4, 3 ; de occ. Dei prov. C. R, XXXVII,
288, 294 (E. A. 634 a, 636 a) ; de actern. Dei praed. C. R. XXXVI, 269 (E. A. 508 a).

2 Inst. Chr. I, 18, 1: .... ex quibus tamen satis superque liquet nugari eos
et ineptire, qui in locum providentiac Dei, nudam permissionem substituunt,
acsi in specula sedens expectaret fortuitos eventus atque ita cius iudicia penderent
ab hominum arbitrio. .

3 Inst. Chr. 11, 4, 2 : Omitto hic universalem Dei motionem, unde creaturae
ommnes, ut sustinentur ita cfficaciam quidvis agendi ducunt. De illa speciali actione
tantum loquor, quac in unoquoque lacinore apparct.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 285

Diese spezielle Wirksamkeit aber darf nicht mit der gottlichen
Leitung der Auserwihlten verwechselt werden. Wohl gibt Calvin zu,
daBl man das Verblenden und Verhirten, wovon in der Schrift die
Rede ist, auch in dem Sinne verstehen koénne, dall Gott sein Licht
entzieht ; denn wenn Gott seinen Geist wegnimmt, werden unsere
Herzen wie Stein. Allein er bevorzugt eine andere Art der Ver-
blendung, welche sich viel mehr der eigentlichen Bedeutung des
Wortes nihert. ! Gott iiberliefert namlich die Verworfenen seinem basen
Geiste, dem Satan.?® Die Verblendung besteht also darin, dall Gott,
um sein Urteil auszufithren, durch den Diener seines Zornes, den Satan,
die Entschliisse der Bésen bestimmt, wie er will, ihren Willen anregt
und ihren Unternechmungen Kraft verleiht. ? Die Wirksamkeit Satans
als «minister irae Dei» ist nicht darauf beschrinkt, den Menschen
nur zum Bosen zu versuchen, sondern er ziehl den Menschen tatsdchlich 4,
nicht zwangsweise, sondern innerlich wirkend ® ins Bose. Nur so kann
man die Ausdriicke Calvins verstehen, daBl Gott den bdésen Willen
fuhre, so daf nichts geschehe, als was er befohlen ¢, dafl er die Ver-
worfenen anrege, um seine Ratschlisse auszufithren.? Kann doch,
um mit Calvin zu reden, nur ein « nebulo » den Vorwurf erheben, dal}
Gott, seiner Lehre gemal}, jenen, die Boses tun, das Wollen gebe, ja
dic bosen und unchrbaren Begierden eingiefl¢, und das nicht nur
zulassungsweise, sondern positiv und zu seiner Glorie ; Calvin weist

1 Inst. Chr. 11, 4, 3: Secunda ratio, quae multo magis accedit ad verborum
proprietatem, quod ad execquenda sua iudicia per ministrum irae suae Satanam,
et consilia eorum destinat quo visum est, et voluntates excitat et conatus firmat.
Sic ubi recitat Moses Schon regem transitum non dedisse populo, quia induraverat
Deus spiritum eius, ¢t cor obfirmaverat, finem consilii mox subiungit: Ut daret
eum in manus nostras, inquit. Ergo quia perditum Deus volebat, obstinatio
cordis divina fuit ad ruinam praeparatio.

* De oce. Dei prov. C. R, XXXVII, 307 (E. A. 642 a) ; Cath. eccl. Genev.
C. R. XXXIV, 18 (E. A. 134a); Inst. Chr. I, 14, 17, etc.

8 Inst. Chr. 1, 14, 7.

1 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 358 (E. A. 626Db): .... nec vero
ideo tantum irae Dei minister quod animos ad malas cupiditates sollicitet (Satan) ;
sed quia efficaciter trahat,

5 ITn Rom. 9: 18 : Satan autem ipse, qui intus efficaciter agit, ita est cius
minister, ut nonnisi eius imperio agat, — Nach Thomas kann Gott allein innerlich
im Willen wirken (S. Th. I-I1, 9, 6). Die Versuchungen Satans konnen den Willen
und die Vernunft nicht dirckt erreichen (S. Th. I, 111, 1 u. 2; ibid. 114, T u. 2).

6 De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 307 (E. A. 642 a).

" Adv. Pigh C. R. XXXIV, 258 (E. A. 126 a): .... ut tum omnes ¢os
retineat, cum libuerit: tum impellat et dirigat ad exequenda sua iudicia.



286 Die Priddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

sie entriistet zuriick. « Niemals wirst Du finden, wo ich so gesprochen
habe. »! Und tatsichlich ist es diese Dazwischenkunft > Satans;
vermdége welcher nach Calvin Gott bei der Siinde des Menschen
schuldlos bleibt : Gott ist auf diese Weise nicht die ndchste Ursache
dev Siinde. 3

Allein diese Tosung konnte ihm nicht vollkommen geniigen :
« Auch wenn man die Ursache des FFalles (Adams) in die Versuchung
Satans verlegt, stellt sich die weitere ];!Trage : Wie ist denn Satan selber
gefallen ? Dieser ist doch gefallen, ohne dall ihn jemand versucht
hatte. Und die Ursache der Stinde lag doch auch nicht in thm selber. » 4
Die Ansicht Augustins, dafl die Siinde kein positives Moment in sich
schliefe, vermochte Calvin nicht zu befriedigen ; er hielt vielmehr an
dem Prinzip fest : was vom Menschen in Bosheit und Ungerechtigkeit
getan wird, das sind gute und gerechte Werke Gottes. ® Die Losung
dieses Paradoxons und damit die Losung des ganzen Problems liegt
Calvin zufolge darin, dall Gott bei seinem Wollen ein ganz anderes
Ziel verfolgt als der Siinder, wenn sie auch ein und dasselbe tun. Gott
beabsichtigt, die Geduld seines Dieners Job zu priifen ; Satan aber
trachtet, ihn zur Verzweiflung zu bringen und die Chaldder wollen
sich mit fremdem Besitz bereichern. ¢ So kann Gott wm cines andern
Zieles willen in voller Gerechtigkeit die « defectio» wollen, nicht aber

I De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 308 (E. A. 643 a).
2 Dieses Dazwischentreten der zweiten Ursache ist fur Pierson Anlal zu

nachstehender auf vollkommener Unkenntnis beruhender Bemerkung: « De
alvermogend geachte oorzaak, dus de eenige oorzaak, houdt n. 1. op als de eenige
oorzaak te worden voorgesteld .... De lezer moge zelf, wanneer hij er kans toe

ziet, het onderscheid ontdekken tusschen den praecipuus auctor, aan wien wij
wel, en de generalis providentia, waaraan wij niet mogen gelooven.» Studien
over Johannes Kalvijn 153.

3 De aetern. Dei Praed. C. R. XXXVI, 316 (E. A, 613a): Nunc autem
quum a Deo propinquam actionis causam removens, simul omnem ab eo culpam
removeam, ut solus homo reatum subeat: calumniose et improbe dictum istud
in me retorqueat : hominis defectionem unum esse ex Dei operibus. cfr. De occ.
Dei prov. C. R. XXXVII, 307 (E. A. 642 a).

t K. Dijk, 42 : « Al stelt men de causa lapsus (Adae) in de verzocking van
Satan, dan komt de vraag op : Hoe viel Satan zelf ? Die toch is gevallen, terwijl
niemand hem verzocht. En de causa peccati had hij toch ook niet in zichzelf ! »

5 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 353 (E. A. 624 b) : Non dicam cum
Augustino .... in peccato, sive in malo nihil esse positivum . ... Sed aliud mihi
principium sumo : Quae perperam et iniuste ab hominibus fiunt, eadem recta et
iusta esse Dei opera.

6 Tnst. Chr. II, 4, 2.



Die Priddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 287

die « perfiditas»1; ja, so kann er wollen, was er nicht will und was
er zu tun verbietet. *

« Die Losung, die Calvin gibt, geht dahin, daB in Gott keineswegs
ein doppelter, auf Entgegengesetztes sich richtender Wille anzunehmen,
vielmehr Gottes Wille in sich einig und einfach sei; multiplex sei er
nur quoad sensum nostrum ; weil wir zu schwach sind, in das
Geheimnis des’gétﬂichen Ratschlusses einzudringen und seine ewigen
Anordnungen mit seinen uns offenbarten Geboten in Einklang zu
bringen. » * In der Tat! Sagt doch Calvin ausdriicklich, dal3, obschon
wir dieses Geheimnis einigermaflen erkldren kénnen (z. B. durch das
Verhalten eines Richters, der einem Missetiter die Hinde abschlagen
1aBt und doch gelobt wird) ¢, bleibt es fiir uns dennoch immer etwas
Unergriindliches. Allein, so fugt er hinzu, mogen Gottes Beweggriinde
uns auch unbekannt sein, sie sind durchaus gerechtfertigt und heilig. 3

Thomas’ Losung : positive Zulassung.

In einer ganz andern Richtung sucht Thomas die Losung des
Problems. Ebensowenig wie Calvin schlieft er die siindige Tat von
Gottes Ursdchlichkeit aus und ebensosehr tritt er fiir die gottliche
impeccabilitas ein. Die Siinde ist nach Thomas nicht nur eine Uber-
tretung des gottlichen Gesetzes 8, sondern, wie auch jeder I'ehler auch
auller der sittlichen Ordnung, ein Abweichen vom Ziele. ” Gleichwie

! Inst. Chr. I, 18, 4 : Videmus ergo, ut Deus perfidiam nolendo, defectionem
tamen alio fine iuste velit.

2 De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 303 (E. A. 640 b) : Nihil obstat quominus
inennarrabili suo consilio, quae fieri non vult et facere vetat, fieri velit in diversum
finem

% Scheibe, 58, cfr. Inst. Chr. I, 18, 3

* De aet. Dei praed. C. R. XXXVI, 361 (E. A. 627 b).

® De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 362 (E. A. 628): .... ergo quum
iuste de causa licet nobis ignota, a Domino procedunt, quae scelerate ab hominibus
maleficia perpetrantur, etiamsi rerum omnium prima causa sit eius voluntas,
peccati tamen eum esse auctorem nego. cfr. ibid 313 (E. A. 612).

Inst. Chr. T, 18, 4 : Nam sapere nostrum nihil aliud esse debet, quam man-
sueta docilitate amplecti, et quidem sine exceptione, quicquid in sacris Scripturis
traditum est. cfr. ITI, 23, 2 ; De oce. Dei prov. C. R. XXXVII, 303 (E. A. 640 Db) ;
Cont. un cert. Cord. C. R. XXXV, 353 (E. A. 405 b).

6 Thomas : S. Th. I,°'I1, 71, 6.

Calvin . Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 425 (E. A. 234 a).

7 De Malo q. 3 art. 1: Peccatum enim communiter dictum, secundum quod
in rebus naturalibus et artificialibus invenitur, ex eo provenit quod aliquis in
agendo non attingit ad finem propter quem agit; quod contingit ex defectu activi
principii; sicut si grammaticus non recte scribat, contingit ex defectu artis, si



288 Die Priddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

man auf dem Gebiete der Kunst, Technik usw. von Fehlern redet,
insofern das Ziel nicht erreicht wird, weil die Wirkursache dasselbe
verfehlt, so redet man nach Thomas auch in der sittlichen Ordnung
von IFehlern, d. h. von Siinden, wenn der Wille, als Wirkursache, das
ihm gesetzte Ziel verfehlt.? Dal} nun Gott selber nicht siindigen kann,
schlie3t Thomas daraus, dal} er, als hochstes Gut, sich selber Endziel
sein muld und sich als solches notwendig liebt 2 so dall er anderes nur
i Hinordnung auf sich selber wollen kann.?® Eben dadurch ist die
Maoglichkeit ausgeschlossen, dall Gott, — mag er was immer auch

wollen —, sundige, d. h. sein Ziel verfehle. *

Allein die Frage ist, ob Gott als erste Ursache, awufer der nichis
geschehen kann, Ursache der Siinde anderer sein konne. Auch dies
ist nmach Thomas ebensosehr ausgeschlossen. Die ganze Schopfung
ist auf Gott als ihr Iindziel hingeordnet. Ist doch Gett, nach Thomas,
die hochste Ursache, die als solche alle niederen Ursachen zur Tatigkeit
und damit zu ihren Zielen bewegt. Da aber Gott als hochste Wirk-
ursache nur um seines eigenen Zieles, d. h. wm setner selbst willen wirkt,
ist allem, was nach einem Ziele strebt, Gott als Ziel gesetzt.® Das

tamen recte scribere intendit; ¢t quod natura peccet in formatione animalis,
sicut contingit in partibus monstruosis, contingit ex defectu activae virtutis in
semine. Peccatum vero, secundum quod proprie in moralibus dicitur, habet
rationem culpae et provenit ex co quod voluntas deficit debito fine, per hoc quod
in finem indebitum intendit.

L Ibid.

® 8. c. Gent. 1. 8o.

# 8. c. Gent. 1, 74 : Principale volitum unicuique volenti est causa volendi.
Quum enim dicimus : volo ambulare ut saner, causam nos reddere arbitramur ;
et si quacratur : Quare vis sanari ? procedetur in assignatione causarum, quousque
perveniatur ad finem ultimum, qui est principale volitum, quod est causa volendi
per se¢ ipsum. Si igitur Deus aliquid aliud velit principaliter quam se ipsum,
sequetur quod aliquid aliud sit ei causa volendi. Sed suum velle est suum esse,
ut ostensum est. Ergo aliquid aliud erit ei causa essendi ; quod est contra rationem
primi entis.

1 S, ¢. Gent. I, 95 : Quum bonum habeat rationem finis, malum non potest
incidere in voluntatem nisi per aversionem a fine. Voluntas autem divina averti
non potest, quum nihil possit velle, nisi volendo se ipsum, ut supra (Anm. 3)
ostensum est. Non potest igitur velle malum ; et sic patet quod liberum arbitrium
in ipso naturaliter stabilitum est in bono. cfr. S. Th. I, II, 79, 1; de Malo
q: 3; art: 1. :

5 S. e. Gent. I1I, 17 : Ad ordinem agentium sequitur ordo in finibus; nam,
sicut supremum agens movet omnia sccunda agentia, ita ad finem supremi agentis
oportet quod ordinentur omnes fines secundorum agentium ; quidquid enim agit
supremum agens, agit propter finem suum. Agit autem supremum agens actiones
omnium inferiorum agentium, movendo omnes ad suas actiones et per consequens



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 28
q

verniinftige Geschdpf ist in ganz eigener Weise auf Gott hingeordnet,
insoweit es nidmlich die Bestimmung hat, seine vollkommene Seligkeit
im Genusse Gottes, d. h. im ewigen Leben zu finden. ! Durch die Siinde
strebt der Mensch an Stelle Gottes ein geschaffenes Gut als sein Ziel an.
Insoweit es also vom Menschen abhingt, zerstort er die Hinordnung
aul Gott als sein IEndziel.* Und hiemit crgibt sich, daB auch Gott,
der, wie gesagt, nichts wollen kann, auller in Hinordnung auf sich
selber, nicht wollen kann, dall jemand stindige, d. h. daB jemandes
Wille sich von Gott abwende 3 : strebt ja der Wille nach Thomas nur
dasjenige an, was als begehrenswert erkannt ist.* Es ist deshalb
ebenso unmdaglich, das Bose, d. h. den Mangel des Guten, das vorhanden
sein sollte ®>, zu begehren, als etwas zu horen, das keinen Laut von
sich gibt. Das Bose kann denn auch nur gewollt werden, insoweit
es mit etwas Gutem, das gewollt wird, verbunden ist. Um des gewollten
Guten willen, wird das Bose, das an diesem Guten haftet, mitgewollt.
Daraus folgert nun Thomas, dall das Bdse niemals gewollt (auch nicht
in der genannten Weise mitgewollt) wiirde, wenn nicht das Gute, mit
welchem das Bose verbunden ist, stiarker gewollt wiirde als das Gute,
das durch dieses verhindert wird. 8 Tolgerichtig lehrt Thomas : Wenn

ad suos fines ; unde sequitur quod omnes secundorum agentium actiones ordinentur
a primo agente in finem suum proprium. Agens autem primum rerum omnium
est Deus, ut probatum est. Voluntatis autem ipsius nihil aliud finis est quam
sua bonitas, quae est ipsemet, ut probatum est. Omnia igitur quaecumque sunt
facta, vel ab ipso immediate vel mediantibus causis secundis in Deum ordinantur
sicut in finem. cflr. S. Th. I-II, 2, 8 ; ibid. 109, 6; de Malo . 3, art. 1; de Verit.
q. 22, art. 2,

'S, Th. I-11, 3, 1: .... Ultimus hominis finis est bonum increatum, scilicet
Deus, qui solus sua infinita bonitate potest voluntatem hominis perfecte implere.
cfr. S. c. Gent. III, 25, 48, 51; Comp. Th. C. 149.

% S. Th. I-II, 72, 5: .... Unde quando anima deordinatur per peccatum
usque ad aversionem ab ultimo fine, scilicet Deo, cui unitur per charitatem, tunc
est peccatum mortale. Ibid. 87, 3.

¥ De Malo q. 3, art. 1: Peccatum enim, prout nunc de peccato loquimur,
consistit in aversione voluntatis creataec ab ultimo fine, Impossibile est autem
quod Deus faciat voluntatem alicuius ab ultimo fine averti, cum ipsemet sit
ultimus finis. (Vgl. Anm 5, S. 288.) cir. de Pot. q. 1, art. 6; S. Th, I-1I, 79, I.

4 De Malo q. 6.

58, Th. I, 48, 1, ete.; de Malo q. 1, art. I.

¢ 5. Th. I, 19, 91 Cum ratio boni sit ratio appetibilis, ut supra dictum est,
malum autem opponatur bono ; impossibile est quod aliquod malum, in quantum
huiusmodi, appetatur .... Tamen aliquod malum appetitur per accidens, in
quantum consequitur ad aliquod bonum .... Leo enim occidens cervum intendit
cibum, cui coniungitur occisio animalis ,,,., Malum autem quod coniungitur
alicui bono, est privatio alterius boni. Nunquam igitur appeteretur malum, nec

Divus Thomas. 19



290 Die Priadestinationslehre bei Thomas von Aquin und- Calvin

die Stinde, wie gesagt, Unordnung ist in Bezug auf das menschliche
Ziel und hiemit Zerstérung der Hinordnung auf Gott als letztes Ziel,
und deshalb im Gegensatz mit der Eigenart des gottlichen Wesens steht 1,
dann ist es unmoglich, daB3 Gott, der sich selber naturnotwendig am
meisten liebt, wm irgend welches andern Gutes willen auch das Bose,
d. h. die Stinde wollte, — ist doch jedes geschaffene Gut von unendlich
geringerem Werte als das gottliche Gut. 2 Thomas lehnt es denn auch
ausdriicklich ab, dall man sagen diirfe : « Obschon Gott nicht das Bose
will, will er doch, dal3 es etwas Boses gibt, oder dafl Boses geschieht. » 3
Das physisch Bose aber, da es nicht gegen die Eigenart des gittlichen
Gutes gerichitet ist, kann Gott wollen, um ein héheres Gut, mit welchem
es verbunden ist, zu erreichen, z. B. die Ordnung der géttlichen
Gerechtigkeit, die durch die Bestrafung des Missetiters wiederher-
gestellt wird. 4

Aus dieser Auffassung, dall Gott in keiner Weise die Siinde wollen
kann, weder in sich noch in anderen, folgt nach Thomas keineswegs,
dafi sie gegen Gotles ausdriicklichen Willen oder wenigstens aufer dem
Bereiche der gottlichen Ursdchlichkeit geschieht. Da das Bése ein Mangel
des Guten ist, das vorhanden sein sollte, so besteht es nicht in sich

selbst, als ob es eine eigene Natur hitte als ob es eine Substanz

etiam per accidens, nisi bonum cui coniungitur malum, magis appeteretur, quam
bonum quod privatur per malum. — Nullum autem bonum Deus magis vult
quam suam bonitatem . ... unde malum culpaec, quod privat ordinem ad bonum
divinum, Deus nullo modo wvult.

LS. Th. I-II, 79, 1: Deus autem non potest esse directe causa peccati vel
sui vel alterius ; quia omne peccatum est per recessum ab ordine qui est in Deum
sicut in finem. Deus autem omnia inclinat et convertit in se ipsum sicut in
ultimum finem, sicut Dionysius dicit (cfr. Anm. 5, S. 288). Unde impossibile est
quod sit sibi vel aliis causa discedendi ab ordine, qui est in ipsum. cfr. ibid. ad 4.

? Anmerkung 13.

S, Th. I, 19, 9 ad 1: Quidam dixerunt quod licet Deus non velit mala,
vult tamen mala esse vel fieri .... Sed hoc non recte dicitur, quia malum
non ordinatur ad bonum per se, sed per accidens. Praeter intentionem enim
peccantis est, quod ex hoc sequatur aliquod bonum : sicut praeter intentionem
tyrannorum fuit, quod ex eorum persecutionibus claresceret patientia martyrum.
Et ideo non potest dici quod talis ordo ad bonum importetur per hoc quod
dicitur, quod malum esse vel fieri sit bonum.

1 De Malo q. 3, art. 1 ad 3 : Poena opponitur cuidam particulari bono. Non
est autem contra rationem summi boni auferre aliquod particulare bonum cum
particulare bonum auferatur per appositionem alterius boni, quod interdum est
melius ; sicut forma aquae aufertur per appositionem formae ignis; et similiter
bonum naturae particularis aufertur per poenam, per appositionem melioris
boni, per hoc scilicet quod Deus ordinem iustitiae in rebus statuit. cfr. S. Th.
I-11, 79, 1 ad 4.



Die Priidestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 29I

wire, wiirde Calvin sagen! — sondern es ist immer in etwas Gutem
als Triger des Boésen.? Auf diese Weise unterscheidet Thomas auch
in der siindigen Tat ein doppeltes Moment : ein positives, d. k. die
gesetzte Tat (mag dann diese Tat auch ein Ablehnen bedeuten) und
ein privatives, d. h. den Mangel an der obengenannten schuldigen
Hinordnung auf Gott als Endziel. Die Tat der Siinde schreibt Thomas
Gottes Einflul zu, und zwar vorerst deswegen, weil nur Gott seine
Existenz ist und infolgedessen Ursache aller anderen Dinge, die ihre
Exustenz nicht sind, sondern haben ; sodann deswegen, weil alle Ursachen
in Bezug auf Gott nur zweite Ursachen sind. Thoras will denn auch
bei der Siinde nicht weniger als bei allen andern Werken seine Lehre
von Gottes primérer Ursdchlichkeit aufrecht erhalten wissen. ?

Da aber der Einflul ciner hohern Ursache auf eine niedere in
derselben aﬁfgenornmen wird gemdll den Dispositionen dieser niederen
Ursache, so wird beim geringsten Versagen dieser letzteren die
Wirkung nicht vollkommen sein.* Und dies ist nach Thomas der
Grund, warum, ungeachtet der géttlichen Ursichlichkeit, die Moglichkeit
der Siinde nicht ausgeschlossen ist. Thomas fithrt an der obenerwihnten
Stelle das Beispiel eines Hinkenden an. Was im Gange eines solchen
an Bewegung sich findet, stammt aus der Bewegungskraft ; was aber
mangelhaft ist, stammt nicht aus der Bewegungskraft, die an sich
vollkommen ist, sondern aus der Mangelhaftigkeit des kérperlichen
Gliedes als Zwischenursache. > So ist es auch in der Siinde : alles was
da gut ist in sittlicher, physiologischer, psychologischer Hinsicht,
stammt von Gott ; was aber mangelhaft ist, ist der niedern, von Gott
bewegten Ursache zuzuschreiben.® Und doch muB man zugeben,

* Contre un certain Cord. C. R. XXXV, 354-55 (E. A. 406 a).

®S. Th. I, 48, 3; de Malo q. 1, art. 2. _

8. Th, I-IT, 79, 2: Omne enim ens, quocumque modo sit, oportet quod
derivetur a primo ente .... Omnis autem actio causatur ab aliquo existente in
actu ; quia nihil agit nisi secundum quod est actu. Omne autem ens actu reducitur
in primum actum, scilicet Deum sicut in causam, qui est per suam essentiam actus.
Unde relinquitur quod Deus sit causa omnis actionis in quantum est actio . ...
Et seccundum hoc Deus est causa actus peccati; non tamen est causa peccati, quia
non est causa huius quod actus sit cum defectu. cfr. S. ¢. Gent. 111, 162 ; de Malo
q. 3; art. 2.

* I. Sent. 40, 4, 2 ad 3: Effectus non consequitur nisi concurrentibus
omnibus causis, sed ex defectu unius sequitur negatio effectus.

° Ein ahnlicher Vergleich bei Walaeus : Synopsis purioris Theologiae
(Ed. Bavinck, Leiden 1881), S. 135.

% De Malo q. 3, art. 2: Cum Deus sit primum principium motionis omniumni,
quaedam sic moventur ab ipso quod etiam ipsa seipsa movent, sicut quae habent



292 Die Priicestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

dall Gottes primédre Ursdchlichkeit beeintrichtigt wiirde, falls diese
Mangelhaftigkeit, dieses Versagen der untergeordneten Ursache ein-
trate wahrend der gottlichen Bewegung, neben- wnd unabhdngig von
Gott. Ls ist deshalb notwendig, dall zwischen dem gottlichen Wirken
und dem des mangelhaften, d. h. siindigenden menschlichen Willens
ein ursichlicher Zusammenhang bestehe.

Nach Calvin kommt derselbe, wie bereits oben dargelegt wurde,
zustande durch den gottlichen Willen selber @ Gott will die Siinde, —
sei es auch aus einem uns unbekannten, aber heiligen Beweggrunde.
Aus der Tatsache, -dall Gott nicht gewollt hat, dall Adam standhaft
blieb — denn er gab ihm nicht die Kraft, die dies unbedingt bewirkt
hitte folgert Calvin, dafl Gott den Fall Adams positiv wollte. !
Nach Thomas jedoch ist diese Folgerung nicht richtig. Obschon das

Geschehen und das Nicht-Geschehen des Bosen emnander kontradiktorisch
gegeniiberstehen, so sind doch das Wollen, dal} es Boses gibt, und das
Wollen, dall es nichts Boses gibt, einander nicht kontradiktorisch
entgegengesetzt. Wir konnen deshalb nicht sagen : eines von beiden
mul} notwendig in Gott sich finden, entweder das eine oder das andere.
Es gibt da noch ein drittes. Gott hat weder den Willen, dal} es etwas
Boses .in der Welt gibt, noch den Willen, dafl es nichts Boses gibt,
sondern Gott hat den Willen, zuzulassen, dall es etwas Boéses in der
Welt gibt.? Dies aber ist, wohl gemerkt, nicht die von Calvin mit
Recht so sehr angefochtene passive Zulassung, d. h. ein Geschehenlassen
dessen, was man nun einmal nicht dndern kann ; sondern es 1ist eine

liberum arbitrium, quaec si fuerint in debita dispositione et ordine debito ad reci-
piendum motionem qua moventur a Deo, sequentur bonae actiones, quae tota-
liter reducuntur in Deum sicut in causam : si autem deficiant a debito ordine,
sequetur actio inordinata, quae est actio peccati: et sic id quod est ibi de actione,
reducetur in Deum sicut in causam : quod autem est ibi de inordinatione wvel
deformitate, non habet Deum causam, sed solum liberum arbitrium. Et propter
hoc dicitur quod actio peccati ecst a Deo, sed peccatum non est a Deo.

1 De oce. Dei prov. C. R. XXXVII, 2904 (E. A, 636a): Praevidit Deus
lapsum Adae : penes ipsum facultas erat prohibendi: noluit. Cur noluerit, alia
non potest afferri ratio nisi quia alio tendebat eius voluntas .... Dicis libero
arbitrio Adam cecidisse. Excipio, Ne caderet, opus habuisse fortitudine et con-
stantia qua Deus clectos suos instruit, dum vult integros servare. Certum est
nisi singulis momentis nova ¢ caclo virtus suggeratur, ut sumus caduci, millies
perituros, Deus quos clegit, invicta fortitudine fulcit ad perseverantiam. Hoc
idem cur Adac non praestitisset si volebat incolumen stare ?

2 S. Th. I, 19, 9 ad 3: Licet mala fieri et mala non fieri, contradictorie
opponuntur, tamen velle mala fieri et velle mala non fieri non opponuntur contra-
dictorie ; cum utrumque sit affirmativum. Deus igitur neque vult mala fieri,
neque vult mala non fieri, sed vult permittere mala fieri, Et hoc est bonum.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 293

positive Willenstat. Denn es ist Gott ein leichtes, jede Siinde zu
verhindern. Obschon vor der Siinde Adams, nach Thomas, der Mensch
ohne die gottliche Gnade nichts zu verdienen imstande war, so bedurfte
er doch der Gnade #nicht, um die Stinde meiden zu kénnen. ! Nach dem
‘alle aber, wo der Antrieb zur Siinde im Menschen - drinnen ist,
bedarf er, auch um die Siinde zu meiden, der Hilfe der gottlichen
Gnade. 2 Und hierin offenbart sich nun am deutlichsten der positive
gottliche Willensakt, die Siinde zuzulassen, indem Gott diese not-
wendige Gnade verweigert, sowohl was den inneren Gnadeneinflufl
als auch was den duBeren Schutz betrifft, d. h. die Wegnahme der
Gelegenheiten zur Stinde und die Verleihung der natiirlichen Mittel. 3
Doch ist dies nur eine Folge dieses Willensaktes. Denn die notwendige
Gnade verweigert Gott allein demjenigen, der die Hilfe nicht zu
haben wiinscht. Der Mangel dieser notwendigen Gnade jedoch, so
fithrt Thomas aus, i1st an und fiir sich nicht etwas Gutes, nicht eine
Vollkommenheit, und kann deshalb von Gott nur gewollt werden in
Hinordnung auf etwas anderes. Will einer aber die Gnade nicht
oder vernachlissigt er sie, dann ist es allerdings ein Gut, dal} er sie
nicht bekommt, und nur auf diese Weise ist die Gnadenverweigerung
von Gott gewollt. *

So kénnen wir denn jetzt die I'rage aufs neue stellen : Wenn Gott
doch die Herzen umstimmen kann, so dall sie die Gnade ernstlich

1 De Malo q. 3, art. 1 ad g: Secundum statum naturac conditac .... indi-
gebat auxilio gratiae ad merendum ; non autem indigebat ad peccata vitandum ;
quia per hoc quod naturaliter acceperat, poterat stare.

* Ibid. Sed in statu naturae corruptae habet impellens ad malum, et ideo
indiget auxilio gratiae ne cadat.

#'S. ¢. Gent. ITI, 162 : Hoc autem auxilium est non solum infusio gratiae,
sed etiam exterior custodia, per quam occasiones peccandi homini ex divina
providentia tolluntur et provocantia ad peccatum comprimuntur. Adiuvat ctiam
Deus hominem contra peccatum per naturale lumen rationis et alia naturalia
bona quae homini confert. Quum ergo haec auxilia aliquibus subtrahit pro merito
suac actionis, secundum quod eius iustitia exigit, dicitur cos obdurarc vel
excaecare, vel aliquid eorum quae dicta sunt,

1 I. Sent. 40, 4, 2 : Istum autem carere gratia ex duobus contingit, tum quia
ipse non vult recipere : tum quia Deus non sibi infundit, vel non vult sibi infundere.
Horum autem duorum talis est ordo, ut secundum non fiat nisi ex suppositione
primi. Cum enim Deus non velit nisi bonum, non vult istum carere gratia, nisi
secundum quod bonum est. Sed quod iste carcat gratia, non est bonum simpli-
citer : unde hoc absolute consideratum, non est volitum a Deo. Est tamen bonum
ut careat gratia, si eam habere non vult, vel si ad eam habendam negligenter se
praeparat: quia iustum est, et hoc modo est volitum a Deo. cfr. S. Th. I-1I,
79, 3; S. c. Gent. III, 139.



294 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

verlangen, — warum tut er.dies denn nicht bei allen ? Nach Thomas
dirfen wir hiertiber nicht weiter nachforschen, da es einzig abhingt
vom Willen Gottes! — dem positiven Willen, das Bése zuzulassen.

Wihrend so Calvin um Gottes primédrer Ursdchlichkeit willen
auch bei der Siinde die bloBe Zulassung verwirft und gottliches Wollen
der Siinde verlangt, verwirft Thomas solches Wollen als im Gegensatz
zu Gottes Wesen stehend und beschriankt die ganze Ursichlichkeit
auf die Zulassung. Diese aber ist, um es nochmals zu betonen, nicht
ein passives Verhiltnis zu etwas, das sich nun einmal nicht dndern
1al3t, sondern ein positiver Willensakt Gottes, der sich am deutlichsten
in der Verweigerung der notwendigen Gnade auBert. Was Calvin
«die spezielle Wirkung, die sich in jedem Verbrechen offenbart »,
nennt, ist bei Thomas nichts anderes als die Vorsehung, die in der
stindigen Tat alles wirkt, was irgendwie gut ist, und das Ganze, die Tat
und deren Mangel, zur Strafe oder zum Heile hinordnet. 2

2. Verwerfung und Siinde.

Die verschiedene Ansicht der beiden Theologen iiber das Verhiltnis
Gottes zur Siinde, fithrt, wie schon anfangs bemerkt, zu einer Ver-
schiedenheit in der Verwerfungslehre. Infolge seiner Auffassung, dal
Gott die Siinde wirklich wollen und anordnen kann — wenn auch
nicht an und fiir sich, so doch als Mittel, um ein anderes, besseres
und groBeres Gut zu erreichen 3 — kann Calvin sagen, daBl Gott den
Menschen, abgesehen von jedem Vorherwissen seiner Siinde, verwerfen
und auf Grund dieser Verwerfung der Siinde preisgeben kann. * Darum
sagt er: «Gott hat einige geschaffen, um Werkzeuge seines Zornes
zu sein.» 3 Die Frage ist nicht, ob diese Menschen ohne ihve eigene

1S, ¢. Gent. III. 161: .... Non est ratio inquirenda quare hos convertat
et non illos; hoc enim ex simplici eius voluntate dependet ....

2 §. Th. I-1I, 79, 4; de Verit. q. 5, art. 7.

3 cfr. Bavinck ®, 11, 417.

4 Inst. Chr. III, 24, 14 : Quod igitur sibi patefacto Dei verbo non obtem-
perant reprobi, probe id in malitiam pravitatemque cordis eorum reiicietur, modo
simul adiiciatur ideo in hanc pravitatem addictos, quia iusto sed inscrutabili Dei
iundicio suscitati sunt ad gloriam cius sua damnatione illustrandam.

5 Inst. Chr. III, 24, 12 : Quos ergo in vitae contumeliam et mortis exitium
creavit ut irae suae organa forent, et severitatis exempla, eos ut in finem suum
perveniant, nunc audiendi verbi sui facultate privat, nunc eius praedicatione
magis excaecat ct obstupefacit. cfr. ibid. 21, 5; Rom. ¢: 18 ; De occ. Dei prov.
C. R. XXXVII, 291 (E. A, 634 D).



Die Priddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 295

Schuld verloren gehen — das ist ohne Zweifel nicht der Fall. Die
Frage lautet vielmehr, ob die Gottlosen, die «voluntarie» siindigen
und Gottes Zorn iiber sich herabrufen, nicht schon frither in gerechter
Weise, wenn auch aus einem uns unbekannten Grunde von Gott
verworfen waren. !

Calvin macht denn auch auf die Tatsache aufmerksam, dal3 der
Apostel keineswegs sagt, daB} die Verworfenen sich selber ins Verderben
stiirzen. 2 Und auf die Bemerkung einiger, dafl man dann vergeblich
wiinsche, gut zu sein, antwortet er: diejenigen, die zur Zahl der
Verworfenen gehéren, horen als Gefille der Unehre nicht auf, durch
ithre unausgesetzten Missetaten Gottes Zorn iiber sich herabzurufen
und bestitigen auf diese Weise nur das Urteil, das schon lange iiber
sie gesprochen worden.? Der letzte Grund ihres Beharrens im Bdosen
ist eben Gottes geheimer Ratschlull, vermége dessen sie vor ihrer
Geburt schon verworfen waren. 4

Diese Lehre Calvins, die in der Verwerfung den letzten Grund
fiir das Beharren im Bésen sucht, kann von Thomas nicht angenommen
werden. Vielmehr wird Thomas durch die Auffassung, dal Gott in
keiner Weise, auch nicht um eines hoéheren Gutes willen, das sittlich
Bose wollen kann, zur IFolgerung gefiithrt, dal Gottes Vorherwissen
der Siinde die Ursache ist, dal} einige zur ewigen Strafe bestimmt
worden. ®

! De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 342 (E. A. 621): Neque inter nos
disputatur occultone Dei iudicio citra propriam culpam pereant homines {quod
non modo falsum esse concedimus, sed tanquam foedum sacrilegum detestamur)
sed an impii qui voluntarie peccando iram Dei in se provocant, iam olim iusta
quidem sed incognita de causa divinitus reprobati fuerint. cfr. ibid. 310 (E. A.
611 a); Inst. Chr. II, 4, 1.

* Rom. 9: 23: .... dubium tamen non est quin utraque praeparatio ab
arcano Dei consilio pendeat. Aliogqui dixisset Paulus reprobos se dedere vel
proiicere in exitinm. Nunc vero significat antequam nascantur iam suae sorti
addictos esse. cfr. Inst. Chr. I11, 22, 11,

# Inst. Chr. III, 23, 12: .... Non desinunt perpetuis suis flagitiis iram Dei
i se provocare, et evidentibus signis confirmare quod iam in se latum est Dei
indicium. . ... :

1 De actern. Dei praed. C. R, XXXVI, 291 (E. A. 605 a): Sed perperam
inde ac inscite colliget quispiam obdurationis initium ab illa malitia, qua si non
ipsius malitiac occultior esse causa, naturae corruptio: quasi etiam non ideo
in corruptione demersi manerent, quia arcano Dei consilio, antequam nascerentur
reprobi non eruuntur. cfr. Anm. 4, S. 294.

5 I Sent. 40, 4, I: .... quia malum non subiacet providentiae ut intentum,
vel causatum, sed solum ut praescitum et ordinatum ; ideo reprobatio est tantum
praescientia culpae et non causa ; cfr. de Verit. q. 6, art. 4.



290 Die Préddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Wihrend Calvin die Auserwidhlung der Bestimmung zur ewigen
Strafe gegeniiberstellt, mul3, wie bereits oben angedeutet, bei Thomas
unterschieden werden zwischen Nicht-Auserwihlung und Bestimmung
zur Strafe. Dieser Unterschied ist von der gréBten Tragweite und
man darf Thomas’ Ansicht nicht verwechseln, z. B. mit der des
Arminius. Lehrte doch dieser, dal Gott bestimmt hatte «de sauver
les fideles, c’est-a-dire ceux qui se convertiront et croiront librement
par l'aide de sa grace et de damner les infidéles, c’est-a-dire ceux qui
ne se convertiront pas et ne croiront pas, parce qu’ils rejettent la grace
de Dieu qui les rendrait capables d’arriver a la conversion et a la foi». !
Dieser Ansicht zufolge sind deshalb einige nicht auserwihlt worden,
weil Gott vorhergesehen hitte, dall sie nicht glauben wiirden. Dies
bedeutet nichts anderes, als Gott abhingig machen vom Geschopfe,
auf das es in letzter Linie ankommt, ob Gott es auserwihlen oder
verwerfen darf. Thomas hingegen hilt Gottes Unabhingigkeit aufrecht.
Auserwdihlung und Nicht-Auserwdhlung, beide hangen ab von Gottes
souverinem Willen. 2 Die Bestrajung der Nicht-Auserwihlten jedoch
wird von Gott bestimmt auf Grund seines Vorherwissens der Siinden.
Aber diese Siinden folgen, nicht aus der Nicht-Auserwihlung als solcher,
sondern aus einem davon ganz unabhédngigen Grunde, so dal3 diejenigen,
die nicht auserwahlt sind, dadurch allein noch nicht verdammt zu sein
brauchen.

Wie schon erwihnt, bedurfte der Mensch nach Thomas vor der
Siinde Adams der Gnade nicht, um die Stinde meiden zu kénnen, da
ihm die von Natur aus zu Dienste stehenden Krifte ? hiezu geniigten.
Nach dem Talle aber, wo der Antrieb zur Siinde im Menschen sich
regt, kann er ohne Gnade nicht lange ohne Siinde leben. * Der Grund
dieses Unvermégens ist also von der Nicht-Auserwihlung als solcher
vollkommen unabhingig ; er findet sich in den Auserwihlten ebenso-
wohl wie in den Nicht-Auserwihlten. Wire es demnach maglich,
dall ein Nicht-Auserwiithlter ohne Siinde stiirbe, so wiirde er tat-

-1 Oppenraay, La doctrine de la Prédestination dans I'Eglise réformée des
Pays-Bas (Louvain 1906), p. 146.

2 Wir werden hierauf unten nochmals zuriickkommen.

3 Vgl. Anmerkung 1 u. 2, S. 293.

4 S. Th. I, II, 109, 8 : Antequam hominis ratio, in qua est peccatum mortale,
reparetur per gratiam iustificantem, potest singula peccata mortalia vitare, et
secundum aliquod tempus; quia non est necesse quod continuo peccet in actu.
Sed quod diu maneat absque peccato mortali, esse non potest. cfr. 5. c. Gent.
11T, 150, 160 ; de Verit, q. 24, art, 12,



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 297

sichlich nicht das Leben erlangen — ist er doch nicht auserwihlt ;
aber ebensowenig wiirde er verworfen sein.! Dieser Fall kann aber
auch nach Thomas tatsichlich nicht eintreten, da jeder Mensch bei
seinem Tode wenigstens mit der Erbsiinde befleckt ist ; so die kleinen
Kinder, die, bevor sie den Vernunftgebrauch erlangt haben, ohne
Taufe sterben. Im Gegensatz aber zu Calvin, der auch unter diesen,
speziell im Hinblick auf den Glauben oder Unglauben der Eltern, Aus-
erwihlte und Verworfene erkennt 2, betrachtet Thomas sie mehr als
Nicht-Auserwdhlie — Nicht-Verworfene. Um der Naturschuld willen,
womit sie befleckt sind und die sie persénlich der Gnade beraubte,
kénnen sie das ewige Leben nicht erlangen. Dies ist an und fiir sich
wohl eine grolle Strafe, wird aber von ihnen nicht als solche erkannt
und deshalb empfinden sie dariiber denn auch keinen Schmerz. 3
Personlich aber haben sie nie gesiindigt und erleiden deshalb dafiir
auch keine Strafe. Sie erleiden denn auch nach Thomas, was ihre
natiirliche Seligkeit betrifft, keinen Verlust. ?

Hieraus geht ganz deutlich hervor, dal3, wihrend es dem Menschen
nach Calvins Lehre kraft der Nicht-Auserwdahlung als solcher unmoglich
ist, ohne Stinde zu sein ®, dies bei Thomas aus der Nicht-Auserwdhlung
als solcher nicht folgt. Und deshalb muf} in Thomas’ Lehre zwischen
der Nicht-Auserwdhlung und der Verwerfung nicht zwar das Wollen —
denn das ist fiir Thomas undenkbar - wohl aber die Zulassung und
hiemit das Vorherwissen der Siinde einen Platz haben. 6

3. Verwerfung und Gnade.

Haben wir damit den Unterschied zwischen Thomas’ und Calvins
Verwerfungslehre und seinen eigentlichen Grund, d. h. Gottes Ver-
hiltnis zur Siinde dargelegt, so miissen wir nunmehr noch eine Folge

' De Malo q. 5, art. 1 ad 13.

* De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 309-310 (E. A, 61ob-611 a) : Quum
cadem nascendi et moriendi conditio fuerit parvulis qui Sodomae et Jerosolymae
mortui sunt : nec quicquam in eorum operibus dispar : cur aliis ad dextram suam
stantibus, alios ad sinistram Christus extremo die segregabit ? De occ. Dei prov,
C. R. XXXVII, 312 (E. A. 644 b).

3 De Malo q. 5, art. 1 ad 3.

* De Malo q. 5, art. 3 ad 4: Pueri in originali decendentes, sunt quidem
separati a Deo perpetuo quantum ad amissionem gloriae quam ignorant, non tamen
quantum ad participationem naturalium bonorum quac cognoscunt. cfr. ibid.
corp. art. et ad 1.

® Inst. Chr. III, 24, 14. cfr. Anm. 4, S. 29s.

§ In Rom. c. 9, lect. 2.



298 Die Prddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

dieses Unterschiedes hervorheben, namlich die Auffassung beider
Theologen von der Spendung und Wirksamkeit der Gnade.

In vollster Ubereinstimmung mit seiner Lehre von der Aus-
erwdahlung und Verwerfung und im engsten Zusammenhang mit seiner
Auffassung vom Wesen der Rechtfertigung und vom Unvermogen des
noch nicht wiedergeborenen Menschen, nicht-schlechte Werke zu tun,
lehrt Calvin, daBl die Gnade der Rechtfertigung nur den zum ILeben
Pridestinierten verlichen werde.! Auch ist die Leitung durch den
Heiligen Geist ihr eigentiimliches Privileg. 2 Nicht dal Calvin die
Verworfenen von jeder gottlichen Gabe ausschlisse, denn er anerkennt
ausdriicklich die Tatsache der Verkiindigung des Wortes Gottes ;
aber solche Gaben Gottes werden ihnen nur verliehen, um das gottliche
Urteil zu verscharfen. 3

Mit dieser beschrinkten Spendung der Gnade steht Calvins
Meinung von deren Wirksamkeit in Zusammenhang. Wo Gott seine
Gnade spendet, da wirkt sie auch «efficaciter afficiendo ». Gott bewegt
nach Calvin den Willen nicht, wie man das viele Jahrhunderte hindurch
gelehrt und geglaubt hatte, so, dal} es ihm frei stiinde, auf die Gnade
einzugehen oder ihr zu widerstreben, sondern sie bewegt den Willen
« efficaciter ».* Und wenn Calvin gleich wie Thomas bestreitet, daf}
die Gnade der Beharrlichkeit vom Menschen verdient werden konne,
dann fiigt er hinzu, dal} dieser Irrtum seinen Grund in der falschen

1 De Scandalis C. R. XXXVI, 38-39 (E. A. 75b): .... Dominus Scripturis
patefecit : Nos scilicet esse omnes perditos nisi quos ad vitam eligendo a morte
redimit : ad eos Christi gratiam solos pervenire, qui gratuita electione, antequam
nascerentur ad salutem praeordinati fuerant: alios, sicuti sunt aeterno exitio
destinati, in suis peccatis manere. Inst. Chr. II, 2, 6; 3, 8.

> Inst. Chr. II, 3, 10: Haec est sane electorum praerogativa, ut per Spiritum
Dei regenerati, ipsius ductu agantur ac gubernentur. De aet. Dei praed. C. R.
XXXVI, 310 (E. A. 611 a).

8 Inst. Chr. III, 24, 2 : Hic ergo iam se exerit immensa Dei bonitas, sed non
omnibus in salutem : quia reprobis manet gravius iudicium, quod testimonium
amoris Dei repudient.

Sect. 8 : Est enim universalis vocatio, qua per externam verbi praedicationem
ommnes pariter ad se invitat Deus, etiam quibus eam in mortis odorem et gravioris
condemnationis materiam proponit. De aet. Dei praed. C. R. XXXVI, 318-19
(E. A. 614). — Man darf vielleicht einen Niederschlag hievon sehen in der « Lettre
des pasteurs de Hollande a Théodore Béze» iber Dirck Volckertz Coornhert :
« Ipsum verbum Dei in ruinam fit et mortis odorem (bei De V7ies, Genéve pépiniére
du Calvinisme Hollandais, Fribourg, Suisse 1918, II, 270).

4 Inst. Chr. II, 3, 10: Ac voluntatem movet, non qualiter multis saeculis
traditum est et creditum, ut nostrae postea sit electionis, motioni aut obtemperare
aut refragari: sed illam efficaciter afficiendo.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 299

Meinung habe, als ob wir es in unserer Hand hitten, Gottes Gnade
anzunehmen oder zuriickzuweisen. ! Kurz, wir kénnen sagen, dal
nach Calvin die Gnade nicht allen gegeben wird ; allein, wo sie gegeben
wird, da ist sie voller Tatkraft. .

Und gerade hierin besteht der Gegensatz zu Thomas: nach
Thomas steht die Gnade allen zur Verfiigung, aber nicht iiberall ist sie
tatkraftig. Doch steht Thomas’ Auffassung nicht weniger im Einklang
mit seiner Pridestinationslehre als diejenige Calvins mit seiner Lehre.
Dies geht vielleicht am deutlichsten aus der Art und Weise hervor,
wie beide Theologen die nimlichen Worte Pauli erkliren : « Gott will,
daf3 alle Menschen selig werden und zur Erkenntnis der Wahrheit
gelangen » (I. Tim. 2, 4). Calvin spricht diesen Worten die allgemeine
Geltung ab und schlieBt sich der Erklirung Augustins an, dafl Gott
(nach der Auffassung Pauli) will, dal Menschen jeden Ranges und
Standes selig werden. * Diese Erklirung steht iiberhaupt im Einklang
mit Calvins Lehre, dal3 Gott bestimmt habe, die einen selig zu machen
und die andern zu verwerfen. Thomas fithrt diese Auslegung an, gibt
aber als seine eigene Ansicht zu erkennen, dall Gott die Seligkeit aller
Menschen will, und zwar vermoége der sogenannten «voluntas
antecedens ». 3

Is ist nach Thomas mdoglich, dal} eine Sache an wund jiir sich gut
oder schlecht ist, wihrend unter bestimmten Umstinden gerade das
Gegenteil der Fall ist. So ist es an und fiir sich gut, dal ein Mensch
am Leben bleibt, und schlecht, dall er getttet wird, ‘Wenn aber ein
Mensch eine Gefahr fiir das allgemeine Wohl bedeutet, dann ist es
ein Vorteil, wenn er getétet wird, und es wire ein Schaden, wenn er
am Leben bliebe. Wic man auf diese Weise von einem gerechten
Richter sagen kann, daB3 er mittels der « voluntas antecedens», d. h.
absolut gesprochen, will, da3 alle Menschen am Leben bleiben, mittels
der « voluntas consequens » aber, d. h. mit Riicksicht auf die besonderen
Umstinde, will, daB dieser oder jener Ubeltiter stirbt 4, so kann man

! Inst. Chr. II, 3, 11: .... Sed enim quoniam inde natus est (ille error)
quod putabant in manu nostra esse respuere vel accipere oblatam Dei gratiam,
hac opinione explosa, ille quoque sponte sua corruit. Act. Syn. Trid. C. R. XXXV.
474 (E. A. 250a). % Inst. Chy. I11, 24, 16.

8 S, Th. I, 19, 6 ad 1; L. Sent. 46, 1, 1 ad 1. cfr. van Noort, De Deo Uno et
Trino 3. (Bussum 1920), Nr. 113. '

4 8. Th. I, 19, 6 ad 1: Aliquid autem potest esse in prima sua consideratione
secundum quod absolute consideratur, bonum aut malum, quod tamen prout
cum aliquo adiuncto consideratur, quae est consequens consideratio eius, ¢ con-



300 Die Pradestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

auch von Gott mit Bezug auf die Pridestination in dhnlicher Weise
reden. Absolut gesprochen, mit Riicksicht auf die menschliche Natur
will Gott, daBl alle Menschen selig werden ; aber mit Riicksicht auf
die Umstinde will er nur denjenigen selig machen, der dazu seine
Einwilligung gibt. Und dies setzt das Vorherwissen der Werke voraus,
wie das im ersten Teile dieser Studie dargelegt worden, nimlich das
gegenseitige Verhiltnis der einzelnen Teile der Gesamtwirkung der
Pridestination unter sich. Wir kénnen deshalb nicht sagen, dall es
einen doppelten gottlichen Willen gebe ; denn der Unterschied besteht
blof} in der Betrachtung des Willensobjektes. Die sogenannte Voluntas
antecedens, mit welcher Gott die Seligkeit aller Menschen will, ist
denn auch nicht ganz ohne Wirkung, denn sie ist die Ursache, dal
jede individuelle menschliche Natur auf das Heil hingcordnet ist,
Ursache auch von all den Gaben der nattirlichen wie der iber-
natiirlichen Ordnung, die zum Heile fithren kdnnen.! Thomas geht
denn auch so weit zu lehren, dall Gott, soviel auf ihn ankommt, allen
ohne Ausnahme die Gnade zu erteilen gewillt ist, wenn der Mensch
der Gnade kein Hindernis in den Weg stellt.  Folgerichtig lehrt er

trario se habet. Sicut hominem vivere est bonum, et hominem occidi est malum
secundum absolutam considerationem. Sed si addatur circa aliquem hominem
queod sit homicida vel vivens in periculum multitudinis, sic bonum est ei occidi,
et malum est ei vivere. Unde potest dici quod iudex iustus antecedenter vult
omnem hominem vivere; sed consequenter vult homicidam suspendi.

1 1. Sent. 46, 1, 1: Si ergo in homine tantum natura ipsius consideretur,
aequaliter bonum est omnem hominem salvari: quia omnes conveniunt in natura
humana. Et cum omne bonum sit volitum a Deo, hoc etiam Deus vult, et hoc
vocatur voluntas antecedens qua omnes homines salvos fieri vult, secundum
Damascenum. Et huius voluntatis effectus est ipse ordo naturae in finem salutis,
et promoventia in finem omnibus communiter proposita, tam naturalia, quam
gratuita, sicut potentiae naturales, et praecepta legis ¢t huiusmodi. Consideratis
autem omnibus circumstantiis persohae, sic non invenitur de omnibus bonum
esse quod salventur: bonum enim est eum qui se praeparat, et consentit, salvari
per largitatem gratiae divinae, nolentem vero, et resistentem non est bonum
salvari, quia iniustum est. Et quia hoc modo de se habet aliquid ad hoc quod sit
volitum a Deo, sicut se habet ad hoc quod sit bonum : ideo istum hominem sub
illis conditionibus consideratum, non vult Deus salvari, sed tantum istum qui est
volens et consentiens ; et hoc dicitur voluntas consequens, co quod praesupponit
praescientiam operum-non tanquam causam voluntatis, sed quasi rationem voliti,
ut supra dictum est. cfr. de Verit. q. 23, art. 2 ¢ et ad 2.

2 S. c. Gent. III, 159 : Deus enim quantum in se¢ est, paratus est omnibus
gratiam dare; omnes enim homines vult salvos fieri et ad agnitionem veritatis
venire, ut dicitur. Sed illi soli gratia privantur, qui in seipsis gratiae impedi-
mentum praestant. Man erinnere sich, daBl im Sinne Thomas’ die Gnade nur
demjenigen verweigert wird, der sic nicht haben will, Vgl. Anm. 4, S. 293.




Die Priddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 301

auch, dal, falls eciner die Gnade nicht hat, die er braucht, um die
Gebote zu befolgen, dies nur seiner eigenen Schuld zuzuschreiben ist.

Aus dieser Auftassung von der Wirksamkeit der voluntas antecedens
ergibt sich auch, dall viele die Gnade der Rechtfertigung erhalten,
die leider in ihr nicht beharren 2 und deshalb auch nicht das Heil
erlangen. * Anderseits gibt es auch solche, die diese Gnade nie
bekommen, diejenigen niamlich, die in ihrem Unglauben beharren ;
denn ohne Glauben ist keine Rechtfertigung moglich, ¥ Man beachte
aber, dall nach Thomas keiner, auller durch seine eigene Schuld, 1m
Unglauben verharrt. Ist doch Gott, wie Thomas lehrt, bereit, den in
Urwaldern, fern von jeder Kultur lebenden Wilden eine innerliche
Offenbarung zu geben oder einen Missionir zu senden, vorausgesetzt,
dal} sie das nicht selber verhindern.

Das Ilingehen aber auf die. géttliche Gnade oder das Zirtuck-
weisen derselben, das Thomas dem Vermagen des Geschéples zuerkennt,
versteht er fiiberhaupt nicht in dem Sinne, in welchem es Calvin
bekdampft. In diesem von Calvin bekdmpften Sinne wiirde Go#! aller-
dings vom Menschen abhdngig und ergabe sich unwillkiirlich die Vor-
stellung, iiber die Calvin spottet, als ob Gott mit ausgestreckter Hand
wartete, bis es dem Menschen gefalle, sie zu ergreifen. ¢ So aber will
Thomas seine Ansicht nicht verstanden wissen. Haben wir doch oben
gesehen, dal}, wo die Gnade den Menschen zu tatsichlichem Handeln
fithrt, sie dies aus sich selber, unabhdngig vom Geschipfe tut. Ist doch
auch das Eingehen-wollen auf die Gnade ein Werk Gottes.?” Kann
man auch nach Thomas mittels des liberum arbitrium die gottliche
Gnade weder verdienen mnoch erlangen, so ist es dem Menschen, wie

1 De verit. q. 24, art. 14 ad 2 : Recte homo corripitur, qui praccepta non
implet, quia ex cius negligentia est quod gratiam non habet, per quam potest
servare mandata quantum ad modum. - 2 S. Th. I-II, 109, 10, in fine.

® De Verit. q. 6, art. 4 ad 2; ad 3; q. 7, art. 7 ad 2; S. Th. I, 24, 2 ad 3.

4 S.Th. I-11, 113, 4 et 8 ; ibid. II-II, 10, 1. — Vgl. Heft I, S. 202, Anm. 1.

® De Verit. 14, 11 ad 1: Hoc enim ad divinam providentiam pertinet ut
cuilibet provideat de necessariis ad salutem, dummodo ex parte eius non impediatur.
Si enim aliquis taliter nutritus (scilicet in silvis vel inter bruta animalia), ductum
naturalis rationis sequeretur in appetitu boni et fuga mali, certissime est tenendum,
quod ei Deus vel per internam inspirationem revelaret ea quac sunt ad credendum
necessaria, vel aliquem fidei pracdicatorem ad eum dirigeret, sicut misit Petrum
ad Cornelium, cfr. 11, Sent. 28, 1, 4 ad 4; Rom. ¢. 10, lect. 3. ,

6 Inst. Chr. II, 3, 10: Illud ergo toties a Chrysostomo repetitum repudiare
necesse est : quem trahit, volentem trahit, quo insinuat Dominus porrecta tantum
manu expectare, an suo auxilio iuvari nobis adlubescat.

? De Verit. g. 6, art. 2 ad 11: Hoc ipsum quod est velle accipere gratiam
est nobis ex praedest natione divina,



302 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

schon gesagt, doch maoglich, das Empfangen derselben zu verhindern. !
Heilit es doch von einigen : « Gehe weg von uns, denn die Erkenntnis
deiner Wege wollen wir nicht» (Job 21, 24).

Schon oben 2 haben wir dargelegt, dall nach Thomas auch da,
wo die Gnade zu tatsichlichem Handeln fiihrt, die Moglichkeit bestehen
bleibt, ithr zu widerstreben, obschon um des nicht zu vereitelnden
Gnadeneinflusses Gottes willen diese Moéglichkeit nie zur Tatsache
wird. Hier aber stoBen wir auf eine Gnade, die {atsdchiich zuriick-
gewiesen wird. Dies hat aber seinen Grund nicht in Gottes Abhdingigkeit
vom Geschopfe. Das wire undenkbar fir Calvin, ebenso wie fiir
Thomas. Hier kehrt das Problem von Gottes Verhiltnis zur Siinde
wieder : Das Geschopf widerstrebt der Gnade, weil Gott dieses
Abweichen von seinem Einflul3 erstursichlich zuliB3t, obschon er das
nicht zu tun brauchte. Ist er doch nach Thomas maéachtig, den Willen
des Geschépfes umzustimmen, so dal} es auf die Gnade eingehen will. 3

Im folgerichtigen Anschlufl an die Verwerfungslehre beider Theo-
logen ergibt sich ihre beiderseitige Auffassung von der Spendung der
Gnade. Nach Calvin schlieBt Gott die Verworfenen einfach von seiner
Gnade aus; sind sic doch nach seiner Auffassung verworfen, weil
Gott sie von der Erbschaft, die er seinen Kindern zubereitet, aus-
schliefen will. Wir sollen, meint Calvin, die Menschen belehren, da@
Gottes Giite fiir jeden, der sie sucht, bereit ist ; allein tatsidchlich suchen
sie nur jene, die von der gottlichen Gnade dazu gefiihrt werden *;
und das sind, wie gesagt, die Auserwihlten. Nach Thomas aber will
Gott allen, auch jenen, die sie nichl suchen, die Gnade geben, obschon
tatsichlich nur diejenigen sie erlangen, die ihr den Zugang nicht

verwehren. (Fortsetsung folgt.)

1S, ¢. Gent. III, 159: Licet aliquis per motum liberi arbitrii divinam
gratiam nec promereri ncc acquirere possit, potest tamen seipsum impedire ne
eam recipiat. ' 2 Heft 1I, p. 203 f. .

3 1. Sent. 40, 4, 2: .... quem tamen defectum Deus non impedit, tamen
impedire posset, ne impedimentum naturae caedat.

4 Inst. Chr. II, 3, 10: Docendi quidem sunt homines, expositam esse Del
benignitatem omnibus sine exceptione, qui eam quaerunt; sed quum ii demum
quaerere incipiant, quibus caelestis gratia aspiravit, nec haec saltem portiuncula
de eius laude decerpenda erat. Haec est sane electorum praerogativa ut per
Spiritum Dei regenerati, ipsius ductu agantur et gubernantur.

5 S. Th. I, 49, 2 ad 3: Deus non deficit ab agendo quod est necessarium
ad salutem,

S. Th. II, II, 24, 10: Deus enim non plus se avertit ab homine, quam homo
avertat se ab ipso. cfr. S. ¢. Gent. III, 1509.

e ——————



	Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin [Fortsetzung]

