
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin
[Fortsetzung]

Autor: Friethoff, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Prädestinationslehre
bei Thomas von Aquin und Calvin.

Von Lect. C. FRIETHOFF O. P.

(Fortsetzung.)

i

II.

Die Lehre von der Verwerfung.
Konnten wir im ersten Teile der Prädestinationslehre zwischen

Calvin und Thomas eine große Ähnlichkeit nachweisen, so müssen

wir in diesem zweiten Abschnitte einen tiefgreifenden Gegensatz
feststellen.

In der Lehre von der Auserwählung ergab sich der Hauptsache
nach eine Übereinstimmung insofern, als beide Theologen lehren, daß

Gott die Menschen zum ewigen Leben vorherbestimmt, nicht weil er

ihre guten Werke vorhergesehen, sondern ausschließlich nach seinem

göttlichen Wohlgefallen. Der Gegensatz in der Lehre von der
Verwerfung, und zwar nicht bloß in einzelnen Nebenfragen, wird unserer
Ansicht nach von Calvin selbst am besten ausgedrückt, wenn er sagt :

« Die Auserwählung wäre nicht möglich, stünde sie nicht der

Verwerfung gegenüber. Wen Gott also bei seiner Auserwählung übergeht,
den verwirft er, und zwar aus keinem andern Grunde, als weil er ihn
vom Erbe, das er seinen Kindern zubereitet hat, ausschließen will. »1

Während demnach nach Calvin einige von Gott verworfen werden,
insofern er sie vom ewigen Leben ausschließen will, folgt bei Thomas
der Entschluß zur Verwerfung erst auf das Vorherwissen der Sünde.

1 Inst. Chr. III, 23, 1 : Ac multi quidem, acsi invidiam a Deo repellere vellent,
electionem ita fatentur ut negent quemquam reprobari : sed inscite nimis et pueri-
liter : quando ipsa electio nisi reprobationi opposita non staret. Dicitnr segregare
Deus quos adoptat in salutem : fortuito alios adipisci vel sua industria acquirere,
quod sola electio paucis confert, plusquam insulse dicetur. Quos ergo Deus praeterit,
reprobat : neque alia de causa nisi quod ab haereditate quam filiis suis praedestinat,
llos vult exludere. Ibid. 24, 12; 21, 5. Rom. 9, 18.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 281

Nach Thomas kann das Vorherwissen der Verdienste nicht Ursache
der Prädestination (zum Leben) sein, da die vorhergewußten Verdienste
der Prädestination selbst zugehören ; das Vorherwissen der Sünde
aber kann Ursache der Verwerfung sein in Bezug auf die Strafe, die
den Verdammten bereitet wird, insofern nämlich Gott beschließt, die
Posen zu bestrafen um der Sünde willen, die sie aus sich selber haben.

Dagegen nimmt er sich vor, die Gerechten zu belohnen um der
Verdienste willen, die sie nicht aus sich selber haben. 1 Wendet also Calvin
seine Lehre von der Auserwählung folgerichtig auch auf die Verwerfung
an — beide sind ja nach ihm von Gottes Oberhoheit abhängig —
so erweckt es demgegenüber den Anschein, als ob Thomas seine Lehre

von der Vorsehung aufgebe und in der Verwerfung den Schöpfer vom
Geschöpfe abhängig sein lasse. Deshalb scheint sich bei Thomas zu
bewahrheiten, was Dr. K. Dijk von einigen Supralapsariern sagt :

« Man erkannte wohl, daß die Auserwählung nicht um irgendwelcher
menschlicher Werke willen stattfand, sondern daß sie allein auf Gottes

Wohlgefallen beruht ; denn sonst verfiele man ja dem Pelagianismus ;

die Verwerfung jedoch machte man von der Sünde des Menschen

abhängig. » 2

Allein das ist nur Schein, nicht Wirklichkeit. Der Unterschied in
der Terminologie, oder richtiger, der Unterschied in den Begriffen bei

nämlicher äußerer Formulierung täuscht uns. Während es bei der Lehre

von der Auserwählung im großen und ganzen ohne Belang war, ob

man von Auserwählung oder von Prädestination redete, ist es jetzt,
wo es sich darum handelt, einen genauen Begriff zu erhalten, von
großer Wichtigkeit, diese Termini klar zu unterscheiden ; denn nach
Thomas können sie nicht als ganz gleichbedeutend betrachtet werden 3,

1 In Rom. c. 9 lect. 2 : Praescientia meritorum non potest esse aliqua ratio
praedestinationis, quia mérita praescita cadunt sub praedcstinatione, sed
praescientia peccatorum potest esse aliqua ratio reprobationis ex parte poenae, quae
praeparatur reprobis, in quantum scilicet Deus proponit se puniturum malos
propter peccata, quae a se ipsis habent, non a Deo. Justos autem proponit se

praemiaturum propter mérita quae a se ipsis non habent. cfr. S. Th. I, 23, 3 ad 2 ;

I. Sent. 40, 4, i.
2 A Dijk, 44 : « Men erkende wel, dat de Electie niet g< schiedde om icts dat

in den mensch was, dat die alleen rustte op het welbehagen Gods, omdat men
anders tot het Pelagianisme zou vervallen, maar de Reprobatie lict men afliangen
van de zonde des menschen. »

3 Die Verwechslung beider Begriffe veranlaßt Dr. .4. Kuyper zu folgender
Klage : « Welk breeder werk over « Stelselmatige Godgeleerdheid » ge 00k van
Gcreformeerde zijde opslaat, ge vindt altoos de voorstelling, alsof de praedestinatie
alleen dienst doct om den achtergrond voor de verkiezing en de verwerping te



282 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

obschon auch er sie oft miteinander vertauscht. Nach Thomas ist
die Vorherbestimmung zum Leben nicht die Auserwählung : denn die
Vorherbestimmung setzt die Auserwählung bereits voraus. Die
Prädestination ist nändich der Plan, nach welchem die Auserwählung
ausgeführt werden soll. 1 So ist auch die Verwerfung als Plan für die zu

verhängenden Strafen nicht der Nicht-Auserwählung gleichzusetzen.
Auch hier ist der Unterschied wohl zu beachten. Wir haben bereits
gesehen, daß die Vorherbestimmung, als Folge der Auserwählung, in
Gott den Willen voraussetzt, uns das ewige Leben und darum auch
die Gnade zu geben ; ähnlich setzt nun auch die Verwerfung, als Folge
der Nicht-Auserwählung, den Willen voraus, zuzulassen, daß der Nicht-
Auserwählte in Sünde falle. Erst um dieser Sünde willen wird er mit
der Verwerfung bestraft. Während deshalb nach Thomas die
Prädestination Ursache sowohl des ewigen Lebens als auch der Gnade ist,
verursacht zwar die Verwerfung, daß Gott den Menschen verläßt und
die Sünde bestraft ; aber sie ist nicht Urasche der Sünde. 2 Hiemit ist
bereits der tiefste Grund des Unterschiedes angedeutet, der in Calvins
und Thomas' Verwerfungslehre besteht : das Verhältnis Gottes zur
Sünde.

1. Gott und die Sünde.

Wie verschieden auch beide Theologen Gottes Verhältnis zur
Sünde darlegen mögen, der Ausgangspunkt ist derselbe ; auch hier
läßt sich der nämliche Parallelismus nachweisen wie oben : Gottes

vollkommene Oberhoheit über all dem, was nicht Gott ist. Die böse Tat
vermag ebensowenig wie die gute Gottes primärer Ursächlichkeit zu
entgehen. Ist doch die göttliche Vorsehung nicht nur ein bloßes
Zusehen vom Himmel her zu dem, was hier auf Erden vor sich geht.

krijgen. Het onderscheid tusschen praedestinatie en verkiezing komt dan 00k
gemeenlijk niet al te sterk uit. En die sclirijvers, die beide lqerstukken afzonderlijk
hebben behandeld, verloopen bijna allen in overtollige herhaling. » De Gemeene
Gratic II. p. 95.

1 I. Sent. 42, 1, 2 ad 1 : Electio enim divina est qua aliqui ex ordine suae
sapientiae ordinantur ad finem beatitudinis ; sed praedestinatio est secundum
quod praeparantur eis ea quae perducunt in, finem. cfr. S. Th. I, 23, 4 ; de Verit.
q. 6, art. 1.

2 S. Th. I, 23, 3 ad 2 : Nam praedestinatio est causa, et eius quod expectatur
in futura vita a praedestinatis, scilicet gloriae, et eius quod percipitur in praesenti,
scilicet gratiae. Reprobatio vero non est causa eius quod est in praesenti, scilicet
culpae ; sed est causa derelictionis a Deo. Est tarnen causa eius quod redditur
in futuro, scilicet poenae aeternae.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 283

Was auch immer geschieht, untersteht Gottes Leitung. Außer ihm
(praeter eum) geschieht nichts, und alles, was er will, geschieht
unausbleiblich. Und doch ist es kraft Gottes unantastbarer Heiligkeit
undenkbar, daß er der « Urheber » der Sünde wäre.

Dieses Problem haben beide Theologen in ganz verschiedener
Weise zu lösen gesucht1 und dies ist denn auch, wie schon gesagt,
der tiefste Grund ihrer so entgegengesetzten Auffassung des

Verwerfungsaktes. Denn die Prädestinationslehre ist nicht der Ausgangspunkt,

sondern « toute la dogmatique de Calvin aboutit comme
conclusion à la prédestination ». 2 Und speziell die Lehre Bolsec's hat,
wie Scheibe hervorhebt, die Auffassung Calvins vom decretum repro-
bationis beeinflußt 3, während anderseits das Zurückgehen Melanchthons
auf den Synergismus hiebei nicht ohne Einwirkung gewesen sein mag. 4

Das eigentliche Problem wird von Calvin folgendermaßen formuliert

: « Einige vernachlässigen gerade die Hauptsache — wie nämlich
Gott an eben demselben Werke, das er an Satan und den Verdammten
verurteilt, ohne Schuld sein könne Denn es heißt, daß Gott und
Satan und die Räuber an ein und demselben Werke beteiligt seien.

Und es heißt wiederum, daß nichts sich ereigne, es sei denn, daß es

dem Herrn so gefalle. Wie wird also Gott aller Schuld enthoben, wo
Satan und seine Werkzeuge schuldig sind »? 5

Calvins Lösung: Anordnung.

Die Lösung des Problems ist nach Calvin vorerst nicht darin zu
suchen, daß Gott sich ohne weiteres auf eine bloße Zulassung

1 Calvin : Inst: Chr. I, 18 ; II, 4 ; III, 23 ; de aetern. Dei praed. C. R. XXXVI,
313, etc. (E. A. 612) ; de occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 300, 303, 307, 310, 311
(E. A. 638 b, 640 b, 642 a, 643 a, 644 a). Cont. un cert. Cord. C. R. XXXV, 353
(E. A. 405 b).

Thomas : S. Th. I, 19, 9 ; I-II, 79, 1 ; S. c. Gent. I, 95 ; II, 25 ; I, Sent. 46, 4 ;

de Pot. q. 1, art. 6 ; de Malo. q. 3, art. 6 ; de Verit. q. 6, art. 1 ad 10 et ad 4 in
conti'. ; q. 6, art. 4 in fine ; quodlib. V. art. 4.

2 Doumergue, IV, 410.
3 Scheibe, 65.
4 Rcatencycl. III, 663, 37.
3 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 361 (E. A. 627 b) : Imperite quidam
hoc ipsum de quo maxime ambigitur secure praetereunt : quomodo extra

culpam sit Deus in eoden opere quod in Satana et reprobis damnat ipse, quam
damnatum ab. liominibus pronunciat audimus commune esse et Dei et
Satanae et latronum opus. Audimus nihil accidisse nisi quod Domino visum est.
Quomodo nunc a culpa eximitur, Deus, cuius Satan cum suis organis reus erat
cfr. Inst. Chr. II, 4, 2.



284 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

beschränkte. Diese « Ausflucht » verwirft Gott selbst, wenn er offen

sagt, daß er selber es tue. Zweifelsohne bezieht sich doch der Psalmtext

: « Er vollbringt alles, was er will » (Ps. 115, 3) auf alle menschlichen

Handlungen. 1 Um dies zu erhärten, weist Calvin auf einige ganz
auffällige Schriftstellen hin. Es waren Satan und die Räuber, die Job
in Armut brachten. Die Schrift aber bezeugt, daß alles geschehen ist,
weil es dem Herrn so gefiel (Job 1, 21). Satan wird gesandt, um ein

Lügengeist im Munde aller Propheten zu sein (I. Kön. 22, 21). Christus
ist durch den bestimmten Ratschluß und das Vorherwissen Gottes

dahingegeben worden, damit er getötet werde (Apg. 2, 23). Gott
bestrafte David wegen seines Ehebruches : « Denn du hast es in der

Verborgenheit getan, ich aber werde dies tun vor ganz Israel und im
Angesichte der Sonne» (II. Sam. 12, 12). David sprach über Semei :

« Laßt ihn fluchen ; denn der Herr hat ihm gesagt : Fluche David »

(II. Sam. 16, 10). — Aus diesen Texten, die ohne Schwierigkeit
vermehrt werden könnten, geht nach Calvin zur Genüge hervor, daß

wir an Stelle von Gottes Vorsehung nicht eine bloße Zulassung setzen

dürfen, als ob Gott auf der Lauer wäre, um zu sehen, was hier auf
Erden vorgehe und deswegen sein Urteil von den Menschen abhängig
wäre. 2

Nachdem Calvin dieses bloß passive Verhältnis ausgeschlossen,
lehnt er nun auch die positive Einwirkung ab, die Gott auf jedes

Geschöpf ausübt, insofern er nicht nur die Wirkkraft gibt, sondern
auch deren Betätigung. Sagt er doch ausdrücklich, daß er mit
Außerachtlassung dieser Wirksamkeit nur ' über die spezielle Wirksamkeit
sprechen wolle, die sich in jeder Missetat offenbart. 3

1 Inst. Chr. I, 18, r : Tergivcrsando itaque effugiunt, Dei tantum permissu,
non etiam voluntate hoc fieri : ipse voro palam sc facere pronuncians, effugium
illud répudiât. Quod autem nihil officiant arcano Dei nutu, nee quicquam deli-
berando agitent, nisi quod ipse iam apud se decreverit et arcana sua directione
constituât, innumeris et Claris testimoniis probatur. Quod ante citavimus ex
Psalmo Deum, quaecumque vult, facere, ad omnes actiones hominum pertinere
certum est. cfr. ibid. 1, 16, 8 ; III, 23, 8 ; II, 4, 3 ; de occ. Dei prov. C. R. XXXVII,
288, 294 (E. A. 634 a, 636 a) ; de aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 269 (E. A. 598 a).

2 Inst. Chr. I, 18, 1 : ex quibus tamen satis superque liquet nugari eos
et ineptire, qui in locum providentiae Dei, nudam permissionem substituunt.
acsi in specula sedens cxpectaret fortuitos eventus atque ita eius iudicia penderent
ab hominum arbitrio.

3 Inst. Chr. II, 4, 2 : Omitto hie universalem Dei motionem, unde creaturae
omnes, ut sustinentur ita efficaciam quidvis agendi ducunt. De ilia speciali actione
tantum loquor, quae in unoquoque facinore apparet.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 285

Diese spezielle Wirksamkeit aber darf nicht mit der göttlichen
Leitung der Auserwählten verwechselt werden. Wohl gibt Calvin zu,
daß man das Verblenden und Verhärten, wovon in der Schrift die
Rede ist, auch in dem Sinne verstehen könne, daß Gott sein Licht
entzieht ; denn wenn Gott seinen Geist wegnimmt, werden unsere
Herzen wie Stein. Allein er bevorzugt eine andere Art der

Verblendung, welche sich viel mehr der eigentlichen Bedeutung des

Wortes nähert. 1 Gott überliefert nämlich die Verworfenen seinem bösen

Geiste, dem Satan. 2 Die Verblendung besteht also darin, daß Gott,
um sein Urteil auszuführen, durch den Diener seines Zornes, den Satan,
die Entschlüsse der Bösen bestimmt, wie er will, ihren Willen anregt
und ihren Unternehmungen Kraft verleiht. 3 Die Wirksamkeit Satans

als « minister irae Dei » ist nicht darauf beschränkt, den Menschen

nur zum Bösen zu versuchen, sondern er zieht den Menschen tatsächlich i,
nicht zwangsweise, sondern innerlich wirkend 5 ins Böse. Nur so kann

man die Ausdrücke Calvins verstehen, daß Gott den bösen Willen
führe, so daß nichts geschehe, als was er befohlen 6, daß er die

Verworfenen anrege, um seine Ratschlüsse auszuführen. 7 Kann doch,

um mit Calvin zu reden, nur ein « nebulo » den Vorwurf erheben, daß

Gott, seiner Lehre gemäß, jenen, die Böses tun, das Wollen gebe, ja
die bösen und unehrbaren Begierden eingieße, und das nicht nur
zulassungsweise, sondern positiv und zu seiner Glorie ; Calvin weist

1 Inst. Chr. II, 4, 3 : Secunda ratio, quae multo magis accedit ad verborum
Proprietäten!, quod ad exequenda sua iudicia per ministrum irae suae Satanam,
et consilia eorum destinât quo visum est, et voluntates excitât et conatus firmat.
Sic ubi récitât Moses Schon regem transitum non dedisse populo, quia induraverat
Deus spiritum eius, et cor obfirmaverat, finem consilii mox subiungit : Ut daret
eum in manus nostras, inquit. Ergo quia perditum Deus volebat, obstinatio
cordis divina luit ad ruinam praeparatio.

2 De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 307 (E. A. 642 a) ; Cath. eccl. Genev.
C. R. XXXIV, 18 (E. A. 13 a) ; Inst. Chr. I, 14, 17, etc.

2 Inst. Chr. I, 14, 7.
4 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 358 (E. A. 626 b) : nec vero

ideo tantum irae Dei minister quod animos ad malas cupiditates sollicitet (Satan) ;

sed quia efficaciter trahat.
5 In Rom. 9 : 18 : Satan autem ipse, qui intus efficaciter agit, ita est eius

minister, ut nonnisi eius imperio agat. — Nach Thomas kann Gott allein innerlich
im Willen wirken (S. Hi. I-II, 9, 6). Die Versuchungen Satans können den Willen
und die Vernunft nicht direkt erreichen (S. Th. I, in, 1 u. 2 ; ibid. 114, 1 u. 2).

6 De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 307 (E. A. 642 a).
7 Adv. Pigh C. R. XXXIV, 258 (E. A. 126 a) : ut tum omnes eos

retineat, cum libuerit : tum impellat et dirigat ad exequenda sua iudicia.



286 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

sie entrüstet zurück. «Niemals wirst Du finden, wo ich so gesprochen
habe. »1 Und tatsächlich ist es diese Dazwischenkunft2 Satans;

vermöge welcher nach Calvin Gott bei der Sünde des Menschen
schuldlos bleibt : Gott ist auf diese Weise nicht die nächste Ursache

der Sünde. 3

Allein diese Lösung konnte ihm nicht vollkommen genügen :

« Auch wenn man die Ursache des Falles (Adams) in die Versuchung
Satans verlegt, stellt sich die weitere Frage : Wie ist denn Satan selber

gefallen Dieser ist doch gefallen, ohne daß ihn jemand versucht
hätte. Und die Ursache der Sünde lag doch auch nicht in ihm selber. » 4

Die Ansicht Augustins, daß die Sünde kein positives Moment in sich

schließe, vermochte Calvin nicht zu befriedigen ; er hielt vielmehr an
dem Prinzip fest : was vom Menschen in Bosheit und Ungerechtigkeit
getan wird, das sind gute und gerechte Werke Gottes.5 Die Lösung
dieses Paradoxons und damit die Lösung des ganzen Problems liegt
Calvin zufolge darin, daß Gott bei seinem Wollen ein ganz anderes

Ziel verfolgt als der Sünder, wenn sie auch ein und dasselbe tun. Gott
beabsichtigt, die Geduld seines Dieners Job zu prüfen ; Satan aber

trachtet, ihn zur Verzweiflung zu bringen und die Chaldäer wollen
sich mit fremdem Besitz bereichern. 6 So kann Gott um eines andern
Zieles willen in voller Gerechtigkeit die « defectio » wollen, nicht aber

1 De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 308 (E. A. 643 a).
2 Dieses Dazwischentreten der zweiten Ursache ist für Pierson Anlaß zu

nachstehender auf vollkommener Unkenntnis beruhender Bemerkung : a De
alvermogend geachte oorzaak, dus d'e eenige oorzaak, houdt n. 1. op als de eenige
oorzaak te worden voorgesteld De lezer möge zelf, wanneer hij er kans toe
ziet, het onderscheid ontdekken tusschen den praecipuus auctor, aan wien wij
wel, en de generalis Providentia, waaraan wij niet mögen gelooven. » Studien
over Johannes Kalvijn 155.

3 De aetern. Dei Praed. C. R. XXXVI, 316 (E. A. 613 a) : Nunc autenr
quum a Deo propinquam actionis causam removens, simul omnem ab eo culpam
removeam, ut solus homo reatum subeat : calumniQse et improbe dictum istud
in me retorqueat : hominis defectionem unum esse ex Dei operibus. cfr. De occ.
Dei prov. C. R. XXXVII, 307 (E. A. 642 a).

4 K. Dijk, 42 : « AI stelt men de causa lapsus (Adae) in de vcrzoeking van
Satan, dan komt de vraag op : Hoe viel Satan zelf Die toch is gevallen, terwijl
niemand hem verzocht. En de causa peccati had hij toch 00k niet in zichzelf »

5 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 353 (E. A. 624b) : Non dicam cum
Augustino in peccato, sive in malo nihil esse positivum Sed aliud mihi
principium sumo : Quae perperam et iniuste ab hominibus hunt, eadem recta et
iusta esse Dei opera.

6 Inst. Chr. II, 4, 2.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 2Ö7

die « perfiditas »1 ; ja, so kann er wollen, was er nicht will und was

er zu tun verbietet. 2

« Die Lösung, die Calvin gibt, geht dahin, daß in Gott keineswegs
ein doppelter, auf Entgegengesetztes sich richtender Wille anzunehmen,
vielmehr Gottes Wille in sich einig und einfach sei ; multiplex sei er

nur quoad sensum nostrum ; weil wir zu schwach sind, in das

Geheimnis des '

göttlichen Ratschlusses einzudringen und seine ewigen
Anordnungen mit seinen uns offenbarten Geboten in Einklang zu
bringen. » 3 In der Tat Sagt doch Calvin ausdrücklich, daß, obschon

wir dieses Geheimnis einigermaßen erklären können (z. B. durch das

Verhalten eines Richters, der einem Missetäter die Hände abschlagen
läßt und doch gelobt wird) 4, bleibt es für uns dennoch immer etwas

Unergründliches. Allein, so fügt er hinzu, mögen Gottes Beweggründe
uns auch unbekannt sein, sie sind durchaus gerechtfertigt und heilig. 5

Thomas' Lösung: positive Zulassung.

In einer ganz andern Richtung sucht Thomas die Lösung des

Problems. Ebensowenig wie Calvin schließt er die sündige Tat von
Gottes Ursächlichkeit aus und ebensosehr tritt er für die göttliche
impeccabilitas ein. Die Sünde ist nach Thomas nicht nur eine

Übertretung des göttlichen Gesetzes 6, sondern, wie auch jeder Fehler auch
außer der sittlichen Ordnung, ein Abweichen vom Ziele. 7 Gleichwie

1 Inst. Chr. I, 18, 4 : Videmus ergo, ut Deus perfidiam nolendo, defectionem
tarnen alio fine iuste velit.

2 De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 303 (E. A. 640 b) : Nihil obstat quominus
inennarrabili suo consilio, quae fieri non vult et facere vetat, fieri velit in diversum
finem

3 Scheibe, 58, cfr. Inst. Chr. I, 18, 3.
4 De aet. Dei praed. C. R. XXXVI, 361 (E. A. 627 b).
5 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 362 (E. A. 628) : ergo quum

iuste de causa licet nobis ignota, a Domino procedunt, quae scélérate ab hominibus
maleficia perpetrantur, etiamsi rerum omnium prima causa sit eius voluntas,
peccati tarnen eum esse auetorem nego. cfr. ibid 313 (E. A. 612).

Inst. Chr. I, 18, 4 : Nam sapere nostrum nihil aliud esse debet, quam man-
sueta docilitate amplecti, et quidem sine exceptione, quiequid in sacris Scripturis
traditum est. cfr. III, 23, 2 ; De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 303 (E. A. 640 b) ;
Cont. un cert. Cord. C. R. XXXV, 353 (E. A. 405 b).

6 Thomas : S. Th. I, II, 71, 6.
Calvin : Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 425 (E. A. 234 a).

7 De Malo q. 3 art. 1 : Peccatum enim communiter dictum, secundum quod
in rebus naturalibus et artificialibus invenitur, ex eo provenit quod aliquis in
agendo non attingit ad finem propter quem agit ; quod contingit ex defectu activi
prineipii ; sicut si grammaticus non recte scribat, contingit ex defectu artis, si



288 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

man auf dem Gebiete der Kunst, Technik usw. von Fehlern redet,
insofern das Ziel nicht erreicht wird, weil die Wirkursache dasselbe

verfehlt, so redet man nach Thomas auch in der sittlichen Ordnung
von Fehlern, d. h. von Sünden, wenn der Wille, als Wirkursache, das
ihm gesetzte Ziel verfehlt.1 Daß nun Gott selber nicht sündigen kann,
schließt Thomas daraus, daß er, als höchstes Gut, sich selber Endziel
sein muß und sich als solches notwendig liebt 2 so daß er anderes nur
in Hinordnung auj sich seiher wollen kann. 3 Eben dadurch ist die

Möglichkeit ausgeschlossen, daß Gott, — mag er was immer auch
wollen —, sündige, d. h. sein Ziel verfehle. 4

Allein die Frage ist, ob Gott als erste Ursache, außer der nichts

geschehen kann, Ursache der Sünde anderer1 sein könne. Auch dies

ist nach Thomas ebensosehr ausgeschlossen. Die ganze Schöpfung
ist auf Gott als ihr Endziel hingeordnet. Ist doch Gott, nach Thomas,
die höchste Ursache, die als solche alle niederen Ursachen zur Tätigkeit
und damit zu ihren Zielen bewegt. Da aber Gott als höchste
Wirkursache nur um seines eigenen Zieles, d. h. um seiner seihst willen wirkt,
ist allem, was nach einem Ziele strebt, Gott als Ziel gesetzt. 5 Das

tarnen recte scribere intendit ; et quod natura peccet in formatione animalis,
sicut contingit in partibus monstruosis, contingit ex defectu activae virtutis in
semine. Peccatum vero, secundum quod proprie in moralibus dicitur, habet
rationem culpae et provenit ex eo quod voluntas deficit debito (ine, per hoc quod
in finem indebitum intendit.

1 Ibid.
- S. c. Gent. I. 8o.
3 S. c. Gent. I, 74 : Principale volitum unicuique volenti est causa volendi.

Quurn enim dicimus : volo ambulare ut saner, causam nos reddere arbitramur ;

et si quaeratur : Quare vis sanari procedetur in assignatione causarum, quousque
perveniatur ad finem ultimum, qui est principale volitum, quod est causa volendi
per se ipsum. Si igitur Deus aliquid aliud velit principaliter quam se ipsum,
sequetur quod aliquid aliud sit ei causa volendi. Sed suum velle est suum esse,

ut ostcnsum est. Ergo aliquid aliud erit ei causa essendi ; quod est contra rationem
primi entis.

4 S. c. Gent. I, 95 : Quum bonum habeat rationem finis, malum non potest
incidere in voluntatem nisi per aversionem a fine. Voluntas autem divina averti
non potest, quum nihil possit velle, nisi volendo se ipsum, ut supra (Anm. 3)

ostensum est. Non potest igitur velle malum ; et sic patet quod liberum arbitrium
in ipso naturaliter stabilitum est in bono. cfr. S. Th. I, II, 79, 1 ; de Malo
q. 3. art. 1.

5 S. c. Gent. Ill, 17 : Ad ordinem agentium sequitur ordo in finibus ; nam,
sicut supremum agens movet omnia secunda agentia, ita ad finem supremi agentis
oportet quod ordinentur omnes fines secundorum agentium ; quidquid enim agit
supremum agens, agit propter finem suum. Agit autem supremum agens actiones
omnium inferiorum agentium, movendo omnes ad suas actiones et per consequens



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 28g

vernünftige Geschöpf ist in ganz eigener Weise auf Gott hingeordnet,
insoweit es nämlich die Bestimmung hat, seine vollkommene Seligkeit
im Genüsse Gottes, d, h. im ewigen Leben zu finden.1 Durch die Sünde

strebt der Mensch an Stelle Gottes ein geschaffenes Gut als sein Ziel an.
Insoweit es also vom Menschen abhängt, zerstört er die Hinordnung
auf Gott als sein Endziel.2 Und hiemit ergibt sich, daß auch Gott,
der, wie gesagt, nichts wollen kann, außer in Hinordnung auf sich
selber, nicht wollen kann, daß jemand sündige, d. h. daß jemandes
Wille sich von Gott abwende 3

: strebt ja der Wille nach Thomas nur
dasjenige an, was als begehrenswert erkannt ist. i Es ist deshalb
ebenso unmöglich, das Böse, d. h. den Mangel des Guten, das vorhanden
sein sollte ä, zu begehren, als etwas zu hören, das keinen Laut von
sich gibt. Das Böse kann denn auch nur gewollt werden, insoweit
es mit etwas Gutem, das gewollt wird, verbunden ist. Um des gewollten
Guten willen, wird das Böse, das an diesem Guten haftet, mitgewollt.
Daraus folgert nun Thomas, daß das Böse niemals gewollt (auch nicht
in der genannten Weise mitgewollt) würde, wenn nicht das Gute, mit
welchem das Böse verbunden ist, stärker gewollt würde als das Gute,
das durch dieses verhindert wird. 6 Folgerichtig lehrt Thomas : Wenn

ad suos fines ; unde sequitur quod omnes secundorum agentium actiones ordinentur
a primo agente in finem suum proprium. Agens autem primum rerum omnium
est Deus, ut probatum est. Voluntatis autem ipsius nihil aliud finis est quam
sua bonitas, quae est ipsemet, ut probatum est. Omnia igitur quaecumque sunt
facta, vel ab ipso immediate vel mediantibus causis secundis in Deum ordinantur
sicut in finem, cfr. S. Th. I-II, 2, S ; ibid. 109, 6 ; de Malo q. 3, art. 1 ; de Verit.
q. 22, art. 2.

1 S. Th. I-II, 3, I : Ultimus hominis finis est bonum increatum, scilicet
Deus, qui solus sua infinita bonitate potest voluntatem hominis perfecte implere.
cfr. S. c. Gent. III, 25, 48, 51 ; Comp. Th. C. 149.

2 S. Th. I-II, 72, s : Unde quando anima deordinatur per peccatum
usque ad aversionem ab ultimo fine, scilicet Deo, cui unitur per charitatem, tunc
est peccatum mortale. Ibid. 87, 3.

3 De Malo q. 3, art. 1 : Peccatum enim, prout nunc de peccato loquimur,
consistit in aversione voluntatis creatae ab ultimo fine. Impossibile est autem
quod Deus faciat voluntatem alicuius ab ultimo fine averti, cum ipsemet sit
ultimus finis. (Vgl. Anm 5, S. 288.) cfr. de Pot. q. 1, art. 6 ; S. Th. I-II, 79, 1.

4 De Malo q. 6.
0 S. Th. I, 48, i, etc. ; de Malo q. 1, art. 1.
c S. Th. I, 19, 9 : Cum ratio boni sit ratio appetibilis, ut supra dictum est,

malum autem opponatur bono ; impossibile est quod aliquod malum, in quantum
huiusmodi, appetatur Tarnen aliquod malum appetitur per accidens, in
quantum consequitur ad aliquod bonum Leo enim occidens cervum intendit
cibum, cui coniungitur occisio animalis Malum autem quod coniungitur
alicui bono, est privatio alterius boni. Nunquam igitur appeteretur malum, nec

Dii'us Thomas. 19



2Ç0 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

die Sünde, wie gesagt, Unordnung ist in Bezug auf das menschliche
Ziel und hiemit Zerstörung der Hinordnung auf Gott als letztes Ziel,
und deshalb im Gegensatz mit der Eigenart des göttlichen Wesens stehtl,
dann ist es unmöglich, daß Gott, der sich selber naturnotwendig am
meisten liebt, am irgend welches andern Gutes willen auch das Böse,
d. h. die Sünde wollte, — ist doch jedes geschaffene Gut von unendlich
geringerem Werte als das göttliche Gut. 2 Thomas lehnt es denn auch
ausdrücklich ab, daß man sagen dürfe : « Obschon Gott nicht das Böse

will, will er doch, daß es etwas Böses gibt, oder daß Böses geschieht. »3

Das physisch Böse aber, da es nicht gegen die Eigenart des göttlichen
Gutes gerichtet ist, kann Gott wollen, um ein höheres Gut, mit welchem

es verbunden ist, zu erreichen, z. B. die Ordnung der göttlichen
Gerechtigkeit, die durch die Bestrafung des Missetäters wiederhergestellt

wird. 4

Aus dieser Auffassung, daß Gott in keiner Weise die Sünde wollen

kann, weder in sich noch in anderen, folgt nach Thomas keineswegs,

daß sie gegen Gottes ausdrücklichen Willen oder wenigstens außer dem

Bereiche der göttlichen Ursächlichkeit geschieht. Da das Böse ein Mangel
des Guten ist, das vorhanden sein sollte, so besteht es nicht in sich

selbst, als ob es eine eigene Natur hätte — als ob es eine Substanz

etiam per accidens, nisi bonum cui coniungitur malum, magis appeteretur, quam
bonum quod privatur per malum. — Nullum autem bonum Deus magis vult
quam suam bonitatem unde malum culpae, quod privat ordinem ad bonum
divinum, Deus nullo modo vult.

1 S. Th. I-II, 79, i : Deus autem non potest esse directe causa peccati vel
sui vel alterius ; quia omne peccatum est per recessum ab ordine qui est in Deum
sicut in finem. Deus autem omnia inclinât et convertit in se ipsum sicut in
ultimum finem, sicut Dionysius dicit (cfr. Anm. ;, S. 288). Unde impossibile est
quod sit sibi vel aliis causa discedendi ab ordine, qui est in ipsum. cfr. ibid. ad 4.

2 Anmerkung 13.
3 S. Th. I, 19, 9 ad 1 : Quidam dixerunt quod licet Deus non velit mala,

vult tarnen mala esse vel fieri Sed hoc non recte dicitur, quia malum
non ordinatur ad bonum per se, sed per accidens. Praeter intentionem enim
peccantis est, quod ex hoc sequatur aliquod bonum : sicut praeter intentionem
tyrannorum fuit, quod ex eorum persecutionibus claresceret patientia martyrum.
Ét ideo non potest dici quod talis ordo ad bonum importetur per hoc quod
dicitur, quod malum esse vel fieri sit bonum.

4 De Malo q. 3, art. 1 ad 3 : Poena opponitur cuidam particulari bono. Non
est autem contra rationem summi boni auferre aliquod particulare bonum cum
particulare bonum auferatur per appositionem alterius boni, quod interdum est
melius ; sicut forma aquae aufertur per appositionem formae ignis ; et similiter
bonum naturae particularis aufertur per poenam, per appositionem melioris
boni, per hoc scilicet quod Deus ordinem iustitiae in rebus statuit. cfr. S. Th.
I-II, 79, 1 ad 4.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 291

wäre, würde Calvin sagen 1 — sondern es ist immer in etwas Gutem
als Träger des Bösen. 2 Auf diese Weise unterscheidet Thomas auch
in der sündigen Tat ein doppeltes Moment : ein positives, d. h. die

gesetzte Tat (mag dann diese Tat auch ein Ablehnen bedeuten) und
ein privatives, d. h. den Mangel an der obengenannten schuldigen
Hinordnung auf Gott als Endziel. Die Tat der Sünde schreibt Thomas
Gottes Einfluß zu, und zwar vorerst deswegen, weil nur Gott seine

Existenz ist und infolgedessen Ursache aller anderen Dinge, die ihre
Existenz nicht sind, sondern haben ; sodann deswegen, weil alle Ursachen
in Bezug auf Gott nur zweite Ursachen sind. Thomas will denn auch
bei der Sünde nicht weniger als bei allen andern Werken seine Lehre
von Gottes primärer Ursächlichkeit aufrecht erhalten wissen. 3

Da aber der Einfluß einer höhern Ursache auf eine niedere in
derselben aufgenommen wird gemäß den Dispositionen dieser niederen
Ursache, so wird beim geringsten Versagen dieser letzteren die

Wirkung nicht vollkommen sein. 4 Und dies ist nach Thomas der

Grund, warum, ungeachtet der göttlichen Ursächlichkeit, die Möglichkeit
der Sünde nicht ausgeschlossen ist. Thomas führt an der obenerwähnten
Stelle das Beispiel eines Hinkenden an. Was im Gange eines solchen

an Bewegung sich findet, stammt aus der Bewegungskraft ; was aber

mangelhaft ist, stammt nicht aus der Bewegungskraft, die an sich
vollkommen ist, sondern aus der Mangelhaftigkeit des körperlichen
Gliedes als Zwischenursache. 5 So ist es auch in der Sünde : alles was
da gut ist in sittlicher, physiologischer, psychologischer Hinsicht,
stammt von Gott ; was aber mangelhaft ist, ist der niedern, von Gott
bewegten Ursache zuzuschreiben. 6 Und doch muß man zugeben,

1 Contre un certain Cord. C. R. XXXV, 354-55 (E. A. 406 a).
2 S. Th. I, 48, 3 ; de Malo q. 1, art. 2.
3 S. Th. I-II, 79, 2 : Omne enim ens, quocumque modo sit, oportet quod

derivetur a primo ente Omnis autem actio causatur ab aliquo existente in
actu ; quia nihil agit nisi secundum quod est actu. Omne autem ens actu reducitur
in primum actum, scilicet Deum sicut in causam, qui est per suam essentiam actus.
Unde relinquitur quod Dcus sit causa omnis actionis in quantum est actio
Et secundum hoc Deus est causa actus peccati ; non tarnen est causa peccati, quia
non est causa huius quod actus sit cum defcctu. cfr. S. c. Gent. Ill, 162 ; de Malo
q. 3, art. 2.

4 I. Sent. 40, 4, 2 ad 3 : Effectus non consequitur nisi concurrentibus
omnibus causis, sed ex defectu unius sequitur negatio effectus.

5 Ein ähnlicher Vergleich bei Walaeus : Synopsis purioris Theologiae
(Ed. Bavinck, Leiden 1881), S. 135.

6 De Malo q. 3, art. 2 : Cum Deus sit primum principium motionis omnium,
quaedam sie moventur ab ipso quod etiam ipsa seipsa movent, sicut quae habent



2Q2 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

daß Gottes primäre Ursächlichkeit beeinträchtigt würde, falls diese

Mangelhaftigkeit, dieses Versagen der untergeordneten Ursache
einträte während der göttlichen Bewegung, neben- und unabhängig von
Gott. Es ist deshalb notwendig, daß zwischen dem göttlichen Wirken
und dem des mangelhaften, d. h. sündigenden menschlichen Willens
ein ursächlicher Zusammenhang bestehe.

Nach Calvin kommt derselbe, wie bereits oben dargelegt wurde,
zustande durch den göttlichen Willen selber : Gott will die Sünde, —
sei es auch aus einem uns unbekannten, aber heiligen Beweggrunde.
Aus der Tatsache, 'daß Gott nicht gewollt hat, daß Adam standhaft
blieb — denn er gab ihm nicht die Kraft, die dies unbedingt bewirkt
hätte — folgert Calvin, daß Gott den Fall Adams positiv wollte. 1

Nach Thomas jedoch ist diese Folgerung nicht richtig. Obschon das
Geschehen und das Nicht-Geschehen des Bösen einander kontradiktorisch
gegenüberstehen, so sind doch das Wollen, daß es Böses gibt, und das

Wollen, daß es nichts Böses gibt, einander nicht kontradiktorisch
entgegengesetzt. Wir können deshalb nicht sagen : eines von beiden
muß notwendig in Gott sich finden, entweder das eine oder das andere.
Es gibt da noch ein drittes. Gott hat weder den Willen, daß es etwas
Böses in der Welt gibt, noch den Willen, daß es nichts Böses gibt,
sondern Gott hat den Willen, zuzulassen, daß es etwas Böses in der
Welt gibt. 2 Dies aber ist, wohl gemerkt, nicht die von Calvin mit
Recht so sehr angefochtene passive Zulassung, d. h. ein Geschehenlassen

dessen, was man nun einmal nicht ändern kann; sondern es ist eine

liberum arbitrium, quae si fuerint in débita dispositione et ordine debito ad reci-
piendum motionem qua moventur a Deo, sequentur bonae actiones, quae tota-
liter redueuntur in Deum sicut in causam : si autem deficiant a debito ordine,
sequetur actio inordinata, quae est actio peccati : et sic id quod est ibi de actione,
reducetur in Deum sicut in causam : quod autem est ibi de inordinatione vel
deformitate, non habet Deum causam, sed solum liberum arbitrium. Et propter
hoc dicitur quod actio peccati est a Deo, sed peccatum non est a Deo.

1 De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 294 (E. A. 636 a) : Praevidit Deus
lapsum Adae : penes ipsum facultas erat prohibendi : noluit. Cur noluerit, alia
non potest afferri ratio nisi quia alio tendebat eius voluntas Dicis libero
arbitrio Adam cecidisse. Excipio, Ne caderet, opus habuisse fortitudine et con-
stantia qua Deus electos suos instruit, dum vult integros servare. Certum est
nisi singulis momentis nova e caelo virtus suggeratur, ut sumus caduci, millies
perituros. Deus quos elegit, invicta fortitudine fulcit ad perseverantiam. Hoc
idem cur Adae non praestitisset si volebat incolumen stare

2 S. Th. I, 19, 9 ad 3 : Licet mala fieri et mala non fieri, contradictorie
opponuntur, tarnen velle mala fieri et velle mala non fieri non opponuntur
contradictorie ; cum utrumque sit affirmativum. Deus igitur neque vult mala fieri,
neque vult mala non fieri, sed vult permittere mala fieri. Et hoc est bonum.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 293

positive Willenstat. Denn es ist Gott ein leichtes, jede Sünde zu
verhindern. Obschon vor der Sünde Adams, nach Thomas, der Mensch
ohne die göttliche Gnade nichts zu verdienen imstande war, so bedurfte
er doch der Gnade nicht, um die Sünde meiden zu können. 1 Nach dem
Falle aber, wo der Antrieb zur Sünde im Menschen drinnen ist,
bedarf er, auch um die Sünde zu meiden, der Hilfe der göttlichen
Gnade. 2 Und hierin offenbart sich nun am deutlichsten der positive
göttliche Willensakt, die Sünde zuzulassen, indem Gott diese

notwendige Gnade verweigert, sowohl was den inneren Gnadeneinfluß
als auch was den äußeren Schutz betrifft, d. h. die .Wegnahme der

Gelegenheiten zur Sünde und die Verleihung der natürlichen Mittel. 3

Doch ist dies nur eine Folge dieses Willensaktes. Denn die notwendige
Gnade verweigert Gott allein demjenigen, der die Hilfe nicht zu
haben wünscht. Der Mangel dieser notwendigen Gnade jedoch, so

führt Thomas aus, ist an und für sich nicht etwas Gutes, nicht eine

Vollkommenheit, und kann deshalb von Gott nur gewollt werden in

Hinordnung auf etwas anderes. Will einer aber die Gnade nicht
oder vernachlässigt er sie, dann ist es allerdings ein Gut, daß er sie

nicht bekommt, und nur auf diese Weise ist die Gnadenverweigerung
von Gott gewollt. 4

So können wir denn jetzt die Frage aufs neue stellen : Wenn Gott
doch die Herzen umstimmen kann, so daß sie die Gnade ernstlich

1 De Malo q. 3, art. 1 ad 9 : Secundum statum naturae conditae indi-
gebat auxilio gratiae ad merendum ; non autem indigebat ad peccata vitandum ;

quia per hoc quod naturaliter aeeeperat, poterat stare.
2 Ibid. Sed in statu naturae corruptae habet impellens ad malum, et ideo

indiget auxilio gratiae ne cadat.
3 S. c. Gent. III, 162 : Hoc autem auxilium est non solum infusio gratiae,

sed etiam exterior custodia, per quam occasiones peccandi homini ex divina
Providentia tolluntur et provocantia ad peccatum comprimuntur. Adiuvat etiam
Deus hominem contra peccatum per naturale lumen rationis et alia naturalia
bona quae homini confert. Quum ergo haec auxilia aliquibus subtrahit pro merito
suae actionis, secundum quod eius iustitia exigit, dicitur eos obdurare vel
excaecare, vel aliquid eorum quae dicta sunt.

1 I. Sent. 40, 4, 2 : Istum autem carere gratia ex duobus contingit, tum quia
ipse non vult reeipere : tum quia Deus non sibi infundit, vel non vult sibi infundere.
Horum autem duorum talis est ordo, ut secundum non fiat nisi ex suppositione
primi. Cum enim Deus non velit nisi bonum, non vult istum carere gratia, nisi
secundum quod bonum est. Sed quod iste careat gratia, non est bonum simpli-
citer : unde hoc absolute consideratum, non est volitum a Deo. Est tamen bonum
ut careat gratia, si earn habere non vult, vel si ad earn habendam negligenter se

praeparat : quia iustum est, et hoc modo est volitum a Deo. cfr. S. Th. I II,
79, 3 ; S. c. Gent. Ill, 139-



294 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

verlangen, — warum tut er.dies denn nicht bei allen Nach Thomas
dürfen wir hierüber nicht weiter nachforschen, da es einzig abhängt
vom Willen Gottes 1 — dem positiven Willen, das Böse zuzulassen.

Während so Calvin um Gottes primärer Ursächlichkeit willen
auch bei der.Sünde die bloße Zulassung verwirft und göttliches Wollen
der Sünde verlangt, verwirft Thomas solches Wollen als im Gegensatz
zu Gottes Wesen stehend und beschränkt die ganze Ursächlichkeit
auf die Zulassung. Diese aber ist, um es nochmals zu betonen, nicht
ein passives Verhältnis zu etwas, das sich nun einmal nicht ändern

läßt, sondern ein positiver Willensakt Gottes, der sich am deutlichsten
in der Verweigerung der notwendigen Gnade äußert. Was Calvin
« die spezielle Wirkung, die sich in jedem Verbrechen offenbart »,

nennt, ist bei Thomas nichts anderes als die Vorsehung, die in der

sündigen Tat alles wirkt, was irgendwie gut ist, und das Ganze, die Tat
und deren Mangel, zur Strafe oder zum Heile hinordnet. 2

2. Verwerfung und Sünde.

Die verschiedene Ansicht der beiden Theologen über das Verhältnis
Gottes zur Sünde, führt, wie schon anfangs bemerkt, zu einer
Verschiedenheit in der Verwerfungslehre. Infolge seiner Auffassung, daß

Gott die Sünde wirklich wollen und anordnen kann — wenn auch
nicht an und für sich, so doch als Mittel, um ein anderes, besseres

und größeres Gut zu erreichen 3 — kann Calvin sagen, daß Gott den

Menschen, abgesehen von jedem Vorherwissen seiner Sünde, verwerfen
und auf Grund dieser Verwerfung der Sünde preisgeben kann. 4 Darum
sagt er : « Gott hat einige geschaffen, um Werkzeuge seines Zornes

zu sein. »5 Die Frage ist nicht, ob diese Menschen ohne ihre eigene

1 S. c. Gent. III. i6i : Non est ratio inquirenda quare hos convertat
et non illos ; hoc enim ex simplici eius voluntate dependet

2 S. Th. I-II, 79, 4 ; de Verit. q. 5, art. 7.
3 cfr. Bavinck 3, II, 417.
4 Inst. Chr. III, 24, 14 : Quod igitur sibi patefacto Dei verbo non obtempérant

reprobi, probe id in malitiam pravitatemque cordis eorum reiicietur, modo
simul adiiciatur ideo in lianc pravitatem addictos, quia iusto sed inscrutabili Dei
iudicio suscitati sunt ad gloriam eius sua damnatione illustrandam.

5 Inst. Chr. III, 24, 12 : Quos ergo in vitae contumeliam et mortis exitium
creavit ut irae suae Organa forent, et severitatis exempla, eos ut in finem suum
perveniant, nunc audiendi verbi sui facultate privat, nunc eius praedicatione
magis excaecat et obstupefacit. cfr. ibid. 21, 5 ; Rom. 9 : 18 ; De occ. Dei prov.
C. R. XXXVII, 291 (E. A. 634 b).



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 295

Schuld, verloren gehen — das ist ohne Zweifel nicht der Fall. Die
Frage lautet vielmehr, ob die Gottlosen, die « voluntarie » sündigen
und Gottes Zorn über sich herabrufen, nicht schon früher in gerechter
Weise, wenn auch aus einem uns unbekannten Grunde von Gott
verworfen waren. 1

Calvin macht denn auch auf die Tatsache aufmerksam, daß der

Apostel keineswegs sagt, daß die Verworfenen sich selber ins Verderben
stürzen. 2 Und auf die Bemerkung einiger, daß man dann vergeblich
wünsche, gut zu sein, antwortet er : diejenigen, die zur Zahl der
Verworfenen gehören, hören als Gefäße der Unehre nicht auf, durch
ihre unausgesetzten Missetaten Gottes Zorn über sich herabzurufen
und bestätigen auf diese Weise nur das Urteil, das schon lange über
sie gesprochen worden. 3 Der letzte Grund ihres Beharrens im Bösen

ist eben Gottes geheimer Ratschluß, vermöge dessen sie vor ihrer
Geburt schon verworfen waren. 4

Diese Lehre Calvins, die in der Verwerfung den letzten Grund
für das Beharren im Bösen sucht, kann von Thomas nicht angenommen
werden. Vielmehr wird Thomas durch die Auffassung, daß Gott in
keiner Weise, auch nicht um eines höheren Gutes willen, das sittlich
Böse wollen kann, zur Folgerung geführt, daß Gottes Vorherwissen
der Sünde die Ursache ist, daß einige zur ewigen Strafe bestimmt
worden. 5

1 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 342 (E. A. 621) : Neque inter nos
disputatur occultone Dei iudicio citra propriam culpam pereant homines (quod
non modo falsum esse concedimus, sed tanquam foedum sacrilegum detestamur)
sed an impii qui voluntarie peccando iram Dei in se provocant, iam olim iusta
quidem sed incognita de causa divinitus reprobati fuerint. cfr. ibid. 310 (E. A.
611 a) ; Inst. Chr. II, 4, 1.

- Rom. 9 : 23 : dubium tarnen non est quin utraque praeparatio ab
arcano Dei consilio pendeat. Alioqui dixisset Paulus reprobos se dedere vel
proiicere in exitium. Nunc vero significat antequam nascantur iam suae sorti
addictos esse. cfr. Inst. Chr. III, 22, 11.

3 Inst. Chr. III, 23, 12 : Non desinunt perpetuis suis flagitiis iram Dei
in se provocare, et evidentibus signis confirmare quod iam in se latum est Dei
iudicium

4 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 291 (E. A. 605 a) : Sed perperam
inde ac inscite colliget quispiam obdurationis initium ab illa malitia, qua si non
ipsius malitiae occultior esse causa, naturae corruptio : quasi etiam non ideo
in corruptione demersi manerent, quia arcano Dei consilio, antequam nascerentur
reprobi non eruuntur. cfr. Anm. 4, S. 294.

5 I Sent. 40, 4, I : quia malum non subiacet providentiae ut intentum,
vel causatum, sed solum ut praescitum et ordinatum ; ideo reprobatio est tantum
praescientia culpae et non causa ; cfr. de Verit. q. 6, art. 4.



296 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Während Calvin die Auserwählung der Bestimmung zur ewigen
Strafe gegenüberstellt, muß, wie bereits oben angedeutet, bei Thomas
unterschieden werden zwischen Nich t -Auserwäh lung und Bestimmung
zur Strafe. Dieser Unterschied ist von der größten Tragweite und
man darf Thomas' Ansicht nicht verwechseln, z. B. mit der des

Arminius. Lehrte doch dieser, daß Gott bestimmt hatte « de sauver
les fidèles, c'est-à-dire ceux qui se convertiront et croiront librement

par l'aide de sa grâce et de damner les infidèles, c'est-à-dire ceux qui
ne se convertiront pas et 11e croiront pas, parce qu'ils rejettent la grâce
de Dieu qui les rendrait capables d'arriver à la conversion et à la foi ». 1

Dieser Ansicht zufolge sind deshalb einige nicht auserwählt worden,
weil Gott vorhergesehen hätte, daß sie nicht glauben würden. Dies
bedeutet nichts anderes, als Gott abhängig machen vom Geschöpfe,
auf das es in letzter Linie ankommt, ob Gott es auserwählen oder
verwerfen darf. Thomas hingegen hält Gottes Unabhängigkeit aufrecht.

Auserwählung und Nicht-Auserwählung, beide hangen ab von Gottes

souveränem Willen. 2 Die Bestrajung der Nicht-Auserwählten jedoch
wird von Gott bestimmt auf Grund seines Vorherwissens der Sünden.

Aber diese Sünden folgen, nicht aus der Nicht-Auserwählung als solcher,

sondern aus einem davon ganz unabhängigen Grunde, so daß diejenigen,
die nicht auserwählt sind, dadurch allein noch nicht verdammt zu sein

brauchen.
Wie schon erwähnt, bedurfte der Mensch nach Thomas vor der

Sünde Adams der Gnade nicht, um die Sünde meiden zu können, da

ihm die von Natur aus zu Dienste stehenden Kräfte 3 hiezu genügten.
Nach dem Falle aber, wo der Antrieb zur Sünde im Menschen sich

regt, kann er ohne Gnade nicht lange ohne Sünde leben. 1 Der Grund
dieses Unvermögens ist also von der Nicht-Auserwählung als solcher

vollkommen unabhängig ; er findet sich in den Auserwählten ebensowohl

wie in den Nicht-Auserwählten. Wäre es demnach möglich,
daß ein Nicht-Auserwählter ohne Sünde stürbe, so würde er tat-

• 1 Oppenraay, La doctrine de la Prédestination dans l'Eglise réformée des

Pays-Bas (Louvain 1906), p. 146.
2 Wir werden hierauf unten nochmals zurückkommen.
3 Vgl. Anmerkung 1 u. 2, S. 293.
4 S. Th. I, II, 109, 8 : Antequam hominis ratio, in qua est peccatum mortale,

reparetur per gratiam iustificantem, potest singula peccata mortalia vitare, et
secundum aliquod tempus ; quia non est necesse quod continuo peccet in actu.
Sed quod diu maneat absque peccato mortali, esse non potest, cfr. S. c. Gent.
III, 150, 160; de Verit. q. 24, art. 12.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 297

sächlich nicht das Leben erlangen — ist er doch nicht auserwählt ;

aber ebensowenig würde er verworfen sein.1 Dieser Fall kann aber

auch nach Thomas tatsächlich nicht eintreten, da jeder Mensch bei
seinem Tode wenigstens mit der Erbsünde befleckt ist ; so die kleinen
Kinder, die, bevor sie den Vernunftgebrauch erlangt haben, ohne

Taufe sterben. Im Gegensatz aber zu Calvin, der auch unter diesen,

speziell im Hinblick auf den Glauben oder Unglauben der Eltern,
Auserwählte und Verworfene erkennt -, betrachtet Thomas sie mehr als

Nicht-Auserwählte —• Nicht-Verworjene. Um der Naturschuld willen,
womit sie befleckt sind und die sie persönlich der. Gnade beraubte,
können sie das ewige Leben nicht erlangen. Dies ist an und für sich

wohl eine große Strafe, wird aber von ihnen nicht als solche erkannt
und deshalb empfinden sie darüber denn auch keinen Schmerz. 3

Persönlich aber haben sie nie gesündigt und erleiden deshalb dafür
auch keine Strafe. Sie erleiden denn auch nach Thomas, was ihre
natürliche Seligkeit betrifft, keinen Verlust. 4

Hieraus geht ganz deutlich hervor, daß, während es dem Menschen

nach Calvins Lehre krajt der Nicht-Auserwählung als solcher unmöglich
ist, ohne Sünde zu sein 5, dies bei Thomas aus der Nicht-Auserwählung
als solcher nicht folgt. Und deshalb muß in Thomas' Lehre zwischen

der Nicht-Auserwählung und der Verwerfung nicht zwar das Wollen —
denn das ist für Thomas undenkbar — wohl aber die Zulassung und
hiemit das Vorherwissen der Sünde einen Platz haben. 6

3. Verwerfung und Gnade.

Haben wir damit den Unterschied zwischen Thomas' und Calvins
Verwerfungslehre und seinen eigentlichen Grund, d. h. Gottes
Verhältnis zur Sünde dargelegt, so müssen wir nunmehr noch eine Folge

1 De Malo q. 5, art. I ad 15.
2 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 309-310 (E. A. 6iob-6n a) : Quum

eadem nascendi et moriendi conditio fuerit parvulis qui Sodomae et Jerosolymae
mortui sunt : nec quicquam in eorum operibus dispar : cur aliis ad dextram suam
stantibus, alios ad sinistram Christus extremo die segregabit De occ. Dei prov.
C. R. XXXVII, 3x2 (E. A. 644b).

3 De Malo q. 5, art. 1 ad 3.
4 De Malo q. 5, art. 3 ad 4 : Pueri in originali decendentes, sunt quidem

separati a Deo perpetuo quantum ad amissionem gloriae quam ignorant, non tarnen
quantum ad participationem naturalium bonorum quae cognoscunt. cfr. ibid.
corp. art. et ad I.

5 Inst. Chr. III, 24, 14. cfr. Anm. 4, S. 295.
6 In Rom. c. Q, lect. 2.



298 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

dieses Unterschiedes hervorheben, nämlich die Auffassung beider
Theologen von der Spendung und Wirksamkeit der Gnade.

In vollster Übereinstimmung mit seiner Lehre von der Aus-
erwählung und Verwerfung und im engsten Zusammenhang mit seiner

Auffassung vom Wesen der Rechtfertigung und vom Unvermögen des

noch nicht wiedergeborenen Menschen, nicht-schlechte Werke zu tun,
lehrt Calvin, daß die Gnade der Rechtfertigung nur den zum Leben
Prädestinierten verliehen werde.1 Auch ist die Leitung durch den

Heiligen Geist ihr eigentümliches Privileg.2 Nicht daß Calvin die
Verworfenen von jeder göttlichen Gabe ausschlösse, denn er anerkennt
ausdrücklich die Tatsache der Verkündigung des Wortes Gottes ;

aber solche Gaben Gottes werden ihnen nur verliehen, um das göttliche
Urteil zu verschärfen. 3

Mit dieser beschränkten Spendung der Gnade steht Calvins
Meinung von deren Wirksamkeit in Zusammenhang. Wo Gott seine

Gnade spendet, da wirkt sie auch « efficaciter afficiendo ». Gott bewegt
nach Calvin den Willen nicht, wie man das viele Jahrhunderte hindurch
gelehrt und geglaubt hatte, so, daß es ihm frei stünde, auf die Gnade

einzugehen oder ihr zu widerstreben, sondern sie bewegt den Willen
« efficaciter ». 4 Und wenn Calvin gleich wie Thomas bestreitet, daß

die Gnade der Beharrlichkeit vom Menschen verdient werden könne,
dann fügt er hinzu, daß dieser Irrtum seinen Grund in der falschen

1 De Scandalis C. R. XXXVI, 38-39 (E. A. 75 b) : Dominus Scripturis
patefecit : Nos scilicet esse omnes perditos nisi quos acl vitam eligendo a morte
redimit : ad eos Christi gratiam solos pervenire, qui gratuita electione, antequam
nascerentur ad salutem praeordinati fuerant : alios, sicuti sunt aeterno exitio
destinati, in suis peccatis manere. Inst. Chr. II, 2, 6 ; 3, 8.

2 Inst. Chr. II, 3, 10 : Haec est sane electorum praerogativa, ut per Spiritum
Dei regenerate ipsius ductu agantur ac gubernentur. De aet. Dei praed. C. R.
XXXVI, 310 (E. A. 611 a).

3 Inst. Chr. III, 24, 2 : Hic ergo iam se exerit immensa Dei bonitas, sed non
omnibus in salutem : quia reprobis manet gravius iudicium, quod testimonium
amoris Dei répudient.

Sect. 8 : Est enim universalis vocatio, qua per externam verbi praedicationem
omnes pariter ad se invitât Deus, etiam quibus earn in mortis odorem et gravioris
condemnation^ materiam proponit. De aet. Dei praed. C. R. XXXVI, 318-19
(E. A. 614). — Man darf vielleicht einen Niederschlag hievon sehen in der « Lettre
des pasteurs de Hollande à Théodore Bèze » über Dirck Volckertz Coornhert :

« Ipsum verbum Dei in ruinam fit et mortis odorem (bei De Vries, Genève pépinière
du Calvinisme Hollandais, Fribourg, Suisse 1918, II, 270).

4 Inst. Chr. II, 3, 10 : Ac voluntatem movet, non qualiter. multis saeculis
traditum est et creditum, ut nostrae postea sit electionis, motioni aut obtemperare
aut refragari : sed illam efficaciter afficiendo.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 299

Meinung habe, als ob wir es in unserer Hand hätten, Gottes Gnade

anzunehmen oder zurückzuweisen.1 Kurz, wir können sagen, daß

nach Calvin die Gnade nicht allen gegeben wird ; allein, wo sie gegeben

wird, da ist sie voller Tatkraft.
Und gerade hierin besteht der Gegensatz zu Thomas : nach

Thomas steht die Gnade allen zur Verfügung, aber nicht überall ist sie

tatkräftig. Doch steht Thomas' Auffassung nicht weniger im Einklang
mit seiner Prädestinationslehre als diejenige Calvins mit seiner Lehre.
Dies geht vielleicht am deutlichsten aus der Art und Weise hervor,
wie beide Theologen die nämlichen Worte Pauli erklären : « Gott will,
daß alle Menschen selig werden und zur Erkenntnis der Wahrheit
gelangen» (I. Tim. 2, 4). Calvin spricht diesen Worten die allgemeine
Geltung ab und schließt sich der Erklärung Augustins an, daß Gott
(nach der Auffassung Pauli) will, daß Menschen jeden Ranges und
Standes selig werden. 2 Diese Erklärung steht überhaupt im Einklang
mit Calvins Lehre, daß Gott bestimmt habe, die einen selig zu machen

und die andern zu verwerfen. Thomas führt diese Auslegung an, gibt
aber als seine eigene Ansicht zu erkennen, daß Gott die Seligkeit aller
Menschen will, und zwar vermöge der sogenannten « voluntas
antecedens ». 3

Es ist nach Thomas möglich, daß eine Sache an und für sich gut
oder schlecht ist, während unter bestimmten Umständen gerade das

Gegenteil der Fall ist. So ist es an und für sich gut, daß ein Mensch

am Leben bleibt, und schlecht, daß er getötet wird. Wenn aber ein
Mensch eine Gefahr für das allgemeine Wohl bedeutet, dann ist es

ein Vorteil, wenn er getötet wird, und es wäre ein Schaden, wenn er
am Leben bliebe. Wie man auf diese Weise von einem gerechten
Richter sagen kann, daß er mittels der «voluntas antecedens», d. h.
absolut gesprochen, will, daß alle Menschen am Leben bleiben, mittels
der « voluntas consequens » aber, d. h. mit Rücksicht auf die besonderen
Umstände, will, daß dieser oder jener Übeltäter stirbt 4, so kann man

1 Inst. Chr. II, 3, n : Sed enim quoniam inde natus est (ille error)
quod putabant in manu nostra esse respuere vel accipere oblatam Dei gratiam,
hac opinione explosa, ille quoque sponte sua corruit. Act. Syn. Trid. C. R. XXXV.
474 (E. A. 250 a). 2 Xnst. Chr. III, 24, 16.

3 S. Th. I, 19, 6 ad 1 ; I. Sent. 46, 1, 1 ad 1. cfr. van Noort, De Deo Uno et
Trino 3. (Bussum 1920), Nr. 113.

4 S. Th. I, I9> 6 ad 1 : Aliquid autem potest esse in prima sua consideratione
secundum quod absolute consideratur, bonum aut malum, quod tarnen prout
cum aliquo adiuncto consideratur, quae est consequens consideratio eins, e con-



300 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

auch von Gott mit Bezug auf die Prädestination in ähnlicher Weise
reden. Absolut gesprochen, mit Rücksicht auf die menschliche Natur
will Gott, daß alle Menschen selig werden ; aber mit Rücksicht auf
die Umstände will er nur denjenigen selig machen, der dazu seine

Einwilligung gibt. Und dies setzt das Vorherwissen der Werke voraus,
wie das im ersten Teile dieser Studie dargelegt worden, nämlich das

gegenseitige Verhältnis der einzelnen Teile der Gesamtwirkung der
Prädestination unter sich. Wir können deshalb nicht sagen, daß es

einen doppelten göttlichen Willen gebe ; denn der Unterschied besteht
bloß in der Betrachtung des Willensobjektes. Die sogenannte Voluntas
antecedens, mit welcher Gott die Seligkeit aller Menschen will, ist
denn auch nicht ganz ohne Wirkung, denn sie ist die Ursache, daß

jede individuelle menschliche Natur auf das Heil hingeordnet ist,
Ursache auch von all den Gaben der natürlichen wie der
übernatürlichen Ordnung, die zum Heile führen können. 1 Thomas geht
denn auch so weit zu lehren, daß Gott, soviel auf ihn ankommt, allen
ohne Ausnahme die Gnade zu erteilen gewillt ist, wenn der Mensch

der Gnade kein Hindernis in den Weg stellt. 2 Folgerichtig lehrt er

trario se habet. Sicut hominem vivere est bonum, et hominem occidi est malum
secundum absolu tarn considerationem. Sed si addatur circa aliquem hominem
quod sit homicida vel vivens in periculum multitudinis, sie bonum est ei occidi,
et malum est ei vivere. Unde potest dici quod iudex iustus antecedenter vult
omnem hominem vivere ; sed consequenter vult homicidam suspendi.

1 I. Sent. 46, 1, 1 : Si ergo in homine tantum natura ipsius consideretur,
aequaliter bonum est omnem hominem salvari : quia omnes conveniunt in natura
humana. Et cum omne bonum sit volitum a Deo, hoc etiam Deus vult, et hoc
vocatur voluntas antecedens qua omnes homines salvos fieri vult, secundum
Damascenum. Et huius voluntatis effectus est ipse ordo naturae in linem salutis,
et promoventia in finem omnibus communiter proposita, tarn naturalia, quam
gratuita, sicut potentiae naturales, et praeeepta legis et huiusmodi. Consideratis
autem omnibus circumstantiis personae, sic non invenitur de omnibus bonum
esse quod salventur : bonum enim est eum qui se praeparat, et consentit, salvari
per largitatem gratiae divinae, nolentem vero, et resistentem non est bonum
salvari, quia iniustum est. Et quia hoc modo cle se habet aliquid ad hoc quod sit
volitum a Deo, sicut se habet ad hoc quod sit bonum : ideo istum hominem sub
Ulis conditionibus consideratum, non vult Deus salvari, sed tantum istum qui est
volens et consentiens ; et hoc dicitur voluntas consequens, eo quod praesupponit
praescientiam operum non tanquam causam voluntatis, sed quasi rationem voliti,
ut supra dictum est. cfr. de Verit. q. 23, art. 2 c et ad 2.

2 S. c. Gent. III, 159 : Deus enim quantum in se est, paratus est omnibus
gratiam dare ; omnes enim homines vult salvos fieri et ad agnitionem veritatis
venire, ut dicitur. Sed illi soli gratia privantur, qui in seipsis gratiae impedi-
mentum praestant. —- Man erinnere sich, daß im Sinne Thomas' die Gnade nur
demjenigen verweigert wird, der sie nicht haben will. Vgl. Anm. 4, S. 293.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 301

auch, daß, falls einer die Gnade nicht hat, die er braucht, um die
Gebote zu befolgen, dies nur seiner eigenen Schuld zuzuschreiben ist.1

Aus dieser Auffassung von der Wirksamkeit der voluntas antecedens

ergibt sich auch, daß viele die Gnade der Rechtfertigung erhalten,
die leider in ihr nicht beharren 2 und deshalb auch nicht das Heil
erlangen. 3 Anderseits gibt es auch solche, die diese Gnade nie
bekommen, diejenigen nämlich, die in ihrem Unglauben beharren ;

denn ohne Glauben ist keine Rechtfertigung möglich. 4 Man beachte

aber, daß nach Thomas keiner, außer durch seine eigene Schuld, im
Unglauben verharrt. Ist doch Gott, wie Thomas lehrt, bereit, den in
Urwäldern, fern von jeder Kultur lebenden Wilden eine innerliche
Offenbarung zu geben oder einen Missionär zu senden, vorausgesetzt,
daß sie das nicht selber verhindern. 5

Das Eingehen aber auf die göttliche Gnade oder das Z lrück-
weisen derselben, das Thomas dem Vermögen des Geschöpfes zuerkennt,
versteht er überhaupt nicht in dem Sinne, in welchem es Calvin

bekämpft. In diesem von Calvin bekämpften Sinne würde Gott

allerdings vom Menschen abhängig und ergäbe sich unwillkürlich die

Vorstellung, über die Calvin spottet, als ob Gott mit ausgestreckter Hand
wartete, bis es dem Menschen gefalle, sie zu ergreifen.6 So aber will
Thomas seine Ansicht nicht verstanden wissen. Haben wir doch oben

gesehen, daß, wo die Gnade den Menschen zu tatsächlichem Handeln
führt, sie dies aus sich selber, unabhängig vom Geschöpfe tut. Ist doch
auch das Eingehen-wollen auf die Gnade ein Werk Gottes. 7 Kann
man auch nach Thomas mittels des liberum arbitrium die göttliche
Gnade weder verdienen noch erlangen, so ist es dem Menschen, wie

1 De verit. q. 24, art. 14 ad 2 : Recte homo corripitur, qui praecepta non
implet, quia ex eius negligentia est quod gratiam non habet, per quam potest
servare mandata quantum ad modum. 2 S. Th. I-II, 109, 10, in fine.

3 De Verit. q. 6, art. 4 ad 2 ; ad 3 ; q. 7, art. 7 ad 2 ; S. Th. I, 24, 2 ad 3.
4 S. th. I-II, 113, 4 et 8 ; ibid. II-II, 10, 1. — Vgl. Heft II, S. 202, Anm. x.
5 De Verit. 14, n ad 1 : Hoc enim ad divinam providentiam pertinet ut

cuilibet provideat de necessariis ad salutem, dummodo ex parte eius non impediatur.
Si enim aliquis taliter nutritus (scilicet in silvis vel inter bruta animalia), duetum
naturalis rationis sequeretur in appetitu boni et fuga mali, certissime est tenendum,
quod ei Deus vel per internam inspirationem revelaret ea quae sunt ad credendum
necessaria, vel aliquem fidei praedicatorem ad eum dirigeret, sicut misit Petrum
ad Cornelium. cfr. II. Sent. 28, 1, 4 ad 4 ; Rom. c. 10, lect. 3.

6 Inst. Chr. II, 3, 10 : Illud ergo toties a Chrysostomo repetitum repudiare
necesse est : quem trahit, volentem trahit, quo insinuât Dominus pori-ecta tantum
manu expectare, an suo auxilio iuvari nobis adlubescat.

7 De Verit. q. 6, art. 2 ad 11 : Hoc ipsum quod est velle aeeipere gratiam
est nobis ex praedest natione divina.



302 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

schon gesagt, doch möglich, das Empfangen derselben zu verhindern. 1

Heißt es doch von einigen : « Gehe weg von uns, denn die Erkenntnis
deiner Wege wollen wir nicht » (Job 21, 24).

Schon oben 2 haben wir dargelegt, daß nach Thomas auch da,
wo die Gnade zu tatsächlichem Handeln führt, die Möglichkeit bestehen

bleibt, ihr zu widerstreben, obschon um des nicht zu vereitelnden
Gnadeneinflusses Gottes willen diese Möglichkeit nie zur Tatsache
wird. Hier aber stoßen wir auf eine Gnade, die tatsächlich
zurückgewiesen wird. Dies hat aber seinen Grund nicht in Gottes A bhängigkeit
vom Geschöpfe. Das wäre undenkbar für Calvin, ebenso wie für
Thomas. Hier kehrt das Problem von Gottes Verhältnis zur Sünde

wieder : Das Geschöpf widerstrebt der Gnade, weil Gott dieses

Abweichen von seinem Einfluß erstursächlich zuläßt, obschon er das

nicht zu tun brauchte. Ist er doch nach Thomas mächtig, den Willen
des Geschöpfes umzustimmen, so daß es auf die Gnade eingehen will. 3

Im folgerichtigen Anschluß an die Verwerfungslehre beider Theologen

ergibt sich ihre beiderseitige Auffassung von der Spendung der
Gnade. Nach Calvin schließt Gott die Verworfenen einfach von seiner
Gnade aus ; sind sie doch nach. seiner Auffassung verworfen, weil
Gott sie von der Erbschaft, die er seinen Kindern zubereitet,
ausschließen will. Wir sollen, meint Calvin, die Menschen belehren, daß

Gottes Güte für jeden, der sie sucht, bereit ist ; allein tatsächlich suchen

sie nur jene, die von der göttlichen Gnade dazu geführt werden 4
;

und das sind, wie gesagt, die Auserwählten. Nach Thomas aber will
Gott allen, auch jenen, die sie nicht suchen, die Gnade geben, obschon

tatsächlich nur diejenigen sie erlangen, die ihr den Zugang nicht
verwehren. 5

(Fortsetzung folgt.)
1 S. c. Gent. III, 159 : Licet aliquis per motum liberi arbitrii divinam

gratiam nec promereri nec acquirere possit, potest tarnen seipsum impedire ne
earn recipiat. 2 Heft II, p. 203 f.

3 I. Sent. 40, 4, 2 : quem tarnen defectum Deus non impedit, tarnen
impedire posset, ne impedimentum naturae caedat.

4 Inst. Chr. II, 3, 10 : Docendi quidem sunt homines, expositam esse Dei
benignitatem omnibus sine exceptione, qui earn quaerunt ; sed quum ii demum
quaerere incipiant, quibus caelestis gratia aspiravit, nec haec saltern portiuncula
de eius laude decerpenda erat. Haec est sane electorum praerogativa ut per
Spiritum Dei regenerati, ipsius ductu agantur et gubernantur.

5 S. Th. I, 49, 2 ad 3 : Deus non deficit ab agendo quod est necessarium
ad salutem.

S. Th. II, II, 24, 10 : Deus enim non plus se avertit ab homine, quam homo
avertat se ab ipso. cfr. S. c. Gent. III, 159.


	Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin [Fortsetzung]

