
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.
Von G. M. MANSER 0. P.

III.

Die Lehre von Akt und Potenz

als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese.

§ 2.

Die ersten ontologischen Beweisprinzipien.
Der Primat des Widerspruchsprinzips.

Mit den höchsten transzendentalen Begriffen sind die ersten
höchsten Beweisprinzipien aufs innigste verknüpft. Und da der Seinsbegriff

an der Spitze der ersteren steht, spielt er führende Rolle. Von
ihm werden sie richtig « ontologischc » oder Seins-Prinzipien genannt.
Die Verknüpfung zwischen den ersten Ideen und ersten Prinzipien ist
deshalb so innig, weil die letzteren aus den ersteren gebildet sind und
daher die ersteren als-Elemente in die letzteren eintreten. Wegen dieser

engen inneren Verkettung wollten wir anfänglich beide zusammen
behandeln. Aber da sind wir hüben und drüben auf ungeahnte
Schwierigkeiten gestoßen, die eine getrennte Behandlung erzwangen.

Nicht jedes Prinzip ist ein erstes Prinzip. 1 Es gibt daher aprio-
ristische, analytische Urteile, denen der Charakter des ersten Prinzips
abgeht. Zu den ersten Prinzipien gehören nur jene bejahenden oder
verneinenden analytischen Sätze, deren Wahrheit aus der bloßen

Analyse von Subjekt und Prädikat unmittelbar, ohne Beweisführung
und daher jedem Denkenden einleuchtend ist. 2 Die Existenz solcher

Sätze bezweifeln ist unnütz, da der Zweifel und jeder Beweis sie

voraussetzt und die Erfahrung ihr Dasein bestätigt. Auch an der

Mehrzahl solcher unmittelbaren Sätze haben weder die Alten noch

1 I-II. 6. i ad i.
2 I-II. 94. 2; Verit. 16. i.
Divus Thomas. 17



258 Die Lehre von Akt und Potenz

die Modernen gezweifelt. Sie ergibt sich schon, wie Suarez gesagt l,
aus den drei Termini jedes Schlusses. Dagegen ist die bestimmtere
Festlegung der Anzahl solcher ersten Prinzipien in der alten und
modernen Zeit nicht eine übereinstimmende. Das ist sehr begreiflich.
Denn auch unter den unmittelbar evidenten Sätzen haben wieder
nicht alle die gleiche Bedeutung. So hat das Mittelalter den Satz :

Das Ganze ist größer als sein Teil — totum est majus sua parte —
mit Vorliebe unter den ersten Prinzipien aufgezählt. 3 Heutzutage
reduziert man diese ersten Prinzipien gewöhnlich auf vier : den Satz
des Widerspruchs, der Identität, des ausgeschlossenen Dritten und das

Gesetz des zureichenden Grundes.3 Die ganz eminente Bedeutung,
welche Aristoteles und Thomas dem Widerspruchsgesetze : « Ein und
dasselbe kann nicht zugleich sein und nicht sein », zuerteilten, werden
wir im folgenden dartun. In der neuesten Zeit tritt das Identitätsprinzip :

« Ein jedes ist, was es ist », vielmehr hervor und zugleich die Tendenz,
dasselbe irgendwie sachlich mit dem Widerspruchssatz zu identifizieren.
Nach Friedrich Überweg hätte schon PI. Kant versucht, beide unter
eine gemeinsame Benennung zu bringen.4 Aristoteles hebt den

Identitätssatz sicher nicht speziell als ein erstes Prinzip hervor. Auch
Thomas von Aquin kennt es als Prinzip nur in seiner logischen Form :

« quae uni et eidem sunt eadem, sibi invicem sunt eadem. »
5 Dagegen

haben beide, Aristoteles und Thomas, das Prinzip des ausgeschlossenen

Dritten — principium exclusi tertii sive medii — formell in den

Katalog der ersten Prinzipien aufgenommen und eingehender dasselbe

besprochen. 6 Zwischen zwei kontradiktorisch einander entgegengesetzten

Urteilen ist ein drittes nicht möglich : dieser Satz wurzelt
direkt im Widerspruchsgesetz. Denn, da die Glieder des

Widerspruches sich zueinander verhalten wie Sein und Nichtsein, Wahres
und Falsches, Bejahung und Verneinung, wäre jenes Dritte etwas,
was weder Sein noch Nichtsein, weder wahr noch falsch, weder zu

bejahen noch zu verneinen wäre. Alles das aber ist evident absurd.

1 Disputationes metaphysicae. Disp. III. Sect. III. (Ed. Yivès, 1861,
t. 25), n. 3.

3 Vgl. Thomas : I-II. 94, 2.
3 Vgl. Überweg, System der Logik (Bonn 1882), S. 76-82. Dr. Kaufmann,

Elemente der aristotelischen Ontologie (1917), S. 16.
4 System der Logik, § 77, S. 251.
5 In IV. Met. lect. 3 ; I-II. 94. 2.
6 Aristoteles widmet ihm das ganze siebente Kapitel des III. Buches (Didot-

Ausgabe) der Metaphysik. Thomas in IV. lib. Metaph. lect. 4.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 259

Das vierte Prinzip : Nichts ist ohne hinreichenden Grund, « nihil est sine

ratione sufficienti », hat erst Leibniz formell zur Würde eines Axioms
erhoben. 1 Es ist an sich wahr und durchaus richtig, denn ein jeglich
Ding hat den Grund seines Seins entweder in sich selbst oder in einem
anderen als Ursache. 2 Uber seine Bedeutung haben die modernen

Philosophen bekanntlich viel gestritten. 3 Sicherlich kann ihm nicht
die Bedeutung eines absolut ersten Prinzips eingeräumt werden. Es

ist nicht voraussetzungslos. Es setzt nämlich voraus, daß « Grundsein »

und «Nichtgrundsein», «Zureichendsein» und « Nichtzureichendsein »

nicht dasselbe sei. Mit andern Worten, das Widerspruchsprinzip ist
auch seine notwendige Voraussetzung. Es gibt somit unter den ersten

Prinzipien noch wieder eine Rangordnung. Das ist aber nur möglich,
wenn es ein absolut erstes gibt, denn eine Reihe voneinander abhängigen
ersten Prinzipien ist nur dann möglich, wenn eines ist, das von keinem
andern mehr abhängt und von dem alle andern abhangen. Wie daher
die Mehrzahl von ersten transzendentalen Ideen die Reduktion auf die
Idee des Seins verlangt, so muß analog die Reihe der ersten unmittelbaren

Sätze, d. h. der ersten Beweisprinzipien auf eines, absolut erstes

Prinzip zurücklaufen. Das ist logisch und zugleich begründet in der

tatsächlichen Abhängigkeit der verschiedenen ersten Prinzipien, die

nicht den Charakter eines absolut unabhängigen Prinzips offenbaren.
Welches ist dieses absolut erste Beweisprinzip

Damit betreten wir, auch im Lager der Thomisten, brennenden

Boden. Zwar schien das, was Aristoteles im vierten Buche der
Metaphysik in den Kapiteln 3, 4, 5, 6 und im elften Buche derselben

Metaphysik, Kapitel 5 und 6 geschrieben, dem Kontradiktionsprinzip
einen in jeder Beziehung uneingeschränkten Primat einzuräumen. 4

Durchaus denselben Standpunkt scheint Thomas von Aquin in seinem

Kommentar zu den erwähnten aristotelischen Kapiteln5 und auch
anderwärts einzunehmen. 6 Ganz in diesem Sinne haben
hochangesehene moderne Thomisten, wie beispielsweise Gredt O. S. B. 7

1 Vgl. Uberweg, System der Logik, § 81. Brandis, Handbuch der Geschichte
der griechisch-römischen Philosophie. Aristoteles (Berlin 1853), S. 552 ff.

2 De ente et essentia, c. 5.
3 Vgl. Überweg, System der Logik, § 81 ; Gonzalez, Die Philosophie des heiligen

Thomas von Aquin. B. I. 232-236.
4 In der Pariserausgabe Didot, der wir folgen, handelt es sich um Buch III'

und X der Metaphysik.
5 In IV. Met. lect. 2 und 3 ; in XL Met. lect. 5 und 6.
6 I-II. 94. 2.
7 Elementa philosopliiae (edit, tertia), n. 550-54.



2Ô0 Die Lelire von Akt und Potenz

de Maria S. J. 1, Kardinal Lorenzelli2, Kardinal Gonzalez O. P. 3,

Sanseverino4, Liberatore S. J. 6, Goudin O. P. 6, Schneid-Sachs7,
Albert Siöckl 8, den Primat des Widerspruchsgesetzes aufgefaßt. Nach
dieser Auffassung wäre das Identitätsprinzip als Ausdruck der Einheit
des Seins zwar ein wahrer Satz, aber entweder überhaupt kein eigenes

Axiom, oder doch nur ein vom Widerspruchsgesetz abhängiges Prinzip.
Das letztere, d. h. das Kontradiktionsprinzip, behauptet hier seinen

absoluten souveränen Primat, psychologisch, ontologisch, überhaupt
schlechterdings, wie Gredt, Gonzalez und Sanseverino besonders scharf
betonen.

Indes die steigende Bedeutung, die sich das Identitätsprinzip in
der modernen Philosophie errang, machte sich bald auch in unserem

Lager fühlbar. Heutzutage wäre es kühn, die Mehrheit der Scholastiker

zu den Verteidigern des absoluten Primates des Widerspruchsprinzips
zu rechnen. Ich rede hier von einem Primat auf psychologisch-logisch-
ontologisch-kriteriologischem Gebiete, d. h. von einem wirklich absoluten

Primat. Ich habe mehr philosophische Werke angetroffen, die den

Identitätssatz an erster Stelle und das Kontradiktionsprinzip an zweiter
Stelle aufführen, als umgekehrt. Und darunter sind Namen von
Autoren, die im Kreise des Thomismus einen verdient guten Klang
haben, wie z. B. Kardinal Zigliara O. P., Kardinal Mercier, Grimmicli
0. S. B., Garrigou-Lagrange O. P., Lehmen-Beck S. J., Nicolaus
Kaufmann, Trendelenburg, Gutberiet, Friedrich Überweg, Willems, Jacques

Maritain, Willmann, Hugon O. P. usw. Wer eigentlich zuerst irgendwie
dem Identitätsprinzip die erste Stelle eingeräumt, weiß ich nicht.
Suarez nennt den Skotisten Antonius Andreas. 9 Suarez selbst hält
genetisch das Identitätsprinzip für das allererste aller Prinzipien,

1 Compendium Logicae et Metaphysicae (1897), pag. 156-158.
2 Philosophiae theoreticae institutiones (1896), pag. 241 ss.
3 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin. B. I. 227 ff.
4 Institutiones seu elementa philosophiae christianac. 1885. Ontolog.

cap. II. a. 4.
5 Institutiones philosophicae. 1881. v. I. n. 127-129.
6 Philosophia juxta inconcussa tutissimaque D. Thomae dogmata, p. IV.

Disp. I. q. 1. a. 1 (i860).
7 Grundzüge der Metaphysik. Paderborn 1896, S. 9. Die von Ostler 1921

besorgte neue Edition nimmt den gleichen Standpunkt ein.
8 Lehrbuch der Philosophie. 1881, B. II. S. 6 ff.
9 « Prima sententia est, non esse primum, quod ex Aristotele retulimus, sed

hoc : Omne ens est ens. Ita tenet Antonius Andreas ». Disp. met. Disp. III,
sect. III. n. 4.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 2ÖI

d. h. das erste Urteil, welches der Verstand sich bildet. 1 Schon hierin

folgt ihm Garrigou-Lagrange. 2 Dagegen räumt Suarez kriteriologisch
dem Widerspruchsgesetz den absolut ersten Rang ein, weil es Prüfstein
aller ErkenntnisSicherheit, auch jener der übrigen ersten Prinzipien ist :

« a quo sumit firmitatem tota humana scientia. »3 Hierin erblickt
Zigliara mit Suarez und anderen jenen Primat, den Aristoteles dem

Kontradiktionsprinzip zugesprochen. 4 Andere verankern eher das

Widerspruchsgesetz im Identitätssatz, da es von diesem abgeleitet sein

soll. 5 Weil Sein Sein ist und Nichtsein Nichtsein, kann ein und
dasselbe nicht zugleich sein. In sehr plausibler Art, wie es einem

großen Denker eigen ist, hat schon Suarez die Rollen der beiden

Prinzipien auf logischem Gebiete verteilt in dem Sinne : alle direkten

Beweise stützen sich auf das Identitätsprinzip als eigentümliches
Axiom ; die indirekten aber auf den Widerspruchssatz. 6 Das ist auch

die Ansicht von Garrigou-Lagrange 7, Zigliara 8. Wohltuend berührt
es bei Suarez, daß er die beiden Prinzipien wirklich unterscheidet und
als zwei Unterschiedene behandelt. 9 Das ist bei vielen Parteigängern
dieser Richtung nicht der Fall. Gleich nachdem sie beide als zwei

verschiedene nebeneinander gestellt und ihnen verschiedene Rollen

übertragen haben, erklären sie plötzlich wieder : sachlich bedeuten
beide dasselbe und unterscheiden sich nur dem Ausdrucke nach. Wir
könnten eine Reihe von Auktoren nennen, die so sich äußern. Für
Garrigou-Lagrange ist das Widerspruchsgesetz bald einfach die negative
Formel des Identitätsprinzips, — « le principe de non-contradiction
n'étant, que la formule négative du principe d'identité 10, — bald eine

1 Ib. n. 7 und ir.
2 Le sens commun, la philosophie de l'être et les formules dogmatiques.

3me ed. Paris 192e, pag. 106-7 : "Le sens commun perçoit d'abord dans l'être la
vérité du principe d'identité ». Das. 161 ; 162 ; 163.

3 Disp. met. ib. n. 9.
4 Zigliara, Summa phil. Log. 55. X (ed. 8). Derselbe : Delia luce intellettuale

e dell' Ontologismo, Roma 1874. n. 476-478.
5 Garrigou-Lagrange, 1. c. p. 163 ; Garrigou-Lagrange geht weiter als Suarez

und Zigliara, wenn er daselbst wörtlich sagt : « Et comme toute négation est
fondée sur une affirmation, en soi le principe suprême est le principe d'identité. »

Dasselbe ib. 170, wo er das Kontradiktionsprinzip von dem Identitätsprinzip
ableitet. Dasselbe 167 4.

6 Disp. met. 1. c. n 6-9.
7 Le sens commun, pag. 58 und 169.
8 Summ. ph. Log. 55. VII-X.
9 Disp. met. 1. c. n. 10.

10 Le sens commun, p. 151 ; dasselbe p. 107.



2Ö2 Die Lehre von Akt und Potenz

negative abgeleitete Formel desselben Prinzips. 1 Ist das wirklich wahr
Immerhin hat diese Annäherung und Tendenz : beide Prinzipien wieder
zu identifizieren den Vorteil, scheinbar Aristoteles und Thomas gerechter
zu werden, um schließlich alles das, was beide nur vom Widerspruchsprinzip

aussagen, auch dem Identitätsprinzip zuschreiben zu können.
Und das ist auch tatsächlich geschehen.

Diese ganze Stellung zu den ersten Prinzipien mit dem Identitätssatze

an der Spitze, von dem das Kontradiktionsprinzip erst abgeleitet
werden soll und die dann bèide sachlich doch dasselbe besagen soll,
ist dunkel, verwirrend, um nicht zu sagen verworren. Auch kann man
sich häufig des Eindruckes nicht erwehren, wie wenn jetzt auf einmal
alles durch das Identitätspiinzip erwiesen werden sollte. Längere
Zeit selbst, zum Teile, Anhänger dieser Auflassungen, wird es dem
« Bekehrten » gestattet sein, in aller Bescheidenheit und ohne die hohen
Verdienste der Gegner irgendwie schmälern" zu wollen, die Gründe
der Bekehrung darzulegen.

Unsere Stellung zur Frage ist diese : Beide Prinzipien sind
verschieden ; das Kontradiktionsprinzip besitzt den absoluten Primat
vor dem Identitätsprinzip. Daraus ziehen wir dann gewisse Folgerungen,
die den Sinn des ersten Prinzips noch höher bestimmen werden.

Der Unterschied der beiden Prinzipien.

Die Unterscheidung der beiden Prinzipien zwingt uns zuerst, den

Begriff der beiden genauer festzulegen. Es ist das sicher nicht unnötig.
Schon unsere erste Bemerkung über das Kontradiktionsprinzip

wird das beweisen. Diese Bemerkung lautet : das Widerspruchsprinzip
drückt nicht einen Gegensatz von zwei Sätzen, sondern von zwei Ideen

— Sein und Nichtsein — in ein und demselben Satze aus. Diese

Bemerkung ist so wichtig, daß durch sie eine Reihe von modernen

Einwänden, welche Friedrich Überweg, teils referierend, teils
zustimmend, gegen den Primat und die Unbeweisbarkeit des

Widerspruchssatzes vorgebracht hat2, ipso facto gegenstandslos werden.
« Kontradiktorisch einander entgegengesetzte Urteile können nicht beide

wahr, sondern das eine oder andere muß falsch sein », wie soll diese

1 Le principe de contradiction apparaît comme une formule négative
dérivée du principe affirmatif : » ce qui est, est, ce qui n'est pas est ce qui n'est
pas » formule courante du principe d'identité », p. 163. Dasselbe noch klarer
p. 167 4. c< L'être est l'être, le non-être est non-être ou l'être n'est pas le non-être. »

2 System der Logik, § 77.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 263

Formel das Kontradiktionsprinzip ausdrücken l, da eben « kontradiktorische

Sätze » das Widerspruchsgesetz evident schon voraussetzen
Daß dann bei einer solchen Formulierung unseres Prinzips dasselbe

nicht mehr ein oberster unableitbarer Satz sein kann, leuchtet
allerdings jedermann ein. Daran ist die absolut falsche Formulierung
schuld. Auch da schaute der Altmeister und Fürst der Logik
unvergleichlich tiefer. Zwar gibt es auch bei ihm mehr und weniger
komplizierte Formeln des berühmten Prinzips. Die folgende : « es ist
unmöglich, daß ein und dasselbe demselben in derselben Beziehung
zugleich zukomme und nicht zukomme »2, ist vielleicht die umständlichste.

Aber sie drückt genauer doch nur aus, was die andere, öfter
gebrauchte, « zugleich sein und nichisein ist unmöglich » 3, oder die mehr
logisch klingende Formel, « ein und dasselbe kann von demselben nicht
zugleich bejaht und verneint werden », besagt. 4 Aber überall und in all
seinen Fassungen drückt für Aristoteles der Widerspruchssatz nicht
einen Gegensatz von zwei Urteilen, sondern von zwei Begriffen in ein

und demselben Satze aus, den Gegensatz von « Sein » und « Nichtsein ».

So ist es auch bei Thomas von Aquin. Er übernimmt getreulich, aber
nicht ohne Vorsicht5, die aristotelischen Formeln, die längeren 6 und
kürzeren, gebraucht aber am häufigsten die ontologisch prägnanteste
Fassung : « impossibile est idem esse et non esse. »7

Seinem Gehalte nach hat das Prinzip eine logische und ontologische
Seite :

a) logisch betrachtet, ist es in seiner vorliegenden wissenschaftlichen
Formel ein modaler Konjunktivsatz. Die Modalität, « es ist unmöglich »,

1 Das.
2 « to yxp auTo aga O-Trap^E'.v te xai p,r, inzy.pyzvt àojvaTov to> a*jTo> xai xarx

to auTo ». III. Met. c. 3 (Did. II. 5o3. 40).
« «8-jvarov ajxa Eivat xai irr, sivai ». II. Met. c. 2 (Did. II. 491. 4). Dieselbe

Formel III. Met. c. 4 (Did. II. 504. 9).
4 « là ôè (jr, svoe/etÜat äp.a <pxvai xai aTuoçàvai. » I. Anal. post. c. 11 (Did. I.

131. 41).-
0 Das zeigt sich, indem er eine Formel, die er aus einer lückenhaften

Übersetzung schöpfte, ganz richtig nach dem jetzigen griechischen Texte ergänzte.
Er sagt : « est impossibile eidem simul inesse et non inesse idem ; sed addendum
est secundum idem », d. h. er fügt ganz richtig das aristotelische « xarà to avTÔ »

hinzu. Vgl. Trendelenburg, Elementa log. Arist. zu § 9, S. 70.
6 « Non contingit idem esse et non esse secundum unum et idem tempus et

aliis conditionibus servatis, quae consueverunt in contradictione apponi sc. secundum

idem, simpliciter et alia hujusmodi ». In XI. Met. lect. 5.
7 Ib. Dasselbe in IV. Met. lect. 2. Häufig dieselbe Formel ; I-II. 94. 2 : « ideo

primum principium indemonstrabile est, quod non est simul afßrmare et negare ».



264 Die Lehre von Akt und Potenz

impossibile est, « aSüva-ov », schließt ausdrücklich jede andere
Aussagemöglichkeit inbezug auf das gleiche Prädikat und Subjekt aus. Was
wird im Konjunktivsatz ausgesagt Von den Gliedern des Satzes an
und für sich nichts. Wenn ich sage : der Körper kann nicht zugleich
bewegt sein und nicht bewegt sein, so sage ich weder, daß er
tatsächlich bewegt werde, noch daß er nicht bewegt werde. Die Aussage
verneint nur das «zugleich», « simul », ätia, das an sich und in erster
Linie absolut nichts Zeitliches ausdrückt p sondern nur das, daß Bewegtwerden

und Nichtbewegtwerden unmöglich dasselbe sein können, sich
absolut ausschließen, einen unversöhnlichen Gegensatz, eine Opposition
besagen. Und so ist es beim Kontradiktionsprinzip, dem höchsten

Konjunktivsatze. Es drückt dieses erste Prinzip eine unversöhnliche

Opposition aus. Wird sie in der logischen Ordnung formell
ausgesprochen, so kann das nur durch die affirmatio und negatio ejusdem
geschehen. Daher die obige logische Fassung des Widerspruchssatzes :

« Ein und dasselbe kann von demselben nicht zugleich bejaht und verneint
werden ».

b) Aber die logische Opposition hat ihren Grund in der ontologischen

Ordnung. Sie ist, da Bejahung Sein imd Verneinung Nichtsein bedeutet -,

nur der Ausdruck der absoluten Unverträglichkeit des Seins und Nichtseins,

der Unmöglichkeit, daß beide dasselbe seien : « impossibile est
idem esse et non esse ». Und da das transzendentale Sein nicht bloß
real ist, sondern das erste Reale, das in der intellektuellen Ordnung
erkannt wird, drückt das Kontradiktionsprinzip ontologisch eine reale

Opposition aus. Mehr noch Da das real transzendentale Sein potenziell
alles Sein umfaßt, und das Sein formalissime in allen Seinsdifferenzen

ist und ein jeglich Ding wesenhaft konstituiert, wie wir früher dargetan,
drückt das Widerspruchsgesetz mit seiner Unverträglichkeit des Seins

und Nichtseins potenziell die tiejste Realopposition aus, die das ganze
Weltall beherrscht. In der Tat Die Vielheit der Weltdinge und ihre
Unterschiede, gemessen durch ihre verschiedenen Wesenheiten, laufen
zuletzt auf diese höchste transzendentale Opposition zurück.
Verschieden sind die Dinge schließlich deshalb, weil jedes sein bestimmtes
Sein hat, aber zugleich zum andern, von dem es sich unterscheidet,

1 Die Gleichzeitigkeit kann zufällig eine Rolle spielen, bei Tatsächlichem.
In allen metaphysischen Wahrheiten spielt sie keine Rolle. Daher hat Aristoteles,
gewisse Wahrheiten in Betracht ziehend, dem « aj^a », « zugleich », das « sv to> avT<»>

Xpövo» » noch hinzugefügt. IIT. Met. c. 5 (Did. II. 511. 7). — Ein Beweis, wie
tiefsinnig er das Problem erfaßte

2 Arist. de Interpret, c. 6.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 205

ein non-ens ist und weil Sein nicht zugleich Nichtsein sein kann.
Hierin liegt auch der tiefere Grund, warum zuletzt all unsere
Erkenntnisse, Urteile und Schlüsse durch das Kontradiktionsprinzip
geprüft und kontrolliert werden müssen

Aber wo liegt der tiefere Grund, warum Sein und Nichtsein
einander absolut ausschließen, unverträglich sind, eine unversöhnliche

Opposition ausdrücken Das ist die heikle Frage Er liegt aber offenbar
in beiden, da es sich um einen Gegensatz von zweien handelt. Er liegt
in der Quidditas, dem Wesen des Seins, dessen negatio präzis das

Nichtsein ist, wie der Terminus besagt. Und daher kann das Sein

überhaupt nicht als «Nichtsein» gedacht werden. In der inneren

quidditativen Beziehung des Seins und Nichtseins liegt der Grund ihrer
Unversöhnlichkeit, ihres Gegensatzes und infolgedessen auch der tiefste
Grund, warum Sein immer Sein ist, und Nichtsein immer Nichtsein.
Damit haben wir die ratio schon aufgezeigt, warum das Kontradiktionsprinzip

grundlegender ist, als das Identitätsprinzip. Doch greifen wir
nicht vor. Andeuten möchten wir hier nur, daß auch die Unveränder-
lichkeit und Notwendigkeit der spezifischen Dingivesenheiten, die das

Sein wesenhaft in all ihren Differenzen konstituieren, in der Beziehung
des transzendentalen Seins zum Nichtsein und daher im Kontradiktionsprinzip

verankert sind.

Und nun der Begriff des Identitätsprinzips Vergeblich sucht man
dasselbe als eigenes ontologisches Axiom bei Aristoteles und Thomas.
Aber die Wahrheit, die es ausdrückt, findet man bei beiden. So bei

Thomas, wenn er sagt : « Unumquodque est indivisibile ad seipsum »x,
« est unuin sibi ipsi »2, oder « Verum est esse, quod est ». 3 Der
Grundgedanke des Prinzips : « ein jeglich Sein ist das, was es ist, ist sich
selbst identisch und daher ein Einerleisein, ein Einheitliches — unum —-,
ist in den vorigen Formeln des Aquinaten klar ausgesprochen. Thomas
kennt auch das logische Prinzip, auf dem der Schluß ruht : « quae uni
et eidem sunt eadem, sibi invicem sunt eadem ».

1 Aristoteles drückt
den Identitätsgedanken, wie es ihm eigen ist, tiefsinnig aus. So, wenn
er sagt : « Was immer wahr ist, muß allseitig mit sich selbst
übereinstimmen. »a Noch prägnanter :Dasselbe muß demselben das selbige

1 In VII. Met. lect. 15.
2 Ib.
3 In IV. Met. lect. 4.
4 Ib. lect. 3 ; I-II. 94. 2.
5 « Sei "'7,p T.'ii to a),-/]6cç x»TO éccjToi Sao/oyo»|j.evo» sivx ttxvt/. » I. An. pr. c. 32.



266 Die Lehre von Akt und Potenz

sein » — « ctxrzb cm-m tocjtov » L Wie das lateinische « identitas », —
eadem entitas —, und das griechische « toc-jtôttjç » andeuten, bedeutet
der Identitätssatz seinem innersten Sinne nach die Einheit — unitas
— des Seins 2, kraft deren Sein eben Sein ist, Werden Werden, Nichtsein

Nichtsein, Mensch Mensch. "Daß der nächste Grund der Einheit
des Dinges immer seine Wesenheit ist, hat schon Aristoteles betont. s

Aber der Grund dieses Grundes liegt, wie angedeutet, in der quiddi-
tativen Beziehung oder im Gegensatze des transzendentalen Seins^zum

Nichtsein
Seit Suarez hat man nach einer geeigneten Formel des Identitätsprinzips

gesucht. Aber, da in allen transzendentalen bejahenden
Urteilen Subjekt und Prädikat des Urteiles real dasselbe sind, wie,
ohne eine lächerliche Tautologie, das Prinzip ausdrücken Faktisch
hat schon Suarez die Formel des Antonius Andreas « omne ens est ens »

als tautologisch abgelehnt. 4 Tautologischer klingt noch die ziemlich

allgemein abgelehnte Formel : A ist A. Man verlangt eine Formel,
die die Einheit und daher Identität des Seins klar ausdrückt, etwa so :

« Jedes Sein ist das, was es ist » oder « omne, quod est, unum est » oder
« omne ens est unum et idem ». Beliebt ist heutzutage die Doppelformel

: « Das was ist, ist, und das, was nicht ist, ist nicht. » Aber
mit all diesen Formeln ist die Hauptschwierigkeit noch nicht gelöst.
Tautologie — xxmVo Xiys.iv dasselbe sagen — ist bekanntlich dann
in einem Satze vorhanden, wenn das Prädikat genau so viel ausdrückt,
als das Subjekt bereits durch sich anzeigt. Nun ist im Identitätssatz
das Prädikat real dasselbe wie das Subjekt, — ens unum. Liegt daher
nicht in ihm überhaupt eine Tautologie

Das ist schon behauptet worden. Aber mit Unrecht. Zur
Vermeidung der Tautologie genügt es, wenn das Prädikat etwas vom
Subjekte logisch Verschiedenes erklärt. So ist es in den Urteilen : Das
Sein ist wahr, ist gut. In beiden kommt zum Sein eine spezielle
logische Beziehung, zum Verstände oder Wille, hinzu. Indes ist das

im Satze : ens est unum, nicht der Fall. Sind also hier Subjekt und
Prädikat auch logisch dasselbe Dann haben wir wirklich Tautologie.
Aber Thomas behauptet ausdrücklich, daß die Einheit dem Sein

logisch etwas hinzufüge : « Non est nugatio cum dicitur ens unum quia

1 IV. Met. c. 9 (Did. II. 522, 18).
2 An zitierter Stelle gibt Aristoteles tatsächlich das t a u 7 6 - r, ; mit « ï v 010 7 r, ; »
3 Ib.
4 Disp. met. disp. III. Sectio 3. n. 4.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 267

unum addit aliquid secundum rationem supra ens. »1 Aber in welchem
Sinne In unserer Erkenntnisordnung liegt der Unterschied von Sein

und Einheit, « secundum rationem nostrae apprehensionis ». 2 Infolge
seiner Schwäche zerlegt unser Verstand auch das Realidentische und
Einfachste, um es unter logisch verschiedenen Blickpunkten besser zu
erfassen. Und da erkennt er zuerst das Sein als Sein, dann das Nichtsein

und erst nachher kommt die Kenntnis der unteilbaren Einheit,
die real dasselbe ist, wie das Sein, hinzu. 3 Folglich ist das Identitätsprinzip,

richtig formuliert, nicht tautologisch, weil die Einheit dem
Sein logisch etwas hinzufügt, nämlich in unserer Erkenntnisweise
einen neuen Blickpunkt, der den des Seins und Nichtseins schon

voraussetzt. Deshalb wird das unum eine passio entis, d. h. etwas, das

ihm erst folgt, genannt. Damit deutet uns Thomas schon an, daß ohne

Voraussetzung des Kontradiktionsprinzips eine nicht tautologische Formulierung

des Identitätssatzes gar nicht möglich ist. Doch davon eingehender

später
Die vorgenommene begriffliche Festlegung des Kontradiktionsund

Identitätsprinzips läßt uns über den Unterschied beider nicht im
Zweifel. Er ist groß und tiefgreifend. Groß schon in der logischen

Ordnung. Während der Identitätssatz in einer bloßen Bejahung
dasselbe von demselben setzt, begründet der Kontradiktionssatz mit der

Bejahung und Verneinung desselben den eigentlichen formellen logischen

Gegensatz. Tiefgreifend ist der Unterschied vor allem in der onto-

logischen Ordnung. Hier drückt das Identitätsprinzip die reale Einheit
des Seins mit sich selbst aus. Auf dieser realen Identität des

transzendentalen Seins mit sich selbst beruht potenziell die Einheit und
Selbständigkeit aller Weltdinge, insofern sie Eigensein besitzen, weil
das Sein sie alle wesenhaft konstituiert. Dagegen setzt das
Kontradiktionsprinzip die reale unversöhnliche Opposition, den Gegensatz
zwischen Sein und Nichtsein, in welchem unversöhnlichen Gegensatze
potenziell die reale Vielheit und Verschiedenheit aller Weltdinge
verwurzelt ist. Mit diesem Gegensatze des realen Seins zum Nichtsein
ist überhaupt die Möglichkeit der Realdistinctio erst gegeben Zwei
Prinzipien, die so real Verschiedenes ausdrücken, müssen, so scheint
es uns, sachlich voneinander unterschieden sein. Ja, wir stehen nicht
an, zu behaupten, daß eine reale Identifizierung des Widerspruchs-

1 I. 11. 1 ad .3.
2 I. 11. 2 ad 4. 3 Ib.



268 Die Lehre von Akt und Potenz

prinzips mit dem Identitätssatze erkenntnistheoretisch notwendig zum
Monismus führen müßte.

Die Behauptung Garrigou-Lagrange's und anderer : das Prinzip
des Widerspruchs sei nur die negative Formel des Identitätsprinzips x,

ist schwer verständlich. Buchstäblich genommen, würde sie zu einem
Unsinne führen. Wenn wir sagen : Sein ist Sein, Nichtsein ist Nichtsein,

— so faßt Garrigou-Lagrange selbst den Identitätssatz 2 —, so

wäre die negative Formel diese : « Das Sein ist Nichtsein und das

Nichtsein ist Sein. » Aber diesen Widersinn will man offenbar nicht
ausdrücken. Die obige Behauptung wird an andern Stellen genauer
präzisiert. Das Kontradiktionsprinzip soll die negative abgeleitete
Formel des Identitätsprinzips sein. Weil Sein Sein ist und Nichtsein
Nichtsein, kann, so behauptet man, das Sein nicht zugleich Nichtsein
sein. 3 Dieser Ableitung werden wir im folgenden widersprechen. Erst
aus dem unversöhnlichen Gegensatz von Sein und Nichtsein, den das

Widerspruchsprinzip ausdrückt, ergibt sich die Gültigkeit des Identitätssatzes

und nicht umgekehrt

Der Primat des Widerspruchsprinzips.

Gegnerische Gesichtspunkte zwingen nicht selten zu
Unterscheidungen, die an sich erzwungen und überflüssig erscheinen müßten,
die aber im Lichte der verschiedenen Ansichten ein strittiges Problem
einzig hinreichend abzuklären vermögen. Das dürfte hier zutreffen.

Wir unterscheiden daher einen vierfachen Primat des

Kontradiktionsprinzips : einen ontologischen, der seinen inneren Gehalt angeht ;

einen psychologischen, der dem Prinzip genetisch die erste Stelle
einräumt ; einen logischen, der dasselbe als letzte, tiefste Grundlage jeder
Beweisführung markiert ; endlich den kriteriologischen, der seine absolute
Sicherheit ins Auge faßt. Von diesen vier Primaten werden die ersteren
drei heutzutage auch von Thomisten in Frage gestellt.

a) Der ontologische Primat.

Vielleicht ist in jüngster Zeit kein Primat so unvollkommen
unci lückenhaft aufgefaßt worden als wie der ontologische. Gewiß

ist es richtig zu sagen : seiner ontologischen Seite nach liegen dem

1 Diese Behauptung ist oft auch von modernen Idealisten aufgestellt worden,
so auch von Hegel. Vgl. Überweg, System der Logik, § 77, S. 25e.

- Le sens commun, p. 163.
3 Das. 170.



als tiefste Grundlage "der thomistischen Synthese 269

Widerspruchsprinzip die beiden Begriffsinhalte : « Sein » und << Nichtsein

» zugrunde. Aber diese Inhalte liegen nur zugrunde. Den ontolo-
gischen Inhalt des Prinzips als Prinzip bildet der unversöhnliche innere

Gegensatz von beiden, die unmögliche Dieselbigkeit von Sein und Nichtsein.

« Das Sein kann nicht zugleich sein und nichtsein. » In dieser

inneren absoluten Ausschließlichkeit besteht der ontologische Primat,
denn deshalb ist es unter allen ersten Prinzipien das allererste, weil
es selbst, als Prinzip, voraussetzungslos, die Voraussetzung aller andern

Prinzipien ist, wie Aristoteles und Thomas betonen. 1
« Illud, quod

primo cadit in apprehensione, est ens, cuius intellectus includitur in
omnibus, quaecumque quis apprehendit. Et ideo primum prineipium
indemonstrabile est, quod non est simul afhrmare et negare, quod
jundatur supra rationem entis et non entis et super hoc principio omnia
alia jundantur. » 2

Diese Sprache des hl. Thomas ist sehr klar : « et super hoc principio
omnia alia jundantur ». Und der Nachweis für die entitative
Abhängigkeit aller andern ersten Prinzipien von dem Widerspruchsprinzip

dürfte nicht allzu schwierig sein. Wir wollen hier nicht wiederholen,

was man in jedem ernsten philosophischen Handbuch finden
kann. Von der direkten Abhängigkeit des « exclusi tertii » war schon

die Rede. Das Axiom vom zureichenden Grunde, das Leibnitz obenan

stellte, setzt klar voraus, daß « Grundsein » und « Nichtgrundsein »,

d. h. Sein und Nichtsein nicht dasselbe sein können. Noch evidenter

springt dasselbe in die Augen beim obersten Satze des Cartesius :

« cogito ergo sum », der übrigens bereits einen Kausalschluß ausdrückt.
Selbst Hegels oberstes Prinzip : das Sein wird, ist nicht das oberste,
da es voraussetzt, daß Werden und Nichtwerden nicht dasselbe sein
kann. Überall behauptet das Kontradiktionsprinzip unter den ersten
Prinzipien unleugbar den ontologischen Primat.

Aber ist das auch dem Xdentitätsprinzip gegenüber der Fall
Da beginnt Dei den Modernen, Scholastikern und Nichtscholastikern,
die strittige Frage Ist der Satz wahr : « Comme toute négation est

fondée sur une affirmation, en soi le principe suprême est le principe
d'identité »

3 Ist die folgende Ableitung richtig : Weil Sein Sein ist und
Nichtsein Nichtsein, kann Sein nicht zugleich Nichtsein sein 4 Wenn

1 III. Met. c. 3 ; Thomas in IV. Met. lect. 2 ; in XI. Met. lect. 5.
2 I-II. 94. 2.
3 Garrigou-Lagrange, Le sens commun, p. 163.
4 Ib. p. 170.



270 Die Lehre von Akt und Potenz

« ja », dann liegt wirklich der ontologische Gültigkeitsgrund des

Kontradiktionsprinzips im Identitätssatze. Dann ist ontologisch das Identitätsprinzip

offenbar das erste aller Prinzipien. Aber vielleicht ist die

umgekehrte Ordnung richtiger
Zum voraus die wichtige Bemerkung : Die Behauptung : « Jede

Negation basiert auf einer Affirmation », ist mißverständlich. Sie ist

unrichtig in dem Sinne, daß jedes negative Urteil ein bejahendes Urteil
voraussetze. Sie ist richtig in dem anderen Sinne, daß jede negative
Idee eine positive Idee voraussetzt. Das ist im Kontradiktionsprinzip
präzis der Fall. Der Begriff des « Nichtseins » wird dem Begriffe « Sein »

gegenübergestellt und setzt ihn daher voraus. Auch hier haben wir
also wieder jene moderne Verwechslung zwischen dem Gegensatze
zweier Konzepte und zweier Urteile Somit spricht dieses auf den

ersten Blick verblüffende Argument absolut nicht für die ontologische
Priorität des Identitätssatzes vor dem Widerspruchsprinzip

Aber dringen wir etwas tiefer in die Schwierigkeit ein. Uns
interessiert vor allem die obige Ableitung des Kontradiktionsprinzips
vom Identitätssatze Ist sie wirklich richtig Auffallend ist es in
erster Linie, daß der Altmeister der Logik und Metaphysik gerade die

umgekehrte Ableitung vorgenommen hat. Aus der Leugnung des

Kontradiktionsprinzips schließt er per absurdum auf die Leugnung
der Einheit und Identität des Seins. Wenn das Kontradiktionsprinzip
nicht gilt, so argumentiert er überall, wo er ex professo die Frage
behandelt1, dann schwindet jede Identität und Einheit des Seins,

sodaß Menschsein Nichtmenschsein, Weißsein Nicht-Weißsein, Wahrsein
Falschsein sein kann. 2 Dann schwindet das stssov der Dinge, jede
Verschiedenheit der Dinge3 und man leugnet damit ebensogut die

Substanz, als die Wesenheit der Dinge « oOslav xxt -b -l jv shoe. » 4,

und es ist dann gleich, ob ich sage 4 ist 5 oder 1000. 3 Alles ist dann
ein und dasselbe « G tGvtx Iotok», Gott, Mensch und ihr Gegenteil,
weil überhaupt nichts ist « oùx la- iv où oh ». 8 Ist das nicht eine ganz
andere Ableitung Da hängt alles ontologisch vom Widerspruchsprinzip

ab, die Identität und Einheit des Seins, Substanz und

1 III. Met. c. 4 ; X. Met. c. 5.
2 III. Met. c. 4 (Did. II. 505. 4, 506, 54 ss., 507. 25 ss. ; X. Met. c. 5

(Did. II, 589).
3 III. Met. c. 4 (Did. II. 507, 22).
4 lb- (50S. 490
5 Ib. (508, 17.)
6 Ib. (505. 34; 507. 18 ss.)



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 271

Wesenheit der Dinge Und genau dieselbe Ableitung befürwortet
Thomas von A quin in seinem Kommentar zu Aristoteles. 1

Aber dringen wir noch etwas tiefer in das Problem ein Wenn
das Kontradiktionsprinzip ontologisch erst aus der Identität des Seins

folgt, wo liegt dann der Grund der Einheit, respektiv der Identität des

Seins In der Wesenheit des Dinges, sagt man Aber warum ist die
Wesenheit Grund der Identität Das bleibt dann absolut unerklärlich.
Ja, mehr noch Wenn Sein zugleich Nichtsein kann, dann kann die

Wesenheit, die doch durch das Sein konstituiert wird, zugleich Nichtsein
sein, d. h. sie ist gar nicht mehr Prinzip der Einheit, Unteilbarkeit,
d. h. der Identität. So gibt es also dann gar keinen Grund der

Identität des Seins Die wahre ontologische Ableitung ist eine ganz
andere als die obige von Garrigou-Lagrange, die umgekehrte. Deshalb

und nur deshalb ist das « Sein Sein » und nicht Nichtsein — Identität
— weil es sonst zugleich wäre und nicht wäre —- gegen das

Kontradiktionsprinzip. Und wieder deshalb ist c Nichtsein Nichtsein

» und nicht Sein, weil sonst Nichtsein und Sein zugleich wären —
Kontradiktionsprinzip. Der tiefste Grund aber, warum Sein und Nichtsein

nie dasselbe sein können, liegt in dem innersten quidditativen
Gegensatze des Seins und Nichtseins, das die Negation des ersteren ist,
sodaß dasselbe nicht einmal als zugleich seiend und nicht seiend

gedacht werden kann, was das Kontradiktionsprinzip eben ausdrückt.
Und daher liegt in ihm und der transzendentalen Beziehung des Seins

und Nichtseins, die es ausdrückt, der ontologische Grund der Identität
des Seins und damit des Identitätsprinzips

Es ist also doch wahr, was Thomas vom Kontradiktionsprinzip
gesagt : quod fundatur supra rationem entis et non entis et super
hoc principio omnia alia jundantur. » 2

b) Der psychologische Primat.

Weitaus am meisten Gegner hat, wie früher bemerkt, der psychologische

Primat des Kontradiktionsprinzips. Auch hier macht ihm das,

Identitätsprinzip den ersten Rang streitig. Die größere Anzahl der
modernen thomistischen und nicht thomistischen Philosophen hält
den Satz : « Sein ist Sein », genetisch für früher als den andern : « Sein

und Nichtsein können nicht zugleich sein. » Und auf den ersten Blick

1 In IV. Met. lect. 3 ; in XI. Met. lect. 5 und 6.
2 I II. 94. 2.



272 Die Lehre von Akt und Potenz

scheint das fast wie selbstverständlich. Der Satz, in dem Subjekt
und Prädikat dasselbe sind, scheint so einfach zu sein, daß man
wirklich versucht ist, ihn ohne weiteres als erstes Urteil zu taxieren.
Allein das Einfachste ist.in der Ordnung des menschlichen Erkennens
nicht immer das Erste und Leichteste.

Auffallend ist es, daß Thomas von Aquin ebenso kategorisch für
diesen Primat des Widerspruchsprinzips eintritt, wie für den onto-
logischen. Gleich wie die Idee des Seins, so äußert er sich, der erste

Gegenstand der einfachen Auffassung ist, so ist das Kontradiktionsprinzip

das erste Urteil der zweiten urteilenden Tätigkeit des Verstandes :

« ideo hoc etiam prineipium (impossibile est esse et non esse simul)
est naturaliter primum in sec.mda operatioi e intellectus sc. componentis
et dividentis. » 1 Die zwei ersten von uns erworbenen Ideen, so meint
er, sind die des Seins und Nichtseins und daraus bildet der Verstand
das erste Urteil : Sein kann nicht zugleich nicht sein. - Damit stimmt
er übrigens mit Aristoteles völlig überein und beide führen für diesen

genetischen Primat des Kontradiktionspiinzips die gleiche tiefere
Begründung an. Sie sagen : da der Verstand in allem, was er urteilend
erkennt, die Erkenntnis des Widerspruchssatzes schon voraussetzt, muß
dieses Prinzip das ersterkannte sein, das erste Urteil, das der Verstand

spontan fällt. 3

Läßt sich diese Auffassung auch heute noch begründen Wir
wollen es versuchen. Vielleicht ist man inbezug auf das Identitätsprinzip

einer großen Täuschung zum Opfer gefallen. Es scheint, wie
oben gesagt, so einfach und leicht erfaßbar zu sein und ist tatsächlich
doch dunkel und kompliziert. Eigentlich spitzt sich die Frage dahin
zu : Ist nach der Idee des Seins diejenige der Identität die

ersterworbene, aus denen dann als erstes Prinzip der Identitätssatz
hervorgeht, oder aber setzt umgekehrt das Identitätsprinzip außer der
Idee des Seins jene des Nichtseins und die Erkenntnis des Widerspruchsprinzips

schon voraus Das erstere behaupten die Anhänger des

Identitätsprimates, das letztere die Verfechter des Kontradiktionsprimates.

Damit dürfte der Streitpunkt klar präzisiert sein.

1 In IV. Met. lect. 2.
2 «Hoc autem est, quod non contingit idem simul esse et non esse. Quod

quidem ea ratione primum est, quia termini ejus sunt ens et non ens, qui primo
in consideration intellectus cadunt. » In XI. Met. lectio 5.

3 III. Met. c. 3 (Did. II. 503. 36). Thomas sagt von ihm : « Nec aliquis potest
secundum hanc operationem (intellectus dividentis et componentis) aliquid intel-
ligere nisi hoc principio intellecto. » In IV. Met. lect. 2.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 2 73

Zur Lösung der Frage : In Streitfragen und deren Lösung ist es

vor allem wichtig, von einem gemeinsamen Lehrpunkt auszugehen.
So sei es hier Beide Parteien verstehen unter Identität des Seins

Einheit des Seins. Das Sein ist sich absolut identisch, wenn es in sich

einheitlich, ein unum in se ist. Auch darin stimmen beide Parteien
überein, daß Erkenntnis der Einheit des Seins gleichbedeutend ist
mit der Erkenntnis der Unteilbarkeit des Seins. Nun aber ist das

absolut unterschiedslose transzendentale Sein, dem das absolute Nichtsein

gegenübersteht, nur dann unteilbar, wenn es das Nichtsein
ausschließt und von ihm sich unterscheidet. Wer also die Unteilbarkeit des

Seins erkennt, muß von ihm das Nichtsein leugnen und « Sein » vom
« Nichtsein » unterscheiden, denn darin besteht die einzige Teilbarkeit
des Seins, daß es Sein und Nichtsein wäre. Daher mit Recht Thomas

von Aquin : « Unum vero; quod convertitur eum ente, non addit supra
ens nisi negationein divisionis. »1 Also setzt die Erkenntnis der
Unteilbarkeit des Seins die Ideen von Sein und Nichtsein und die

Unterscheidung beider voraus. 2 Diesen Unterschied erkennt aber nur, wer
irgendwie weiß, daß Sein und Nichtsein nicht zugleich dasselbe sein

können, denn wenn sie dasselbe sein können, unterscheiden sie sich

nicht. Folglich setzt die Erkenntnis der Unteilbarkeit, d. h. der

Identität des Seins auch die Erkenntnis des Kontradiktionsprinzips
voraus. Also besitzt dieses auch genetisch den Vorrang vor dem

Identitätsprinzip
Darnach würde unser Verstand zeitlich zuerst die Idee des

« Seins », dann die des « Nichtseins » und im Kontradiktionsprinzip, als

erstem Urteil, den unversöhnlichen « Unterschied » beider, und daraus
die Unteilbarkeit Einheit Identität des Seins erkennen. Diese

Reihenfolge hat Thomas von Aquin wiederholt hinreichend klar
angedeutet. So, wenn er sagt : « Primum enim, quod in intellectum
cadit, est ens; secundum vero negatio entis ; ex his autem duobus
sequitur tertio intellectus divisionis; quarto autem sequitur in
intellectu ratio unius. » 3

Alles, was die ersten Prinzipien angeht, wird, genauer analysiert,
kompliziert, hart und fast ungenießbar. Man kann aber oft, der

Substanz nach dasselbe, in einer viel plausibleren Form ausdrücken.
So leuchtet es ziemlich leicht ein, daß der Satz : « Das Sein ist sich

1 Pot. q. y.
2 I. Ii. 2 ad 4.

3 Pot. q. 7 ad 15 ; dasselbe I. 11. 2 ad 4.

Dims Thomas. IS



274 Die Lehre von Akt und Potenz

identisch, ist einheitlich, unteilbar», doch offenbar die Erkenntnis
voraussetzt, daß Identischsein und Nichtidentischsein, Einheitlichsein
und Nichteinheitlichsein, Unteilbarsein und Teilbarsein, nicht dasselbe
sein können. Damit wird genetisch nicht bloß das Kontradiktionsprinzip

vorausgesetzt, sondern durch dasselbe auch die Idee des « Seins »

und « Nichtseins ». Wir haben die von uns verfochtene These

Der tiefere Grund aber dieser ganzen Erkenntnisgenesis liegt in
dem tiefen, aber viel vergessenen thomistischen Satze : « intellectus

cognoscit dividendo et componendo. » Und der Grund dieses Grundes,
wie Thomas ausdrücklich betont ', in der Natur unseres menschlichen
Verstandes, der in der Erwerbung der Erkenntnisse stetig von Potenz

zum Akte übergehend, teilend, vergleichend und aus den Gegensätzen das

Erkannte verbindend, erkennt. Ich denke, in einer Zeit, wo die modernen

Psychologen so energisch auf die Rolle, die der Kontrast und die

Gegensätze bei Erwerbung und Klärung unserer Erkenntnisse spielen,
hinweisen, dürfte das erwähnte thomistische Prinzip auch wieder seine

verdiente Beachtung finden Interessant aber ist es, daß auch die

Lösung dieses Problems auf die Lehre von Akt und Potenz zurückläuft

c) Der logische Primat.

Ist das Kontradiktionsprinzip auch das erste Prinzip jeder
Beweisführung

Wer ontologisch dem Identitätsprinzip den Vorrang zuspricht,
müßte folgerichtig auch in der logischen Ordnung ihm den Primat
vindizieren. Statt dessen hat man, nach Suarez2, mehr die Rollen
etwas zu verteilen gesucht. So Zigliara 3, Trendelenburg 4, Garrigou-
Lagrange 5 und andere. Das erste Prinzip des direkten Beweises ist
das Identitätsprinzip, das des indirekten der Widerspruchssatz ; aber

absolut genommen, d. h. absehend von jeder speziellen Beweisart,
so meint wenigstens Zigliara, ist doch das Kontradiktionsprinzip das

erste Prinzip des Beweisverfahrens. 6

Das letztere ist das Beste, was da gesagt wird Alles andere hat
mehr Wirrwarr in die Frage gebracht als Klarheit. Vor allem ist

1 I. 85. 5-
2 Disp. met. disp. 111. sect. III. n. 6-9.
3 S. Phil. Log. 55. VII.-X. Delia luce intell, e dell' Ontologismo. II. n. 4711 ss.
4 Elem. log. Arist., § 9.
5 Le sens commun, pag. 169 h
6 S. Phil. Log. 55. X.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 275

es nicht klar, wie das Kontradiktionsprinzip erstes, tiefstes Prinzip der

Beweisführung an sich ist und dann doch wieder das fdentitäts-
prinzip erstes Prinzip des direkten Beweises sein soll Es liegen ganz
sicher Konfusionen vor Gewiß gibt es besondere Beweisprinzipien je
nach den Beweisarten und Wissenschaftsgattungen. 1 So kann man
auch den beiden Arten der Beweisführung, der direkten und indirekten,
jeder ihr eigenes Prinzip anweisen. Da der direkte Beweis positiv
oder negativ aus dem inneren und daher wahren Sein des Zubeweisenden

schließt2, gilt für ihn das spezielle Prinzip : das Wahre folgt per se

nur aus dem Wahren. 3 Urngekehrt geht der indirekte Beweis vom
falschen Gegensatze — oppositum— des Zubeweisenden aus, um durch
seine falschen Konsequenzen die These zu beweisen. Da gilt das Axiom :

« Falsches geht nur aus Falschem hervor. »4 Das sind nach Aristoteles
und Thomas und zwar da, wo sie von den spezifisch verschiedenen

Beweisprinzipien reden, die Spezialpfinzipien des direkten und indirekten
Beweises.

Beide reden aber, und zwar daselbst, noch von allgemeinen
Beweisprinzipien, « principia communia ». Allgemein sind sie nicht in dem

Sinn, daß man aus ihnen allein alles beweise, denn aus den ersten

Prinzipien allein beweist man überhaupt nichts. 5 Allgemein sind sie,

insofern sie für jeden Beweis notwendig sind. Und das sind jene ersten
unmittelbar evidenten Prinzipien, wie « ens et non ens non

contingit idem esse et non esse, quae uni et eidem sunt aqualia, sibi
invicem sunt aequalia ».

6 Aber auch hier gibt es noch eine
Unterordnung. Beide, der direkte und indirekte Beweis, setzen das

ontologische Identitätsprinzip : «Sein ist Sein, Nichtsein ist Nichtsein »

notwendig voraus. Denn wenn ich im indirekten Beweis sage : « Falls
das Ganze nicht größer ist als seine Teile, so ist es überhaupt nicht
Ganzes », so setzt das voraus, daß Ganzes Ganzes sei, Teil Teil. 7

1 I. Anal. Post. c. 32.
2 Trendelenburg, 1. c. § 44.
3 I. An. Post. 32 (Did. I. 151. 11).
4 An. Post. c. 32 (Did. I. 151, 11). Thomas in I. An. Post. lect. 41.
5 Ib. 6 S. Th. in I. An. Post. lect. 41.
7 Es gibt auch indirekte Beweise, die wirkliche Schlüsse sind ex termino

medio, der aber in das Oppositum des Zubeweisenden verlegt wird, z. B. was
körperlich ist, hat ein Ende, Gott hat kein Ende, also ist er nicht körperlich.
Hier leuchtet es noch klarer ein, wie das Identitätsprinzip auch für den indirekten
Beweis nötig, da der eigentliche Schluß auch logisch nur aus der Identität und
Nichtidentität mit dem Terminus medius schließt.



276 Die Lehre von Akt und Potenz

Aber das Identitätspiinzip setzt im direkten und indirekten Beweis
wieder das Kontradiktionsprinzip als letztes und daher erstes Prinzip
jeder Beweisführung voraus, denn ohne dasselbe gibt es überhaupt
keine Identität. Und Aristoteles führt auch tatsächlich, sowohl den
direkten 1 als auch den indirekten Beweis auf das Widerspruchsgesetz
zurück. - Und Thomas nicht anders. 3

Als Fazit ergibt sich : daß weder der Identitätssatz das Spezial-
prinzip des direkten Beweises ist noch das Kontradiktionsprinzip das

Spezialprinzip des indirekten, sondern beide Beweisarten ruhen auf
beiden Prinzipien, zunächst auf dem Identitätsprinzip und dieses wieder
auf dem Kontradiktionsprinzip. Wahr bleibt also, was Thomas vom
Widerspruchsprinzip gesagt : « Et propter hoc omnes dcmonstrationes

reducunt suas propositiones in hanc propositionem sicut in ultimam
opinionem omnibus communem. » 4

d) Der kriteriologische Primat.

Schon Aristoteles hatte das Kontradiktionsprinzip das sicherste

aller Prinzipen genannt: « fUßaioxxTYj o'U/y, ttscwv », das jede

Täuschung ausschließt : « rcspi r,v o'.xj/susö-iy/ac iSüva-tov».5 Dafür führte
Thomas von Aquin drei Gründe an : Es ist das sicherste, « firmissimum »

aller Prinzipien, erstens, weil niemand bezüglich dessen irren kann, da

es allbekannt ; zweitens, weil es, selbst ohne Voraussetzung, für jede
Kenntnis vorausgesetzt wird ; drittens, weil es keines Beweises bedarf,
sondern unmittelbar, die Abstraktion seiner Termini vorausgesetzt,

spontan erkannt wird. 6

Auch die moderne Kritik konnte dem Prinzip die hohe Bedeutung
nicht abstreiten und insoweit sie seine absolute Sicherheit dann und

wann in Frage stellte, konnte sie es nur, indem sie demselben einen

völlig anderen Sinn als Aristoteles zugrunde legte. Daß es keinen

1 Das tut er in II. An. Prior, c. 2 (Did. I. 90. 12), wo er gerade ex profcsso
beweist, daß aus Wahrem nur Wahres folgen könne, weil sonst das Kontradiktionsprinzip

geleugnet würde.
2 I. An. Post. c. 32 (Did. II. 151).
3 Er nennt es « primum demonstvationis principium ». In IV. Met. lect. 2

— gegen Ende.
4 Ib.
5 III. Met. c. 3 (Did. II. 503. 32) ; dasselbe c. 4 (504. 10) ; X. Met. c. 5

(589. 1).
6 « Manifestum est ergo quod certissimum principium sive firmissimum tale

debet esse, ut circa id non possit errari et quod non sit suppositum et quod adveniat
naturalitev. » In IV. Met. lectio 2.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 277

eigentlichen, d. h. direkten Beweis zuläßt, ist selbstverständlich. Wenn
Aristoteles gesagt : alles beweisen wollen, auch das, was für jeden
Beweis vorausgesetzt wird, sei unsinnig, zeuge von Mangel an Bildung
und würde schließlich überhaupt jedem menschlichen Wissen den Weg

aussperren L so ist das keine « faule Ausrede », sondern es gilt auch
heute noch. Wie er indirekt, per absurdum, aus der Leugnung des

Kontradiktionsprinzips als absurde Folgen, die Leugnung der Identität,
der Substanz und Wesenheit, der Dingunterschiede, des Wahren und
Falschen und schließlich auch die Leugnung der Leugnung ableitete,
haben wir oben gesehen. 2 In all dem folgt ihm auch Thomas, dann
und wann die Widersprüche noch schärfer fassend. 3 Das
Scharfsinnigste aber liegt doch in der Bemerkung des großen griechischen
Denkers, wenn er sagt, der Leugner des Prinzips müßte schließlich,

wenn er die logischen Konsequenzen zöge, sprachlos und gedankenlos

und sinneserkenntnislos das Leben der Pflanzen, « to>v outwv » 4 führen.
Denn nicht bloß jedes gesprochene Wort und jede gedachte Idee setzt

voraus, daß das Wort und sein Gegenteil, die Idee und ihr Gegenteil
nicht dasselbe sind und sein können, sondern auch jedes Sinnesbild

präsentiert etwas Bestimmtes, dessen Gegenteil als nicht zugleich
dasselbe aufgefaßt sein kann. Der Leugner müßte also sprachlos,

gedankenlos sich verhalten. So aber könnte er das Kontradiktionsprinzip

auch nicht leugnen
Somit behauptet das Widerspruchsprinzip unter jedem Gesichtspunkt

den absoluten Primat. Den ontologischen : weil nicht bloß alle

übrigen ersten Prinzipien, sondern auch der Identitätssatz den Grund
ihrer Gültigkeit im Kontradiktionsprinzip haben, das den letzten
Grund der Einheit des Seins birgt ; den psychologischen : weil es

genetisch das erste Urteil des Verstandes ist, indem auch das Identitäts-
prinzip die Idee des Nichtseins und seine innere Unverträglichkeit
mit dem Sein voraussetzt ; den logischen : weil es das tiefste und daher
erste Prinzip aller Beweise und Beweisprinzipien ist ; den kviterio-
logischen : weil jede Leugnung seiner Sicherheit die Leugnung selber

verunmöglicht und dadurch für dasselbe wieder Zeugnis ablegt

1 III. Met. c. 4 (504. 11 ss.) ; X. Met. c. 5 (589. 5 ss.). Thomas, in IV. Met,
led. 2.

2 III. Met. c. 4 und 5 ; X. Met. c. 5 und 6.
3 In IV. Met. lect. 3. 4. 5 ; in XI. Met. lect. 5. 6.
4 III. Met. c. 4 (504. 21 und 507. 46). Thomas, in IV. Met. lect. 3.



278 Die Lehre von Akt und Potenz

Folgerungen.

Die Folgerungen, welche aus dem Gesagten sich ergeben, sind

zahlreich, von denen wir nur wenige oberflächlich berühren. Sie
präzisieren die Stellung und den Sinn des Kontradiktionsprinzips noch

genauer.
Wegleitend sei hier der tief wahre Satz : Das Widerspyuchsprinzip

teilt' däs Los der beiden Termini, aus denen es besteht, d. h. des

transzendentalen Seins und. Nichtseins. Daraus ergeben sich wichtige
Folgerungen.

1. Wie vom Sein, so gibt es auch vom Kontradiktionsprinzip
eine doppelte Erkenntnis : eine unbewußte, spontane, naturmäßige und
daher ganz dunkle, und eine bewußte, reflexive, motivierte, formale und
daher wissenschaftliche. Das Widerspruchsprinzip als erstes Urteil des

Verstandes gehört zur ersteren, dunklen Erkenntnis. Von « Modalsatz »,

der ja als solcher zu unserem wissenschaftlichen Apparat gehört, ist
da gar keine Rede. Gewiß, der Verstand urteilt Aber dieses erste

Urteil ist nicht bloß ohne Überlegung und Schließen, denn das gibt's
bei den ersten Prinzipien überhaupt nicht 1, sondern der Verstand
weiß auch nicht, daß er urteilt, daß er zum ersten Mal urteilt, daß sein

Urteil real ist, daß es das Widerspruchsprinzip ist, daß es unmittelbar

an sich evident ist und warum. Alles das würde für das erste Urteil
wieder Urteile voraussetzen. Alles das ist erst Gegenstand späterer
und vor allem der wissenschaftlichen Untersuchung in der Metaphysik.
Da kann jemand das Prinzip sogar leugnen, allerdings nicht ohne es

in der Leugnung wieder vorauszusetzen. Weil naturnotwendig divi-
dendo und componendo erkennend, ist der Menschenverstand von
Hause aus, ex natura sua, all da urteilend, wo die termini des Urteils
klar vor ihm liegen. Und in seinem ersten Urteil, den Inhalt des

abstrahierten Seins und seiner Negation schauend, ist ihm das Urteil
über die Unversöhnlichkeit, die Unverträglichkeit des Seins und Nichtseins

naturnotwendig und selbstverständlich. Daher sagt Thomas von
diesem ersten Urteil : « adveniat quasi per naturam habenti ipsum,
quasi ut naturaliter cognoscatur ». 2

2. Das Los seiner Termini, aus denen es besteht, teilt das

Kontradiktionsprinzip auch inbezug auf seine Ausdehnung. Es ist

1 In IV. Met. lect. 2.
2 Ib.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 279

so weit wie das Sein. In erster Linie hat es allerdings seine Geltung
in der ganzen realen Ordnung, da das transzendentale Sein, in dem

potenziell alle Realbegriffe enthalten, notwendig real sein muß. Aber,
weil auch das gedankliche Sein — ens rationis — nach Art des realen
Seins — ad modum entis — von unserem Geiste gebildet wird, ist
das Kontradiktionsprinzip ebenso grundlegend für das logische Sein

wie für das reale. Es ist ebenso wahr zu sagen : das Genus kann als
solches nicht zugleich ein Nicht-Genus sein, wie : der Mensch kann
nicht Nichtmensch sein.

3. Das alles erklärt uns seinen eminent analogen Charakter. Weil
in dem unversöhnlichen Gegensatze des transzendentalen Seins und
Nichtseins, den das Widerspruchsprinzip ausdrückt, potenziell jede

begriffliche reale und logische Vielheit und Unterscheidung enthalten
ist und ihren tiefsten Grund besitzt, ist der Sinn des Prinzips in seiner

Anwendung so verschieden, wie die Gegenstände, auf die es Anwendung
findet. Es ist also nicht eindeutig — univocum. Aber immer schließt
es vom Sein das Nichtsein aus. Es ist also ähnlichdeutig.

4. Endlich ist. auch für das Kontradiktionsprinzip die Lehre von
Akt und Potenz grundlegend. Das hat uns seine Genesis gezeigt. Das

zeigte un^ soeben seine analoge Anwendung, sein Inhalt, jene
transzendentale Opposition, die es formell ausdrückt, und die potenziell
alle begrifflichen Gegensätze und Unterschiede enthält. Das ist aber
auch wahr bezüglich seiner genauen, scharfen begrifflichen Fassung.
Mit Recht hat schon Aristoteles 1 und nach ihm Thomas von Aquin 2

bemerkt : potenziell kann in gewissem Sinne ein und dasselbe Vieles
und Entgegengesetztes sein, aber nicht aktuell, d. h. nicht unter ein
und demselben Gesichtspunkte.

1 « 7. cd a (La 70 a ùrb sivai ov y.ai [xvj ov, àX) où y.arà Taùtô ov ; êuvafxsi jxsv yàp
svos^erai a|j,a :a-j-o sîvat xà èvavtta, èvxsXe/eta SVj. » III. Met. c. 5. (209. 3).

2 « Unde etiam aliquo modo idem potest esse simul ens et non ens, et aliquo
modo non potest. Contingit enim quod idem sit contraria in potentia, non tarnen
perfecte id est in actu. » In IV. Met. lect. 3.


	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

