Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762166

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O. P.

[11.

Die Lehre von Akt und Potenz
als tieiste Grundlage der thomistischen Synthese.

§ 2.

Die ersten ontologischen Beweisprinzipien.
Der Primat des Widerspruchsprinzips.

Mit den hdochsten transzendentalen Begriffen sind die ersten
hochsten Beweisprinzipien aufs innigste verkniipft. Und da der Seisns-
begriff an der Spitze der ersteren steht, spielt er fithrende Rolle. Von
ihm werden sie richtig «ontologische » oder Seins-Prinzipien genannt.
Die Verkniipfung zwischen den ersten Ideen und ersten Prinzipien ist
deshalb so innig, weil die letzteren aus den ersteren gebildet sind und
daher die ersteren als-Elemente in die letzteren eintreten. Wegen dieser
engen inneren Verkettung wollten wir antidnglich beide zusammen
behandeln. Aber da sind wir hiiben und driiben auf ungeahnte
Schwierigkeiten gestolen, die eine getrennte Behandlung erzwangen.

Nicht jedes Prinzip ist ein ersltes Prinzip.! Es gibt daher aprio-
ristische, analytische Urteile, denen der Charakter des ersten Prinzips
abgeht. Zu den ersten Prinzipien gehoren nur jene bejahenden oder
verneinenden analytischen Sitze, deren Wahrheit aus der bloBien
Analyse von Subjekt und Priadikat wmmaitlelbar, ohne Bewetsfiihrung
und daher jedem Denkenden einleuchtend ist. 2 Die LExistenz solcher
Siatze bezweifeln ist unniitz, da der Zweifel und jeder Beweis sie
voraussetzt und die Erfahrung ihr Dasein bestitigt. Auch an der
Mehrzahl solcher unmittelbaren Siitze haben weder die Alten noch

L I-I1. 6. 1 ad 1.
2 I-II. 94. 2; Verit. 16. 1.

Divus Thomas. 17



258 Die Lehre von Akt und Potenz

die Modernen gezweifelt. Sie ergibt sich schon, wie Suarez gesagt!,
aus den drei Termini jedes Schlusses. Dagegen ist die bestimmtere
Festlegung der Anzahl solcher ersten Prinzipien in der alten und
modernen Zeit nicht eine iibereinstimmende. Das ist sehr begreiflich.
Denn auch unter den unmittelbar evidenten Sitzen haben wieder
nicht alle die gleiche Bedeutung. So hat das Mittelalter den Satz :
Das Ganze ist groBer als sein Teil — totum est majus sua parte —
mit Vorliebe unter den ersten Prinzipien aufgezihlt. 2 Heutzutage
reduziert man diese ersten Prinzipien gewéhnlich auf vier : den Satz
des Widerspruchs, der Identitdt, des ausgeschlossenen Dritten und das
Gesetz des zureichemden Grumdes.® Die ganz eminente Bedeutung,
welche Aristoteles und Thomas dem Widerspruchsgesetze : « Ein und
dasselbe kann nicht zugleich sein und nicht sein », zuerteilten, werden
wir im folgenden dartun. In der neuesten Zeit tritt das Identitiisprinzip :
« Ein jedes ist, was es ist », vielmehr hervor und zugleich die Tendeng,
dasselbe irgendwie sachlich mit dem Widerspruchssatz zu identifizieren.
Nach Friedrich Uberweg hitte schon E. Kant versucht, beide unter
eine gemeinsame Benennung zu bringen.* Aristoteles hebt den
Identitdtssatz sicher nicht speziell als ein erstes Prinzip hervor. Auch
Thomas von Aquin kennt es als Prinzip nur in seiner logischen Form :
«quae uni et eidem sunt eadem, sibi invicem sunt eadem.»? Dagegen
haben beide, Aristoteles und Thomas, das Prinzip des ausgeschlossenen
Dritten — principium exclusi tertii sive medii — formell in den
Katalog der ersten Prinzipien aufgenommen und eingehender dasselbe
besprochen. ¢ Zwischen zwei kontradiktorisch einander entgegen-
gesetzten Urteilen ist ein drittes nicht mdglich : dieser Satz wurzelt
direkt im Widerspruchsgesetz. Denn, da die Glieder des Wider-
spruches sich zueinander verhalten wie Sein und Nichtsein, Wahres
und Falsches, Bejahung und Verneinung, wire jenes Dritte etwas,
was weder Sein noch Nichtsein, weder wahr noch falsch, weder zu
bejahen noch zu verneinen wire. Alles das aber ist evident absurd.

1 Disputationes metaphysicae. Disp. III. Sect. III. (Ed. Vivés, 1861,
t: 25); B 3

2 Vgl. Thomas : I-11. 94, 2.

3 Vgl. Uberweg, System der Logik (Bonn 1882)
Elemente der aristotelischen Ontologie (1917), S. 16.

1 System der Logik, § 77, S. 251.

5 In IV, Met. lect. 3; I-II. 94. 2.

6 Aristoteles widmet ihm das ganze siebente Kapitel des ITI. Buches (Didot-
Ausgabe) der Metaphysik. Thomas in IV. lib. Metaph, lect. 4.

S. 76-82. Dr. KNaufmann,

El



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 239

Das vierte Prinzip : Nichis ist ohne hinreichenden Grund, « nihil est sine
ratione sufficienti », hat erst Leibniz formell zur Wiirde eines Axioms
erhoben.! Es ist an sich wahr und durchaus richtig, denn ein jeglich
Ding hat den Grund scines Seins entweder in sich selbst oder in einem
anderen als Ursache. 2 Uber seine Bedeutung haben die modernen
Philosophen bekanntlich viel gestritten.® Sicherlich kann ihm nicht
die Bedeutung eines absolut ersten Prinzips eingeriumt werden. Iis
ist nicht voraussetzungslos. I£s setzt nidmlich voraus, dall « Grundsein »
und « Nichtgrundsein », « Zureichendsein » und « Nichtzureichendsein »
nicht dasselbe sei. Mit andern Worten, das Widerspruchsprinzip ist
auch seine notwendige Voraussetzung. Es gibt somit unter den ersten
Prinzipien noch wieder eine Rangordnung. Das ist aber nur moglich,
wenn es ein absolut erstes gibt, denn eine Reihe voneinander abhingigen
ersten Prinzipien ist nur dann mdéglich, wenn eines ist, das von keinem
andern mehr abhingt und von dem alle andern abhangen. Wie daher
die Mehrzahl von ersten transzendentalen Ideen die Reduktion auf die
Idee des Seins verlangt, so muf} analog die Reihe der ersten unmittel-
baren Sitze, d. h. der ersten Beweisprinzipien auf eines, absolul erstes
Prinzip zuriicklaufen. Das ist logisch und zugleich begriindet in der
tatsichlichen Abhingigkeit der wverschiedenen ersten Prinzipien, die
nicht den Charakter eines absolut unabhingigen Prinzips offenbaren,
Welches ist dieses absolut erste Beweisprinzip ?

Damit betreten wir, auch im Lager der Thomisten, brennenden
Boden. Zwar schien das, was Aristoteles im vierten Buche der Meta-
physik in den Kapiteln 3, 4, 5, 6 und im elften Buche derselben
Metaphysik, Kapitel 5 und 6 geschrieben, dem Kontradikiionsprinzip
einen in jeder Beziehung wumneingeschrinkten Primat einzuriumen. *
Durchaus denselben Standpunkt scheint Thomas von Aquin in seinem
Kommentar zu den erwihnten aristotelischen Kapiteln ® und auch
anderwarts einzunehmen.® Ganz in diesem Sinne haben hoch-
angeschene moderne Thomisten, wie beispielsweise Gredt O.S. B.7

b

1 Vgl. Uberweg, System der Logik, § 81. Brandis, Handbuch der Geschichte
der griechisch-rémischen Philosophie. Aristoteles (Berlin 1853), S. 552 ff.

2 De ente et essentia. c. 3. .

3 Vgl Uberweg, System der Logik, § 81 ; Gonzalez, Die Philosophie des heiligen
Thomas von Aquin. B. I. 232-236.

4 In der Pariserausgabe Didot, der wir folgen, handelt es sich um Buch I[II:
und X der Metaphysik.

5 In IV. Met. lect. 2 und 3; in XI. Met. lect. 5 und 6.

6 I-T1. 94. 2. :

7 Elementa philosophiae (edit. tertia), n. 330-34.



200 Die Lehre von Akt und Potenz

de Maria S.J.1, Kardinal Lorenzellt 2, Kardinal Gonzalez O. P. 3,
Sanseverino *,  Liberatore S.J.° Goudin O.P.8  Schneid-Sachs 7,
Albert Stickl 8, den Primat des Widerspruchsgesetzes aufgefallt. Nach
dieser Auffassung wire das Identititsprinzip als Ausdruck der Einheit
des Seins zwar ein wahrer Satz, aber entweder iiberhaupt kein eigenes
Axiom, oder doch nur ein vom Widerspruchsgesetz abhingiges Prinzip.
Das letztere, d. h. das Kontradiktionsprinzip, behauptet hier seinen
absoluten souverinen Primat, psychologisch, ontologisch, iiberhaupt
schlechterdings, wie Gredt, Gonzalez und Sanseverino besonders scharf
betonen.

Indes die steigende Bedeutung, die sich das Identititsprinzip in
der modernen Philosophie errang, machte sich bald auch in unserem
Lager fithlbar. Heutzutage wire es kithn, die Mehrheit der Scholastiker
zu den Verteidigern des absoluten Primates des Widerspruchsprinzips
zu rechnen. Ich rede hier von einem Primat auf psychologisch-logisch-
ontologisch-kriteriologischem Gebiete, d. h. von einem wirklich absoluten
Primat. Ich habe mehr philosophische Werke angetroffen, die den
Identititssatz an erster Stelle und das Kontradiktionsprinzip an zweiter
Stelle auffithren, als umgekehrt. Und darunter sind Namen von
Autoren, die im Kreise des Thomismus einen verdient guten Klang
haben, wie z. B. Kardinal Zigliara O. P., Kardinal Mercier, Grimmach
0. S. B., Garrigou-Lagrange O. P., Lelmen-Beck S. J., Nicolaus Kauf-
mann, Trendelenburg, Gutberlet, Friedvich Uberweg, Willems, Jacques
Maritain, Willmann, Hugon O. P. usw. Wer eigentlich zuerst irgendwie
dem Identititsprinzip die erste Stelle eingerdumt, weill ich nicht.
Suarez nennt den Skotisten Antonius Andreas.? Suarez selbst hilt
genetisch das Identitatsprinzip fiir das allererste aller Prinzipien,

I Compendium Logicac et Metaphysicae (1897), pag. 156-1358.

2 Philosophiae theoreticae institutiones (1896), pag. 241 ss.

3 Die Philasophie des hl. Thomas von Aquin. B. I. 227 ff.

4 Institutiones scu elementa philosophiac christianae. 1885. Ontolog.
cap. Il. a. 4.

5 Institutiones philosophicae. 1881. v. I. n. 127-120.

6 Philosophia juxta inconcussa tutissimaque D. Thomac dogmata. p. IV.
Disp. I. q. 1. a. 1 (1860).

7 Grundziige der Metaphysik. Paderborn 1896, S. 9. Die von Ostler 1921
besorgte neue Edition nimmt den gleichen Standpunkt ein.

8 Lehrbuch der Philosophie. 1881, B. II. S. 6 ff.

9 « Prima sententia est, non esse primum, quod ex Aristotele retulimus, sed
hoc : Omne ens est ens. Ita tenet Antonius Andreas». Disp. met. Disp. III,
sect, IIL. n. 2.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 261

d. h. das erste Urteil, welches der Verstand sich bildet. ! Schon hierin
folgt ihm Garrigou-Lagrange.® Dagegen riumt Suarez kriferiologisch
dem Widerspruchsgesetz den absolut ersten Rang ein, weil es Priifstein
aller Erkenntnissicherhett, auch jener der iibrigen ersten Prinzipien ist :
«a quo sumit firmitatem tota humana scientia.»?® Hierin erblickt
Zigliara mit Suarez und anderen jenen Primat, den Aristoteles dem
Kontradiktionsprinzip zugesprochen. * Andere verankern eher das
Widerspruchsgesetz im Identitéitssatz, da es von diesem abgeleitet sein
soll. 5 Weil Sein Sein ist und Nichtséin Nichtsein, kann ein und
dasselbe nicht zugleich sein. In sehr plausibler Art, wie es einem
groffen Denker eigen ist, hat schon Suarez die Rollen der beiden
Prinzipien auf logischem Gebiete verteilt in dem Sinne: alle direkten
Beweise stiitzen sich auf das Identitdtsprinzip als eigentiimliches
Axiom ; die indirekien aber auf den Widerspruchssatz. & Das ist auch
Zigliara 8. Wohltuend beriihrt
es bei Suarez, dal3 er die beiden Prinzipien wirklich unterscheidet und

die Ansicht von Garrigou-l.agrange 7

’

als zwei Unlerschiedene behandelt. * Das ist bei vielen Parteigingern
dieser Richtung nicht der FFall. Gleich nachdem sie beide als zwei
verschiedene nebeneinander gestellt und ihnen verschiedene Rollen
iibertragen haben, erklaren sie plotzlich wieder @ sachlich bedeuten
beide dasselbe und unterscheiden sich nur dem Ausdrucke nach. Wir
konnten eine Reihe von Auktoren nennen, die so sich dullern. Fir
Garrigou-Lagrange ist das Widerspruchsgesetz bald einfach die negative
Formel des Identitatsprinzips, — «le principe de non-contradiction
n’étant, que la formule négative du principe d’identité 1, — bald eine

L' Ib. n. 7 und 11.

* Le sens commun, la philosophic dc l'étre et les formules dogmatiques.
3m¢ ed. Paris 1922, pag. 106-7 : « Le sens commun pergoit d’abord dans I'étre la
verité du principe d’identité ». Das. 161; 162; 163.

* Disp. met. ib. n. o.

* Zigliava, Summa phil. Log. 55. X (ed. 8). Derselbe : Della luce intellettuale
e dell’ Ontologismo, Roma 1874. n. 476-478.

5 Garvigou-Lagrange, 1. c. p. 163 ; Garrigou-Lagrange geht weiter als Suarez
und Zigliara, wenn er daselbst wértlich sagt: « Et comme toute négation est
fondée sur une affirmation, en soi le principe supréme est le principe d’identité. »
Dasselbe ib. 170, wo er das Kontradiktionsprinzip von dem Identititsprinzip
ableitet. Dasselbe 167 4,

6 Disp. met. I. ¢. n 6-9.

7 Le sens commun, pag. 58 und 169.

8 Summ. ph. Log. 55. VII-X,

9 Disp. met. 1. c. n. 10.

19 Le sens commun, p. 151 ; dasselbe p. 107.



202 Die lLehre von Akt und Potenz

negative abgeleitele Formel desselben Prinzips. 1 Ist das wirklich wahr ?
Immerhin hat diese Annaherung und Tendenz : beide Prinzipien wieder
zu tdentifizieren den Vorteil, scheinbar Aristoteles und Thomas gerechter
zu werden, um schlieBlich alles das, was beide nur vom Widerspruchs-
prinzip aussagen, auch dem Identititsprinzip zuschreiben zu konnen.
Und das ist auch tatsichlich geschehen.

Diese ganze Stellung zu den ersten Prinzipien mit dem Identitéts-
satze an der Spitze, von dem das Kontradiktionsprinzip erst abgeleitet
werden soll und die dann beide sachlich doch dasselbe besagen soll,
ist dunkel, verwirrend, um nicht zu sagen verworren. Auch kann man
sich hiufig des Lindruckes nicht erwehren, wie wenn jetzt auf einmal
alles durch das Identititsprinzip crwiesen werden sollte. Liangere
Zeit selbst, zum Teile, Anhinger dieser Auftassungen, wird es dem
« Bekehrten » gestattet sein, in aller Bescheidenheit und ohne die hohen
Verdienste der Gegner irgendwie schmilern zu wollen, die Griinde
der Bekehrung darzulegen.

Unsere Stellung zur Irage ist diese: Beide Prinzipien sind
verschieden; das Kontradiktionsprinzip besitzt den absoluten Primat
vor dem Identititsprinzip. Daraus ziehen wir dann gewisse Folgerungen,
die den Sinn des ersten Prinzips noch héher bestimmen werden.

Der Unterschied der beiden Prinzipien.

Die Un&rs’cheidung der beiden Prinzipien zwingt uns zuerst, den
Begriff der beiden genauer festzulegen. s ist das sicher nicht unnétig.

Schon unsere erste Bemerkuhg iiber das Kontradiktionsprinzip
wird das beweisen. Diese Bemerkung lautet : das Widerspruchsprinzip
driickt nicht einen Gegensatz von zwer Sdtzen, sondern von zwer [deen
— Sein und Nichtsein — in ein wund demselben Satze aus. Diese
Bemerkung ist so wichtig, dall durch sie eine Reihe von modernen
Einwinden, welche Friedrich Uberweg, teils referierend, teils zu-
stimmend, gegen den Primat und die Unbeweisbarkeit des Wider-
spruchssatzes vorgebracht hat?2, ipso facto gegenstandslos werden.
« Kontradiktorisch einander entgegengesetzte Urleile kinnen nicht beide
wahr, sondern das eine oder andeve mufl falsch sein », wie soll diese

I Le principe de contradiction apparait comme une formule négative
dérivée du principe affirmatif : «ce qui est, est, ce qui n’est pas est ce qui n’est
pas» formule courante du principe d’identité», p. 163. Dasselbe noch klarer
p. 167 % « L’étre est I’étre, le non-étre est non-étre ou I'étre n’est pas le non-étre. »

? System der Logik, § 77.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 263

TFormel das Kontradiktionsprinzip ausdriicken !, da eben « kontradik-
torische Sitze » das Widerspruchsgesetz evident schon voraussetzen !
DaB dann bei einer solchen IFormulierung unseres Prinzips dasselbe
nicht mehr ein oberster unableitbarer Satz sein kann, leuchtet aller-
dings jedermann ein. Daran ist die absolut falsche Formulierung
schuld. Auch da schaute der Altmeister und Fiirst der Logik unver-
gleichlich tiefer. Zwar gibt es auch bei ihm mehr und weniger
komplizierte Formeln des berithmten Prinzips. Die folgende : «es st
unmaoglich, dafi em und dasselbe demselben in derselben Beziehung
zugleich  zukomme und nicht zukomme » 2, ist vielleicht die umstind-
lichste. Aber sie driickt genauer doch nur aus, was die andere, ofter
gebrauchte, « zugleich sevn und nichisein ist unmdoglich » 3, oder die mehr
logisch klingende Formel, «ein und dasselbe kann von demselben nicht
zugleich bejaht und verneint werden », besagt. * Aber tberall und in all
seinen Fassungen driickt fir Aristoteles der Widerspruchssatz nicht
einen Gegensatz von zwei Urteilen, sondern won zwei Begriffen in ein
und demselben Satze aus, den Gegensatz von « Sein » und « Nichisein ».
So ist es auch bei Thomas von Aquin. Er iibernimmt getreulich, aber
nicht ohne Vorsicht ®, die aristotelischen Formeln, die langeren ¢ und
kiirzeren, gebraucht aber am héufigsten die ontologisch priagnanteste
Fassung : «impossibile est idem esse et non esse. » 7

Seinem Gehalte nach hat das Prinzip cine logische und ontologische
Seite :

a) logisch betrachtet, ist es in seiner vorliegenden wissenschaftlichen
Formel ein modaler Konjunktivsatz. Die Modalitit, «es ist unmoglich »,

1 Das.

2

€70 Yip AuTO P Umapysty T wal pn Umipyaty &SUvatow Toh auTe wal watd
w0 avsg s, 111 Met. ¢. 3 (Did. 1. 503. 40).

P« dBdvatoy dpa elvar el py etvar v, 11, Met. c. 2 (Did. II. 491. 4). Dieselbe
Formel III. Met. ¢. 4 (Did. II. zo04. 9).

T« To 83 pi, tvdéyeabar dpa grvan val amopyvar. » L. Anal. post. c. 11 (Did. L.
131, 41).

> Das zeigt sicl, indem er cine Formel, die er aus einer liickenhaften Uber-
setzung schopfte, ganz richtig nach dem jetzigen griechischen Texte erginzte.
Er sagt: «est impossibile eidem simul inesse et non inesse idem : sed addendum
est secundum tdem », d. h. er fiigt ganz richtig das aristotelische « xatd o avzi »
hinzu. Vgl. Trendelenburg, Elementa log. Arist. zu § g, S. 70.

6 « Non contingit idem esse et non esse secundum unum et idem tempus ct
aliis conditionibus servatis, quae consueverunt in contradictione apponi sc. secun-
dum idem, simpliciter et alia hujusmodi ». In XI. Met. lect. 5.

? Ib. Dasselbe in IV. Met. lect. 2. Hiufig dieselbe Formel ; I-II. 94. 2 : «ideo
primum principium indemonstrabile est, quod non est simul affirmare et negave ».



264 Die Lehre von Akt und Potenz

impossibile est, « #3uvzzov », schlieBt ausdriicklich jede andere Awussage-
moglichkeil inbezug auf das gleiche Pradikat und Subjekt aus. Was
wird im Konjunktivsalz ausgesagt ? Von den Gliedern des Satzes an
und fur sich nichts. Wenn ich sage : der Kérper kann nicht zugleich
bewegt sein und nicht bewegt sein, so sage ich weder, dall er tat-
siachlich bewegt werde, noch dalBl er nicht bewegt werde. Die Aussage
verneint nur das «zugléich », «simul», zuwa, das an sich und in erster
Linie absolut nichts Zeitliches ausdriickt !, sondern nur das, dall Bewegt-
werden und Nichtbewegtwerden unmoglich dasselbe sein konnen, sich
absolut ausschlieBen, einen wunversihnlichen Gegensalz, eine Opposition
besagen. Und so ist es beim Kontradiktionsprinzip, dem héchsten
Konjunktivsatze. Es driickt dieses erste Prinzip eine unverschnliche
Opposition aus. Wird sie in der logischen Ordnung formell aus-
gesprochen, so kann das nur durch die affirmatio und negatio ejusdem
geschehen. Daher die obige logische Fassung des Widerspruchssatzes :
« Ein und dasselbe kann von demselben nicht zugleich bejaht und verneint
werden ».

b) Aber die logische Opposition hat ihren Grund in der ontologischen
Ordnung. Sie ist, da Bejahung Sein und Verneinung Nichtsein bedeutet 2,
nur der Ausdruck der absoluten Unvertriglichkeit des Seins und Nicht-
seins, der Unmoglichkeit, dall beide dasselbe seien : « impossibile est
idem esse et non esse». Und da das transzendentale Sein nicht blof
real ist, sondern das ersfe Reale, das in der intellektuellen Ordnung
erkannt wird, driickt das Kontradiktionsprinzip ontologisch cine reale
Opposition aus. Mehr noch | Da das real transzendentale Sein potenziell
alles Sein umfal3t, und das Sein formalissime in allen Seinsditterenzen
ist und ein jeglich Ding wesenhaft konstituiert, wie wir frither dargetan,
driickt das Widerspruchsgesetz mit seiner Unvertraglichkeit des Seins
und Nichtseins potenziell die tiefste Realopposition aus, die das ganze
Weltall beherrscht. In der Tat! Die Vielheit der Weltdinge und ihre
Unlerschiede, gemessen durch ihre verschiedenen Wesenheiten, laufen
zuletzt auf diese héchste transzendentale Opposition zuriick. Ver-
schieden sind die Dinge schlieBlich deshalb, weil jedes sein bestimmtes
Sein hat, aber zugleich zum andern, von dem es sich unterscheidet,

L Die Gleichzeitickeit kann zufillig eine Rolle spiclen, bei Tatsdchlichen:.
In allen metaphysischen Wahrheiten spielt sie keine Rolle. Daher hat Aristoteles,
gewisse Walirheiten in Betracht ziehend, dem « Zpa », « zugleich », das « iv <o) 1&:«,;
yeévw » noch hinzugefuigt. IIT. Met. ¢. 5 (Did. II. g171. 7). — LEin Beweis, wic tief-

sinnig cr das Problem erfaf3te !
2 Arist. de Interpret. c. 6.



als tiefste Grundlage dcr thomistischen Synthese 205

ein non-ens ist und weil Sein nicht zugleich Nichtsein sein kann.
Hierin liegt auch der tiefere Grund, warum zuletzt all unsere
Erkenntnisse, Urteile und Schliisse durch das Kontradiktionsprinzip
gepriifft und kontrolliert werden miissen !

Aber wo liegt der tiefere Grund, warum Sein und Nichtsein
einander absolut ausschlieBen, unvertraglich sind, eine unverséhnliche
Opposition ausdriicken ? Das ist die heikle Frage ! Er liegt aber offenbar
n beiden, da es sich um einen Gegensatz von zweien handelt. Er liegt
i der Quidditas, dem Wesen des Seins, dessen 7z»c?g{it'io prdazis das
Nichisein ist, wie der Terminus besagt. Und daher kann das Sein
uberhaupt nicht als «Nichtsein » gedacht werden. In der inneren
quidditativen Beziehung des Seins und Nichtseins liegt der Grund ihrer
Unversohnlichkeit, ihres Gegensaizes und infolgedessen auch der tiefste
Grund, warum Sein immer Sein ist, und Nichtsein immer Nichtsein.
Damit haben wir die ratio schon aufgezeigt, warum das Kontradiktions-
prinzip grumdlegender ist, als das Identititsprinzip. Doch greifen wir
nicht vor. Andeuten mdéchten wir hier nur, daBl auch die Unverinder-
lichkeit und Notwendigkeit der spezifischen Dingwesenheiten, die das
Sein wesenhaft in all ihren Differenzen konstituieren, in der Beziehung
des transzendentalen Seins zum Nichtsein und daher im Kontradiktions-
prinzip verankert sind.

Und nun der Begritf des Identititsprinzips ! Vergeblich sucht man
dasselbe als eigenes ontologisches Axiom bei Aristoteles und Thomas.
Aber die Wahrheit, die es ausdriickt, findet man bei beiden. So bei
Thomas, wenn er sagt : « Unumquodque est indivisibile ad seipsum » *,
«est unum sibi ipsi» 2, oder « Verum est esse, quod est ». # Der Grund-
gedanke des Prinzips: cein jeglich Sein ist das, was es ist, ist sich
selbst identisch und daher ein Einerleisein, ein Einheitliches — unum —,
ist in den vorigen Formeln des Aquinaten klar ausgesprochen. Thomas
kennt auch das logische Prinzip, auf dem der SchluB3 ruht : « quae uni
et eidem sunt eadem, sibi invicem sunt eadem » 4 Aristoteles driickt
den Identititsgedanken, wic es ihm eigen ist, tiefsinnig aus. So, wenn
er sagt : « Was immer wahr ist, muf3 allseitig mit sich selbst iiberein-
stimmen. » > Noch prignanter : « Dasselbe muB demsclben das selbige

1 In VII. Mct. lect. 13,
2 Ib.

3 In IV. Met. lect. 4.

4 Ib. lect. 3; I-11. 94. 2.

h

,.
o

~ ~ -~ M + \ . ~ - a5 I - - 3 ~ ~
« B2l yap wiv T0 2hnlic aUTo Lavta) duolovoduzvew ziva maver. » L AN pr.c.



266 Die Lehre von Akt und Potenz

sein» — «auts adte Taitey » L. Wie das lateinische «identitas», —
eadem entitas —, und das griechische « rauvtérrc» andeuten, bedeutet
der Identititssatz seinem innersten Sinne nach die Einleif — unitas
— des Seins 2, kraft deren Sein eben Sein ist, Werden Werden, Nicht-
sein Nichtsein, Mensch Mensch. Dafl der nichste Grund der Einheit
des Dinges immer seine Wesenheil ist, hat schon Aristoteles betont. ?
Aber der Grund dieses Grundes liegt, wie angedeutet, in der quiddi-
tativen Beziehung oder im Gegensatze des transzendentalen Seinszum
Nichtsein !

Seit Suarez hat man nach einer geeigneten Formel des Identitits-
prinzips gesucht. Aber, da in allen transzendentalen bejahenden
Urteilen Subjekt und Priidikat des Urteiles 7eal dasselbe sind, wie,
ohne eine liacherliche Tautologie, das Prinzip ausdriicken ? Faktisch
hat schon Suarez die Formel des Antonius Andreas « omne ens est ens »
als tautologisch abgelehnt. ¢ Tautologischer klingt noch die ziemlich
allgemein abgelehnte IFormel: A ist A. Man verlangt eine IFormel,
die die Einheit und daher Identitit des Seins klar ausdriickt, etwa so :
« Jedes Sein ist das, was es ist » oder « omne, quod est, unum est » oder
«omne ens est unum et idem ». Beliebt ist heutzutage die Doppel-
formel : « Das was ist, ist, und das, was nicht ist, ist nicht.» Aber
mit all diesen Formeln ist die Hauptschwierigkeit noch nicht gelost.
1 autologie

tauts reyewv = dasselbe sagen — ist bekanntlich dann
in einem Satze vorhanden, wenn das Pradikat genau so viel ausdrickt,
als das Subjekt bereits durch sich anzeigt. Nun ist im Identititssatz
das Pradikat real dasselbe wie das Subjekt, — ens unum. Liegt daher
nicht in ihm tberhaupt eine Tautologie ?

Das ist schon behauptet worden. Aber mit Unrecht. Zur Ver-
meidung der Tautologie gentigt es, wenn das Prddikat etwas vom
Subjekte logisch Verschiedenes erklart. So ist es in den Urteilen : Das
Sein ist wahr, ist gut. In beiden kommt zum Sein eine spezielle
logische Beziehung, zum Verstande oder Wille, hinzu. Indes ist das
im Satze : ens est unum, nicht der Fall. Sind also hier Subjekt und
Pridikat auch logisch dasselbe ? Dann haben wir wirklich Tautologie.
Aber Thomas behauptet ausdriicklich, dall die Einheit dem Sein
logisch etwas hinzufiige : « Non est nugatio cum dicitur ens unwm quia

IV. Met. c. g (Did. II.-522, 18).

An zitierter Stelle gibt Aristoteles tatsichlich das tauvzdcrcmit «ivozdznz
Ib.

Disp. met. disp. III. sectio 3. n. 4.

F A U



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 267

unum addit aliquid secundum rationem supra ens. » 1 Aber in welchem
Sinne ? In unserer Ivkenninisordnung liegt der Unterschied von Sein
und Einheit, «secundum rationem nostrae apprehensionis». 2 Infolge
seiner Schwiiche zerlegt unser Verstand auch das Realidentische und
Einfachste, um es unter logisch verschiedenen Blickpunkien besser zu
erfassen. Und da erkennt er zuerst das Sein als Sein, dann das Nicht-
sein und erst nachher kommt die Kenntnis der unteilbaren Einheit,
die real dasselbe ist, wie das Sein, hinzu. * Folglich ist das Identitits-
prinzip, richtig formuliert, nicht tautologisch, weil die Einheit dem
Sein logisch etwas hinzufiigt, ndmlich in unserer Erkenntnisweise
einen neuen Blickpunkt, der den des Seins und Nichtseins schon
voraussetzt. Deshalb wird das wnum eine passio entis, d. h. etwas, das
ihm erst folgt, genannt. Damit deutet uns Thomas schon an, daf ohne
Voraussetzung des Kontradiktionsprinzips eine nicht tautologische Irormu-
lierung des Identildtssalzes gar nicht m()'g‘h'ch tst. Doch davon eingehender
spdter !

Dic vorgenommene Dbegriffliche Festlegung des Kontradiktions-
und Identitdtsprinzips 140t uns {iber den Unterschied beider nicht im
Zweifel. Iir ist grol und tiefgreifend. GroB3 schon in der logischen
Ordnung. Wihrend der Identititssatz in einer bloBen Bejahung das-
selbe von demselben setzt, begriindet der Kontradiktionssatz mit der
Bejahung und Verneinung desselben den eigentlichen formellen logischen
Gegensatlz.  Tiefgreifend ist der Unterschied vor allem in der onto-
logischen Ordnung. Hier driickt das Identitdtsprinzip die reale Einheit
des Seins mit sich selbst aus. Auf dieser realen Identitit des trans-
zendentalen Seins mit sich selbst beruht pofenziell die Einheit und
Selbstindigkeit aller Weltdinge, insofern sie Eigensein besitzen, weil
das Sein sic alle wesenhaft konstituiert. Dagegen setzt das Kontra-
diktionsprinzip die reale unversshnliche Opposition, den Gegensatz
zwischen Sein und Nichtsein, in welchem unverséhnlichen Gegensatze
potenziell die reale Vielheit und Verschiedenheit aller Weltdinge ver-
wurzelt ist. Mit diesem Gegensatze des realen Seins zum Nichtsein
ist diberhaupt die Moglichkeit der Realdistinctio erst gegeben! Zwei
Prinzipien, die so real Verschiedenes ausdriicken, miissen, so scheint
es uns, sachlich voneinander unterschieden sein. Ja, wir stehen nicht
an, zu behaupten, dall eine reale Identifizierung des Widerspruchs-

I, 11. 1 ad 3.
2 1. 11. 2 ad 4. 3 Ib.



268 Die Lehre von Akt und Potenz

prinzips mit dem Identititssatze erkenntnistheoretisch nofwendig zim
Monismus fiiliven miifie. '

Die Behauptung Garrigou-Lagrange’s und anderer : das Prinzip
des Widerspruchs sei nur die negative Formel des Identitditsprinzips?,
ist schwer verstindlich. Buchstiblich genommen, wiirde sie zu einem
Unsinne fithren. Wenn wir sagen : Sein ist Sein, Nichtsein ist Nicht-
sein, — so fallt Garrigou-Lagrange selbst den Identititssatz? —, so
wire die negative Formel diese: « Das Sein ist Nichtsein und das
Nichtsein ist Sein.» Aber diesen Widersinn will man offenbar nicht
ausdriicken. Die obige Behauptung wird an andern Stellen genauer
prazisiert. Das Kontradiktionsprinzip soll die negative abgeleitele
Formel des Identititsprinzips sein. Weil Sein Sein ist und Nichtsein
Nichtsein, kann, so behauptet man, das Sein nicht zugleich Nichtsein
sein. 3 Dieser Ableitung werden wir im folgenden widersprechen. Erst
aus dem unverschnlichen Gegensatz von Sein und Nichtsein, den das
Widerspruchsprinzip ausdriickt, ergibt sich die Giiltigkeit des Identitits-
satzes und nicht umgekehrt !

Der Primat des Widerspruchsprinzips.

Gegnerische Gesichtspunkte zwingen nicht selten zu Unter-
scheidungen, die an sich erzwungen und iiberfliissig erscheinen miiiten,
die aber im Lichte der verschiedenen Ansichten ein strittiges Problem
einzig hinreichend abzuklaren vermdégen. Das diirfte hier zutreffen.

Wir unterscheiden daher einen vierfachen Primat des Kontra-
diktionsprinzips : einen ontologischen, der seinen inneren Gehalt angeht ;
einen psychologischen, der dem Prinzip genetisch die erste Stelle ein-
raumt ; einen logischen, der dasselbe als letzte, tiefste Grundlage jeder
Beweisfithrung markiert ; endlich den kriteriologischen, der seine absolute
Sicherheit ins Auge fallt. Von diesen vier Primaten werden die ersteren
drei heutzutage auch von Thomisten in IFrage gestellt.

a) Der ontologische Primat.

Vielleicht ist in jungster Zeit kein Primat so unvollkommen
und liickenhaft aufgefal3t worden als wie der ontologische. Gewil}
ist es richtig zu sagen : seiner ontologischen Seite nach liegen dem

1 Diese Behauptung ist oft auch von modernen Idealisten aufgestellt worden,
so auch von Hegel. Vgl. Uberweg, System der Logik, § 77, S. 252.
' * Le sens commun, p. 163.

3 Das. 170.



als tiefste Grundlage "der thomistischen Synthese ' 209

Widerspruchsprinzip die beiden Begriffsinhalte : « Sein » und « Nicht-
sein » zugrunde. Aber diese Inhalte liegen nur zugrunde. Den ontolo-
gischen Inhalt des Prinzips als Pri%zzj‘; bildet der unverséhnliche innere
Gegensalz von beiden, die wmmdgliche Dieselbigkeit von Sein und Nicht-
sein. «Das Sein kann nicht zugleich scin und nichtsein. » In dieser
inneren absoluten AusschlieBlichkeit besteht der ontologische Primat,
denn deshalb ist es unter allen ersten Prinzipien das allererste, weil
es selbst, als Prinzip, vorausselzungslos, die Voraussetzung aller andern
Prinzipien ist, wie Aristoteles und Thomas betonen.! «Illud, quod
primo cadit in apprehensione, est ens, cuius intellectus includitur in
omnibus, quaecumque quis apprehendit. Kt ideo primum principium
indemonstrabile est, quod non est simul affirmare et negare, quod
jundatur supra rationem entis et non enlis et super hoc principio omnia
alia fundantur. » 2

Diese Sprache des hl. Thomas ist schr klar : « et super hoc principio
omnia alia jundantur ». Und der Nachweis fir die entitative
Abhingigkeit aller andern ersten Prinzipien von dem Widerspruchs-
prinzip diirfte nicht allzu schwierig sein. Wir wollen hier nicht wieder-
holen, was man in jedem ernsten philosophischen Handbuch finden
kann. Von der direkten Abhiingigkeit des «exclusi tertii» war schon
die Rede. Das Axiom vom zureichenden Grunde, das Leibnitz obenan
stellte, setzt klar voraus, dall «Grundsein» und « Nichtgrundsein »,
d. h. Sein und Nichtsein nicht dasselbe sein kénnen. Noch evidenter
springt dasselbe in die Augen beim obersten Satze des Cartesius:
«cogito ergo sum », der {ibrigens bereits einen Kausalschlull ausdriickt.
Selbst Hegels oberstes Prinzip : das Sein wird, ist nicht das oberste,
da es voraussetzt, dall Werden und Nichtwerden nicht dasselbe sein
kann. Uberall behauptet das Kontradiktionsprinzip unter den ersten
Prinzipien unleugbar den ontologischen Primat.

Aber ist das auch dem Identititsprinzip gegeniiber der Fall?
Da beginnt bei den Modernen, Scholastikern und Nichtscholastikern,
die strittige Irage! TIst der Satz wahr: « Comme toute négation est
fondée sur une affirmation, en soi le principe supréme est le principe
d'identité» 7 * Ist die folgende Ablettung richtig : Weil Sein Sein ist und
Nichtsein Nichtsein, kann Sein nicht zugleich Nichtsein sein ? * Wenn

III. Met. c¢. 3; Thomas in IV. Met. lect. 2 ; in XI. Met. lect. 5.
I-I1. o4. 2.

Garrigou-Lagvange, Lc sens commun, p. 163.

Ib. p. 170.

= W o



270 Die Lehre von Akt und Potenz

« ja », dann liegt wirklich der ontologische Giiltigkeitsgrund des Kontra-
diktionsprinzips im Identitiitssatze. Dann ist ontologisch das Identitits-
prinzip offenbar das erste aller Prinzipien. Aber vielleicht ist die
umgekehrte Ordnung richtiger !

Zum voraus die wichtige Bemerkung : Die Behauptung: « Jede
Negation basiert auf einer Affirmation », ist millverstindlich. Sie ist
unrichtig in dem Sinne, dal} jedes negative Urteil ein bejahendes Urteil
voraussetze. Sie ist richtig in dem anderen Sinne, dal} jede negative
Idee eine positive Idee voraussetzt. Das ist im Kontradiktionsprinzip
priazis der Fall. Der Begriff des « Nichtseins » wird dem Begriffe « Sein »
gegeniibergestellt und setzt ihn daher voraus. Auch hier haben wir
also wieder jene moderne Verwechslung zwischen dem Gegensatze
zweier Konzepte und zweier Urteile ! Somit spricht dieses auf den
ersten Blick verbliiffende Argument absolut nicht fiir die ontologische
Prioritit des Identititssatzes vor dem Widerspruchsprinzip !

Aber dringen wir etwas tiefer in die Schwierigkeit ein. Uns
interessiert vor allem die obige Ableiﬁ-}mg des Kontradiktionsprinzips
vom Identitdtssatze ! Ist sie wirklich richtig ? Auftallend ist es in
erster Linie, dall der Altmeister der Logik und Metaphysik gerade die
umgekehrte  Ableitung vorgenommen hat. Aus der Leugnung des
Kontradiktionsprinzips schlieft er per absurdum auf die Leugnung
der Einheit und Identitit des Seins. Wenn das Kontradiktionsprinzip
nicht gilt, so argumentiert er iiberall, wo er ex professo die Frage
behandelt !, dann schwindet jede Identitit und Einheit des Seins,
sodall Menschsein Nichtmenschsein, Weillsein Nicht-Weillsein, Wahrsein
Falschsein sein kann.? Dann schwindet das :zzsev der Dinge, jede
Verschiedenheit der Dinge® und man leugnet damit ebensogut die
Substanz, als die Wesenheit der Dinge « aiaizmy xxb <o w0 7y zivarn 4
und es ist dann gleich, ob ich sage 4 ist 5 oder 1000. % Alles ist dann
ein und dasselbe «:v wivta fstar». Gott, Mensch und ihr Gegenteil,
weil iiberhaupt #nichis st « odx sty 0d82v ». & Ist das nicht eine ganz
andere Ableitung ? Da hingt alles ontologisch vom Widerspruchs-
prinzip ab, die Identitit und Einheit des Seins, Substanz und

L ITI. Met. c. 4; X. Met. ¢. 5.
. FIIX. Met, o # [(Did, I, go%. 4, 506, 545, j0p. 24 ss.; X. Met. o 5
(Did. 1, 589).
3 1I1. Met. c. 4 (Did. IL. 507, 22).
* Ib. (505, 49.)
5 Ib. (508, 17.)
Ib. (503. 34; 507. 18 ss.)

o



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 271

Wesenheit der Dinge! Und genau dieselbe Ableitung befiirwortet
Thomas von Aguin In seinem Kommentar zu Aristoteles. !

Aber dringen wir noch etwas tiefer in das Problem ein! Wenn
das Kontradiktionsprinzip ontologisch erst aus der Identitit des Seins
folgt, wo liegt dann der Grund der Einheit, respektiv der Identitit des
Seins ? In der Wesenheit des Dinges, sagt man! Aber warum ist die
Wesenheit Grund der Identitdit ? Das bleibt dann absolut unerklarlich.
Ja, mehr noch! Wenn Sein zugleich Nichtsein kann, dann kann die
Wesenheit, die doch durch das Sein konstituiert wird, zugleich Nichtsein
sein, d. h. sie ist gar nicht mehr Prinzip der Einheit, Unteilbarkeit,
d. h. der Identitit. So gibt es also dann gar keinen Grund der
Identitit des Seins! Die wahre ontologische Ableitung ist eine ganz
andere als die obige von Garrigou-Lagrange, die umgekehrte. Deshalb
und nur deshalb ist das « Sein Sein » und nicht Nichtsein — Identitit
— weil es sonst zugleich wire und nicht wire — gegen das
Kontradiktionsprinzip. Und wieder deshalb ist « Nichtsein Nicht-
sein » und nicht Sein, weil sonst Nichtsein und Sein zugleich wiren —
Kontradiktionsprinzip. Der tiefste Grund aber, warum Sein und Nicht-
sein nie dasselbe sein kénnen, liegt in dem innersten quidditativen
Gegensatze des Seins und Nichiseins, das die Negation des ersteren ist,
sodall dasselbe nicht einmal als zugleich seiend und nicht seiend
gedacht werden kann, was das Kontradiktionsprinzip eben ausdriickt.
Und daher liegt in thm und der transzendentalen Beziehung des Seins
und Nichiseins, die es ausdrickt, der ontologische Grund der Identitst
des Seins und damat des Identititsprinzips !

Es ist also doch wahr, was Thomas vom Kontradiktionsprinzip
gesagt : quod fundatur supra rationem entis et non entis et super
hoc principio omnia alia fundantur. » 2

b) Der psychologische Primat.

Weitaus am meisten Gegner hat, wie frither bemerkt, der psycho-
logische Primat des Kontradiktionsprinzips. Auch hier macht ihm das
Identititsprinzip den ersten Rang streitig. Die groBere Anzahl der
modernen thomistischen und nicht thomistischen Philosophen halt
den Satz : « Sein ist Sein », genetisch fiir frither als den andern : « Sein
und Nichtsein kénnen nicht zugleich sein. » Und auf den ersten Blick

1 In IV, Met. lect. 3; in XI. Met. lect. 5 und 6.
2 I-11. 94. 2.

1



272 Die LLehre von Akt und Potenz

scheint das fast wie selbstverstindlich. Der Satz, in dem Subjekt
und Pridikat dasselbe sind, scheint so einfach zu sein, dall man
wirklich versucht ist, ihn ohne weiteres als erstes Urteil zu taxieren.
Allein das Einfachste ist.in der Ordnung des menschlichen Erkennens
nicht immer das Erste und lLeichteste.

Auffallend ist es, daBl Thomas von Aquin ebenso kategorisch fir
diesen Primat des Widerspruchsprinzips eintritt, wie fiir den onto-
logischen. Gleich wie die ldee des Seins, so dullert er sich, der erste
Gegenstand der einfachen Auffassung ist, so ist das Kontradiktions-
prinzip das erste Urteil der zweiten urteilenden Tdtigkeit des Verstandes :
«ideo hoc etiam principium (impossibile est esse et non esse simul)
est naturaliter primum in secanda operatior ¢ intellectus sc. componentis
et dividentis. » ! Die zweil ersten von uns crworbenen Ideen, so meint
er, sind die des Seins und Nichtseins und daraus bildet der Verstand
das erste Urteil : Sein kann nicht zugleich nicht sein. > Damit stimmt
er iibrigens mit Aristoleles villig uiberein und beide fiithren fiir diesen
genetischen Primat des Kontradiktionsprinzips die gleiche tiefere Be-
griindung an. Sie sagen: da der Verstand in allem, was ev urteilend
erkennt, die Irkenninis des Widerspruchssatzes schon voraussetzt, muf
dieses Prinzip das crsterkannie sein, das erste Urteil, das der Verstand
spontan fdallt. ® ,

Laft sich diese Auffassung auch heute noch begriinden > Wir
wollen es versuchen. Vielleicht ist man inbezug auf das Identitits-
prinzip einer grollen Tduschung zum Opfer gefallen. Es scheint, wie
oben gesagt, so einfach und leicht erfalBbar zu sein und ist tatsichlich
doch dunkel und kompliziert. Eigentlich spitzt sich die Frage dahin
zu: Ist nach der Idee des Seins diejenige der Identitit die erst-
erworbene, aus denen dann als erstes Prinzip der Identititssatz
hervorgeht, oder aber setzt umgekehrt das Identitétsprinzip auBer der
Idee des Seins jene des Nichtseins und die Erkenntnis des Widerspruchs-
prinzips schon voraus 7 Das erstere behaupten die Anhinger des
Identitiitsprimates, das letztere die Verfechter des Kontradiktions-
primates. Damit diirfte der Streitpunkt klar prizisiert sein.

1 In IV, Met. lect. 2.

2 « Hoc antem est, quod non contingit idem simul esse et non esse. Quod
quidem ea ratione premum est, quia termini ejus sunt ens et non ens, qui primo
in consideratione intellectus cadunt. » In XI. Met. lectio 3.

3 II1. Met. ¢. 3 (Did. TI, 503. 36). Thomas sagt von ihm : « Nec aliquis petest
secundum hanc operationem (intellectus dividentis et componentis) aliquid intel-
ligere nisi hoc principio intellecto. » In IV. Met. lect. 2.



als tiefste Grundlage der thomistischen Svnthese 273

Zur Lisung der I'rage : In Streitfragen und deren Losung ist es
vor allem wichtig, von einem gemeinsamen ILehrpunkt auszugehen.
So sei es hier! Beide Parteien verstehen unter [Identitdit des Seins
Einheit des Seins. Das Sein ist sich absolut identisch, wenn es in sich
einheitlich, ein wnum 11 se ist. Auch darin stimmen beide Parteien
uiberein, dall Erkenntnis der Einheit des Seins gleichbedeutend ist
mit der Iirkenntnis der Unfeilbarkeit des Seins. Nun aber ist das
absolut unterschiedslose transzendentale Sein, dem das absolute Nicht-
sein gegeniibersteht, nur dann unteilbar, wenn es das Nichtsein aus-
schlie8t und von ihm sich unterscheidet. Wer also die Unteilbarkeit des
Seins erkennt, mull von ihm das Nichtsein leugnen und « Sein» vom
« Nichtsein » unlerscherden, denn darin besteht die einzige Teilbarkeit
des Seins, dal3 es Sein und Nichtsein wire. Daher mit Recht Thomas
von Aquin : « Unum vero, quod convertitur eum ente, non addit supra
ens nisi negationem divisionis.» ! Also setzt die Erkenntnis der Unteil-
barkeit des Seins die Ideen von Sern und Nichisein und die Unler-

2

scheidung beider voraus. 2 Diesen Unterschied erkennt aber nur, wer
irgendwie weil}, dall Sein und Nichtsein nicht zugleich dasselbe sein
konnen, denn wenn sie dasselbe sein kénnen, unterscheiden sie sich
nicht. TFolglich setzt die Erkenntnis der Unteilbarkeit, d. h. der
Identitit des Seins auch die Erkenntnis des Kontradiktionsprinzips
voraus. Also besitzt dieses auch genetisch den Vorrang vor dem
Identitéitsprinzip !

Darnach wiirde unser Verstand zeitlich zuerst die Idee des
« Seins », dann die des « Nichtseins » und im Kontradiktionsprinzip, als
erstem Urteil, den unverschnlichen « Unterschied » beider, und daraus
die Unteilbarkeit — Einheit = Identitit des Seins erkennen. Diese
Reihenfolge hat Thomas von Aquin wiederholt hinreichend klar
angedeutet. So, wenn er sagt: « Primum enim, quod in intellectum
cadit, est ems; secundum vero megatio entis; ex his autem duobus
sequitur tertio intellectus divisionis ; quarto autem sequitur in
mtellectu ratio wnius. » 3

Alles, was die ersten Prinzipien angeht, wird, genauer analysiert,
kompliziert, hart und fast ungenieBbar. Man kann aber oft, der
Substanz nach dasselbe, in einer viel plausibleren FForm ausdriicken.
So leuchtet es ziemlich leicht ein, dall der Satz: « Das Sein ist sich

1 Pot. g. 7 2L'11. 2 ad 4.
% Pot. q. 7 ad 1g; dasselbe L. 11. z ad 4,

Divus Thomas. 13



274 Die Lehre von Akt und Potenz

identisch, ist einheitlich, unteiibar», doch offenbar die IErkenntnis
voraussetzt, dall Identischsein und Nichtidentischsein, Embheitlichsein
und Nichteinheitlichsein, Unteilbarsein und Teilbarsein, nicht dasselbe
sein konnen. Damit wird genetisch nicht bloB das Kontradiktions-
prinzip vorausgesetzt, sondern durch dasselbe auch die Idee des « Seins »
und « Nichtseins ». Wir haben die von uns verfochtene These !

Der tiefere Grund aber dieser ganzen Erkenntnisgenesis liegt in
dem tiefen, aber viel vergessenen thomistischen Satze: «intellectus
cognoscit dividendo et componendo. » Und der Grund dieses Grundes,
wie Thomas ausdriicklich betont!, in der Natur unseres menschlichen
Verstandes, der in der Erwerbung der LErkenntnisse stetig von Potenz
zum A kte iibergehend, teilend, vergleichend und aus den Gegensitzen das
Erkannte verbindend, erkennt. Ich denke, in einer Zeit, wo die modernen
Psychologen so energisch auf die Rolle, die der Kontrast und die
Gegensitze bei Erwerbung und Klirung unserer Erkenntnisse spielen,
hinweisen, durfte das erwiahnte thomistische Prinzip auch wieder seine
verdiente Beachtung finden! Interessant aber ist es, dall auch die
Losung dieses Problems auf die Lehre von A4f und Potenz zuriickliuft !

c) Der logische Primat.

Ist das Kontradiktionsprinzip auch das erste Prinzip jeder Bewers-
fiihrung ?

Wer oniologisch dem Identitdtsprinzip den Vorrang zuspricht,
miillte folgerichtig auch in der logischen Ordnung ihm den Primat
vindizieren. Statt dessen hat man, nach Suarez 2, mehr die Rollen
etwas zu verteilen gesucht. So Zigliara 3, Trendelenburg *, Grarrigou-
Lagrange ® und andere. Das erste Prinzip des direkten Beweises ist
das Identitiatsprinzip, das des wndirekien der Widerspruchssatz ; aber
absolut genommen, d. h. absechend von jeder speziellen Beweisart,
so meint wenigstens Zigliara, ist doch das Kontradiktionsprinzip das
erste Prinzip des Beweisverfahrens. &

Das letztere ist das Beste, was da gesagt wird ! Alles andere hat
mehr Wirrwarr in die Frage gebracht als Klarheit. Vor allem ist

I. 85+ 5

Disp. met. disp. III. sect. III. n. 6-9.

S. Phil. Log. 55. VII.-X. Della luce intell. ¢ dell’ Ontologismo. IL. n. 470 ss.
Elem. log. Arist., § 9.

Le sens commun, pag. 169 L.

8. Phil, Leg: 55. X,

@ WU R W o



als tiefste Grundlage der thomistischen Svnthese 275

es nicht klar, wie das Kontradiktionsprinzip erstes, tiefstes Prinzip der
Beweisfithrung an sich ist und dann doch wieder das Identitits-
prinzip erstes Prinzip des direkien Beweises sein soll! Es liegen ganz
sicher Konfusionen vor! Gewil} gibt es besondere Beweisprinzipien je
nach den Beweisarten und Wissenschaftsgattungen.' So kann man
auch den beiden Arten der Beweisfithrung, der direkten und indirekten,
jeder ihr eigenes Prinzip anweisen. Da der direkle Beweis positiv
oder negativ aus dem inneren und daher wahren Sein des Zubeweisenden
schlieft 2, gilt fur ihn das spezielle Prinzip: das Wahre folgt per se
nur aus dem Wahren.® Umgekehrt geht der indireklie Beweis vom
falschen Gegensatze — oppositum -— des Zubeweisenden aus, um durch
seine falschen Konsequenzen die These zu beweisen. Da gilt das Axiom :
« Falsches geht nur aus Falschem hervor.» * Das sind nach Aristoteles
und Thomas und zwar da, wo sie von den spezifisch verschiedenen
Beweisprinzipien reden, die Spezialprinzipien des direkten und indirekten
Beweises.

Beide reden aber, und zwar daselbst, noch von allgemeinen Beweis-
prinzipien, «principia communia ». Allgemein sind sie nicht in dem
Sinn, dall man aus ihnen allein alles beweise, denn aus den ersten
Prinzipien allein beweist man {iberhaupt nichts. » Allgemein sind sie,
insofern sie fiir jeden Beweis notwendig sind. Und das sind jene ersten
unmittelbar evidenten Prinzipien, wie «ens et non ens .... non
contingit idem esse et non esse, quae uni et eidem sunt aqualia, sibi
invicem sunt aequalia». ® Aber auch hier gibt es noch eine Unfer-
ordnung. Beide, der direkte und indirekte Beweis, setzen das
ontologische Identitdtsprinzip : « Sein ist Sein, Nichtsein ist Nichtsein »
notwendig voraus. Denn wenn ich im indirekten Beweis sage : « Falls
das Ganze nicht gréBer ist als seine Teile, so ist es iiberhaupt nicht
Ganzes », so setzt das voraus, daBl Ganzes Ganzes sei, Teil Teil.?

1 1. Anal. Post. c. 32.

* Trendelenburg, 1. ¢, § 44.

# 1. An. Post. 32 (Did. 1. 151. 171),

4 An. Post. c. 32 (Did. I. 151, 11). Thomas in I. An. Post. lect. 41.

5 Ib. 6 S. Th. in I. An. Post. lect. 471.

7 Es gibt auch indirekte Beweise, die wirkliche Schliisse sind ex termino
medio, der aber in das Oppositum des Zubeweisenden verlegt wird, z. B. was
korperlich ist, hat ein Ende, Gott hat kein Ende, also ist er nicht kérperlich.
Hier leuchtet es noch klarer ein, wie das Identititsprinzip auch fiir den indirekten
Beweis notig, da der eigentliche SchluB auch logisch nur aus der Identitit und
Nichtidentitit mit dem Terminus medius schlie3t.



276 Die Lehre von Akt und Potenz

Aber das Identititspiinzip setzt im direkten und indirekten Beweis
wieder das Kontradiktionsprinzip als lefztes und daher erstes Prinzip
jeder Beweisfithrung voraus, denn ohne dasselbe gibt es iiberhaupt
keine lIdentitidt. Und Aristoteles fithrt auch tatsichlich, sowohl den
direkien ! als auch den indirekten Beweis auf das Widerspruchsgesetz
zuriick. * Und Thomas nicht anders. 3

Als Fazit ergibt sich : dal weder der Identititssatz das Spezial-
prinzip des direkten Beweises ist noch das Kontradiktionsprinzip das
Spezialprinzip des indirekten, sondern beide Beweisarten ruhen auf
beiden Prinzipien, zundchst auf dem Identitdtsprinzip und dieses wieder
auf dem Kontradiktionsprinzip. Wahr bleibt also, was Thomas vom
Widerspruchsprinzip gesagt: « Et propter hoc ommnes demonstrationes
reducunt suas propositiones in hanc propositionem sicut in ultimam
opinionem omnibus communem. » *

d) Der kriteriologische Primat.

Schon Aristoteles hatte das Kontradiktionsprinzip das sicherste

L ~

aller Prinzipen genannt: « lf‘is{jf/_v_ori'r'q BJ‘.:.)'/"\Q Tasoyv », das jede
Tauschung ausschlieBt: « mest v Srwbzushiver 23dvatov ». 5 Dafiir fithrte
Thomas von Aquin drei Griinde an : Es ist das sicherste, « firmissimum »
aller Prinzipien, erslens, weil niemand beziiglich dessen #r7en kann, da
es allbekannt ; zweitens, weil es, selbst ohne Vorawssetzung, fiir jede
Kenntnis vorausgesetzt wird ; drittens, weil es keines Beweises bedarf,
sondern unmittelbar, die Abstraktion seiner Termini vorausgesetzt,
spontan erkannt wird. 6

Auch die moderne Kritik konnte dem Prinzip die hohe Bedeutung
nicht abstreiten und insoweit sie seine absolute Sicherheit dann und
wann in Frage stellte, konnte sie es nur, indem sie demselben einen
vollig anderen Sinn als Aristoteles zugrunde legte. Dal} es keinen

! Das tut er in I1. An. Prior. c¢. 2 (Did. I. 9o. 12), wo er gerade ex professo
beweist, dal aus Wahrem nur Wahres folgen konne, weil sonst das Kontradiktions-
prinzip geleugnet wiirde.

2 1. An. Post. c¢. 32 (Did. II. 151).

3 Er nennt es « primum demonstrationis principium ». In IV, Met. lect.
— gegen Ende.

1 1Ib.

5 I1I. Met. c. 3 (Did. 1I. 503. 32); dasselbe ¢. 4 (504. 10); X. Met. c. 3
(589. 1).

6 « Manifestum est ergo quod certissimum principium sive firmissimum tale
debet esse, ut circa id non possit errvari et quod non sit suppositum et quod adveniat
naturaliter. » In IV. Met. lectio 2.

[§S]



als tiefste Grundlage der thomistischen Svnthese 2779

eigentlichen, d. h. direkten Beweis zulil3t, ist selbstverstindlich. Wenn
Aristoteles gesagt : alles beweisen wollen, auch das, was fiir jeden
Beweis vorausgesetzt wird, seil unsinnig, zeuge von Mangel an Bildung
und wiirde schlieBlich iiberhaupt jedem menschlichen Wissen den Weg
aussperren !, so ist das keine «faule Ausrede », sondern es gilt auch
heute noch. Wie er indirekt, per absurdum, aus der Leugnung des
Kontradiktionsprinzips als absurde FFolgen, die Leugnung der Tdentitit,
der Substanz und Wesenheit, der Dingunterschiede, des Wahren und
Falschen und schlieBlich auch die Leugnung der Leugnung ableitete,
haben wir oben gesehen. ? In all dem folgt ihm auch Thomas, dann
und wann die Widerspriche noch schirfer fassend.® Das Scharf-
sinnigste aber liegt doch in der Bemerkung des grolen griechischen
Denkers, wenn er sagt, der Leugner des Prinzips milSte schlieBlich,
wenn er die logischen Konsequenzen zoge, sprachlos und gedankenlos
und sinneserkenninislos das Leben der Pflanzen, « wév guzav » 4 fithren.
Denn nicht blo3 jedes gesprochene Wort und jede gedachte /dee setzt
voraus, dall das Wort und sein Gegenteil, die Idee und ihr Gegenteil
nicht dasselbe sind und sein kénnen, sondern auch jedes Sinmesbild
prisentiert etwas Bestimmtes, dessen Gegenteil als nicht zugleich
dasselbe aufgefal3t sein kann. Der Leugner miillte also sprachlos,
gedankenlos sich verhalten. So aber koénnte er das Kontradiktions-
prinzip auch nicht leugnen !

Somit behauptet das Widerspruchsprinzip unter jedem Gesichts-
punkt den absoluten Primat. Den ontologischen : weil nicht blo3 alle
iibrigen ersten Prinzipien, sondern auch der Identitiitssatz den Grund
threr Giltigkeit im Kontradiktionsprinzip haben, das den letzten
Grund der Einheit des Seins birgt ; den psychologischen - weil es
genetisch das erste Urteil des Verstandes ist, indem auch das [dentitits-
prinzip die Idee des Nichtseins und seine innere Unvertriglichkeit
mit dem Sein voraussetzt ; den logischen : weil es das tiefste und daher
erste Prinzip aller Beweise und Beweisprinzipien ist ;

logischen : weil jede Leugnung seiner Sicherheit die Leugnung selber

den rkriterio-

verunméglicht und dadurch fiir dasselbe wieder Zeugnis ablegt !

! III. Met. c. 4 (504. 11 ss.) ; X. Met. ¢, 5 (589. 5 ss.). Thomas, in IV. Met,
lect.

(8]

2 III, Met. c. 4 und 5; X. Met. ¢. 5 und 6.
3 In IV. Mct. lect. 3. 4. 5; in XI. Met. lect. 3. 6.
4 IIT. Met. ¢. 4 (304. 21 und 507, 46). Thomas, in 1V, Mct. lect. 3.



278 Die Lehre von Akt und Potenz

Folgerungen.

Die IFolgerungen, welche aus dem Gesagten sich ergeben, sind
zahlreich, von denen wir nur wenige oberflichlich beriihren. Sie pri-
zisieren die Stellung und den Sinn des Kontradiktionsprinzips noch
genauer.

Wegleitend sei hier der tief wahre Satz : Das Widerspruchsprinzip
teilt das Los der beiden Termint, aus denen es besteht, d. h. des trans-
zendentalen Seins und  Nichtseins. Daraus ergeben sich wichtige
Folgerungen.

1. Wie vom Sein, so gibt es auch vom Kontradiktionsprinzip
eine doppelte Erkenntnis : eine unbewufite, spontane, naturmdfige und
daher ganz dunkle, und eine bewuftle, reflexive, motivierte, jormale und
daher wissenschajiliche. Das Widerspruchsprinzip als erstes Urteil des
Verstandes gehort zur ersteren, dunklen Erkenntnis. Von « Modalsatz »,
der ja als solcher zu unserem wissenschaftlichen Apparat gehort, ist
da gar keine Rede. Gewil}, der Verstand urteilt ! Aber dieses erste
Urteil ist nicht blo3 ohne Uberlegung und SchlieBen, denn das gibt’s
bei den ersten Prinzipien iberhaupt nicht !, sondern der Verstand
weild auch nicht, daf er urteilt, dald er zum ersten Mal urteilt, dall sein
Urteil real ist, dall es das Widerspruchsprinzip ist, dall es unmittelbar
an sich evident ist und warum. Alles das wiirde fiir das erste Urteil
wieder Urteile voraussetzen. Alles das ist erst Gegenstand spiterer
und vor allem der wissenschajtlichen Untersuchung in der Metaphysik.
Da kann jemand das Prinzip sogar leugnen, allerdings nicht ohne es
in der Leugnung wieder vorauszusetzen. Weil naturnotwendig divi-
dendo und componendo erkennend, ist der Menschenverstand von
Hause aus, ex natura sua, all da urteilend, wo die termini des Urteils
klar vor ihm liegen. Und in seinem ersten Urteil, den Inhalt des
abstrahierten Seins und seiner Negation schawuend, ist ihm das Urteil
iiber die Unverséhnlichkeit, die Unvertrdglichkeit des Seins und Nicht-
seins naturnotwendig und selbstverstindlich. Daher sagt Thomas von
diesem ersten Urteil : «adveniat quasi per maturam habenti ipsum,
quasi ut naturaliler cognoscatur ».

2. Das Los seiner Termini, aus denen es besteht, teilt das
Kontradiktionsprinzip auch inbezug auf seine Ausdehnung. Es ist

1 In IV, Met. lect, 2.
2 Tb.



als tiefste Grundlage der thomistischen Svnthese 279

so weit wic das Sein. In erster Linie hat es allerdings seine Geltung
in der ganzen realen Ordnung, da das transzendentale Sein, in dem
potenziell alle Realbegriffe enthalten, notwendig real sein muf3. Aber,
weil auch das gedankliche Sein — ens rationis — nach Art des realen
Seins
das Kontradiktionsprinzip ebenso grundlegend fiir das logische Sein
wie fur das reale. Ls ist ebenso wahr zu sagen : das Genus kann als
solches nicht zugleich ein Nicht-Genus sein, wie: der Mensch kann

ad modum entis — von unserem Geiste gebildet wird, ist

nicht Nichtmensch sein.

3. Das alles erklirt uns seinen eminent analogen Charakter. Weil
in dem unversohnlichen Gegensatze des transzendentalen Seins und
Nichtseins, den das Widerspruchsprinzip ausdriickt, potenziell jede
begriffliche reale und logische Vielheit und Unterscheidung enthalten
ist und ihren tiefsten Grund besitzt, ist der Sinn des Prinzips in seiner
Anwendung so verschieden, wie die Gegenstinde, auf die es Anwendung
findet. Is ist also nicht eindentzg — univocum. Aber immer schlie3t
es vom Sein das Nichtsein aus. Es ist also dhnlichdeutig.

4. Endlich ist auch fiir das Kontradiktionsprinzip die Lehre von
Akt und Potenz grundlegend. Das hat uns seine Genesis gezeigt. Das
zeigte und soeben seine analoge Anwendung, sein Inhall, jene trans-
zendentale Opposition, die es formell ausdriickt, und die potenziell
alle begrifflichen Gegensatze und Unterschiede enthidlt. Das ist aber
auch wahr beziiglich seiner genauen, scharfen begrifflichen Fassung.
Mit Recht hat schon Aristoteles ! und nach ihm Thomas von Aquin 2
bemerkt : pofenziell kann in gewissem Sinne ein und dasselbe Vieles
und Entgegengesetztes sein, aber nicht aktuzll, d. h. nicht unter ein
und demselben Gesichtspunkte.

Dral dua shoavth civar Ov owal pa Ov, ok oU watd tavto ov i duvaper udv yio
LuOZyETAL AP TauTo eivow TX Evavtia, gvtedeyela 8'0¥. » 111, Met. c. 5. (209, 3).

? « Unde etiam aliquo modo idem potest esse simul ens et non ens, ct aliquo
modo non potest. Contingit enim quod idem sit contraria in potentia, non tamen
perfecte id est in actu.» In IV, Met. lect. 3.



	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

