
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Neue Wege der Theologie.
K. Adam : Das Wesen des Katholizismus 3. Düsseldorf (L. Schwann)

1926 (258 S.).

K. Adam : Glaube und Glaubenswissenschaît im Katholizismus -,

Rottenburg (Bader) 1923 (165 S.).

Dr. Karl Eschweiler : Die zwei Wege der neueren Theologie. Georg
Hermes— Matth. Jos. Scheeben. Eine kritische Untersuchung des Problems
der theologischen Erkenntnis. Augsburg (B. Filser) 1926 (Kl. 40, 337 S.).

Die gewaltigen politischen und sozialen Umwälzungen der letzten Zeit
haben auch das geistige Leben nach neuen Richtungen hin orientiert,
und zwar selbst die katholische Theologie nicht ausgenommen. Das
Losungswort : « Das Alte stürzt, Neues muß sich erheben », wird eben
naturgemäß selbst vor dem Heiligen sich geltend zu machen suchen. In
einem gewissen Sinne ist die Forderung auch berechtigt. Neue, besondere
Zeitverhältnisse, besonders eigenartige Geisteseinstellungen rufen auch nach
einer richtigen Anpassung der Theologie in der Art der Behandlung der
Glaubenslehren : tatsächlich haben neue Zeitverhältnisse auch jeweilen
einen starken Einfluß auf die theologische Methode (im weiteren Sinne
des Wortes) ausgeübt. Irrig wäre dagegen die Forderung im Sinne einer
Änderung des Inhaltes, der Lehre der Theologie oder auch nur der
Prinzipien ihrer Methode. Da nun die geistige Verfassung unserer Zeit
eine Veränderung erfahren hat, wie wir sie so tiefgehend nur selten in
der Geschichte feststellen können, ja so eigenartig wie noch nie, so erscheint
es als eine Notwendigkeit, daß auch die moderne Theologie ihre Taktik
der neuen Ment'alität anpasse, nicht zwar um in ihr unterzugehen, sondern
um ihr gewachsen zu sein, um sie zu verstehen, um sie richtunggebend
beeinflussen zu können, um unter Ruinen das Gebliebene zu neuer Geltung
zu bringen. Dagegen müßte es als Verirrung bezeichnet werden, wenn
katholische Philosophen und Theologen auch noch selbst ihre eigene Lehre
dem allgemeinen Verderben opfern wollten, wenn sie selbst sich beinflussen
ließen, wie es leider trotzdem vielfach geschieht. Indes muß auch dort,
wo es sich ausschließlich um Anpassung in der Behandlungsweise, um
Auswahl der Gedankengänge, um Ausbau der theologischen Methode
handelt, doch peinlich darauf gesehen werden, daß die Sache darunter
nicht leide, daß ein wirklicher Fortschritt erreicht werde. In diesem Sinne
sollen im folgenden einige neuere theologische Werke besprochen werden,
die das offenkundige Bestreben zeigen, auf der alten Lehre fußend neue
Wege einzuschlagen.

x. An die Spitze möchten wir das Werk des Tübinger Dogmatik-
professors K. Adam über « Das Wesen des Katholizismus » stellen. Adam



2l6 Literarische Besprechungen

sucht in ganz eigenartiger Form die katholische Kirche gegenüber
protestantischen und rationalistischen Auflassungen zur Anerkennung zu bringen,
indem er besonders die Einstellung der Kirche auf Christus und ihre
ethischen Forderungen betont. Da die Schrift Vorträge bietet, die der
Verf. an der Universität Tübingen vor Hörern hielt, « von denen ein Großteil

akatholischen Bekenntnissen angehörte » (Vorwort), so konnte er
kaum eine bessere Wahl treffen ; zugleich werden aber die tiefgefühlten
Gedankenreihen auch auf rein katholische Kreise ihren Eindruck nicht
verfehlen. So ist Adams Schrift nicht nur eine vorzügliche Antwort auf
die bekannten Schriften von A. Harnack und F. Heiler, sondern zugleich
auch eine prächtige Darstellung der katholischen Kirche. Der Aufsatz
über « Die Gemeinschaft der Heiligen » enthält eine herrliche Partie über
die Mutter Gottes. Einzelne Redewendungen sind allerdings mißverständlich

; zum Teil erklären sie sich zwar aus der Rücksicht auf das Auditorium,
andere dagegen (wie über das allgemeine Priestertum, S. 145 f., über
Dogmenentwicklung, S. 153 f., und auch über die Katholizität) müßten
in einer neuen Auflage genauer überprüft werden. Die Schrift Adams wird
Geistlichen wie Laien beste Dienste tun und reiche Anregung bieten.

2. Nicht so günstig können wir eine andere Schrift Adams : « Glaube
und Glaubenswissenschaft im Katholizismus » beurteilen. Adam versucht
zwar auch hier die rationelle Begründung bzw. Verteidigung der katholischen
Glaubenslehre. Aber bei aller Anerkennung der guten Intention bzw. des
kirchlichen Standpunktes kann die'vorgeschlagene Lösung nicht durchweg
befriedigen. Schuld daran trägt wohl die Verwendung einer nicht einwandfreien

Erkenntnislehre.
Inbezug auf den Glauben untersucht Adam besonders das Problem,

ob der theologische Glaube als solcher sein verursachendes Prinzip in der
übernatürlichen Wirksamkeit Gottes habe (S. 18). Gegenüber «

rationalisierenden » Bestrebungen, den Grund der Glaubensgewißheit in die eigene
rationale Einsicht in die Glaubwürdigkeitsgründe zu verlegen, betont er
energisch den Ursprung des theologischen Glaubens aus der Gnade, aus
der Selbstoffenbarung Gottes. Hierin wird ihm jeder Thomist beipflichten.
Das übernatürliche Moment ist nicht etwas zum Wesen des Glaubensaktes
erst Hinzutretendes, vielmehr ist der Glaubensassens als solcher innerlich,
wesentlich ein übernatürlicher Akt. Dies hat auch die thomistische Schule
gegenüber den Nominalisten, Skotisten und ihren neueren Nachfolgern
immer festgehalten : das ist auch die Lehre des hl. Thomas, der gerade
davon ausgeht, daß der Glaubensakt selbst eine übernatürliche Erhebung
des Menschen zu Gott sei, daß darum die bewirkende Ursache des Glaubensaktes

die Gnade Gottes und der Glaubenshabitus ein wesentlich, innerlich
eingegossener sei (II-II q. 6 a. 1. 2.). In diesem Sinne definiert auch das
Vatikanische Konzil, daß jener Glaube, der der Offenbarung um der
Auktorität der offenbarenden Gottes willen zustimmt, ein übernatürlicher
sei, « Dci aspirante et adiuvante gratia » zustande komme.

Ebenso betont Adam ganz richtig, daß « das letzte, entscheidende
Motiv » des Glaubens Gott selbst ist. « Ich spreche mein Credo nicht wegen
meiner Einsicht in die Evidenz der übernatürlichen Gotteserkenntnis,



Literarische Besprechungen 217

sondern wegen der göttlichen Auktorität selbst, insofern es letzten Endes
die Ehrfurcht vor eben diesem evidenten Göttlichen ist, die zu
unbedingter Annahme seiner Bezeugungen nötigt » (S. 54). Wir glauben
an Gott «um Gottes willen» (52). Das sagt ja auch das Vatikanische
Konzil : die als Glaubensgrund angeführte Auktorität Gottes ist ja nicht
meine natürlich gewonnene Überzeugung von der Auktorität Gottes,
sondern eben die objektiv in Gott selbst liegende göttliche Auktorität. Im
gleichen Sinne hat schon der hl. Thomas gelehrt, daß das Formalobjekt
des theologischen Glaubens die Veritas prima, die substanzielle Wahrheit,
die Gott selbst ist, sei (II-II q. 1 a. 1). Wir glauben zwar uns äußerlich
mitgeteilte Lehren, wie z. B. den Satz, daß Gott dreipersönlich sei, aber
wenn wir dies wirklich im theologischen Glauben festhalten, um der
Auktorität des sich offenbarenden Gottes willen, so erfassen wir diese Lehre,
insofern sie von Gott selbst erkannt und mitgeteilt wird ; das Formalobjekt

ist die Wahrheit, die diese Lehre im göttlichen Erkennen selbst
hat, nicht zwar durch Einsicht in die innere Wahrheit des Satzes, sondern
im Dunkel der Offenbarung. Darum ist der Glaube auch felsenfest sicher
und wesentlich übernatürlich. Im gleichen Zusammenhange lehrt Thomas
allgemein, daß die theologischen Tugenden Gott selbst zum formalen
Objekt haben, ja auch zum materialen Hauptobjekt, und zwar nicht den
rein natürlich erkannten Gott, sondern insofern er übernatürliches Endziel
ist und die natürliche Erkenntnis übersteigt — « ipse Deus, qui est ultimus
rerum finis, prout nostrae rationis cognitionem excedit » (I-II q. 62 a. 2).
Die natürlich gewonnene Erkenntnis ist nur Vorbedingung des theologischen
Glaubens. Adams Lehre über den Glauben steht darum auf guter
theologischer Grundlage. 1

Nun tritt aber bei Adam ein drittes Element der Glaubenserklärung
hinzu, das Element des « Irrationalen ». Schon in der Erörterung der
frühern zwei Sätze gebraucht Adam vielfach Wendungen, die mißverständlich

gedeutet werden können ; der Ausdruck « irrational », ein mit Absicht
gewählter, eine Art von terminus technicus, der deswegen auch immer
wiederkehrt, ist nicht nur mißverständlich, sondern auch irreführend.
Ein « Irrationales » ist, wie Adam selbst schreibt, « etwas Unbegreifliches,
Überbegriffliches, ja wesenhaft Übernatürliches » (S. 20), etwas, das ohne

1 Adam schreibt zwar: «Die philosophischen und historischen Argumente
sollen den Heilsglauben nicht erzeugen helfen, sie setzen ihn vielmehr voraus.
Was sie anstreben, ist lediglich der Nachweis, daß dieser Glaube sich in das Ganze
unseres Seelenlebens einbaut, daß er rationale Voraussetzungen hat, daß er weder
ein unvernünftiger noch ein blinder, sondern ein vernünftiger Glaube ist» (S. 37).
Adam erklärt dies aber selbst wie folgt : « Sie verursachen nicht den Glaubensakt,
sie tragen nicht seine Gewißheit, sondern rechtfertigen lediglich seine Setzung
vor Wissen und Gewissen. Sie sind notwendige Vorbedingungen, aber nicht
Teilgründe des übernatürlichen Offenbarungsglaubens > (S. 38). Damit ist aber
nicht ausgeschlossen, daß die Glaubwürdigkeitsgründe einen wirksamen Einfluß
auf den Übergang vom Unglauben zum Glauben ausüben, ferner, daß ihre
Erkenntnis auch ohne den bereits vorausgesetzten Besitz des Glaubens möglich ist



21.8 Literarische Besprechungen

logische Begriffsoperation oder Begriffsbildung erfaßt wird (S. 45), es
fällt nicht unter das Objekt der Vernunft, sondern des Willens (S. 88).
In diesem vieldeutigen Sinne wird der Ausdruck « irrational » nun auch
auf das Glaubensmotiv angewendet. Ist das aber richtig

Gewiß ist der theologische Glaube übernatürlich, nach Wesen, Inhalt
und Motiv — aber wozu dafür den Ausdruck « irrational » verwenden
Ist der Glaube auch « unbegreiflich, überbegrifflich » Unbegreiflich, ja,
insofern wir hienieden das Wesen des Glaubens nie voll erkennen können ;

aber warum das Unbegreifliche « irrational » nennen « Überbegrifflich »

ist der Glaube nur in einem bestimmten Sinne, nämlich im Sinne von
« unbegreiflich » ; dagegen können wir sowohl den Inhalt der Glaubenslehren

als auch das formelle Glaubensmotiv begrifflich fassen, allerdings
nur in analogen, inadaequaten Begriffen — sonst gäbe es ja keine
theologische Lehre über den Glauben, noch bestimmte Dogmen. Ferner
ist der Glaube keine « logische Begriffsoperation » im eigentlichen Sinne des
Wortes : der göttliche Glaube ist Zustimmung fassensus) : aber eben
deswegen fällt der Glaubensakt in das Gebiet der Verstandestätigkeit, wenn
er auch nur auf das Geheiß des Willens zustande kommt. Der Glaubensakt
ist formell ein Verstandesakt und insofern « rational ». Es muß hier ein
Zweifaches bemerkt werden. Erstens muß zwischen der erleuchtenden und
erhebenden Gnadeneinwirkung Gottes auf den Geist des Menschen und dem
vom Menschen selbst gesetzten Glaubensakt unterschieden werden ; zweitens
sind die Kategorien « rational » und « irrational » Aussagen, die sich auf
unsere Erkenntnis der Dinge beziehen, sind aber keineswegs Eigenschaften
der göttlichen Tätigkeit selbst. Daraus ergeben sich zwei Folgerungen.
Erstens ist es verfehlt, wenn man das Gnadenwirken Gottes ein « irrationales »

nennt. Zweitens ist auch der Glaubensakt kein « irrationaler », vielmehr
ein Akt, der sich auf dem Gebiet der Erkenntnis bewegt : sein Prinzip ist
der durch die Gnade erleuchtete und erhobene Verstand, sein Materialobjekt

sind die in Form von Verstandesbegriffen von Gott geoffenbarten
Lehren (vergl. II-II q. 1 a. 2), sein Formalobjekt ist ein verstandesmäßiges,
die übernatürliche Autorität Gottes, die wir allerdings nur mit Hilfe des
erleuchtenden und erhebenden Gnadenbeistandes Gottes einigermaßen
erfassen können. Thomas spricht darum durchgehend von einem « attingere
Deum ». Die Qualifikation des Glaubens als « irrational » ist darum
abzulehnen, insofern damit der Glaubensakt in irgend einer Beziehung aus
der Erkenntnissphäre herausgerückt werden soll. Der Glaube ist kein
Wissen, wie Thomas immer betont, er ist auch keine Abart des Wissens,
wie Ritscbl-Harnack-Hoffmann uns zumutenl, aber er ist verstandesmäßige

Zustimmung zu einem verstandesmäßig erfaßten Denkinhalt. In
diesem Sinne ist darum die Qualifikation des Glaubens als « irrational »

zu korrigieren: der ganze Glaubensakt (nicht nur «das quäle» — S. 51)
ist übernatürlich, aber zugleich auch ein Akt des Verstandes. Im gleichen
Sinne sind verschiedene andere Wendungen Adams zu verstehen. So wenn
er dem Glauben « Intuition» zuschreibt (S. 49. 30), wenn er von göttlicher

1 Vergl. R. Schuttes, Fides implicita, I. S. 105 ff.



Literarische Besprechungen 219

«Innenschau» spricht (S. 30), wenn er sagt, daß wir im Glauben «Gott
unmittelbar inne werden» (S. 52), wenn er den Glauben als «Erlebnis»
oder « Erfahrung », als « unmittelbare » Erfahrung Gottes (92) bezeichnet
(S. 32) oder als « übernatürliche Gegebenheit » (S. 18) oder als « gottgewirkte
Gewißheit» (S. 30). 1

Die gleiche Idee des « Irrationalen » spielt bei Adam auch eine große
Rolle bei der Erklärung der « natürlichen Gotteserkenntnis ». Zugleich
wird sich auch der Begriff des « Irrationalen » noch schärfer herausstellen.
Nach Adam unterscheidet sich der Akt, durch den Gott ergriffen werden
kann, « in seiner Totalität wesensnotwendig von all den Erkenntnisakten,
durch welche wir uns der empirischen Weltdinge bemächtigen» (S. 59).
Zum Beweise wird erstens auf den Wesensunterschied von Gott und Welt
hingewiesen. Dieser Grund verschlägt aber nicht, weil das Formalobjekt
unserer Welt- und Gotteserkenntnis das gleiche ist — wir erkennen die
Welt und Gott unter dem Gesichtspunkte des Seins. Nur eine wesenhafte
Gotteserkenntnis ist auf diesem Wege nicht möglich. Als zweiter Grund
wird angeführt : « Es liegt nicht in der Wesenheit des esse contingens,
den persönlichen Gott zu offenbaren. Es liegt darin erst, weil und insofern
Gott darin erkannt sein wollte. Erst der freie Ratschluß der göttlichen
Güte machte, daß das esse contingens auch ein Spiegelbild des persönlichen
Gottes werde » (S. 62). Das beweist aber nur, daß die Möglichkeit der
Gotteserkenntnis den freien Schöpfungsakt Gottes voraussetzt. Drittens
wird darauf hingewiesen, daß zu einer fruchtbaren Erfassung des Göttlichen
eine ganz eigenartige geistige Einstellung erfordert sei (S. 64). «Aus der
weltüberlegenen, absoluten Persönlichkeit Gottes folgt, daß nur
Demut, Ehrfurcht, Reinheit und Liebe die der Erhabenheit des gnädigen
Offenbarungsgottes korrelate menschliche Geisteshaltung seien, die
wesensnotwendige sachgemäße Disposition zur natürlichen Gottescrkenntnis »

(S. 71). Der Gotteserkenntnis geht das « Bedürfnis nach einem absoluten
Wert, ein Seligkeitsbedürfnis » voraus. « Das Interesse für und die Sehnsucht

nach dem absolut Wertigen ist schon da, bevor der Verstand
reflektierend einsetzt und mit Hilfe des kausalen Denkens das gefühlsmäßig

Erfahrene überprüft, klärt und zum bewußten Gottesbesitz macht.
Dem Gotterkennen geht also das Suchen und Finden der Liebe voraus »

(S. 70). Vergl. 121 ff. Darauf ist zu erwidern, daß eine ähnliche geistige
Einstellung auch allgemein zu fruchtbarer Erkenntnis höherer Wahrheiten
erfordert ist, besonders auf moralischem Gebiete. Ohne « moralischen Sinn »

wird sich der Geist der Wahrheit nicht beugen. Sodann handelt es sich
hier um subjektive Voraussetzungen, die den Weg der Erkenntnis
freimachen. Endlich wäre zu unterscheiden zwischen Erkenntnis und
Anerkennung Gottes, wie der Apostel Rom. 1, 21 es tut. Bei dieser
Anerkennung Gottes kann man dann mit Adam (S. 88) sagen, daß « zum
rein rationalen Erkennen ein nicht rationales Element hinzutrete, die
wertende Kraft des Willens ». Bei der Art von Schwierigkeiten, die in

1 Die von P. Stufler (Z. f. k. Th., 1924, S. 1-36) auf Grund solcher und
ähnlicher Ausdrücke erhobenen Anklagen hat Adam selbst zurückgewiesen.



220 Literarische Besprechungen

unserer Zeit gegen die Gotteserkenntnis erhoben wurden, ist auch schon
für die rein « rationale » Gotteserkenntnis eine gewaltige Willensleistung
erforderlich, um sich unbeirrt durch den Wust gegenteiliger Meinungen
durchzuarbeiten und mit eiserner Kraft die Konsequenzen aus den
Tatsachen zu ziehen. All das ändert aber nichts an der Eigenart des Erkenntnisaktes,

jedenfalls wird die natürliche Gotteserkenntnis deswegen nicht zum
natürlichen Gottesglauben (S. 88).

Weiterhin will Adam die Wesensverschiedenheit der Gotteserkenntnis
von andern Verstandesakten, also dessen « irrationale » Seite aus dem
« religiösen » Charakter derselben beweisen. Er behauptet eine
Wesensverschiedenheit zwischen rein philosophischer und religiöser Gotteserkenntnis
(S. 126), die sogenannten rationalen Gottesbeweise und deren Anerkennung
seien die « logisch notwendige Voraussetzung (praeambulum) der
Religiosität » (S. 119). Aber auch die religiöse Beziehung der Gotteserkenntnis
ändert nichts an deren Wesen. Das religiöse Element ist eben etwas von
der Gotteserkenntnis Verschiedenes, zu ihr Hinzutretendes, sich mit ihr
Verbindendes. Die rein verstandesmäßige Gotteserkenntnis ist noch nicht
Religion. Ein religiöses Verhältnis zu Gott kommt erst durch die Stellungnahme

des Willens zu Gott zustande, in der übernatürlichen Ordnung
durch Glaube, Hoffnung und Liebe, wie Augustin sagt1, allgemein durch
die Gott dargebrachte Huldigung und Verehrung, wie Thomas lehrt. 2

Ferner ist dazu zu bemerken, daß auch die religiöse Stellungnahme des
Willens durch Verstandesurteile, allerdings nicht rein theoretischer, sondern
praktischer oder wertschätzender Natur, bedingt ist, daß also der Appell
an den Einfluß des Willens die religiöse Gotteserkenntnis nicht aus dem
Gebiet des « Rationalen » hinaushebt. Adam will allerdings in seinem
Aufsatz über « den Weg der erfahrungsmäßigen Gotteserkenntnis» die
«religiöse» Gotteserkenntnis als «einen ursprünglichen Tatbestand»
aufgefaßt wissen (S. 113). Er schreibt dazu (a. a. O.) : « Das religiöse Erlebnis
(ist) überall da, wo es uns entgegentritt, ein ursprüngliches, nicht erst
abgeleitetes Erlebnis einer metaphysischen Realität, sein Wesenskern liegt
in der als Evidenz erlebten Bezogenheit auf ein göttliches Du. Insofern
darf man sagen, die Religion bezeuge sich selbst, weil schon die bloße
Tatsächlichkeit des religiösen Erlebnisses unter den Menschen eine
erfahrungsmäßige Bezeugung des Göttlichen ist. » Liegt aber in diesem
letzten Beweis aus der Erfahrung nicht eine petitio prineipii vor
« Evidenz » ist ein Attribut der Erkenntnis. Will also Adam behaupten,
daß wir Gott unmittelbar evident erkennen Für die «rationale»
Erkenntnis lehnt Adam dies ab. Will er es also für die « erfahrungsmäßige »

Gotteserkenntnis behaupten Aber was ist denn « Erfahrung » Wenn es

kein verstandesmäßiger Akt ist, verlassen wir den Begriff der Erfahrung.
Eine rein gefühlsmäßige Erfahrung, die nicht auf einem Verstandesurteile,
auf einem theoretischen oder praktischen, wertenden, beruhte, also «

irrational » wäre, hätte für unser beurteilendes Denken, für unsere bewertende
Anerkennung keine Bedeutung, kein Gewicht. Eine « irrationale » Gottes-

1 Enchir., 3.
2 II-II q. 81-91.



Literarische Besprechungen 221

erfahrung ohne Vermittlung der logischen Vernunft hat also entweder
keinen Wert, oder wenn man ihr einen solchen beilegt, ist es eine reine
Selbstbehauptung.

Wir haben oben bemerkt, daß die Schwächen der Adam'sehen Glaubenstheorie

in der vorausgesetzten Erkenntnistheorie liegen. Adam hat es
versucht, die phänomenologische Epistemologie auf die Erklärung des Glaubensaktes

anzuwenden. Die Irrtümer der phänomenologischen Erkenntnistheorie

hat ihm aber die Erklärung des Glaubensaktes verdorben, trotz
der richtigen prinzipiellen Glaubenseinstellung. Schon die Geschichte des

Begriffes des « Irrationalen » in der akatholischen Theologie und Philosophie,
es genüge auf Heiler hinzuweisen, hätte ihn abhalten sollen, mit diesem
Begriffe zu arbeiten. Die xratürliche Gotteserkenntnis ist eine rationale,
allerdings Erkenntnis des höchsten Objektes des Verstandes, darum auch

von vielen intellektuellen und moralischen Voraussetzungen und Bedingungen
abhängig ; auch der theologische Glaube ist ein Verstandesakt rationaler
Natur, aber als übernatürlicher Akt und vermöge seines die natürliche
Verstandeskraft übersteigenden Objektes noch mehr von anderweitigen
Bedingungen und Mitursachen abhängig, von der übernatürlichen
Erleuchtung und Erhebung durch Gott, von der moralischen, ja übernatürlich
guten Einstellung des Willens l, schließlich von der moralischen
Verfassung des ganzen Menschen. Das ist, wie uns scheint, schließlich auch
die Ansicht Adams, wenn diese auch im Ausdruck « irrational » nur entstellt
zum Ausdruck kommt.

3. K. Eschweiler, Privatdozent in Bonn, stellt in seinem interessanten
Werke über « Die zwei Wege der netteren Theologie » direkt die Frage nach
Wesen, Bedingungen und Bedeutung der Theologie. An zwei «Typen»,
G. Hermes und M. J. Scheeben illustriert er den «Dualismus» der
modernen Theologie, d. h. die Teilung derselben in eine reine Vernunfttheologie,

wie sie Hermes vertreten, und eine vom Glauben ausgehende
Theologie, wie wir sie bei Scheeben finden. Eschweiler bietet wohl die
beste Darstellung, nicht zwar der materiellen Lehre der beiden Theologen,
wohl aber ihrer theologischen Methode und Arbeitsweise. Der Gegensatz
wird speziell an den Fragen : Vernunft und Glaube, Natur und Gnade,
dargestellt (S. 15-184). Diesem doppelten Wege der Theologie, den
Eschweiler besonders im Molinismus vertreten und verankert findet (S. 211 ff.),
stellt er den einen Weg der Theologie entgegen (S. 184-260). « Die Theologie
ist eine einheitliche und einzigartige Wissenschaft, weil sie einen
einheitlichen und einzigartigen Gegenstand hat » (S. 203) ; die Theologie ist.
die « Aktuierung des im Glauben stehenden Vernunftlichtes » (S. 238) ;

« das Wissen der Theologie ist ein im Glauben wirkendes Wesen » (S. 200) ;

« Dasein und Wesen der Theologie ist durchaus vom göttlichen Glauben
abhängig» (a. a. O.). Der Sinn dieser Behauptung soll durch zwei Zitate
beleuchtet werden.

S. 199 heißt es : « Die theologische Erkenntnis stellt nach ihrer
objektiven und subjektiven Seite hin eine durchaus eigenartige und unvertret-

1 Vergl. z. B. Thomas, II-II q. 5 a. 2.



222 Literarische Besprechungen

bare Form menschlichen Wissens dar. Ihr Objekt ist das
natürlichvernünftige Beziehungsglied im Glaubensgegenstande, das als solches zwar
im Weltzusammenhange steht, aber durch die göttliche Offenbarung eine
darüber hinausreichende Qualität erhalten hat. Das subjektive Prinzip
der theologischen Erkenntnis ist aber die menschliche Vernunft, die im
glaubenden Erfassen der übernatürlichen Offenbarungswirklichkeit wirksam
ist. Weil und insofern vernünftig Erkennbares in dem göttlich Geofienbarten
und Geglaubten enthalten ist, darum und insofern ist die Theologie als
echte Wissenschaft möglich, die nur so viel behauptet, als sie vernünftig
beweisen kann »

S. 239 f. wird dies weiter erklärt : « Dadurch, daß Gott weltliches
Sein zum Werkzeug seines offenbarenden Wirkens und menschlich faßbaren
Sinn zum Transparent der unerschaffenen Wahrheit urheberisch erhoben
hat, dadurch ist das naturhafte Streben des Menschengeistes nach dem
absoluten Sein und Sinn endgültig in der Gnade bestimmt. Das absolute
Sein wird nicht mehr allein in der unbestimmten Weise des vernünftigen
philosophischen Forschens in der Weltkontingenz gesucht, sondern im
göttlichen Glauben ergriffen. Die Theologie ist aber die Wissenschaft von
jener zur Übernatur erhobenen Wirklichkeit und Wahrheit, in der sich
das absolute Sein und Erkennen offenbarend schenkt. Sic verwirklicht
darum den höchsten theoretischen Wert, den die menschliche Vernunftnatur
erstreben kann. Es muß Theologie geben Die vernünftige weltwissenschaftliche

Erkenntnis ist nicht das Endgültige ; ihr immanentes Wesen
ist es vielmehr, über sich hinauszuweisen und aufgenommen zu werden
in die absolute Wahrheit, in die Veritas prima revelans Der Eros
der reinen Theorie erreicht in der Glaubenswissenschaft seine höchste
Vollendung ; denn hier ist das desiderium intellectualis substantiae in
visionem essentiae divinae durch sein adaequates, natürlich-übernatürliches
Objekt bestimmt. » Eschweiler fügt noch bei (S. 239).: « Der Weg der
methodisch vom Glauben isolierenden Vernunfttheologie ist also nicht
etwa darum ein Irrweg, weil hier zuviel Vernunft und zuviel historisch
kritischer Verstand in die Theologie hineinkommen, sondern darum,
weil dieser Weg überhaupt nicht zu dem Gegenstand der Theologie
hinkommt. » Zur Ergänzung sei noch bemerkt, daß Eschweder den einen
Weg der Theologie ausdrücklich auf die Theologie im weitesten Sinne,
also nicht allein auf clic Dogmatik und Moral, sondern auch auf die
Apologetik und Kirchengeschichte ausdehnt.

Im allgemeinen können wir diesen einen Weg der Theologie nur
begrüßen ; er entspricht auch der Tradition der thomistischen Schule.
Die Einzelheiten der Ausführung und Begründung dagegen bedürfen
teilweise einer Ergänzung, die auch geeignet sein dürfte, einzelne Bedenken,
die sich aus der vorliegenden Fassung der These ergeben, zu zerstreuen.
Wir werden dies am besten an der Hand der Beweisführung dartun.

Die Beweise Eschweilers können auf drei zurückgeführt werden.
Vorerst wird von dem Prinzip ausgegangen, daß « alles Außergöttliche
weder in irgend einer Einzelheit noch in seiner Ganzheit ein letztgültig
abgeschlossenes An- und Für-sich-Sein darstellen kann » (S. 189), daß also



Literarische Besprechungen 223

kein Weltwesen Gott gegenüber eine unbedingte Selbständigkeit behaupten
könne. Der geschaffene Geist erhält seine letzte Vollendung erst in der
Verbindung mit der Übernatur, mit Gott : die Erkenntnis im Glauben,
die Natur durch die Gnade. Eschweiler macht es hier dem Molinismus
zum Vorwurf, daß er durch seinen «.Dualismus » « der eigentliche Grund
ist für das Aufkommen der doppelten Form der Theologie » (S. 214). « Die
Tätigkeit der vernünftigen freien Menschennatur und die Wirksamkeit der
göttlichen werden (im Molinismus) wie zwei Endgültigkeiten in
merkwürdiger Weise nebeneinander gestellt» (S. 212). Daraus resultiere eine
Art von Konkurrenz der menschlichen und der göttlichen Freiheit (1. c.)
und als Resultat « eine concordia, eine Konformität zweier endgültiger
und für sich wirkender Faktoren» (S. 214). Im Molinismus seien «die
menschliche Vernunft und die göttliche Glaubensgnade zwei nebeneinanderlaufende

agentia », es besteht zwischen Mensch und Gott ein « lch-Du-
Verhältnis », ein « Parallelismus von Gott und Geschöpf» (S. 78 f.). AH
dies hätte notwendig zu einer « doppelten » Theologie führen müssen.
Eschweiler stellt darum dem « dualistischen Weg » den einen Weg des
« theologischen Typus » entgegen (S. 214 ff.), der von der « Hinordnung »

des Menschen auf Gott als übernatürliches Objekt und Endziel ausgeht.
Hiezu ist indes zu bemerken, daß es außer den behandelten Wegen

noch einen andern gibt, nämlich den thomistischen. Nach Thomas ist
das Verhältnis von Mensch und Gott zwar kein Verhältnis des
Nebeneinander, aber auch nicht der .Hinordnung im Sinne Eschweilers, sondern
ein Verhältnis der Unterordnung : das ist die eigentliche Formel des

Aquinaten für die Erklärung des Verhältnisses von Gott und Mensch.
Leider wird sie in der modernen Theologie, mit Ausnahme der thomistischen
Schule fast vollständig vernachlässigt, zum großen Schaden der Theologie
und Praxis. Auch die Schwierigkeiten Eschweilers finden durch sie ihre
Lösung. Die geschaffene Wirklichkeit, der Mensch, Vernunft und Freiheit,
behalten ihre eigenartige Selbständigkeit, ohne daß dieselbe zu einer
absoluten, endgültigen erhoben würde. Die Erhebung des Menschen zur
übernatürlichen Ordnung, zum übernatürlichen Endziel erscheint nicht
mehr als ein bloßes historisches Faktum, sondern als eine in der
Entwicklungsmöglichkeit (potentia oboedientialis) des Menschen liegende
und im Verhältnis der Unterordnung begründete Vervollkommnung des
Menschen. Auch das Prinzip vom desiderium naturale erklärt sich, nicht
zwar im Sinne eines « Dranges », einer « natureigenen Kraft auf Gott hin »

oder eines «Strebens» (S. 38, 39, 76, 188), sondern im Sinne einer
Konformität mit der menschlich-geistigen Natur, einer Konformität mit
dem Verhältnis des Menschen zu Gott.

Der prägnanteste Ausdruck der Idee des hl. Thomas findet sich wohl
II-II q. 2 a. 2. Dort heißt es : « Bei allen Wesen, die im Verhältnis der
Unterordnung stehen (in omnibus naturis ordinatis) zeigt es sich, daß zur
Vervollkommnung des untergeordneten Dinges (naturae inferioris) zwei
Faktoren mitwirken : der eine liegt im Bereich der eigenen Tätigkeit
(secundum proprium motum), der andere besteht im Einfluß des
übergeordneten Wesens (secundum motum superioris naturae). » An Stelle des



224 Literarische Besprechungen

vom hl. Thomas angeführten Beispieles, das der Naturwissenschaft seiner
Zeit entnommen ist, möge ein anderes dienen. Die Hand des Menschen
steht zum Geiste des Menschen (Vernunft und Wille) im Verhältnis der
Unterordnung. Sie ist darum einer doppelten Vervollkommnung fähig,
einerseits durch eigene, organische Entwicklung, wie sie z. B. im Prozeß
des Wachstums und der Kräftigung stattfindet, andrerseits durch den
Einfluß des Geistes, der der Hand z. B. die Kunst des Schreibens verleiht.
In ähnlicher Weise steht das Tier, z. B. ein Pferd, zum Menschen im
Verhältnis der LTnterordnung. Es kann darum in zweifacher Weise
vervollkommnet werden, einmal durch eigene Entwicklung, dann aber durch
Zucht und Dressur. So ist es auch in der Natur des Menschen gelegen
und entspricht es seiner Unterordnung unter Gott, daß es für ihn eine
doppelte Entwicklungsmöglichkeit gibt, eine natürliche (secundum proprium
motum) und eine übernatürliche, durch die freie Erhebung zur Gnade
(secundum motum divinum). So schließt auch der Aquinate : « Die
Vollkommenheit (bezw. Vervollkommnungsfähigkeit) des Menschen beschränkt
sich nicht auf seine natürliche Entwicklung (quod ei competit secundum
suam naturam), sondern erstreckt sich auch auf das, wras er durch
übernatürliche Mitteilung Gottes erhält : darum besteht auch die endgültige
Seligkeit des Menschen in der seligen Anschauung Gottes. » Ebenso fügt
er in- der resp. ad i bei : « Weil der Mensch von einem höhern Wesen
abhängig ist, genügt zu seiner (endgültigen) Vollkommenheit die natürliche
Erkenntnis nicht, sondern ist eine übernatürliche notwendig. » Diese und
ähnliche Aussprüche erklären deutlich, in welchem Sinne Thomas das
desiderium naturale versteht, nämlich in dem Sinne, daß die Gnade, die
Bestimmung zur übernatürlichen Seligkeit, die ganze übernatürliche Ordnung
der Natur des Menschen entspreche und somit auch dem natürlichen
Verlangen des Menschen. Die Natur verlangt nicht die übernatürliche
Erhebung, aber diese ist der Natur und dem Streben des Menschen
konform und in diesem Sinne natürlich.

Was folgt nun für die aufgeworfene Frage Eschweiler schließt ganz
richtig, daß eine rein natürliche Erkenntnis der Wirklichkeit keine
endgültige sein könne, daß die vom Glauben ausgehende theologische Erkenntnis
allein die letztgültgie Aktualisierung der Vernunft sei, daß die prinzipielle
Ablehnung der theologischen Betrachtungsweise contra naturam sei. Nur
gewinnen all diese Sätze im Lichte des Gedankens der Unterordnung eine
andere Färbung als vom Standpunkt der « Hinordnung » aus. Sie werden
dadurch aber auch von allen mißverständlichem. Beiwerk befreit. Es darf
wohl noch bemerkt werden, daß auch ganz allgemein gesprochen, die
Formel des hl. Thomas die wohlüberlegte endgültige Interpretation der
augustinischen Lehre vom unicus finis und von der unica iustitia hominis
darstellt : um so bedauerlicher ist die Verkennung des thomistischen
Standpunktes bei einem Großteil der modernen Theologen.

Der zweite Beweis Eschweilers ist eine partikuläre Applikation des

ersten : er geht vom Begriff des Glaubens bezw. des religiösen Aktes aus.
Wir können uns darum nach dem Gesagten kurz fassen. Weil das wesentliche

Verhältnis des Menschen zu Gott ein Verhältnis der LTnterordnung



Literarische Besprechungen 225

ist, weil in dem Verhältnis von über- und untergeordneten Kräften die
untergeordnete Kraft ihre eigene relative Selbständigkeit besitzt und
behält, so wird auch in der übernatürlichen Erhebung des Menschen die
Vernunft gegenüber dem Glauben, die Natur inbezug auf die Gnade, die
natürliche Religion im Vergleich zur übernatürlichen ihre eigenartige
Selbständigkeit, Wirksamkeit und Geltung besitzen und bewahren. Wegen
der natürlichen Erhebbarkeit des Menschen zur übernatürlichen Ordnung
und wegen der tatsächlich erfolgten Erhebung zu derselben, ist aber die
Selbständigkeit, Wirksamkeit und Geltung der natürlichen
Vernunfterkenntnis und Religion gegenüber der Offenbarung, dem Glauben und
der Crnade keine absolute. In diesem Sinne sind wohl einzelne, sonst
mißverständliche Wendungen Eschweilers zu verstehen. So lesen wir :

« Der Bereich des natürlichen Menschscins und Menschenwirkens bildet
nicht eine für sich abgeschlossene Existenz, sondern existiert nur in
der real untrennbaren Beziehungseinheit mit dem Sein und Wirken der
göttlichen Gnade» (S. 77). Der Sinn ist wohl, daß beim Menschen sein
natürliches Sein und Wirken mit der Gnade zu einer organischen Einheit
verbunden ist, in der Art von Zusammenwirken von eigener Ursächlichkeit
und göttlichem Einfluß. S. 188 scheint Eschweiler zu sagen, daß die
transzendente Wirklichkeit Gottes allein im göttlichen Glauben erfaßt werden
kann : richtiger würde es aber heißen, daß Gottes volle und ganze
Wirklichkeit nur durch « den offenbarenden Gott, der sich dem Geiste in
freier Gnade schenkt» (a.a.O.), endgültig erfaßt werden kann. Ein
Ähnliches gilt, wenn es heißt : « Der religiöse Akt ist seinem formalen
Wesen nach jener eigentümliche Beziehungsakt, in welchem das
weltimmanente Wirken des endlichen Geistes hingeordnet und erhoben ist zu
der Einheit mit der Transzendenz des göttlichen Seins und Wirkens »

(S. 191 f.) ; dies ist wohl der Fall bei der übernatürlichen Religion, die auf
Glaube, Hoffnung und Liebe aufgebaut ist, aber nicht bei der natürlichen
Religion, oder nur in einem relativen Sinne.

Eschweiler zieht auch die ganz richtige Folgerung, daß der theologische
Glaube wesentlich übernatürlich sei (S. 188 ff.). Das tut auch der
hl. Thomas an der bereits angezogenen Stelle (II-II q. 2 a. 3) : Gott hat den
Menschen zur übernatürlichen Anschauung seiner selbst bestimmt ; er
verleiht sie ihm aber nicht sofort bei der Geburt, der Mensch soll ihrer
erst allmählich teilhaftig werden und darum per modum addiscentis und
in der Form des Glaubens. So ist nur im Glauben die Erfassung des
übernatürlichen Endzieles möglich und ist der Glaube wesentlich übernatürlich,
ein Hören und Lernen dessen, was Gott spricht : er ist wesentlich eine
übernatürliche Erhebung des Menschen, wie Thomas später folgert (q. 6).
Aus all dem folgert Eschweiler endlich mit Recht, daß eine theologische
Erfassung des Gegenstandes der Theologie nur im Glauben möglich sei.

Das dritte Argument geht näher auf die Eigenart der Theologie ein.
Es wird hier im Glaubensobjekte unterschieden zwischen dem Mysterium
(creditum) und dem « Natürlichen am Glaubensgegenstande », dem
vernünftig Einsehbaren, dem natürlich und vernünftig Erkennbaren, dem
« menschlich Tatsächlichen » bezw. dem kritisch Feststellbaren (S. 178,

Divus Thomasc 15



226 Literarische Besprechungen

194-197, 234), dem credibile : das eigentliche Objekt der Theologie. Die
Unterscheidung ist richtig, aber allein materiell und darum durch die
formale zu ergänzen. Aus der von E. gegebenen Unterscheidung würde sich
nämlich ergeben, daß die Theologie nur das rein Natürliche und vernünftig
Einsehbare in der übernatürlichen Ordnung zum Gegenstande hätte, das
wirklich Übernatürliche und Geheimnisvolle ihr aber entrückt wäre. Das
ist aber nicht der Sinn des credibile. Auch das « Geheimnis » selbst, und
zwar in erster Linie, ist ganz eigentlich Gegenstand der Theologie. Wenn
das Vatikanische Konzil lehrt, daß die «ratio, fi.de illustrata, cum sedulo,
pie et sobrie quaerit, aliquam Deo dante mysteriorum intelligentiam eamque
fructuosissimam assequitur » (Denz. 1796), so bezeichnet sie damit das
ureigenste Objekt der Theologie. 1 Aber die Theologie unterscheidet sich

vom Glauben in der Art der Erfassung des Geheimnisses und des
Übernatürlichen — und darin besteht ihr formeller Unterschied. Der Glaube
erfaßt das Geheimnis im Lichte der Offenbarung selbst und allein, sowie
es ihm aus der Fülle der göttlichen Erkenntnis der Veritas prima
dargeboten wird ; die Theologie dagegen erforscht das Geheimnis, das sie

vorerst im Glauben entgegengenommen hat, noch weiterhin, soweit sie

unter Voraussetzung des Glaubenslichtes mit Hilfe der natürlichen
Verstandeskraft in dasselbe einzudringen vermag : fides quaerens intellectum.
Eschweiler schließt darum zwar materiell ganz richtig : weil das natürlich
Erkennbare an der übernatürlichen Ordnung endgültig nur als Teil, nur
im Zusammenhang mit dem Übernatürlichen erkennbar ist, kann es keine
Theologie ohne Zusammenhang mit dem Glauben geben. Dieser Beweis
wird aber noch bedeutend verstärkt, wenn man auf die formelle Seite der
Theologie rekurriert, auch das mysterium selbst in den Bereich der
Theologie einbezieht. In diesem Sinne versteht auch Thomas und seine
Schule, besonders Capreolus, das credibile.

Aus seiner Hauptthese zieht Eschweiler auch die notwendigen
Folgerungen bezüglich der Methode der Theologie. Wie schon oben bemerkt
wurde, lehnt E. die « doppelte Theologie » nicht deswegen ab, weil « zuviel
Vernunft und zuviel kritischer Verstand » mitspielt, sondern weil man mit
bloßer Vernunft und Kritik nicht an das eigentliche Objekt der Theologie
herankommt. Wie verhält sich aber die Theologie zur Vernunfterkenntnis,
zur philosophisch-kritisch-historischen Methode E. antwortet mit der
Formel, daß die rein vernünftigen Resultate und Methoden der Erkenntnis
von der Theologie « aufgenommen » werden, daß die Theologie eine «

aufnehmende Wissenschaft sei» (S. 243). Daraus folgt, daß jede wahre
natürliche Erkenntnis, wie besonders die natürliche Gotteserkenntnis
(S. 231 ff.), jede richtige Methode, wie besonders auch die historischkritische,

ihren Platz in der Theologie finden kann, daß aber anderseits
sowohl die natürlichen Wissenschaften von der Theologie als die Theologie

1 Ich habe schon in meiner Introductio in historiam dogmatum darauf
hingewiesen, daß der primäre Zweck, die eigentliche Aufgabe der Theologie nicht
in der Ableitung eigentlicher theologischer Konklusionen bestehe, sondern in der
Erklärung und Erfassung der Glaubenssätze selbst. S. 208 f.



Literarische Besprechungen 227

von der Weltanschauung unabhängig seien. E. bestimmt offenbar auch
hier das Verhältnis von Vernunft und Glaube unter dem Gesichtspunkt
der « Hinordnung ». Thomas dagegen vertritt wiederum den Standpunkt
der Unterordnung und darum die Formel der «Verwendung» (uti) der
natürlichen Erkenntnis in der Theologie : « Haec scientia (Sacra doctrina)
aeeipere potest aliquid a philosophicis diseiplinis, non quod ex necessitate eis

indigeat, sed ad maiorem manifestationem eorum quae in hac scientia
traduntur. Non enim accipit sua principia ab aliis scientiis, sed immediate
a Deo per revelationem. Et ideo non accipit ab aliis scientiis tanquam
a superioribus, sed utitur eis tanquam inferioribus et ancillis » (I q. 1

a. 5 ad 2). Thomas erklärt also selbst den Ausdruck «Aufnehmen»
(aeeipere) im Sinne der Verwendung einer untergeordneten Hilfskraft.
Von diesem Gesichtspunkt aus sind dann auch die verschiedenen loci
theologici besser zu erklären.

Damit kommen wir zum Schlußurteil. Eschweiler vertritt mit Recht
die These, daß wir keine « doppelte Theologie » benötigen, daß aber die eine
vom Glauben ausgehende Theologie jede natürliche, rein vernünftige
Erkenntnis und Methode « aufnehmen » bezw. verwenden kann. 1

(Fortsetzung folgt.) P. Reginald M. Schuttes O. P.

Fundamentaltheologie.
A. Reatz : Jesus Christus. Sein Leben, seine Lehre und sein Werk.

Freiburg im Breisgau (Herder) 1924. (vni u. 354 S.)

Die Kernfrage des Christentums ist und bleibt : Wer war Christus,
und was hat er uns gebracht Viel ist darüber geschrieben worden in
ausführlicher, wissenschaftlicher Exegese und Kritik für die Fachgelehrten,
in einfacher, gemeinverständlicher Weise zur Erbauung der weitern
Schichten des Volkes. Unser neues Werk will dem Bedürfnis weiterer
Kreise unserer Gebildeten, besonders der Akademikerwelt, Rechnung
tragen. Es will kein «Leben Jesu» oder gar eine «Apologie der Gottheit
Christi » sein, also keine erschöpfende Behandlung aller kritischen
einschlägigen Fragen, keine Polemik, die meist nur niederreißt, selten
aufbaut, sondern geschichtliche, philosophische, theologische Betrachtung der
großen, alles überragenden Persönlichkeit Jesu und seines Werkes.

Im ersten Teil behandelt der Verfasser die « Persönlichkeit » des Messias.
(1. Die Vorbereitung. 2. Das öffentliche Leben. 3. Die Persönlichkeit
Jesu. 4. Das messianische Selbstbewußtsein Jesu.) Außerordentlich gründlich

und klar ist dieser Teil geschrieben, mit besonderer Liebe und

1 Während der Drucklegung dieser Besprechungen hat gegen das Werk von
K. Eschweiler ein befremdender, aber anscheinend gut organisierter Kampf
eingesetzt. Die bisher erfolgten Angriffe sind aber in keiner Weise geeignet, das
abgegebene Urteil abzuändern. Wenn z. B. P. Stufler Eschweiler deswegen
ablehnt, weil er die Forderung aufstelle, « die wissenschaftliche Apologetik » « aus
der Theologie zu entfernen » (Z. f. K. Th., 1925, S. 335), so zeigen schon die von
uns angeführten Zitate, daß eine unberechtigte Unterstellung vorliegt.



228 Literarische Besprechungen

Sorgfalt die Kindheitsgeschichte behandelt, ein Zeugnis von größter
Kenntnis der Leben-Jesu-Fragen. Von den verschiedenen Problemen und
Streitfragen nimmt der Verfasser immer die wahrscheinlichste Lösung an
und fügt sie ganz selbstverständlich ins Ganze ein. Immer wird er wohl
nicht das Richtige getroffen haben, z. B. betreffs des Sternes, der den
Weisen im Morgenland erschienen ist, oder betreff der Ereignisse am
Ostermorgen. Aber es ist doch ein großer Vorteil, wenn der Leser nicht
mit allen möglichen Hypothesen belästigt und verwirrt wird und so den
Blick für das Ganze verliert. — Lobend erwähnt soll vor allem noch
werden, daß der Verfasser überall, vor allem im vierten Kapitel, den
Versuch macht, die wunderbare Eigenart des gottmenschlichen Wesens
aus dem Gottesbewußtsein heraus zu zeigen. Dies ist besonders wichtig
für unsere Zeit, die gerade dieses Gottesbewußtsein dem historischen
Christus abspricht und es nur der phantastischen Liebe seiner Jünger
zuschreibt.

Der zweite und dritte Teil, « Die messianische Verkündigung » und
« Die messianische Stiftung » geben uns ein kurzes, geschlossenes Bild dessen,
was Jesus Christus gelehrt (5. Der neue Gottesglaube. 6. Das Gottesreich.

7. Das neue Gesetz.) und was er durch Gründung seiner Kirche
und die in ihr niedergelegten Gnadenschätze (8. Die neue Gemeinschaft.
9. Der neue Heilsweg.) täglich der Menschheit weiterschenkt bis zum
letzten, großen Tage. Da kommt uns so recht eigentlich zum Bewußtsein,
was wir dem Erlöser zu verdanken haben, was wir nicht wüßten und
nicht hätten, wenn er es uns nicht gelehrt und geschenkt hätte, wie traurig
jene daran sind, qui spem non habent, qui ignorant Deum (1. Thess. 4, 5.
13). Die Auswertung der Worte Jesu für den innern Zusammenhang von
Person und Werk des Gottmenschen ist vorzüglich. Ob aber bei aller
Klarheit und Gründlichkeit der Verfasser auch für gebildete Kreise nicht
hie und da etwas zu hoch greift, könnte einwenig bezweifelt werden. Er
setzt große Kenntnis der Evangelien voraus, auch vieles aus Philosophie
und Dogmatik, was leider auch von den Gebildeten von heute nicht immer
gewußt wird.

Im Schlußwort : « Das Wesen des Christentums und des Katholizismus »

stellt der Verfasser das aus den Evangelien gewonnene wahre, hohe Christusbild

dem der seichten, liberalen Kritik gegenüber, um daraus das Wesen
des wahren Christentums und somit des Katholizismus abzuleiten. Für
das ganze Werk, besonders auch für dieses so warm und begeistert
geschriebene Schlußwort schuldet jeder Leser dem Verfasser Dank.

Stift Einsiedeln. Dr. P. Benno Gut O. S. B.

Moral.

B. Roland-Gosselin 0. P. : La morale de Saint Augustin. Paris
(Marcel Rivière) 1925 (250 pag.).

Der Zweck des Verfassers ist, die ethischen Grundlehren des

hl. Augustins mit ihren allgemeinen Anwendungen darzulegen. Die Quellen,
die Entwicklung der Lehre, wie auch die verschiedenen Probleme sind von



Literarische Besprechungen 229

der Behandlung absichtlich ausgeschaltet. Nur die Lehre vom Eigentum
wird ausführlicher behandelt. Diesem Zwecke entsprechend, legt der
Verfasser aus den Werken des Kirchenvaters die betreffenden ethischen
Wahrheiten einfach dar. So können wir sein Werk eine Blumenlese aus
den Schriften Augustins nennen.

In der Einleitung wird die wissenschaftliche Methode Augustins,
nämlich die verschiedenen Erkenntnisquellen, besprochen, ohne näheres
Eingehen auf seine Erkenntnislehrc. Der Verfasser behandelt dann die
Morallehre Augustins nach den folgenden Gesichtspunkten : die sittliche
Ordnung, das sittliche Leben, Probleme der Sozialethik.

Der erste Teil bespricht die sittliche Ordnung ; das ewige, das natürliche,

das zeitliche, das menschliche, staatliche Gesetz und das Gesetz der
Gnade. Bei der Behandlung des Gesetzes der Gnade hätte der Verfasser
den Unterschied zwischen Gesetz und Gnade noch mehr hervorheben
können. Der zweite Teil behandelt das sittliche Leben ; der Wille, die
Willensfreiheit, Sünde, der gute Wille, die Tugend, die vier
Kardinaltugenden, die Gleichheit der Tugenden, die Liebe zu Gott. Bei der
Darlegung der Willensfreiheit wäre notwendig gewesen, daß der Verfasser
ausdrücklich betone, daß Augustin den Willen nie rein philosophisch,
abstrakt betrachte, sondern den sündhaften, verdorbenen Willen, der
sich von der übernatürlichen Ordnung, von der Gnade abgewendet habe.
Der dritte Teil umfaßt die Probleme der Sozialethik : die Lüge, der Krieg,
Selbstmord, Ehe, Jungfräulichkeit.

Eingehender befaßt sich der Verfasser mit der Eigentumslehre, weil
diese von manchen unrichtig aufgefaßt worden ist. Die Ergebnisse seiner
Untersuchung faßt er in dem Folgenden zusammen. Augustin beschäftigte
sich mit der Natur des Eigentumsrechtes nicht theoretisch, wollte keine
soziale Frage, oder ein wirtschaftliches System lösen. Gegen die Manichäer
lehrt Augustin das absolute Recht Gottes kraft der Schöpfung auf alles
Geschaffene. Gott allein ist der Eigentümer der Erde ; die irdischen Güter
sind auch sein Geschenk. Das Privateigentum ist etwas Naturrechtliches,
aber nicht Notwendiges, Immerwährendes, weil es nur das zeitliche,,
diesseitige Leben berührt, gehört auch zum positiven Rechte, weil es vom
Staate sanktioniert, geschützt und begrenzt ist, indem der Staat die Aufgabe
hat, durch die Gerechtigkeit den sozialen Frieden zu sichern. Die irdischen
Güter sind in sich selbst gut, nur ihr Mißbrauch ist Sünde, weil den
göttlichen Gesetzen von dem Gebrauch der irdischen Güter widerspricht.

Zum Schlüsse wird das sittliche Leben Augustins in seinen wichtigsten
'Zügen, besonders aus den bezüglichen Teilen der Confessio, zusammengestellt.

Im Anhang sind die Werke Augustins in chronologischer Ordnung
aufgezählt.

Das Werk ist also mit dem von Dr. Mausbach, « Die Ethik des

hl. Augustinus » nicht zu vergleichen, denn der Verfasser hat, wie schon
früher angedeutet wurde, einen andern Zweck. Er will nur in die Sittenlehre

Augustins einführen, was ihm auch gelungen ist.

Graz. P. Paul Paluscsdk O.P.



230 Literarische Besprechungen

F. G. Metzler : Erziehe zur Wahrhaftigkeit. Monographien der
katholischen Moralpädagogik. Band I. Innsbruck (Tyrolia) 1924 (288 pag.).

Der Verfasser will Priestern, Eltern und Lehrern zur Bekämpfung
der Lüge und zur Erziehung zur Wahrhaftigkeit ein natürliches Behelf
in die Hand geben. Diesem Zwecke entsprechend behandelt das Werk
nicht nur die Lüge im engern Sinne, sondern auch alle jene Gebiete der
Moral, welche mit der Pflicht der Wahrhaftigkeit innigst verbunden sind :

die Verletzung des Geheimnisses, die Treuepflicht, Ruf und Ehre des
Nächsten. Die Darlegung ist überall klar und stützt sich auf die erprobte,
sichere Lehre der katholischen Moraltheologen. Der dritte Abschnitt
behandelt die Pädagogik der Wahrhaftigkeit. Hier werden nicht nur die
bewährten erzieherischen Mittel der Alten, sondern auch die Erfahrungen
der modernen Psychologie über die Lüge in den verschiedenen Altersstufen
und aus verschiedenen Motiven ausgiebig und sachkundig berührt und
verwertet. Selbstverständlich werden vom Verfasser auch die
übernatürlichen Mittel der Erziehung zur Wahrhaftigkeit gebührend betont
und hervorgehoben. — Der Anhang, eine willkommene Zugabe, umfaßt
das Lob der Wahrhaftigkeit. Es werden angeführt : die Lehre der
Offenbarung, manche große Vorbilder der Wahrhaftigkeit, Aussprüche der
Philosophen, Überzeugung der Völker, Dichtungen, Spruchweisheit. Zum
Schlüsse sind als Proben moralpädagogische Belehrungen nach Förster
beigefügt.

Der Verfasser gibt uns ein vortreffliches und umfassendes pädagogisches
Werk, das jedem nur zu empfehlen ist, der den Kampf gegen die Unwahr-
haftigkeit, gegen das Grundübel unserer Zeit aufnehmen will. — Nur auf
eines möchten wir den Verfasser aufmerksam machen : auf eine ausgiebigere
Ausbeutung der Summa des hl. Thomas. Der Verfasser benützt sie zwar
in den grundsätzlichen Fragen ; aber es wäre gut gewesen, wenn auch die
feinen psychologischen Bemerkungen, welche man beim hl. Thomas eben
über diesen Gegenstand findet, verwertet worden wären. Wir wollen nur
einige Quaestionen der Summa anführen : II-II q. 36 ; q. 38 ; q. 41 ; q. 72
bis 75 ; q. 109-113 ; q. 115 ; q. 123. In diesen Stellen hätte der yerfasser
sehr viel zur Erklärung der verschiedenen Ursachen der Unwahrhaftigkeit
gefunden. Wir wünschen, daß er bei der baldigen Neuauflage seines
vortrefflichen Werkes den hl. Thomas auch in dieser Hinsicht verwerten möge.

P. Paul Paluscsäk 0. P.

P. Chojnacki : Die Ethik Kants und die Ethik des Sozialismus. Ein
Vermittlungsversuch der Marburger Schule. Freiburg, Schweiz (Studia
Friburgensia). 1924. (152 pag.).

Wir haben es in der vorliegenden Schrift mit einer hervorragenden
Arbeit zu tun und wir beglückwünschen die Studia Friburgensia zum
glücklichen Griff, diese Dissertation in ihre Sammlung aufgenommen zu
haben.



Literarische Besprechungen 231

Herr Chojnacki sieht im Kampfe Kants gegen den Rationalismus
und Empirismus eine Art Universalienstreit. Der Kampf gegen den
Ultrarealismus und den Nominalismus liegt allem kritischen Streiten Kants zu
Grunde. Kant würde also seinen « transzendentalen Idealismus » oder
« formalen Idealismus » besser « Konzeptualismus » genannt haben. Den
konzeptualistischen Charakter der kantischen Philosophie hat keine unter
den verschiedenen Kantrichtungen so scharf hervorgehoben und in der
Kantinterpretation so folgerichtig durchgeführt wie die « Marburger Schule ».

Die « Marburger » nehmen sich die Freiheit, Kant überall da zu korrigieren,
wo er sich selbst untreu wird, d. h. da, wo er das Prinzip des Konzeptualismus
nicht strenge durchführt. In der Ethik Kants wollen die Marburger die
Freiheit, das Gesetz, den Zweck, das Recht und die Gemeinschaft durchaus
konzeptualistisch gefaßt wissen. Diese fünf Grundpfeiler der Ethik sind
reine praktische Vernunftbegriffe, Vernunftordnungen, aprioristischc
Formen des sittlichen Lebens und der gesellschaftlichen Struktur. —
Die « materialistische Geschichtsauffassung » des Sozialismus erscheint den
« Marburgern » als etwas sehr Wertvolles. Aber sie ist nur das Materiale
einer Ethik. Das Formale dazu bietet die Ethik Kants. Dadurch will
die Marburger Schule die sozialistischen Wasser auf die Kantischen Mühlen
leiten. Sie will den Materialismus des Sozialismus idealisieren, « ethisieren ».

« Der Nominalismus der sozialistischen Ethik muß durch den
Konzeptualismus der Kantischen Ethik ergänzt werden. » — Nachdem Herr
Chojnacki die wissenschaftliche Ethik des Sozialismus auf den Nominalismus
und die Ethik Kants auf den Konzeptualismus zurückgeführt hatte, war
es ihm ein Leichtes, zwischen beiden eine formelle Verständigung für
möglich zu halten. Der Faden ist ja der gleiche, nur die Nummer ist
verschieden. — Allein der Konzeptualismus bildet nicht das einzige Mittlere
zwischen dem extremen Nominalismus und dem extremen Realismus.
Es liegt noch ein anderes dazwischen. Und dieses andere ist der gemäßigte
Realismus des Aristoteles. Dem « Zurück zu Kant » stellt der Herr Verfasser
das « Zurück zu Thomas » entgegen.

Der wissenschaftliche Wert der Arbeit liegt in erster Linie in der
verständnisvollen Darstellung und kritischen Würdigung einer der beachtenswertesten

ethischen und rechtsphilosophischen Bewegungen der Gegenwart.
— Daneben können wir noch ein Vierfaches lernen : Wir werden auf lichtvolle

Weise in die Grundbegriffe der Kantischen Ethik eingeführt ; wir
werden kurz und klar mit den einflußreichen Bestrebungen der Marburger
Schule vertraut gemacht ; die « materialistische Geschichtsauffassung »

tritt uns in einer ganz neuen Beleuchtung entgegen ; die sieghafte Kraft
der thomistischen Ethik erscheint uns in einem ganz neuen Lichte.

Obgleich die deutsche Sprache nicht die Muttersprache des Herrn
Chojnacki ist, schreibt er doch ein fließendes, durchsichtiges, .angenehmes
Deutsch. Der Aufbau ist logisch. Wir finden keine Lücken und keinen
Sprung. Eines fließt in geschlossenem Zusammenhang aus dem andern.
Wir können die Schrift allen bestens empfehlen.

Freiburg. P. Anton Rohner O. P.



232 Literarische Besprechungen

H. Noldin S.J.— A. Schmidt S. J. : De sacramentis n. Oeniponte
(F. Rauch) 1925 (8°; 716 pag.).

Diese Neuauflage der allbekannten und sehr bewährten Moraltheologie
Noldins hat A. Schmidt S. J. besorgt. Es erübrigt sich wohl, noch etwas
zu sagen über die großen Vorzüge von Noldins Moraltheologie. Ein Werk,
das in rascher Folge 17 starke Auflagen erlebt, empfiehlt sich von selbst,
zumal da wahrhaftig kein Mangel besteht an andern guten Moralhandbüchern.

A. Schmidt hat in pietätvoller Weise möglichst alles von Noldin
beibehalten ; jedoch auch an manchen Stellen Verbesserungen angebracht.
Leider sind einige wenige Stellen geblieben, die durch neuere römische
Entscheidungen nicht mehr korrekt sind. So z. B. heißt es noch n. 201
am Schluß : « Indultum est concessum episcopis totius Americae, Oceaniae
atque Australiae, ut quotiescunque Romam petituri sint : in navi
sacrum facere possint. » Das ist nach c. 349 und 239 nicht mehr ein Spezial-
indult für diese Bischöfe, sondern alle Kardinäle und Bischöfe können auf
dem Schiffe zelebrieren. Nr. 207 heißt es : « Sacerdotibus caecutientibus,
qui ex privilegio quotidie missam de Beata dicunt, die nativitatis Domini
semel tantum celebrare licet, si missas proprias hujus dici dicere nequeunt. »

Schon 1920, am 20. Januar, und wiederum am 12. Januar 1921 hat die
Ritenkongregation gestattet, daß diese sacerdotes caecutientes auf
Weihnachten nicht einmal, sondern dreimal die missa de Beata lesen dürfen. —
In der Neuauflage ist die Seitenzahl um rund 100 Seiten geringer als in
den frühern. Diese bedeutende Raumersparnis ist wohl zumeist durch
engeren Druck erreicht worden. Trotzdem hat die Leserlichkeit und
Deutlichkeit nicht gelitten. Das Druckpapier hat aber noch nicht die Güte
der Vorkriegszeit erreicht. Alles in allem genommen, ist die vorliegende
Neuauflage eine bedeutende Verbesserung des schon früher recht guten
Werkes.

Freiburg. P. D. Prümmer O. P.

N. Farrugia O. S. Aug. : De matrimonio et causis matrimonialibus.
Tractatus canonico-moralis juxta Codicem juris canonici. Taurini (Marietti)
1924 (kl. 8° ; 564 pag.).

Wie der Titel : « Tractatus canonico-moralis » besagt, wird im
vorliegenden Werke die Ehe zugleich vom kanonistischen und vom moralischen
Standpunkte aus behandelt. Damit — und auch wegen der kurzen und
knappen Darstellung — dient das Werk hauptsächlich dem praktischen
Seelsorgspriester. Sehr lobenswert ist des Verfassers in der Vorrede
ausgedrückter Plan : « ingens cura mihi fuit semper rationem auctoritati
praeponere, duce et facem praeferente Pontificia Commissione ad canones
juris canonici authentice interpretandos, ut prae manibus habeatis doc-
trinam practice tutam pro casuum occurrentium solutione. Et ideo in
quaestionibus definiendis magis intrinsecis rationum momentis quam
auctoritati deferendum putavi » (vi). Fürwahr, wenn ein Verfasser aus
einer gründlichen Kenntnis der positiven Bestimmungen logische
Schlußfolgerungen für Doktrin und Praxis richtig zieht, kann er ganze Arbeit



Literarische Besprechungen 233

leisten. Freilich ist das nur Wenigen beschieden. Ob unter diesen Wenigen
auch Farrugia sich befindet, ist eine andere Frage. Denn trotz des neuen
Codex, trotz mancher Entscheidungen der Römischen Curie, trotz auch
einer ziemlich reichhaltigen kanonistischen Literatur seit Erscheinen des

neuen Codex bestehen noch viele Controversfragen und es ist sehr schwer,
da immer die beste Entscheidung für den Seelsorgspriester zu finden.
In glücklicher Weise vereinigt der Verfasser die systematische und
exegetische Methode. Die einzelnen Canones des Codex führt er im
Wortlaut an und gewährt so eine stete Kontrolle über die von ihm
vertretenen Ansichten, die er meistens bewährten modernen Auktoren
entlehnt. Auf diese Weise erhält der Leser eine bequeme Einsicht in die
doctrina communis. Hin und wieder sind die vertretenen Ansichten
weniger wahrheitsgemäß und richtig. So ist z. B. die n. 3ob,s vertretene
Ansicht über den metus in ordine ad matrimonia sehr zweifelhaft. Nr. 45
schreibt der Verfasser, die Sponsalien müßten unterzeichnet sein « propria
manu parochi et testium ». Es muß anstatt des et heißen vel, denn bei
den vor dem Pfarrer eingegangenen Sponsalien brauchen für gewöhnlich
gar keine Zeugen zugegen zu sein. Nr. 83 meint Farrugia : « probabile videtur
etiam valide in disparitate cultus dispensari posse, cautionibus a parte
acatholica non praestitis ». Diese Ansicht ist nicht probabel. Ohne die
bekannten Cautiones kann in Mischehen nie gültig dispensiert werden.
Im großen und ganzen sind aber die Ansichten des Verfassers probabel
und können dem Seelsorgspriester in der Praxis als Norm dienen. Daher
kann auch das Werk Farrugias, das sich besonders durch Klarheit und
leichte Verständlichkeit auszeichnet, dem Seelsorgsklerus warm empfohlen
werden.

P. D. Prümmer O. P.

Zur Geschichte der katholischen Theologie.

L. Wolf : Joseph Wittig ; sein Leben, Wirken und Wesen. Habel-
schwerdt (Frankes-Buchhandlung) 1925 (293 S.).

H. Schiel : Johann Baptist von Hirscher. Freiburg i. Br. (Caritasverlag)

.1926 (280 S.).

I. Das Wittig-Buch stellt eine merkwürdige Sammlung dar, deren
Beiträge verschieden beurteilt werden müssen und die, als Ganzes genommen,
wegen ihrer schwärmerischen Überschwenglichkeit und teilweisen naiven
Unklugheit der Sache Wittigs nur schaden kann. Nur zwei Beiträge dieser
Wittigapologie können unsere ungeteilte Zustimmung erhalten, die
Ausführungen von Honig über Wittig als Dichter und jene von Winkler über
seine Heimatkunst und sein Volkstum. Aber schon der erste Beitrag von
Heinrich Förster, der Wittigs Lebensbild zeichnet, gibt den Auftakt der
allzu feierlich gesetzten Lobeshymne. Försters Ausführungen wären sicher
von jedermann mit Freuden begrüßt worden, wenn er nicht in der
Meinung befangen gewesen wäre, er müßte der Lebenskizze einen Prolog



234 Literarische Besprechungen

wie etwa für ein Johannesevangelium voranstellen. Auch die übrigen
Ausführungen hätten bei aller Liebe für Wittig doch auch ein wenig
kritische Nuancierung aufweisen können ; sie hätten dann mehr Vertrauen
zum Buche eingeflößt. Der Studiengang Wittigs gibt tatsächlich tiefe
Aufschlüsse für das Problem von Wittigs Persönlichkeit. Die zu einseitige
Beschäftigung mit historischen Studien in jungen Jahren läßt manche
theologischen Sprünge, läßt die aequivoke Formulierung dogmatischer
Gedanken erklären. Helmut Hartmanns Darstellung von Wittigs Religiosität

ist im Essayismus stecken geblieben, wo die Gedanken mit dem
Wortreichtum nicht immer Schritt halten und die Darstellung oft den Charakter
des Frag- und Antwortspiels erhält. Der Verfasser will nicht beweisen,
sondern nur skizzieren. Sehr leicht macht sich Waldemar Gurian den
Nachweis von Wittigs Awfmiodernismus. Er stellt einfach fest, daß

Wittig ein warmer Verteidiger der Übernatur ist und damit glaubt er
den Nachweis erbracht zu haben. Gurian scheint die Enzyklika « Pascendi »

nicht gelesen zu haben und eine Grundtatsache der Geistesgeschichte zu
ignorieren, nämlich die, daß selbst ein grundlegendes Prinzip, das ein
Denker vertritt, nicht Rückschlüsse auf des Autors tatsächliche
Verteidigung aller in diesem Prinzip enthaltenen Ronklusionen ziehen läßt.
Die vollständig homogenen Systeme sind geistesgeschichtliche Seltenheiten.
Ich darf also von der Feststellung eines bestimmten Charakters einer
Lehre nicht auf das Nichtvorkommen fremder Ingredienzen schließen.
Von Wittigs Autoritätsbegriff, von seinem merkwürdigen Aufsatz über
das allgemeine Priestertum in den Tatheften, von gewissen hyperkritisch-
exegetischen Meinungen, die zwar in keiner Wittig-Schrift stehen, die
aber, wie man aus guten Quellen vernehmen kann, von Wittig wenigstens
zeitweise vertreten wurden, schweigt der Aufsatz Gurians. An die von
dieser Seite sich erhebenden Schwierigkeiten hat der Verfasser nicht
gedacht. — Hugo Lang O.S.B, versucht eine Apologie von Wittigs
Theologie der « Erlösten ». Mit vieler Umständlichkeit wird das Problem
vorgelegt, um es dann kurz und unbefriedigend abzuwickeln. Sonderbare
Überraschungen bietet der Aufsatz Heinrich Federers über Wittigs Kirchen
historik. Schon früher hat zwar Federer für buchhändlerische Reklame
zwecke den Boden der Historik betreten, aber wie erstaunt man, wenn
man den Dichter in diesem Aufsatz den Fachhistorikern den Text lesen
und Belehrungen geben hört Federer tritt auf als Verteidiger einer neuen
historischen Methode, der Methode des instinkthaften Kombinierens und
des « divinatorischen Erschauens der innern Zusammenhänge ». Das Postulat
dieser divinatorischen Kritik und Kombination ist aber, historiographisch
gesprochen, schon alt, es wurde immer und überall dort vertreten, wo man
Geschichte aprioristisch konstruierte und mit großklingenden Phrasen das
historische Geschehen zugunsten subjektiver Willkür vergewaltigte. Spengler
hat das divinatorische Schauen ebenfalls für sich in Anspruch genommen
und den Satz geprägt : Natur soll man wissenschaftlich traktieren,
Geschichte soll man dichten Phrasen wie « Dokumentenfresser, ewige
Staubschnüffler, Staubschlucker und S taubVerbreiter » fechten den wahren
Wissenschaftler wenig an und beweisen nur, daß es sich nicht gerade gut



Literarische Besprechungen 235

ausnimmt, wenn sich, ein Dichter ins Gebiet der historischen Methodologie
verirrt. Dagegen vermögen auch die folgenden naiven Argumente nichts :

« Das Lebendigmachen der Geschichte sei ungeschichtlich Aber gibt es
ein Echo ohne Stimme gibt es eine Geschichte ohne vorheriges Leben »

(S. 224.) Gerade der Umstand, daß Federer sich so anerkennend über
Wittigs Ausführungen zum Entwicklungsgedanken äußert, beweist, daß
er für geschichtsphilosophische Problemstellungen nicht gerade viel
Verständnis hat, sonst hätte ihm doch auffallen müssen, daß gerade jene
Arbeit als die oberflächlichste Studie Wittigs beurteilt werden muß, wo
er sich mit einem platten, pragmatischen Fideismus 11m das Kernproblem
und dessen Lösung herumdrückt. Oder was sagt denn der Schlußsatz
anderes, der Federer « wie Orgelklang nachhallt » : « Im übrigen glaube
ich weder an Synkretismus noch an Entwicklung, ich glaube an den
Heiligen Geist, den Herrn und Lebendigmacher. » — Geisler schildert
Wittigs Verhältnis zur neuen Jugend; wir möchten dem Verfasser einen
weitgespannteren Beobachtungskreis und kritischen Blick auch für die
Nachteile wünschen.

2. Ungleich wertvoller als das Wittigbuch ist Schieis Werk über Johann
Baptist Hirscher, das uns sehr überraschende Aufschlüsse über diese
interessante Persönlichkeit bietet. Der Verfasser hat ein reiches Quellenmaterial

verarbeitet, das er allerdings methodisch nicht immer ganz
glücklich wiedergegeben hat. Meisterhaft aber hat er es verstanden, die
Persönlichkeit Hirschers auf den geistesgeschichtlichen Hintergrund zu
zeichnen. Leider ist der Verfasser zum Teil in die Rolle des Apologeten
verfallen ; er hätte besser zwischen subjektiver Uberzeugung und objektivem

Gehalt von Hirschers Weltanschauung, zwischen persönlicher Absicht
und zeitgeschichtlich bedingten Eigentümlichkeiten unterscheiden sollen ;

auf diese Weise hätte er der Persönlichkeit und der lehrgeschichtlichen
Stellung Hirschers gerecht werden können. Aber trotzdem bleibt die Arbeit
eine glänzende Leistung, deren Wert noch durch den Anhang erhöht wird.
Er enthält u. a. eine erstmals veröffentlichte Schrift Hirschers : « Was
einem Geistlichen, welcher von der katholischen Kirche abzufallen in
gegenwärtiger Zeit versucht sein möchte, vorerst vertraulich und
vertrauend ans Herz zu legen sein dürfte. » Ferner bietet dieser Anhang
nebst der Schrift Hirschers über das Verhältnis der Staaten und den
Quellennachweisen noch ein Verzeichnis der Schriften Hirschers und einen
Überblick über die einschlägige Literatur.

Wolhusen. Prof. Dr. Spieß.

Kultur und Katholizismus.

J. Dierkes : Kultur und Religion. Paderborn (Jungfermannsche
Buchhandlung) 1925 (84 S.).

M. Pribilla : Kulturwende und Katholizismus. Zur religiösen Lage
der Gegenwart, Heft 6. München (F. A. Pfeiffer) 1925 (117 S.).



235 Literarische Besprechungen

K. B. Heinrich : Das Gesicht des deutschen Katholizismus. Zur
religiösen Lage der Gegenwart, Heft 9. München (F. A. Pfeiffer) 1925
(78 S.).

Ae. Sehoepfer : Der hl. Thomas von Aquin als Bahnbrecher der
Wissenschaft. Innsbruck (Tyrolia) 1925 (204 S.).

Der Katholizismus als Lösung großer Menschheitsfragen. (116 S.)

— Der Katholizismus als Kulturfaktor. (155 S.) — Katholizismus und
moderne Politik. (105 S.) Herausgegeben vom akademischen Verein
« Logos », Innsbruck (Tyrolia) 1925.

H. Fahsel : Die Überwindung des Pessimismus. Freiburg i. Br. (Herder)
1925 (86 S.).

A. Dempf : Die Hauptform mittelalterlicher Weltanschauung. München
und Berlin (R. Oldenbourg) 1925 (179 S.).

1. In ausgezeichneter Weise hat Johannes Dierkes in seiner Schrift
« Kultur und Religion » die Stellung des Katholizismus zum Gegenwartsproblem

dargelegt. Dierkes Darstellung erfreut jeden Leser durch die
Tiefe und Originalität seiner Gedanken und die Klarheit und Schönheit
seiner Sprache. Treffliche Gedanken bringt der Verfasser vor allem zum
Ausdruck in den Abschnitten über den Kulturbegriff, über das Verhältnis
von Kultur und Bildung, über das Mittelalter als die große Kultur des
Abendlandes, über die Aufgaben der Gegenwart zur Grundlegung einer
neuen Kultur. Lobend anerkennen möchten wir auch die öftere
Heranziehung von Spenglers Problemstellung. Die Schrift darf als eine der
vorzüglichsten Kritiken Spenglerscher Gedanken betrachtet werden. Glänzend
sind des Verfassers Ausführungen über die Bedeutung des hl. Thomas
von Aquin für die Kultur des Mittelalters. Aber gerade von diesem Standpunkt

aus ist es uns gar nicht verständlich, daß der Verfasser ganz in
Troeltschem Sinne sich das Verhältnis von Kultur und Religion in wesentlicher

Spannung denkt. Der Verfasser hätte hier zwischen Persönlichkeitskultur

und Sachkultur unterscheiden müssen ; die wahre Persönlichkeitskultur

und die der Persönlichkeitskultur in richtiger Weise untergeordnete
Sachkultur stehen nicht in Spannung zur Religion. Religion ist doch die
Synthese aller Kulturtätigkeit und Kultur ist die Lebensaufgabe des
Menschen.

2. In mehr populär-apologetischer Weise hat Max Pribilla das Problem
der modernen Kulturaufgaben des Katholizismus behandelt. Bei guter
Verwendung eines sehr ausgiebigen Materials orientiert der Verfasser
zunächst über die gegenwärtige Kulturkrise, über das Verhältnis des
Katholizismus zum Protestantismus, zur modernen Philosophie und über
die Aufgabe der Katholiken in der Kulturkrisis unserer Zeit. Der
Verfasser bewegt sich nicht in kulturphilosophischen Spekulationen, sondern
sucht mehr positiv-praktisch an die Gegenwartsprobleme heranzutreten.

3. Eine sehr sympathische Schilderung der Lage des deutschen Katholizismus

gibt Karl Borromäus Heinrich. Hoher Idealismus paart sich hier
mit guter Wirklichkeitserlassung und feiner Beobachtungsgabe.



Literarische Besprechungen 237

4. Ein Buch, das in eminentem Maße zur Lösung der Gegenwartskrisis
beitragen kann und das eine große Massenverbreitung erhalten sollte, hat
uns Aemilian Schoepfer geschenkt.. Sein Buch gibt eine prächtige Zusammenfassung

der Bedeutung des hl. Thomas von Aquin für die Weltphilosophie
und die gesamte Wissenschaft. Es gibt uns im ersten Teil die Darstellung
des zeitgeschichtlichen Milieu, des Lebensganges und der wissenschaftlichen
Stellung des hl. Thomas im 13. Jahrhundert. Der zweite Teil bietet uns in
vier Kapiteln einen klaren Überblick über die Lehre des hl. Thomas, er
legt uns die Philosophie des hl. Thomas von Aquin und seine Auffassung
des Verhältnisses von Glauben und Wissen dar, macht uns bekannt mit
der Theologie des hl. Thomas und seiner Stellung zur Naturforschung
und gibt dann schließlich eine sehr eingehende und ausgezeichnete
Darstellung der thomistischen Naturphilosophie. Der dritte Teil erörtert 111

den beiden Kapiteln « Von Thomas zu Kant « und « Von Kant zu Thomas »,

die Bedeutung des hl. Thomas von Aquin für die Gegenwart. Das letzte
Kapitel zeichnet das großzügige Programm moderner katholischer Wissenschaft

im Geiste des hl. Thomas von Aquin. Einen bedauerlichen Mangel
hat das Buch : es fehlen ihm alle Literaturverweise.

5. Die vom Akademischen Logosverein herausgegebenen drei Bändchen
behandeln die Stellung des Katholizismus zu modernen Zeitfragen und
Kulturproblemen und stellen in Einzelbeiträgen von 11 Fachmännern eine
kleine Zeitapologie dar. Originalität der Darstellung zeichnet alle Beiträge
aus, aber der inhaltliche Ertrag und die beweisende Kraft erreicht nicht
überall dieselbe Höhe. Anregend und interessant sind vor allem die
Ausführungen Magers über den Katholizismus und die okkulten Strömungen,
jene von Dr. Linus Bopp über den Katholizismus und die Psychoanalyse,
von Seipel über Katholizismus und Gegenwart, von Lippcrt, « Gott und das
Ich. im Katholizismus ». Erich Przywaras anschauliche und ideenreiche
Darlegungen über das Verhältnis von Glauben und Wissen sind leider
allzu stark in belletristisches Rankenwerk verstrickt.

6. Originell und interessant bringt Kaplan Fahsel den Katholizismus in
die Auseinandersetzung zur modernen Zeitströmung des Schopenhauerschen
und des buddhistischen Pessimismus. Er gibt uns eine übersichtliche,
klare, fast möchte ich sagen fesselnde Darstellung der Lehre Schopenhauers,
der gegenüber dann in vorzüglicher Antithese das Wesen der christlichen
Aszetik dargelegt wird. Die Schrift liest sich in ihrer einfachen Sprache
sehr leicht, wiewohl sie der neuen Gedanken- und Problemstellungen nicht
entbehrt. Der Fachmann wird allerdings in ihr nicht alles finden und
einige Lücken in der theoretischen Linienführung entdecken. Warum
knüpft der Verfasser im Kapitel über die Weltverneinung der christlichen
Aszese nicht an die beiden gegensätzlichen Richtungen im frühchristlichen
Aszetismus an Ein Hinweis auf die gnostische und die platonische
Auffassung der Aszese mit Gegenüberstellung der Lehre des hl. Thomas
von Aquin von der Zuordnung und Harmonie von Seele und Leib als

natürliches Ziel der Aszese, hätte außerordentlich lehrreiche Ausblicke
eröffnet und die direkte Überleitung gegeben, um das Wesen der christlichen
Aszese im Dogma der Menschwerdung zu begründen und zu erklären.



238 Literarische Besprechungen

7. Einen wertvollen Beitrag zur Lösung des modernen Kulturproblems
gibt Alois Dempf in dem Buch : Die Hauptform der christlichen
Weltanschauung, in welchem er Werden und Wesen der mittelalterlichen Summa
behandelt. Die Arbeit kann insofern als Beitrag zur modernen
geisteswissenschaftlichen Entwicklung betrachtet werden, weil nach der Ansicht
des Verfassers nur die Wiedereroberung einer Summa unserer Zeit ein
universales Weltbild erschließen wird. Das Werden der mittelalterlichen
Summa ist das Vorbild der Genesis einer neu zu gewinnenden Summa.
Jeder neue Versuch müsse denselben langwierigen Weg der drei Stufen
der Scholastik durchgehen, der traditionalistischen Phase, der Konkordanzphase

und der systematischen Phase. « Niemand kann sagen, ob nochmals
eine solche höchste Einheit des gesamten Weltbildes erreicht werden wird
oder kann, aber irgendwie für dieses Ziel zu arbeiten, ist echte Philosophie
im Sinne des aristotelisch-thomistischen Satzes : Sapientis est ordinäre. »

(S. 176.) Der Vorbereitungszeit der mittelalterlichen Synthese widmet
der Verfasser eine bewundernswerte Aufmerksamkeit und entwickelt vor
den Augen des Lesers ein vielgestaltiges und lehrreiches Bild der
Geistesgeschichte. Gegenüber diesen mit ruhiger Sorgfalt behandelten Partien
scheint die systematische Phase der Formentwicklung der mittelalterlichen
Weltanschauung sehr in Na'chteil gekommen zu sein, und vor allem ist
der Verfasser bei der Darstellung der Summa des hl. Thomas (156-174)
in hastiger Kürze dem Abschluß zugeeilt. Gewiß gibt der Verfasser einen
guten Überblick über die thomistische Summa, aber nach den gründlichen
Untersuchungen der vorausgehenden, Teile bringt die Knappheit dieses
Abschlusses doch eine kleine Enttäuschung. Auch die ungeschickte
Einfügung der Quellennachweise ist zu beanstanden.

Wolhusen. Prof. Dr. Spieß.

Aus protestantischer Theologie.

E. Troeltsch : Glaubenslehre. Nach Heidelberger Vorlesungen aus
den Jahren 1911 und 1912. Herausgegeben von Marta Troeltsch. München
und Leipzig (Duncker und Humblot) 1925 (384 S.).

M. Strauch : Die Theologie Karl Barths2. München (Chr. Kaiser),
ohne Datum (60 S.).

H. Matthes : Christus-Religion oder philosophische Religion Göttingen
(Vandenhoeck & Ruprecht) 1925 (no S.).

i. Die Bedeutung und Eigenart von Troeltschs « Glaubenslehre » liegt
darin, daß sie die einzige größere Zusammenfassung der theologischen Lehren
Troeltschs darstellt. Das Werk wurde von der Gattin des verblichenen
Theologen herausgegeben. Es will den Inhalt der Heidelberger
Vorlesungen über die Glaubenslehre aus den Jahren 1911 und 1912 bieten und
ist nach dem Text des Kollegheftes der Freiin Gertrud von le Fort gearbeitet.
Die Glaubenslehre Troeltschs weist im allgemeinen dieselben Gedanken für
die Wesenserfassung des Christentums auf, die wir in andern Werken
Troeltschs finden, geben aber gegenüber dem Aufsatz von 1906 über den



Literarische Besprechungen 239

Glaubensbegriff eine andere Auffassung der Glaubenserkenntnis und des

Glaubensbegriffs. Vor allem aber wird den Theologen der systematische
Teil von Troeltschs Theologie interessieren, seine Ausführungen über den
Gottesbegriff, den Weltbegriff, den Seelenbegriff und den Erlösungsbegriff.
Nirgends sonst hat Troeltsch seine Gedanken über diese Probleme
ausführlicher und klarer dargelegt. Aber auch dieses Werk ist eben mehr
Problematik als abschließende Systematik und führt den Ansatz der
Forschung Troeltschs nicht weiter.

Barth, mit dem sich Max Strauch befaßt, ist ein Vorkämpfer der
Orthodoxie unter den protestantischen Theologen. Emil Brunner bezeichnet
Barth's Kommentar zum Römerbrief im « Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz» (1919) als einen erratischen Block unter der modernen
exegetischen Literatur. Barth ist der Überzeugung, daß die von Schleiermacher

inaugurierte Phänomenologie des religiösen Bewußtseins nur eine
Anthropologie, aber keine wahre Theologie zutage gefördert habe. Barth
versucht wahre Theologie zu treiben und sein Standpunkt ist eng verwandt
mit den Auffassungen des Dänen Sören Kierkegaard. Max Strauch bietet
in seiner Studie über die Theologie Karl Barths eine ruhige und kurze
Verteidigung und eine klare und übersichtliche Darstellung der oft nicht
leicht zu verfolgenden Gedankengänge seines Gewährsmannes. Barth bietet
einen Ansatz -um katholischen Supranaturalismus, aber ohne dessen volle
Konsequenzen zu ziehen. Dessenungeachtet aber wird Strauchs Kommentar
dem katholischen Fachmann der Theologie eine wertvolle Beleuchtung des

Ringens der heutigen protestantischen Orthodoxie bieten.
Mattlies will das Verhältnis der Religion zum Geistesleben aufzeigen

und dabei zugleich das Wesen des Christentums darlegen. Das Problem
des Verhältnisses von Glauben und Wissen bildet die Grundlage der ganzen
Darstellung. Der Verfasser hat die protestantische Literatur in
außerordentlich reichlichem Maße berücksichtigt, fand es aber, obwohl er sich
gelegentlich über den Katholizismus äußert, nicht der Mühe wert, sich
auch nur ein wenig quellenmäßig durch katholische Literatur über den
Katholizismus zu orientieren. Der Verfasser bringt für sein bearbeitetes
Problem eigentlich nur die Lösung Ritschis, die Philosophie von Theologie,
das Wissen vom Glauben völlig trennt und eine bèweisbare und erlebbare
Wirklichkeit unterscheidet. Deshalb ist es auch begreiflich, daß der
Verfasser, der nie auch nur oberflächlich in direkte Beziehung zu Thomas
von Aquin gekommen zu sein scheint, für die harmonische Unter- und
Überordnung von Theologie und Philosophie beim Fürsten der Scholastik
kein Verständnis hat und die aprioristische Behauptung aufstellt, es habe
niemand so tief wie Luther erkannt, daß die scholastische Philosophie und
Mystik von Christus abführe. (S. 13.) Ritschis Verhältnisbestimmung,
die der Verfasser zur seinigen macht, führt praktisch zur Duplex-veritas-
Lehre. Im übrigen aber vermag die hinsichtlich des protestantischen
Materials glücklich gearbeitete Schrift in moderne Problemstellungen des
Protestantismus sehr interessante und lehrreiche Einblicke zu bieten.

Wolhusen. Prof. Dr. Spieß.


	Literarische Besprechungen

