Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 4 (1926)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Neue Wege der Theologie.

K. Adam : Das Wesen des Katholizismus ®, Diisseldorf (L. Schwann)
1926 (258 S.).

K. Adam : Glaube und Glaubenswissenschaft im Katholizismus 2,
Rottenburg (Bader) 1923 (165 S.).

Dr. Karl Eschweiler : Die zwei Wege der neueren Theologie, (Gecorg
Hermes — Matth. Jos. Scheeben. Eine kritische Untersuchung des Problems
der theologischen Erkenntnis. Augsburg (B. Filser) 1926 (Kl. 4°, 337 £.).

Die gewaltigen politischen und sozialen Umwalzungen der letzten Zeit
haben auch das geistige Leben nach neucn Richtungen bin orientiert,
und zwar selbst die katholische Theologie nicht ausgenommen. Das
Losungswort : « Das Alte stiirzt, Neues mull sich erheben», wird eben
naturgemiB selbst vor dem Heiligen sich geltend zu machen suchen. In
einem gewissen Sinne ist die Forderung auch berechtigt. Neue, besondere
Zeitverhéltnisse, besonders eigenartige Geisteseinstellungen rufen auch nach
einer richtigen Anpassung der Theologic in der A#t der Belhandlung der
Glaubenslehren : tatsdchlich haben neue Zeitverhaltnisse auch jeweilen
einen starken EinfluB auf die theologische Methode (im weiteren Sinne
des Wortes) ausgeiibt. Irrig wire dagegen die Forderung im Sinne einer
Anderung des Inhaltes, der Lehre der Theologie oder auch nur der
Prinzipien ihrer Methode. Da nun die geistige Verfassung unserer Zeit
eine Veranderung erfahren hat, wie wir sie so tiefgehend nur selten in
der Geschichte feststellen kdnnen, ja so cigenartig wie noch nie, so erscheint
es als eine Notwendigkeit, dal auch die moderne Theologie ihre Taktik
der neuen Mentalitat anpasse, nicht zwar um in ihr unterzugehen, sondern
um ihr gewachsen zu sein, um sic zu verstehen, um sie richtunggebend
beeinflussen zu kénnen, um unter Ruinen das Gebliebene zu neuer Geltung
zu bringen. Dagegen miiBte es als Verirrung bezeichnet werden, wenn
katholische Philosophen und Theologen auch noch selbst ihre cigene Lehre
dem allgemeinen Verderben opfern wollten, wenn sie selbst sich beinflussen
lieBen, wie es leider trotzdem vielfach geschieht. Indes muBl auch dort,
wo es sich ausschlieBlich um Anpassung in der Behandlungsweise, um
Auswahl der Gedankengidnge, um Ausbau der theologischen Methode
handelt, doch peinlich darauf gesehen werden, daBl die Sache darunter
nicht leide, dafi ein wirklicher Fortschritt erreicht werde. In diesem Sinne
sollen im folgenden einige necuere theologische Werke besprochen werden,
die das offenkundige Bestreben zeigen, auf der alten Lehre fuBlend neue
Wege einzuschlagen.

1. An dic Spitze mochten wir das Werk des Tiibinger Dogmatik-
professors K. Adam Uber « Das Wesen des Katholizismus» stellen. Adam



216 Literarische Besprechungen

sucht in ganz eigenartiger Form die katholische Kirche gegeniiber prote-
stantischen und rationalistischen Auffassungen zur Anerkennung zu bringen,
indem er besonders die Einstellung der Kirche auf Christus und ihre
ethischen Forderungen betont. Da die Schrift Vortrige bietet, die der
Verf. an der Universitat Tiibingen vor Horern hielt, « von denen ein GroB3-
teil akatholischen Bekenntnissen angehorte» (Vorwort), so konnte er
kaum ecine bessere Wahl treffen; zugleich werden aber die tiefgefiihlten
Gedankenreithen auch auf rein katholische Kreise ihren Eindruck nicht
verfehlen. So ist Adams Schrift nicht nur eine vorziigliche Antwort auf
dic bekannten Schriften von A. Harnack und F. Heiler, sondern zugleich
auch eine priachtige Darstellung der katholischen Kirche. Der Aufsatz
iiber « Die Gemeinschaft der Heiligen » enthalt cine herrliche Partie iiber
die Mutter Gottes. Einzelne Redewendungen sind allerdings miBverstind-
lich ; zum Teil erkliren sie sich zwar aus der Riicksicht auf das Auditorium,
andere dagegen (wie ilber das allgemeine Priestertum, S. 145 f., iiber
Dogmenentwicklung, S. 153 f., und auch iiber die Katholizitit) miiBten
in einer neuen Auflage genauer iberpriift werden. Die Schrift Adams wird
Geistlichen wie Laien beste Dienste tun und reiche Anregung bieten.

2. Nicht so giinstig kénnen wir eine andere Schrift Adams : « Glaube
und Glaubenswissenschaft im Katholizismus » beurteilen. Adam versucht
zwar auch hier die rationelle Begriindung bzw. Verteidigung der katholischen
Glaubenslehre. Aber bei aller Anerkennung der guten Intention bzw. des
kirchlichen Standpunktes kann die’'vorgeschlagene Losung nicht durchweg
befriedigen. Schuld daran trigt wohl die Verwendung einer nicht einwand-
freien Erkenntnislehre.

Inbezug auf den Glauben untersucht Adam besonders das Problem,
ob der theologische Glaube als solcher sein verursachendes Prinzip in der
ibernatiirlichen Wirksamkeit Gottes habe (S. 18). Gegeniiber « rationali-
siecrenden » Bestrebungen, den Grund der GlaubensgewiBheit in die eigene
rationale Einsicht in die Glaubwiirdigkeitsgriinde zu verlegen, betont er
energisch den Ursprung des theologischen Glaubens aus der Gnade, aus
der Selbstoffenbarung Gottes. Hierin wird ihm jeder Thomist beipflichten.
Das iibernatiirliche Moment ist nicht etwas zum Wesen des Glaubensaktes
erst Hinzutretendes, vielmehr ist der Glaubensassens als solcher innerlich,
wesentlich ein iibernatiirlicher Akt. Dies hat auch die thomistische Schule
gegeniiber den Nominalisten, Skotisten und ihren neueren Nachfolgern
immer festgehalten : das ist auch die Lehre des hl. Thomas, der gerade
davon ausgeht, daB der Glaubensakt szlbst eine iibernatiirliche Erhebung
des Menschen zu Gott sei, daB darum die bewirkende Ursache des Glaubens-
aktes die Gnade Gottes und der Glaubenshabitus ein wesentlich, innerlich
eingegossener sei (II-II q. 6 a. 1. 2.). In diesem Sinne definiert auch das
Vatikanische Konzil, daB jener Glaube, der der Offenbarung um der
Auktoritit der offenbarenden Gottes willen zustimmt, ein iibernatiirlicher
sei, « Del aspirante et adiuvante gratia » zustande komme.

Ebenso betont Adam ganz richtig, da «das letzte, entscheidende
Motiv » des Glaubens Gott selbst ist. « Ich spreche mein Credo nicht wegen
meiner Einsicht in die Evidenz der iibernatiirlichen Gotteserkenntnis,



Literarische Besprechungen 217

sondern wegen der gottlichen Auktoritat selbst, insofern es letzten Endes
die Ehrfurcht vor eben diesem evidenten (?) Gottlichen . ... ist, die zu
unbedingter Annahme seiner Bezeugungen noétigt (?) » (S. 54). Wir glauben
an Gott «um Gottes willen» (52). Das sagt ja auch das Vatikanische
Konzil : die als Glaubensgrund angefiihrte Auktoritit Gottes ist ja nicht
meine natiirlich gewonnene Uberzeugung von der Auktoritit Gottes,
sondern eben die objektiv in Gott selbst liegende gottliche Auktoritat. Im
gleichen Sinne hat schon der hl. Thomas gelehrt, dal das Formalobjekt
des theologischen Glaubens die veritas prima, die substanzielle Wahrheit,
die Gott selbst ist, sei (I1-II q. 1 a. 1). Wir glauben zwar uns duBerlich
mitgeteilte Lehren, wie z. B. den Satz, dall Gott dreipersonlich sei, aber
wenn wir dies wirklich im theologischen (lauben festhalten, um der
Auktoritat des sich offenbarenden Gottes willen, so erfassen wir diese I.ehre,
insofern sie von Gott selbst erkannt und mitgeteilt wird ; das Formal-
objekt ist die Wahrheit, die diese Lehre im gottlichen Erkennen selbst
hat, nicht zwar durch Einsicht in die innere Wahrheit des Satzes, sondern
im Dunkel der Offenbarung. Darum ist der Glaube auch felsenfest sicher
und wesentlich iibernatiirlich. Im gleichen Zusammenhange lehrt Thomas
allgemein, daB die theologischen Tugenden Gott selbst zum formalen
Objekt haben, ja auch zum materialen Hauptobjekt, und zwar nicht den
rein natiirlich erkannten Gott, sondern insofern er iibernatiirliches Endziel
ist und die natiirliche Erkenntnis tibersteigt — «ipse Deus, qui est ultimus
rerum finis, prout nostrae rationis cognitionem excedit» (I-1I q. 62 a. 2).
Die natiirlich gewonnene Erkenntnis ist nur Vorbedingung des theologischen
Glaubens. Adams Lehre iiber den Glauben steht darum auf guter theo-
logischer Grundlage. !

Nun tritt aber bei Adam ein drittes Element der Glaubenserklirung
hinzu, das Element des «Irrationalen». Schon in der Erbérterung der
frithern zwei Satze gebraucht Adam vielfach Wendungen, die miB3verstand-
lich gedeutet werden koénnen ; der Ausdruck «irrational », ein mit Absicht
gewdhlter, eine Art von terminus technicus, der deswegen auch immer
wiederkehrt, ist nicht nur miBverstandlich, sondern auch irrefithrend.
Ein « Irrationales » 1st, 'wic Adam selbst schreibt, « etwas Unbegreifliches,
Uberbegriffliches, ja wesenhaft Ubernatiirliches » (S. 20), ctwas, das ohne

v Adam schreibt zwar : « Dic philosophischen und historischen Argumente
sollen den Heilsglauben nicht erzeugen helfen, sie setzen thn vielmehr voraus.
Was sie anstreben, ist lediglich der Nachweis, dal3 dieser Glaube sich in das Ganze
unseres Seelenlebens einbaut, daf3 er rationale Voraussetzungen hat, da3 er weder
ein unvernunftiger noch ein blinder, sondern ein vernunftiger Glaube ist» (S. 37).
Adam erklart dies aber selbst wie folgt 1 « Sie verursachen nicht den Glaubensakt,
sie tragen nicht seine Gewillheit, sondern rechtfertigen lediglich seine Setzung
vor Wissen und Gewissen. Sie sind notwendige Vorbedingungen, aber nicht
Teilgrinde des ubernatiirlichen Offenbarungsglaubens» (S. 38). Damit ist aber
nicht ausgeschlossen, dal3 die Glaubwiirdigkeitsgrinde einen wirksamen Einfluf3
auf den Ubergang vom Unglauben zum Glauben ausiiben, ferner, dal} ihre
Erkenntnis auch ohne den bereits vorausgesetzten Besitz des Glaubens moglich ist



218 Literarische Besprechungen

logische Begriffsoperation oder Begriffsbildung crfat wird (S. 43), es
fallt nicht unter das Objekt der Vernunft, sondern des Willens (S. 88).
In diesem vieldeutigen Sinne wird der Ausdruck «irrational » nun auch
auf das Glaubensmotiv angewendet. Ist das aber richtig ?

Gewil} ist der theologische Glaube iibernatiirlich, nach Wesen, Inhalt
und Motiv — aber wozu dafiir den Ausdruck «irrational» verwenden ?
Ist der Glaube auch « unbegreiflich, iiberbegrifflich » ? Unbezgreiflich, ja,
insofern wir hienieden das Wesen des Glaubens nie voll erkennen kdnnen ;
aber warum das Unbegreifliche «irrational » nennen ?> « Uberbegrifflich »
ist der Glaube nur in einem bestimmten Sinne, nidmlich im Sinne von
« unbegreiflich » ; dagegen koénnen wir sowohl den Inhalt der (Glaubens-
lehren als auch das formelle Glaubensmotiv begrifflich fassen, allerdings
nur in analogen, inadacquaten DBegriffen — sonst gabe es ja keine
theologische Lechre iiber den Glauben, noch bestimmte Dogmen. Ferner
ist der Glaube keine « logische Begriffsoperation » im eigentlichen Sinne des
Wortes : der gottliche Glaube ist Zustimmung (assensus) : aber eben des-
wegen fallt der Glaubensakt in das (Gebiet der Verstandestitigkeit, wenn
er auch nur auf das Geheill des Willens zustande kommt. Der Glaubensakt
ist formell ein Verstandesakt und insofern « rational ». Es mull hier ein
Zweifaches bemerkt werden. Erstens muf3 zwischen der erleuchtenden und
erhebenden GGnadeneinwirkung Gottes auf den Geist des Menschen und dem
vom Menschen selbst gesetzten Glaubensakt unterschieden werden ; zweitens
sind die Kategorien «rational» und «irrational» Aussagen, die sich auf
unsere Erkenntnis der Dinge beziehen, sind aber keineswegs Eigenschaften
der gottlichen Tatigkeit selbst. Daraus ergeben sich zwei Folgerungen.
Erstens ist es verfehlt, wenn man das Gnadenwirken Gottes ein « irrationales »
nznnt. Zweitens ist auch der Glaubensakt kein «irrationaler », vielmehr
cein Akt, der sich auf dem Gebiet der Erkenntnis bewegt : sein Prinzip ist
der durch dic Gnade erleuchtete und erhobene Verstand, sein Material-
objekt sind die in Form von Verstandesbegriffen von Gott geoffenbarten
Lehren (vergl. II-II g. 1 a. 2), sein Formalobjekt ist ein verstandesmabBiges,
die iibernatiirliche Autoritit Gottes, die wir allerdings nur mit Hilfe des
erleuchtenden und erhebenden Gnadenbeistandes Gottes einigermalen
erfassen kénnen. Thomas spricht darum durchgehend von einem « attingere
Deum». Die Qualifikation des Glaubens als «irrational» ist darum ab-
zulehnen, insofern damit der Glaubensakt in irgend einer Bezichung aus
der Erkenntnissphire herausgeriickt werden soll. Der Glaube ist kein
Wissen, wie Thomas immer betont, er ist auch keine Abart des Wissens,
wie Ritschl-Harnack-Hoffmann uns zumuten?!, aber er ist verstandes-
mdBige Zustimmung zu cinem verstandesmallig erfafiten Denkinhalt. In
diesem Sinne ist darum die Qualifikation des Glaubens als «irrational »
zu korrigieren : der ganze Glaubensakt (nicht nur «das quale» — S. 51)
ist iibernatiirlich, aber zugleich auch ein Akt des Verstandes. Im gleichen
Sinne sind verschiedene andere Wendungen Adams zu verstehen. So wenn
er dem Glauben « Intuition » zuschreibt (S. 49. 30), wenn er von géttlicher

1 Vergl, . Schultes, Fides implicita, 1. S. 103 ff.



Literarische Besprechungen 219

« Innenschau » spricht (S. 30), wenn er sagt, daBl wir im Glauben « Gott
unmittelbar inne werden» (S. 52), wenn er den Glauben als « Erlebnis »
oder « Erfahrung », als « unmittelbare » Erfahrung Gottes (92) bezeichnet
(S. 32) oder als « iibernatiirliche Gegebenheit » (S. 18) oder als « gottgewirkte
GewiBheit » (S. 30). 1! ‘

Die gleiche Idec des « Irrationalen » spiclt bei Adam auch eine groBie
Rolle bei der Erklarung der «natiirlichen Gotteserkenntnis». Zugleich
wird sich auch der Begriff des « Irrationalen » noch schirfer herausstellen.
Nach Adam unterscheidet sich der Akt, durch den Gott ergriffen werden
kann, «in seiner Totalitait wesensnotwendig von all den Erkenntnisakten,
durch welche wir uns der empirischen Weltdinge beméchtigen» (S. 50).
Zum Beweise wird erstens auf den Wesensunterschied von Gott und Welt
hingewiesen. Dieser Grund verschligt aber nicht, weil das Formalobjekt
unserer Welt- und Gotteserkenntnis das gleiche ist — wir erkennen die
Welt und Gott unter dem Gesichtspunkte des Seins. Nur eine wesenhafte
Gotteserkenntnis ist auf diesem Wege nicht moéglich. Als zweiter Grund
wird angefiihrt : « Es liegt nicht in der Wesenheit des esse contingens,
den personlichen Gott zu offenbaren. Es liegt darin erst, weil und insofern
Gott darin erkannt sein wollte. Erst der freie Ratschlull der goéttlichen
Giite machte, da3 das esse contingens auch ein Spiegelbild des persénlichen
Gottes werde» (S. 62). Das beweist aber nur, daBl die Moéglichkeit der
Gotteserkenntnis den freien Schopfungsakt Gottes voraussetzt. Drittens
wird darauf hingewiesen, dafl3 zu einer fruchtbaren Erfassung des Gottlichen
eine ganz eigenartige geistige Einstellung erfordert sei (S. 64). « Aus der
weltiiberlegenen, absoluten Personlichkeit Gottes .... folgt, daB nur
Demut, Ehrfurcht, Reinheit und Liebe die der Erhabenheit des gnidigen
Offenbarungsgottes korrelate menschliche Geisteshaltung seien, die wesens-
notwendige sachgemdlBe Disposition zur natiirlichen Gotteserkenntnis»
(S. 71). Der Gotteserkenntnis geht das « Bediirfnis nach einem absoluten
Wert, ein Seligkeitsbediirfnis » voraus. «Das Interesse fiir und die Sehn-
sucht nach dsm absolut Wertigen ist schon da, bevor der Verstand
reflektierend einsetzt und mit Hilfe des kausalen Denkens das gefihls-
mafig Evfahvene Uberprift, klart und zum bewuBten Gottesbesitz macht.
Dem Gotterkennen geht also das Suchen und Finden der Liebe voraus»
(S. 70). Vergl. 121 ff. Darauf ist zu erwidern, dal eine dhnliche geistige
Einstellung auch allgemein zu fruchtbarer Erkenntnis hoherer Wahrheiten
erfordert ist, besonders auf moralischem Gebiete. Ohne « moralischen Sinn »
wird sich der Geist der Wahrheit nicht beugen. Sodann handelt es sich
hier um subjektive Voraussetzungen, die den Weg der Erkenntnis frei-
machen. Endlich wire zu unterscheiden zwischen Erkenntnis und
Anerkennung Gottes, wie der Apostel Rom. 1, 21 es tut. Bei dieser
Anerkennung Gottes kann man dann mit Adam (S. 88) sagen, daB « zum
rein rationalen Erkennen ein nicht rationales Element hinzutrete, dic
wertende Kraft des Willens». Bei der Art von Schwierigkeiten, dic in

1 Die von P. Stufler (Z.f.k. Th., 1924, S. 1-36) auf Grund solcher und
dhnlicher Ausdriicke erhobenen Anklagen hat Adam selbst zurickgewiesen.



220 Literarische Besprechungen

unserer Zeit gegen die Gotteserkenntnis erhoben wurden, ist auch schon
fiir die rein « rationale » Gotteserkenntnis cine gewaltige Willensleistung
erforderlich, um sich unbeirrt durch den Wust gegenteiliger Meinungen
durchzuarbeiten und mit eiserner Kraft die Konsequenzen aus den Tat-
sachen zu ziehen. All das andert aber nichts an der Eigenart des Erkenntnis-
aktes, jedenfalls wird die natiirliche Gotteserkenntnis deswegen nicht zum
natiirlichen Gottesglauben (S. 88). '

Weiterhin will Adam die Wesensverschiedenheit der Gotteserkenntnis
von andern Verstandesakten, also dessen «irrationale» Seite aus dem
«religiosen » Charakter derselben beweisen. Er beliauptet eine Wesens-
verschiedenheit zwischen rein philosophischer und religiéser Gotteserkenntnis
(S. 126), die sogenannten rationalen Gottesbeweise und deren Anerkennung
seien die « logisch notwendige Voraussetzung (pracambulum) der Reli-
giositit » (S. 119). Aber auch die religiése Beziehung der Gotteserkenntnis
andert nichts an deren Wesen. Das religiose Element ist eben etwas von
der Gotteserkenninis Verschiedenes, zu ihr Hinzutretendes, sich mit ihr
Verbindendes. Die rein verstandesmaBige Gotteserkenntnis ist noch nicht
Religion. Ein religiéses Verhdltnis zu Gott kommt erst durch die Stellung-
nahme des Willens zu Gott zustande, in der {iibernatiirlichen Ordnung
durch Glaube, Hoffnung und Liebe, wie Augustin sagt! allgemein durch
die Gott dargebrachte Huldigung und Verehrung, wie Thomas lehrt.?
Ferner ist dazu zu bemerken, daBl auch die religidse Stellungnahme des
Willens durch Verstandesurteile, allerdings nicht rein theoretischer, sondern
praktischer oder wertschitzender Natur, bedingt ist, dal also der Appell
an den EinfluB des Willens die religitse Gotteserkenntnis nicht aus dem
Gebiet des « Rationalen » hinaushebt. Adam will allerdings in seinem
Aufsatz {iber «den Weg der erfahrungsmiafligen Gotteserkenntnis» die
« religitse » Gotteserkenntnis als « einen urspriinglichen Tatbestand » auf-
gefalit wissen (S. 113). Er schreibt dazu (a. a. O.) : « Das religiése Erlebnis
(ist) tberall da, wo es uns entgegentritt, ein urspriingliches, nicht erst
abgeleitztes Erlebnis einer metaphysischen Realitdt, sein Wesenskern liegt
in der als Evidenz erlebten Bezogenheit auf ein gottliches Du. TInsofern
darf man sagen, die Religion bezeuge sich selbst, weil schon die bloBe
Tatsiachlichkeit des religiosen Erlebnisses unter den Menschen eine
erfahrungsmaBige Bezeugung des Gottlichen ist.» Liegt aber in diesem
letzten BReweis aus der Erfahrung nicht eine petitio principii vor ?
« Evidenz » ist ein Attribut der Erkenntnis. Will also Adam behaupten,
da wir Gott unmittelbar evident erkennen:? Fiir die «rationale»
Erkenntnis lehnt Adam dies ab. Will er es also fiir die « erfahrungsmaBige »
Gotteserkenntnis behaupten ? Aber was ist denn « Erfahrung » ? Wenn es
kein verstandesmiBiger Akt ist, verlassen wir den Begriff der Erfahrung.
Eine rein gefithlsmaBige Erfahrung, die nicht auf einem Verstandesurteile,
auf einem theoretischen oder praktischen, wertenden, beruhte, also «irra-
tional » wire, hitte fiir unser beurteilendes Denken, fiir unsere bewertende
Anerkennung keine Bedeutung, kein Gewicht. Eine «irrationale » Gottes-

L Enchir., 3. 2 II-1I q. 81-91.



Literarische Besprechungen 221

erfahrung ohne Vermittlung der logischen Vernunft hat also entweder
keinen Wert, oder wenn man ihr einen solchen beilegt, ist es eine reine
Selbstbehauptung.

Wir haben oben bemerkt, dal die Schwichen der Adam’schen Glaubens-
theorie in der vorausgesetzten Erkenntnistheorie liegen. Adam hat es ver-
sucht, die phdnomenologische Epistemologie auf die Erklirung des Glaubens-
aktes anzuwenden. Die Irrtiimer der phinomenologischen Erkenntnis-
theorie hat ihm aber die Erklirung des Glaubensaktes verdorben, trotz
der richtigen prinzipiellen Glaubenseinstellung. Schon die Geschichte des
Begriffes des « Irrationalen » in der akatholischen Theologie und Philosophie,
es geniige auf Heiler hinzuweisen, hdtte ihn abhalten sollen, mit diesem
Begriffe zu arbeiten. Die natiirliche Gotteserkenntnis ist eine rationale,
allerdings Erkenntnis des hochsten Objektes des Verstandes, darum auch
von vielen intellektuellen und moralischen Voraussetzungen und Bedingungen
abhéangig ; auch der theologische Glaube ist ein Verstandesakt rationaler
Natur, aber als tibernatiirlicher Akt und vermoge seines die natiirliche
Verstandeskraft iibersteigenden Objektes noch mehr von anderweitigen
Bedingungen und Mitursachen abhidngig, von der tibernatiirlichen Er-
leuchtung und Erhebung durch Gott, von der moralischen, ja iibernatiirlich
guten Einstellung des Willens 1, schlieBlich von der moralischen Ver-
fassung des ganzen Menschen. Das ist, wie uns scheint, schlieBlich auch
die Ansicht Adams, wenn diese auch im Ausdruck « irrational » nur entstellt
zum Ausdruck kommt.

3. K. Eschweilev, Privatdozent in Bonn, stellt in seinem interessanten
Werke iiber « Die zwei Wege der neueven 1Theologie » dirckt die Frage nach
Wesen, Bedingungen und Bedeutung der Theologie. An zwei « Typen »,
G. Hermes und M. J. Scheeben illustriert er den «Dualismus» der
modernen Theologie, d. h. die Teilung derselben in eine reine Vernunft-
theologie, wie sie Hermes vertreten, und eine vom Glauben ausgehende
Theologie, wie wir sie bei Scheeben finden. Eschweiler bietet wohl dic
beste Darstellung, nicht zwar der materiellen Lehre der beiden Theologen,
wohl aber ihrer theologischen Methode und Arbeitsweise. Der (Gegensatz
wird speziell an den Fragen: Vernunft und Glaube, Natur und Gnade,
dargestellt (S. 15-184). Diesem doppelten Wege der Theologie, den Esch-
weiler besonders im Molinismus vertreten und verankert findet (S. 211 ff.),
stellt er den einen Weg der Theologie entgegen (S. 184-260). « Die Theologie
ist eine einheitliche und einzigartige Wissenschaft, weil sie einen ein-
heitlichen und einzigartigen Gegenstand hat» (S. 203); die Theologie 1st,
die « Aktuierung des im Glauben stehenden Vernunftlichtes» (S. 238);
« das Wissen der Theologie ist ein im Glauben wirkendes Wesen » (S. 200) ;
« Dasein und Wesen der Theologie ist durchaus vom goéttlichen Glauben
abhingig » (a. a. O.). Der Sinn dieser Behauptung soll durch zwei Zitate
beleuchtet werden.

S. 199 heiBt es: «Die theologische Erkenntnis stellt nach ihrer ob-
jektiven und subjektiven Seite hin eine durchaus eigenartige und unvertret-

1 Vergl. z. B. Thomas, II-1T q. 5 a. 2.



222 Literarische Besprechungen

bare Form menschlichen Wissens dar. Thr Objekt ist das natiirlich-
verniinftige Beziechungsglied im Glaubensgegenstande, das als solches zwar
im Weltzusammenhange steht, aber durch die gottliche Offenbarung eine
dariiber hinausreichende Qualitit erhalten hat. Das subjektive Prinzip
der theologischen Erkenntnis ist aber die menschliche Vernunft, die im
glaubenden Erfassen der iibernatiirlichen Offenbarungswirklichkeit wirksam
ist. Weil und insofern verniinftig Erkennbares in dem gottlich Geoffenbarten
und Geglaubten enthalten ist, darum und insofern ist die Theologie als
echte Wissenschaft moglich, die nur so viel behauptet, als sie verniinftig
beweisen kann ... »

S. 239 f. wird dies weiter crklart: « Dadurch, daB Gott weltliches
Sein zum Werkzeug seines offenbarenden Wirkens und menschlich faBbaren
Sinn zum Transparent der unerschaffenen Wahrheit urheberisch erhoben
hat, dadurch ist das naturhafte Streben des Menschengeistes nach dem
absoluten Sein und Sinn endgiiltig in der Gnade bestimmt. Das absolute
Sein wird nicht mehr allein in der unbestimmten Weise des verniinftigen
philosophischen Forschens in der Weltkontingenz gesucht, sondern im
gottlichen Glauben ergriffen. Die Theologie ist aber die Wissenschaft von
jener zur Ubernatur erhobenen Wirklichkeit und Wahrheit, in der sich
das absolute Sein und Erkennen offenbarend schenkt. Sie verwirklicht
darum den hochsten theoretischen Wert, den die menschliche Vernunftnatur
erstreben kann. Es mull Theologie geben .... Die verniinftige weltwissen-
schaftliche Erkenntnis ist nicht das Endgiiltige ; thr immanentes Wesen
ist es vielmehr, iiber sich hinauszuweisen und aufgenommen zu werden
in die absolute Wahrheit, in die veritas prima revelans. .... Der Eros
der reinen Theorie erreicht in der Glaubenswissenschaft seine hochste
Vollendung ; denn hier ist das desiderium intellectualis substantiae in
visionem essentiae divinae durch sein adaequates, natiirlich-iibernatiirliches
Objekt bestimmt.» Eschweiler fiigt noch bei (S. 239): «Der Weg der
methodisch vom Glauben isolierenden Vernunfttheologie ist also nicht
etwa darum ein Irrweg, weil hier zuviel Vernunft und zuviel historisch
kritischer Verstand in die Theologie hineinkommen, sondern darum,
weil dieser Weg iiberhaupt nicht zu dem Gegenstand der Theologie
hinkommt. » Zur Ergdnzung seci noch bemerkt, da Eschweiler den einen
Weg der Theologie ausdriicklich auf die Theologie im weitesten Sinne,
also nicht allein auf die Dogmatik und Moral, sondern auch auf die
Apologetik und Kirchengeschichte ausdehnt.

Im allgemeinen koénnen wir diesen einen Weg der Theologie nur
begriien ; er entspricht auch der Tradition der thomistischen Schule.
Die Einzelheiten der Ausfiihrung und Begriindung dagegen bediirfen teil-
weise einer Ergdnzung, die auch geeignet sein diirfte, einzelne Bedenken,
die sich aus der vorliegenden Fassung der These ergeben, zu zerstreuen.
Wir werden dies am besten an der Hand der Beweisfithrung dartun.

Die Beweise Eschweilers konnen auf drei zuriickgefithrt werden.
Vorerst wird von dem Prinzip ausgegangen, daB «alles AuBlergéttliche
weder in irgend einer Einzelheit noch in seiner Ganzheit ein letztgiiltig
abgeschlossenes An- und Fiir-sich-Sein darstellen kann » (S. 189), daB also



Literarische Besprechungen 223

kein Weltwesen Gott gegeniiber eine unbedingte Selbstdndigkeit behaupten
kénne. Der geschaffene Geist erbilt scine letzte Vollendung erst in der
Verbindung mit der Ubernatur, mit Gott: die Erkenntnis im Glauben,
die Natur durch die Gnade. Eschweiler macht es hier dem Molinismus
zum Vorwurf, dal er durch seinen « Dualismus» « der eigentliche Grund
ist fir das Autkommen der doppelten Form der Theologie » (S. 214). « Die
Tétigkeit der verniinftigen freien Menschennatur und die Wirksamkeit der
gottlichen werden (im Molinismus) wie zwei Endgiiltigkeiten in merk-
wiirdiger Weise nebeneinander gestellt» (S. 212). Daraus resultiere eine
Art von Konkurrenz der menschlichen und der gottlichen Freiheit (1. c.)
und als Resultat «eine concordia, cine Konformitit zweier endgiiltiger
und fiir sich wirkender Faktoren» (S. 214). Im Molinismus scien «die
menschliche Vernunft und die gottliche Glaubensgnade zwei nebeneinander-
laufende agentia», es besteht zwischen Mensch und Gott ein « Ich-Du-
Verhdltnis », ein « Parallelismus von Gott und Geschopf» (S. 78 {f.). All
dies hitte notwendig zu einer «doppelten» Theologie fiilhren miissen.
Eschweiler stellt darum dem « dualistischen Weg» den cinen Weg des
« theologischen Typus » entgegen (S. 214 ff.), der von der « Hinordnung »
des Menschen auf Gott als iibernatiirliches Objekt und Endziel ausgeht.

Hiezu ist indes zu bemerken, dall es auBer den behandelten Wegen
noch einen andern gif)t, namlich den thomistischen. Nach Thomas ist
das Verhiltnis von Mensch und Gott zwar kein Verhaltnis des Neben-
cinander, aber auch nicht der Hinordnung im Sinne Eschweilers, sondern
ein Verhaltnis der Unterordnung : das ist die eigentliche Formel des
Aquinaten fiir die Erklarung des Verhdltnisses von Gott und Mensch.
Leider wird sie in der modernen Theologie, mit Ausnahme der thomistischen
Schule fast vollstindig vernachlassigt, zum groBBen Schaden der Theologie
und Praxis. Auch die Schwierigkeiten Eschweilers finden durch sie ihre
Losung. Die geschaffene Wirklichkeit, der Mensch, Vernunft und Freiheit,
behalten ihre ecigenartige Sclbstindigkeit, ohne dall dieselbe zu ciner
absoluten, endgiiltigen erhoben wirde. Die Erhebung des Menschen zur
iibernatiirlichen Ordnung, zum iibernatiirlichen Endziel erscheint nicht
mehr als ein bloBes historisches Faktum, sondern als eine in der Ent-
wicklungsmaoglichkeit (potentia oboedientialis) des Menschen liegende
und im Verhéiltnis der Unterordnung begriindete Vervollkommnung des
Menschen. Auch das Prinzip vom desiderium naturale erkliart sich, nicht
zwar im Sinne eines « Dranges », einer « natureigenen Kraft auf Gott hin»
oder ecines «Strebens» (S. 38, 39, 76, i88), sondern im Sinne einer
Konformitat mit der menschlich-geistigen Natur, ciner Konformitit mit
dem Verhéltnis des Menschen zu Gott.

Der pragnanteste Ausdruck der Idee des hl. Thomas findet sich wohl
II-II q. 2 a. 2. Dort heilt es: « Bei allen Wesen, diec im Verhiltnis der
Unterordnung stehen (in omnibus naturis ordinatis) zeigt es sich, daB zur
Vervollkommnung des untergeordneten Dinges (naturae inferioris) zwei
Faktoren mitwirken: der eine liegt im Bereich der eigenen Titigkeit
(secundum proprium motum), der andere besteht im EinfluB des iiber-
geordneten Wesens (secundum motum superioris naturae). » An Stelle des



224 Literarische Besprechungen

vom hl. Thomas angefiithrten Beispieles, das der Naturwissenschaft seiner
Zeit entnommen ist, moge ein anderes dienen. Die Hand des Menschen
steht zum Geiste des Menschen (Vernunft und Wille) im Verhédltnis der
Unterordnung. Sie ist darum einer doppelten Vervollkommnung fahig,
cinerseits durch eigene, organische Entwicklung, wie sie z. B. im Prozel3
des Wachstums und der Kraftigung stattfindet, andrerseits durch den
EinfluB des Geistes, der der Hand z. B. die Kunst des Schreibens verleiht.
In ahnlicher Weise steht das Tier, z. B. ein Pferd, zum Menschen im
Verhéltnis der Unterordnung. Es kann darum in zweifacher Weise vervoll-
kommnet werden, cinmal durch eigene Entwicklung, dann aber durch
Zucht und Dressur. So ist es auch in der Natur des Menschen gelegen
und entspricht es seiner Unterordnung unter Gott, daB es fiir ihn eine
doppelte Entwicklungsmaoglichkeit gibt, eine natiirliche (secundum proprium
motum) und eine iibernatiirliche, durch die freie Erhebung zur Gnade
(secundum motum divinum). So schlieBt auch der Aquinate : « Die Voll-
kommenbheit (bezw. Vervollkommnungsfahigkeit) des Menschen beschriankt
sich nicht auf seine natiirliche Entwicklung (quod ei competit secundum
suam naturam), sondern erstreckt sich auch auf das, was er durch iiber-
natiirliche Mitteilung Gottes erhdlt: darum besteht auch die endgiiltige
Seligkeit des Menschen in der seligen Anschauung Gottes.» Ebenso fiigt
er in- der resp. ad 1 bei: « Weil der Mensch von einem hoéhern Wesen
abhingig ist, geniigt zu seiner (endgiiltigen) Vollkommenheit die natiirliche
Erkenntnis nicht, sondern ist eine iibernatiirliche notwendig. » Diese und
ahnliche Ausspriiche erkliren deutlich, in welchem Sinne Thomas das
desiderium naturale versteht, namlich in dem Sinne, dafl die Gnade, die
Bestimmung zur iibernatiirlichen Seligkeit, die ganze iibernatiirliche Ordnung
der Natur des Menschen enispreche und somit auch dem natiirlichen
Verlangen des Menschen. Die Natur verlangt nicht die dibernatiirliche
Erhebung, aber diese ist der Natur und dem Streben des Menschen
konform und in diesem Sinne natiirlich.

Was folgt nun fiir die aufgeworfene Frage ? Eschweiler schlieBt ganz
richtig, daB eine rein natiirliche Erkenntnis der Wirklichkeit keine end-
giiltige sein koénne, dafl die vom Glauben ausgehende theologische Erkenntnis
allein die letztgiiltgie Aktualisierung der Vernunft sei, da die prinzipielle
Ablehnung der theologischen Betrachtungsweise contra naturam sei. Nur
gewinnen all diese Sitze im Lichte des Gedankens der Unterordnung eine
andere Firbung als vom Standpunkt der « Hinordnung » aus. Sie werden
dadurch aber auch von allen miBverstandlichem Beiwerk betreit. Es dart
wohl noch bemerkt werden, daB auch ganz allgemein gesprocben, die
Formel des hl. Thomas die wohliiberlegte endgiiltige Interpretation der
augustinischen Lehre vom unicus finis und von der unica iustitia hominis
darstellt : um so bedauerlicher ist die Verkennung des thomistischen Stand-
punktes bei einem GroBteil der modernen Theologen.

Der zweite Beweis Eschweilers ist eine partikulidre Applikation des
ersten : er geht vom Begriff des Glaubens bezw. des religiosen Alktes aus.
Wir kénnen uns darum nach dem Gesagten kurz fassen. Weil das wesent-
liche Verhaltnis des Menschen zu Gott ein Verhiltnis der Unterordnung



Literarische Besprechungen 225

ist, weil in dem Verhiltnis von iiber- und untergeordneten Kriften dic
untergeordnete Kraft ibre eigene relative Selbstindigkeit besitzt und
behalt, so wird auch in der iibernatiirlichen Erhebung des Menschen die
Vernunft gegeniiber dem Glauben, die Natur inbezug auf die Gnade, die
natiirliche Religion im Vergleich zur iibernatiirlichen ihre eigenartige
Selbstandigkeit, Wirksamkeit und Geltung besitzen und bewahren. Wegen
der natiirlichen Evhebbarkeit des Menschen zur iibernatiirlichen Ordnung
und wegen der tatsiachlich erfolgten Erhebung zu derselben, ist aber die
Selbstandigkeit, Wirksamkeit und Geltung der natiirlichen Vernunft-
erkenntnis und Religion gegeniiber der Offenbarung, dem Glauben und
der Gnade keine absolute. In diesem Sinne sind wohl einzelne, sonst
millverstiandliche Wendungen Eschweilers zu verstehen. So lesen wir:
« Der Bereich des natiirlichen Menschseins und Menschenwirkens bildet
nicht cine fiir sich abgeschlossene Existenz, sondern existiert (!) nur in
der real untrennbaren Bezichungseinheit mit dem Sein und Wirken der
gottlichen Gnade » (S. 77). Der Sinn ist wohl, daf beim Menschen sein
natiirliches Sein und Wirken mit der Gnade zu einer organischen Einheit
verbunden ist, in der Art von Zusammenwirken von eigener Ursachlichkeit
und géttlichem Einflul. S. 188 scheint Eschweiler zu sagen, daB die trans-
zendente Wirklichkeit Gottes allein im géttlichen Glauben erfaB3t werden
kann : richliger wiirde es aber heillen, daB Gottes volle und ganze
Wirklichkeit nur durch « den offenbarenden Gott, der sich dem Geiste in
freier Gnade schenkt» (a.a.O.), endgiiltig erfaBt werden kann. Ein
Ahnliches gilt, wenn es heillt: « Der religiose Akt ist seinem formalen
Wesen nach jener eigentiimliche Beziehungsakt, in welchem das well-
immanente Wirken des endlichen Geistes hingeordnet und erhoben ist zu
der Einheit mit der Transzendenz des goéttlichen Seins und Wirkens »
(S. 191 {.) ; dies ist wohl der Fall bei der {ibernatiirlichen Religion, die auf
Glaube, Hoffnung und Liebe aufgebaut ist, aber nicht bei der natiirlichen
Religion, oder nur in einem relativen Sinne.

Eschweiler zieht auch die ganz richtige Folgerung, dal3 der theologische
Glaube wesentlich {iibernatiirlich sei (S. 188 ff.). Das tut auch der
hl. Thomas an der bereits angezogenen Stelle (II-II q. 2 a. 3) : Gott hat den
Menschen zur {iibernatiirlichen Anschauung seiner selbst bestimmt; er
verleiht sie ihm aber nicht sofort bei der Geburt, der Mensch soll ithrer
erst allmahlich teilhaftig werden und darum per modum addiscentis und
in der Form des Glaubens. So ist nur im Glauben die Erfassung des iiber-
natiirlichen Endzieles moglich und ist der Glaube wesentlich iibernatiirlich,
ein Horen und Lernen dessen, was Gott spricht: er ist wesentlich eine
iibernatiirliche Erhebung des Menschen, wie Thomas spater folgert (q. 6).
Aus all dem folgert Eschweiler endlich mit Recht, daB eine theologische
Erfassung des Gegenstandes der Theologie nur im Glauben moglich sei.

Das dritte Argument geht naher auf die Eigenart der Theologic ein.
Es wird hier im Glaubensobjekte unterschieden zwischen dem Mysterium
(creditum) und dem « Natiirlichen am Glaubensgegenstande », dem ver-
niinftig Einsehbaren, dem natiirlich und verniinftig Erkennbaren, dem
« menschlich Tatsachlichen » bezw. dem kritisch Feststellbaren (S. 178,

Divus Thomase 15



226 Literarische Besprechungen

194-197, 234), dem credibile : das ecigentliche Objekt der Theologie. Die
Unterscheidung ist richtig, aber allein materiell und darum durch die
formale zu erganzen. Aus der von E. gegebenen Unterscheidung wiirde sich
namlich ergeben, daB die Theologie nur das rein Natiirliche und verniinftig
Einsehbare in der iibernatiirlichen Ordnung zum Gegenstande hatte, das
wirklich Ubernatiirliche und Geheimnisvolle ihr aber entriickt ware. Das
ist aber nicht der Sinn des credibile. Auch das « Geheimnis » selbst, und
zwar in erster Linie, ist ganz eigentlich Gegenstand der Theologie. Wenn
das Vatikanische Konzil lehrt, dafl die « ratio, fide illustrata, cum sedulo,
pie et sobrie quaerit, aliquam Deo dante mysteriorum intelligentiam eamque
fructuosissimam assequitur » (Denz. 1796), so bezeichnet sie damit das
ureigenste Objekt der Theologie. ! Aber die Theologie unterscheidet sich
vom Glauben in der Art der Erfassung des Geheimnisses und des Uber-
natiirlichen — und darin besteht ihr formeller Unterschied. Der Glaube
erfaBt das Geheimnis im Lichte der Offenbarung selbst und allein, sowie
es ihm aus der Fiille der gottlichen Erkenntnis der veritas prima dar-
geboten wird ; die Theologie dagegen erforscht das Geheimnis, das sie
vorerst im Glauben entgegengenommen hat, noch weiterhin, soweit sie
unter Voraussetzung des Glaubenslichtes mit Hilfe der natiirlichen Ver-
standeskraft in dasselbe einzudringen vermag : fides quaerens intellectum.
Eschweiler schlieBt darum zwar materiell ganz richtig : weil das natiirlich
Erkennbare an der iibernatiirlichen Ordnung endgiiltig nur als Teil, nur
im Zusammenhang mit dem Ubernatiirlichen erkennbar ist, kann es keine
Theologic ohne Zusammenhang mit dem Glauben geben. Dieser Beweis
wird aber noch bedeutend verstirkt, wenn man auf die formelle Seite der
Theologie rekurriert, auch das mysterium selbst in den Bereich der
Theologie cinbezieht. In diesem Sinne versteht auch Thomas und seine
Schule, besonders Capreolus, das credibile.

- Aus seiner Hauptthese zieht Eschweiler auch die notwendigen Folge-
rungen beziiglich der Methode der Theologie. Wie schon oben bemerkt
wurde, lehnt E. die « doppelte Theologie » nicht deswegen ab, weil « zuviel
Vernunft und zuviel kritischer Verstand » mitspielt, sondern weil man mit
bloBer Vernunft und Kritik nicht an das eigentliche Objekt der Theologie
herankommt. Wie verhilt sich aber die Theologie zur Vernunfterkenntnis,
zur philosophisch-kritisch-historischen Methode ? E. antwortet mit der
Formel, daB die rein verniinftigen Resultate und Methoden der Erkenntnis
von der Theologie « aufgenommen » werden, da3 die Theologie eine « auf-
nehmende Wissenschaft sei» (S. 243). Daraus folgt, daB jede wahre
natiirliche Erkenntnis, wie besonders die natiirliche Gotteserkenntnis
(S. 231 ff.), jede richtige Methode, wiz besonders auch die historisch-
kritische, ihren Platz in der Theologie finden kann, daB aber anderseits
sowohl die natiirlichen Wissenschaften von der Theologie als die Theologie

1 Ich habe schon in meiner Infroductio in historiam dogmatum darauf hin-
gewiesen, daBl der primire Zweck, die eigentliche Aufgabe der Theologie nicht
in der Ableitung eigentlicher theclogischer Konklusionen bestehe, sondern in der
Erklarung und Erfassung der Glaubenssitze selbst. S. 208 f,



Literarische Besprechungen 2274

von der Weltanschauung unabhingig seien. E. bestimmt offenbar auch
hier das Verhiltnis von Vernunfi und Glaube unter dem Gesichtspunkt
der « Hinordnung ». Thomas dagegen vertritt wiederum den Standpunkt
der Unilerordnung und darum die Formel der « Verwendung» (uti) der
natiirlichen Erkenntnis in der Theologie : « Haec scientia (Sacra doctrina)
accipere potest aliquid a philosophicis disciplinis, non quod ex necessitate eis
indigeat, sed ad maiorem manifestationem eorum quae in hac scientia
traduntur. Non enim accipit sua principia ab aliis scientiis, sed immediate
a Deo per revelationem. Et ideo non accipit ab aliis scientiis tanquam
a superioribus, sed ufitur eis ltanquam inferiovibus et ancillis ....» (1 q. 1
a. 5 ad 2). Thomas erklirt also selbst den Ausdruck «Aufnehmen »
(accipere) im Sinne der Verwendung einer untergeordneten Hilfskraft.
Von diesem Gesichtspunkt aus sind dann auch die verschiedenen loci
theologici besser zu erklaren. ,

Damit kommen wir zum SchluBurteil. Eschweiler vertritt mit Recht
die These, daB3 wir keine « doppelte Theologie » benétigen, dall aber die eine
vom Glauben ausgehende Theologie jede natiirliche, rein verniinftige
Erkenntnis und Methode « aufnehmen » bezw. verwenden kann.?! '

(Fortsetzung folgt.) P. Reginald M. Schultes O. P.

Fundamentaltheologie.

A. Reatz :" Jesus Christus. Sein Leben, seine Lehre und sein Werk.
Freiburg im Breisgau (Herder) 1924. (viir u. 354 S.)

Die Kernfrage des Christentums ist und bleibt : Wer war Christus,
und was hat er uns gebracht ? Viel ist dariiber geschrieben worden in
ausfithrlicher, wissenschaftlicher Exegese und Kritik fiir die Fachgelehrten,
in einfacher, gemeinverstandlicher Weise zur Erbauung der weitern
Schichten des Volkes. Unser neues Werk will dem Bediirfnis weiterer
Kreise unserer Gebildeten, besonders der Akademikerwelt, Rechnung
tragen. Es will kein « Leben Jesu» oder gar eine « Apologie der Gottheit
Christi » sein, also keine erschopfende Behandlung aller kritischen ein-
schlagigen Fragen, keine Polemik, die meist nur niederrei3t, selten auf-
baut, sondern geschichtliche, philosophische, theologische Betrachtung der
groBen, alles iiberragenden Personlichkeit Jesu und seines Werkes.

Im ersten Teil behandelt der Verfasser die « Personlichkeit » des Messias.
(1. Die Vorbereitung. 2. Das offentliche Leben. 3. Die Persdnlichkeit
Jesu. 4. Das messianische SelbstbewuBtsein Jesu.) AuBerordentlich griind-
lich und klar ist dieser Teil geschrieben, mit besonderer Liebe und

1 Wiihrend der Drucklegung dieser Besprechungen hat gegen das Werk von
K. Eschweiler ein befremdender, aber anscheinend gut organisierter Kampf
eingesetzt. Die bisher erfolgten Angriffe sind aber in keiner Weise geeignet, das
abgegebene Urteil abzudndern. Wenn z. B. P. Stufler Eschweiler deswegen
ablehnt, weil er die Forderung aufstelle, « die wissenschaftliche Apologetik » « aus
der Theologie zu entfernen » (Z. f. K. Th., 1925, S. 333), so zeigen schon die von
uns angefithrten Zitate, dal eine unberechtigte Unterstellung vorliegt.



228 Literarische Besprechungen

Sorgfalt die Kindheitsgeschichte behandelt, ein Zeugnis von groBter
Kenntnis der Leben-Jesu-Fragen. Von den verschiedenen Problemen und
Streitfragen nimmt der Verfasser immer die wahrscheinlichste Losung an
und fiigt sie ganz selbstverstidndlich ins Ganze ein. Immer wird er wohl
nicht das Richtige getroffen haben, z. B. betreffs des Sternes, der den
Weisen im Morgenland erschienen ist, oder betreff der Ereignisse am
Ostermorgen. Aber es ist doch ein groBer Vorteil, wenn der Leser nicht
mit allen moglichen Hypothesen beldstigt und verwirrt wird und so den
Blick fiir das Ganze verliert. — Lobend erwihnt soll vor allem noch
werden, daB der Verfasser iiberall, vor allem im vierten Kapitel, den
Versuch macht, die wunderbare Eigenart des gottmenschlichen Wesens
aus dem GottesbewuBtsein heraus zu zeigen. Dies ist besonders wichtig
fir unsere Zeit, die gerade dieses GottesbewufBlitsein dem historischen
Christus abspricht und es nur der phantastischen Liebe seiner Jiinger
zuschreibt.

Der zweite und dritte Teil, « Die messianische Verkiimdigung » und
« Die messianische Stiftung » geben uns ein kurzes, geschlossenes Bild dessen,
was Jesus Christus gelehrt (5. Der neue Gottesglaube. 6. Das Gottes-
reich. 7. Das neue Gesetz.) und was er durch Griindung seiner Kirche
und die in ihr niedergelegten Gnadenschitze (8. Die neue Gemeinschaft.
9. Der neue Heilsweg.) taglich der Menschheit weiterschenkt bis zum
letzten, groBen Tage. Da kommt uns so recht eigentlich zum Bewultsein,
was wir dem Erléser zu verdanken haben, was wir nicht wiiten und
nicht hatten, wenn er es uns nicht gelehrt und geschenkt hitte, wie traurig
jene daran sind, qui spem non habent, qui ignorant Deum (1. Thess. 4, 5.
13). Die Auswertung der Worte Jesu fiir den innern Zusammenhang von
Person und Werk des Gottmenschen ist vorziiglich. Ob aber bei aller
Klarheit und Grindlichkeit der Verfasser auch fiir gebildete Kreise nicht
hie und da etwas zu hoch greift, kénnte einwenig bezweifelt werden. Er
setzt groBe Kenntnis der Evangelien voraus, auch vieles aus Philosophie
und Dogmatik, was leider auch von den Gebildeten von heute nicht immer
gewullt wird. '

Im SchluBwort : « Das Wesen des Christentums und des Katholizismus »
stellt der Verfasser das aus den Evangelien gewonnene wahre, hohe Christus-
bild dem der seichten, liberalen Kritik gegeniiber, um daraus das Wesen
des wahren Christentums und somit des Katholizismus abzuleiten. Fir
das ganze Werk, besonders auch fiir dieses so warm und begeistert
geschricbene SchluBwort schuldet jeder Leser dem Verfasser Dank.

Stift Einsiedeln. Dr. P. Benno Gut O.S. B.
Moral.

B. Roland-Gosselin O, P.: La morale de Saint Augustin. Paris
(Marcel Riviere) 1925 (250 pag.).
Der Zweck des Verfassers ist, die ethischen Grundlehren des

hl. Augustins mit ihren allgemeinen Anwendungen darzulegen. Die Quellen,
die Entwicklung der Lehre, wie auch die verschiedenen Probleme sind von



Literarische Besprechungen 229

der Behandlung absichtlich ausgeschaltet. Nur die I.ehre vom Eigentum
wird ausfiithrlicher behandelt. Diesem Zwecke entsprechend, legt der
Verfasser aus den Werken des Kirchenvaters die betreffenden ethischen
Wahrheiten einfach dar. So konnen wir sein Werk eine Blumenlese aus
den Schriften Augustins nennen.

In der Einleitung wird die wissenschaftliche Methode Augustins,
namlich die verschiedenen Erkenntnisquellen, besprochen, ohne niheres
Eingehen auf seine Erkenntnislehre. Der Verfasser behandelt dann die
Morallehre Augustins nach den folgenden Gesichtspunkten : die sittliche
Ordnung, das sittliche LLeben, Probleme der Sozialethik.

Der erste Teil bespricht die sittliche Ordnung ; das cwige, das natiir-
liche, das zeitliche, das menschliche, staatliche Gesetz und das Gesetz der
Gnade. Bei der Behandlung des Gesetzes der Gnade hédtte der Verfasser
den Unterschied zwischen Gesetz und Gnade noch mehr hervorheben
kénnen. Der zweite Teil behandelt das sittliche I.eben ; der Wille, die
Willensfreiheit, Stinde, der gute Wille, die Tugend, die vier Kardinal-
tugenden, die Gleichheit der Tugenden, die Liebe zu Gott. Bei der
Darlegung der Willensfreiheit wéare notwendig gewesen, daf der Verfasser
ausdriicklich betone, daB Augustin den Willen nie rein philosophisch,
abstrakt betrachte, sondern den siindhaften, verdorbenen Willen, der
sich von der iibernatiirlichen Ordnung, von der Gnade abgewendet habe.
Der dritte Teil umfaBt die Probleme der Sozialethik : die Liige, der Krieg,
Selbstmord, Ehe, Jungfraulichkeit.

Eingehender befaB3t sich der Verfasser mit der Eigentumslehre, weil
diese von manchen unrichtig aufgefaB3t worden ist. Die Ergebnisse seiner
Untersuchung faft er in dem Folgenden zusammen. Augustin beschaftigte
sich mit der Natur des Eigentumsrechtes nicht theoretisch, wollte keine
soziale Frage, oder ein wirtschaftliches System 16sen. Gegen die Manichaer
lehrt Augustin das absolute Recht Gottes kraft der Schéopfung auf alles
Geschaffene. Gott allein ist der Eigentiimer der Erde ; die irdischen Giiter
sind auch sein Geschenk. Das Privateigentum ist etwas Naturrechtliches,
aber nicht Notwendiges, Immerwihrendes, weil es nur das zeitliche, dies-
seitige Leben beriithrt, gehort auch zum positiven Rechte, weil es vom
Staate sanktioniert, geschiitzt und begrenzt ist, indem der Staat die Aufgabe
hat, durch die Gerechtigkeit den sozialen Frieden zu sichern. Die irdischen
Giiter sind in sich selbst gut, nur ihr MiBbrauch ist Siinde, weil den
gottlichen Gesetzen von dem Gebrauch der irdischen Giiter widerspricht.

Zum Schlusse wird das sittliche Leben Augustins in seinen wichtigsten
*Zigen, besonders aus den beziiglichen Teilen der Confessio, zusammen-
gestellt. Im Anhang sind die Werke Augustins in chronologischer Ordnung
aufgezihlt.

Das Werk ist also mit dem wvon Dr. Mausbach, « Die Ethik des
hl. Augustinus » nicht zu vergleichen, denn der Verfasser hat, wie schon
frither angedeutet wurde, einen andern Zweck. Er will nur in die Sitten-
lehre Augustins einfiihren, was ihm auch gelungen ist.

Graz. P. Paul Paluscsaik O. P,



230 Literarische Besprechungen

F. G. Metzler : Erziehe zur Wahrhattigkeit. Monographien der katho-
lischen Moralpadagogik. Band I. Innsbruck (Tyrolia) 1924 (288 pag.).

Der Verfasser will Priestern, Eltern und Lehrern zur Bekdmpfung
der Liige und zur Erziehung zur Wahrhaftigkeit ein natiirliches Behelf
in die Hand geben. Diesem Zwecke entsprechend behandelt das Werk
nicht nur die Liige im engern Sinne, sondern auch alle jene Gebiete der
Moral, welche mit der Pflicht der Wahrhaftigkeit innigst verbunden sind °
die Verletzung des Geheimnisses, die Treuepflicht, Ruf und Ehre des
Nachsten. Die Darlegung ist iiberall klar und stiitzt sich auf die erprobte,
sichere Lehre der katholischen Moraltheologen. Der dritte Abschnitt
behandelt die Pidagogik der Wahrhaftigkeit. Hier werden nicht nur die
bewahrten erzieherischen Mittel der Alten, sondern auch die Erfahrungen
der modernen Psychologie iiber die Liige in den verschiedenen Altersstufen
und aus verschiedenen Motiven ausgiebig und sachkundig beriihrt und
verwertet. Selbstverstindlich werden vom Verfasser auch die iiber-
natiirlichen Mittel der Erziehung zur Wahrhaftigkeit gebiihrend betont
und hervorgehoben. — Der Anhang, eine willkommene Zugabe, umfaBt
das Lob der Wahrhaftigkeit. Es werden angefiihrt : die Lehre der Offen-
barung, manche groBe Vorbilder der Wahrhaftigkeit, Ausspriiche der
Philosophen, Uberzeugung der Vélker, Dichtungen, Spruchweisheit. Zum
Schlusse sind als Proben moralpadagogische Belehrungen nach Ioérster
beigefiigt.

Der Verfasser gibt uns ein vortreffliches und umfassendes padagogisches
Werk, das jedem nur zu empfehlen ist, der den Kampf gegen die Unwahr-
haftigkeit, gegen das Grundiibel unserer Zeit aufnehmen will. — Nur auf
eines mochten wir den Verfasser aufmerksam machen : auf eine ausgiebigere
Ausbeutung der Summa des hl. Thomas. Der Verfasser beniitzt sie zwar
in dein grundsitzlichen Fragen ; aber es wire gut gewesen, wenn auch die
feinen psychologischen Bemerkungen, welche man beim hl. Thomas eben
iiber diesen Gegenstand findet, verwertet worden wiren. Wir wollen nur
einige Quaestionen der Summa anfithren : II-IT q. 36 ; q. 38; q. 41; q. 72
bis 75; q. 109-113; q. 115; q. 123. In diesen Stellen hitte der Verfasser
sehr viel zur Erklirung der verschiedenen Ursachen der Unwahrhaftigkeit
gefunden. Wir wiinschen, daB er bei der baldigen Neuauflage seines vor-
trefflichen Werkes den hl. Thomas auch in dieser Hinsicht verwerten moge.

P. Paul Paluscsik O. P,

P. Chojnacki : Die Ethik Kants und die Ethik des Sozialismus. Ein
Vermittlungsversuch der Marburger Schule. Freiburg, Schweiz (Studia
Friburgensia). 1924. (152 pag.).

Wir haben es in der vorliegenden Schrift mit einer hervorragenden
Arbeit zu tun und wir begliickwiinschen die Studia Friburgensia zum
gliicklichen Griff, diese Dissertation in ihre Sammlung aufgenommen zu
haben.



Literarische Besprechungen 231

Herr Chojnacki sieht im Kampfe Kants gegen den Rationalismus
und Empirismus eine Art Universalienstreit. Der Kampf gegen den Ultra-
realismus und den Nominalismus liegt allem kritischen Streiten Kants zu
Grunde. Kant wiirde also seinen «transzendentalen Idealismus» oder
« formalen Idealismus» besser « Konzeptualismus» genannt haben. Den
konzeptualistischen Charakter der kantischen Philosophie hat keine unter
den verschiedenen Kantrichtungen so scharf hervorgehoben und in der
Kantinterpretation so folgerichtig durchgefiihrt wie die « Marburger Schule ».
Die « Marburger » nehmen sich die Freiheit, Kant {iberall da zu korrigieren,
wo er sich selbst untreu wird, d. h. da, wo er das Prinzip des Konzeptualismus
nicht strenge durchfithrt. In der Ethik Kants wollen die Marburger die
Freiheit, das Gesetz, den Zweck, das Recht und die Gemeinschaft durchaus
konzeptualistisch gefaBt wissen. Diese fiinf Grundpfeiler der Ethik sind
reine praktische Vernunftbegriffe, Vernunftordnungen, aprioristische
Formen des sittlichen Lebens und der gesellschaftlichen Struktur. —
Die « materialistische Geschichtsauffassung » des Sozialismus erscheint den
« Marburgern » als etwas sehr Wertvolles. Aber sie ist nur das Materiale
ciner Ethik. Das Formale dazu bietet die Ethik Kants. Dadurch will
die Marburger Schule die sozialistischen Wasser auf die Kantischen Miihlen
leiten. Sie will den Materialismus des Sozialismus idealisieren, « ethisieren ».
« Der Nominalismus der sozialistischen Ethik mufBl durch den Konzep-
tualismus der Kantischen Ethik erginzt werden.» — Nachdem Herr
Chojnacki die wissenschaftliche Ethik des Sozialismus auf den Nominalismus
und die Ethik Kants auf den Konzeptualismus zuriickgefiihrt hatte, war
es ihm ein lLeichtes, zwischen beiden eine formelle Verstindigung fiir
moglich zu halten. Der Faden ist ja der gleiche, nur die Nummer ist ver-
schieden. — Allein der Konzeptualismus bildet nicht das einzige Mittlere
zwischen dem extremen Nominalismus und dem extremen Realismus.
Es liegt noch ein anderes dazwischen. Und dieses andere ist der geméaBigte
Realismus des Aristoteles. Dem « Zuriick zu Kant » stellt der Herr Verfasser
das « Zuriick zu Thomas » entgegen.

Der wissenschaftliche Wert der Arbeit liegt in erster Linie in der
verstandnisvollen Darstellung und kritischen Wiirdigung einer der beachtens-
wertesten ethischen und rechtsphilosophischen Bewegungen der Gegenwart.
— Daneben koénnen wir noch ein Vierfaches lernen : Wir werden auf licht-
volle Weise in die Grundbegriffe der Kantischen Ethik eingefiihrt; wir
werden kurz und klar mit den einfluBreichen Bestrebungen der Marburger
Schule vertraut gemacht; die «materialistische Geschichtsauffaséung »
tritt uns in einer ganz neuen Beleuchtung entgegen ; die sieghafte Kraft
der thomistischen Ethik erscheint uns in einem ganz neuen Lichte.

Obgleich die deutsche Sprache nicht die Muttersprache des Herrn
Chojnacki ist, schreibt er doch ein flieBendes, durchsichtiges, angenehmes
Deutsch. Der Aufbau ist logisch. Wir finden keine Liicken und keinen
Sprung. Eines flieBt in geschlossenem Zusammenhang aus dem andern.
Wir konnen die Schrift allen bestens empfehlen.

Freiburg. P. Anton Rohner O. P.



232 Literarische Besprechungen

H. Noldin S.J. — A. Schmidt S.J.: De sacramentis!’. Oeniponte
(F. Rauch) 1925 (8°; 716 pag.).

Diese Neuauflage der allbekannten und sehr bewahrten Moraltheologie
Noldins hat A. Schmidt S. J. besorgt. Es eriibrigt sich wohl, noch etwas
zu sagen iiber die groBen Vorziige von Noldins Moraltheologie. Ein Werk,
das in rascher Folge 17 starke Auflagen erlebt, empfiehlt sich von selbst,
zumal da wahrhaftig kein Mangel besteht an andern guten Moralhand-
biichern. A. Schmidt hat in pietitvoller Weise moglichst alles von Noldin
beibehalten ; jedoch auch an manchen Stellen Verbesserungen angebracht.
Leider sind einige wenige Stellen geblieben, die durch neuere rémische
Entscheidungen nicht mehr korrekt sind. So z. B. heit es noch n. zor
am SchluB : « Indultum est concessum episcopis totius Americae, Oceaniae
atque Australiae, ut quotiescunque Romam petituri sint: .... in navi
sacrum facere possint. » Das ist nach c. 349 und 239 nicht mehr ein Spezial-
indult fiir diese Bischofe, sondern alle Kardinidle und Bischéfe kénnen auf
dem Schiffe zelebrieren. Nr. 207 hei3t es: « Sacerdotibus caecutientibus,
qui ex privilegio quotidie missam de Beata dicunt, die nativitatis Domini
semel tantum celebrare licet, si missas proprias hujus dici dicere nequeunt. »
Schon 1920, am 20. Januar, und wiederum am 12. Januar 1921 hat die
Ritenkongregation gestattet, daB diese sacerdotes caecutientes auf Weih-
nachten nicht einmal, sondern dreimal die missa de Beata lesen diirfen. —
In der Neuauflage ist die Seitenzahl um rund 100 Seiten geringer als in
den frithern. Diese bedeutende Raumersparnis ist wohl zumeist durch
engeren Druck erreicht worden. Trotzdem hat die Leserlichkeit und
Deutlichkeit nicht gelitten. Das Druckpapier hat aber noch nicht die Giite
der Vorkriegszeit erreicht. Alles in allem genommen, ist die vorliegende
Neuauflage eine bedeutende Verbesserung des schon frither recht guten
Werkes.

Freiburg. P. D. Priimmer O. P,

N. Farrugia O. S. Aug. : De matrimonio et causis matrimonialibus.
Tractatus canonico-moralis juxta Codicem jurls canonici. Taurini (Marietti)
1924 (kl. 8°; 564 pag.).

Wie der Titel: « Tractatus canonico-moralis» besagt, wird im vor-
liegenden Werke die Ehe zugleich vom kanonistischen und vom moralischen
Standpunkte aus behandelt. Damit — und auch wegen der kurzen und
knappen Darstellung — dient das Werk hauptsichlich dem praktischen
Seelsorgspriester. Sehr lobenswert ist des Verfassers in der Vorrede aus-
gedriickter Plan: «ingens cura mihi fuit semper rationem auctoritati
praeponere, duce et facem praeferente Pontificia Commissione ad canones
juris canonici authentice interpretandos, ut prae manibus habeatis doc-
trinam practice tutam pro casuum occurrentium solutione. Et ideo in
quaestionibus definiendis magis intrinsecis rationum momentis quam
auctoritati deferendum putavi» (vi). Firwahr, wenn ein Verfasser aus
einer griindlichen Kenntnis der positiven Bestimmungen logische SchluB3-
folgerungen fiir Doktrin und Praxis richtig zieht, kann er ganze Arbeit



Literarische Besprechungen 233

leisten. Freilich ist das nur Wenigen beschicden. Ob unter diesen Wenigen
auch Farrugia sich befindet, ist eine andere Frage. Denn trotz des neuen
Codex, trotz mancher Entscheidungen der Rémischen Curie, trotz auch
einer ziemlich reichhaltigen kanonistischen Literatur seit Erscheinen des
neuen Codex bestehen noch viele Controversfragen und es ist sehr schwer,
da immer die beste Entscheidung fiir den Seelsorgspriester zu finden.
In glicklicher Weise vereinigt der Verfasser die systematische und
exegetische Methode. Die einzelnen Canones des Codex fiithrt er im
Wortlaut an und gewahrt so eine stete Kontrolle iiber die von ihm ver-
tretenen Ansichten, die er meistens bewidhrten modernen Auktoren ent-
lehnt. Auf diese Weise erhdlt der Leser eine bequeme Einsicht in die
doctrina communis. Hin und wieder sind die vertretenen Ansichten
weniger wahrheitsgemdB und richtig. So ist z. B. die n. 30 vertretenc
Ansicht iiber den metus in ordine ad matrimonia sehr zweifelhaft. Nr. 45
schreibt der Verfasser, die Sponsalien mii3ten unterzeichnet sein « propria
manu parochi et testium». Es muBl anstatt des et heillen vel, denn bei
den vor dem Pfarrer eingegangenen Sponsalien brauchen fiir gewodhnlich
gar keine Zeugen zugegen zu sein. Nr. 83 meint Farrugia : « probabile videtur
etiam valide in disparitate cultus dispensari posse, cautionibus a parte
acatholica non praestitis». Diese Ansicht ist nicht probabel. Ohne die
bekannten Cautiones kann in Mischehen nie giiltig dispensiert werden.
Im groBen und ganzen sind aber diec Ansichten des Verfassers probabel
und koénnen dem Seelsorgspriester in der Praxis als Norm dienen. Daher
kann auch das Werk Farrugias, das sich besonders durch Klarheit und
leichte Verstandlichkeit auszeichnet, dem Seelsorgsklerus warm empfohlen

werden.
P. D. Pritmmer Q. P.

Zur Geschichte der katholischen Theologie.

L. Wolf : Joseph Wittig ; sein Leben, Wirken und Wesen. Habel-
schwerdt (Frankes-Buchhandlung) 1925 (293 S.).

H. Schiel : Johann Baptist von Hirscher. Freiburg i. Br. (Caritas-
verlag) 1926 (280 S.).

1. Das Wittig-Buch stellt eine merkwiirdige Sammlung dar, deren
Beitriage verschieden beurteilt werden miissen und die, als Ganzes genommen,
wegen ihrer schwarmerischen Uberschwenglichkeit und teilweisen naiven
Unklugheit der Sache Wittigs nur schaden kann. Nur zwei Beitrige dieser
Wittigapologie kénnen unsere ungeteilte Zustimmung erhalten, die Aus-
fithrungen von Hénig liber Wittig als Dichter und jene von Winkler iber
seine Heimatkunst und sein Volkstum. Aber schon der erste Beitrag von
Heinrich Forster, der Wittigs Lebensbild zeichnet, gibt den Auftakt d;:r
allzu feierlich gesetzten Lobeshymne. Forsters Ausfiihrungen wéren sicher
von jedermann mit Freuden begrift worden, wenn er nicht in der
Meinung befangen gewesen ware, er miilte der Lebenskizze einen Prolog



234 Literarische Besprechungen

wie etwa fiir ein Johannesevangelium voranstellen. Auch die iibrigen
Ausfithrungen hdtten bei aller Liebe fiir Wittig doch auch ein wenig
kritische Nuancierung aufweisen konnen ; sie hiatten dann mehr Vertrauen
zum Buche eingefloft. Der Studiengang Wittigs gibt tatsdchlich tiefe
Aufschliisse fiir das Problem von Wittigs Personlichkeit. Die zu einseitige
Beschiaftigung mit historischen Studien in jungen Jahren li3t manche
theologischen Spriinge, 1ift die aequivoke Formulierung dogmatischer
Gedanken erkliren. Helmut Hartmanns Darstellung von Wittigs Religiosi-
tit ist im Essayismus stecken geblieben, wo die Gedanken mit dem Wort-
reichtum nicht immer Schritt halten und die Darstellung oft den Charakter
des Frag- und Antwortspiels erhdlt. Der Verfasser will nicht beweisen,
sondern nur skizzieren. Sehr leicht macht sich Waldemar Gurian den
Nachweis von Wittigs Awntimodernismus. Er stellt einfach fest, dal
Wittig ein warmer Verteidiger der Ubernatur ist und damit glaubt er
den Nachweis erbracht zu haben. Gurian scheint die Enzyklika « Pascendi »
nicht gelesen zu haben und eine Grundtatsache der Geistesgeschichte zu
ignorieren, ndamlich die, daB selbst ein grundlegendes Prinzip, das ein
Denker vertritt, nicht Riickschliisse auf des Autors tatsidchliche Ver-
teidigung aller in diesem Prinzip enthaltenen Konklusionen ziehen laBt.
Die vollstindig homogenen Systeme sind geistesgeschichtliche Seltenheiten.
Ich darf also von der Feststellung eines bestimmten Charakters einer
Lehre nicht auf das Nichtvorkommen fremder Ingredienzen schliefen.
Von Wittigs Autoritdtsbegriff, von seinem merkwiirdigen Aufsatz iiber
das allgemeine Priestertum in den Tatheften, von gewissen hyperkritisch-
exegetischen Meinungen, die zwar in keiner Wittig-Schrift stehen, die
aber, wie man aus guten Quellen vernehmen kann, von Wittig wenigstens
zeltweise vertreten wurden, schweigt der Aufsatz Gurians. An die von
dieser Seite sich erhebenden Schwierigkeiten hat der Verfasser mnicht
gedacht. — Hugo Lang O.S.B. versucht eine Apologie von Wittigs
Theologie der « Erlosten ». Mit vieler Umstdndlichkeit wird das Problem
vorgelegt, um es dann kurz und unbefriedigend abzuwickeln. Sonderbare
Uberraschungen bietet der Aufsatz Heinrich Federers iber Wittigs Kirchen-
historik. Schon frither hat zwar Federer fiir buchhandlerische Reklame
zwecke den Boden der Historik betreten, aber wie erstaunt man, wenn
man den Dichter in diesem Aufsatz den Fachhistorikern den Text lesen
und Belehrungen geben hort ! Federer tritt auf als Verteidiger einer neuen
historischen Methode, der Methode des instinkthaften Kombinierens und
des « divinatorischen Erschauens der innern Zusammenhange ». Das Postulat
dieser divinatorischen Kritik und Kombination ist aber, historiographisch
gesprochen, schon alt, es wurde immer und iiberall dort vertreten, wo man
Geschichte aprioristisch konstruierte und mit groBklingenden Phrasen das
historische Geschehen zugunsten subjektiver Willkiir vergewaltigte. Spengler
hat das divinatorische Schauen ebenfalls fiir sich in Anspruch genommen
und den Satz gepragt: Natur soll man wissenschaftlich traktieren,
Geschichte soll man dichten! Phrasen wie « Dokumentenfresser, ewige
Staubschniiffler, Staubschlucker und Staubverbreiter » fechten den wahren
Wissenschaftler wenig an und beweisen nur, daf3 es sich nicht gerade gut



Literarische Besprechungen 235

ausnimmt, wenn sich ein Dichter ins Gebiet der historischen Methodologie
verirrt. Dagegen vermogen auch die folgenden naiven Argumente nichts :
« Das Lebendigmachen der Geschichte sei ungeschichtlich! Aber gibt es
ein Echo ohne Stimme ? gibt es eine Geschichte ohne vorheriges I.eben ? »
(S. 224.) Gerade der Umstand, daB Federer sich so anerkennend iiber
Wittigs Ausfiihrungen zum Entwicklungsgedanken &uBert, beweist, daB
er fiir geschichtsphilosophische Problemstellungen nicht gerade viel Ver-
standnis hat, sonst hdtte ihm doch auffallen miissen, daBl gerade jene
Arbeit als die oberflichlichste Studie Wittigs beurteilt werden muB}, wo
er sich mit einem platten, pragmatischen Fideismus um das Kernproblem
und dessen Losung herumdriickt. Oder was sagt denn der SchluBisatz

anderes, der Federer « wie Orgelklang nachhallt»: « Im iibrigen glaube
ich weder an- Synkretismus noch an Entwicklung, ich glaube an den
Heiligen Geist, den Herrn und Lebendigmacher.» — Geisler schildert

Wittigs Verhaltnis zur neuen Jugend ; wir mochten dem Verfasser einen
weitgespannteren Beobachtungskreis und kritischen Blick auch fiir die
Nachteile wiinschen.

2. Ungleich wertvoller als das Wittigbuch ist Schiels Werk iiber Johann
Baptist Hirscher, das uns sehr iiberraschende Aufschliisse iiber diese
interessante Personlichkeit bietet. Der Verfasser hat ein reiches Quellen-
material verarbeitet, das er allerdings methodisch nicht immer ganz
gliicklich wiedergegeben hat. Meisterhaft aber hat er es verstanden, die
Personlichkeit Hirschers auf den geistesgeschichtlichen Hintergrund zu
zeichnen. Leider ist der Verfasser zum Teil in die Rolle des Apologeten
verfallen ; er hitte besser zwischen subjektiver Uberzeugung und objeck-
tivem Gehalt von Hirschers Weltanschauung, zwischen personlicher Absicht
und zeitgeschichtlich bedingten Eigentiimlichkeiten unterscheiden sollen ;
auf diese Weise hitte er der Personlichkeit und der lehrgeschichtlichen
Stellung Hirschers gerecht werden kénnen. Aber trotzdem bleibt die Arbeit
eine glinzende Leistung, deren Wert noch durch den Anhang erhéht wird.
Er enthalt u. a. eine erstmals veroffentlichte Schrift Hirschers: « Was
einem Geistlichen, welcher von der katholischen Kirche abzufallen in
gegenwartiger Zeit versucht sein mochte, vorerst vertraulich und ver-
trauend ans Herz zu legen sein diirfte.» Ferner bietet dieser Anhang
nebst der Schrift Hirschers iiber das Verhiltnis der Staaten und den
Quellennachweisen noch ein Verzeichnis der Schriften Hirschers und einen
Uberblick iiber die einschligige Literatur.

Wolhusen. Prof. Dr. Spief.

Kultur und Katholizismus.

J. Dierkes : Kultur und Religion. Paderborn (Jungfermannsche
Buchhandlung) 1925 (84 S.).

M. Pribilla : Kulturwende und Katholizismus, Zur religiosen Lage
der Gegenwart, Heft 6. Miinchen (F. A. Pfeiffer) 1925 (117 S.).



236 Literarische Besprechungen

K. B. Heinrich : Das Gesicht des deutschen Katholizismus. Zur
religiosen Lage der Gegenwart, Heft 9. Miinchen (F. A. Pfeiffer) 1925
(78 B}

Ae. Schoepfer : Der hl. Thomas von Aquin als Bahnbrecher der
Wissenschaft, Innsbruck (Tyrolia) 1925 (204 S.).

Der Katholizismus als Losung groBfer Menschheitsiragen. (116 S.)
— Der Katholizismus als Kulturfaktor. (155 S.) — Katholizismus und
moderne Politik. (105 S.) Herausgegeben vom akademischen Verein
« Logos », Innsbruck (Tyrolia) 1925.

H. Fahsel : Die Uberwindung des Pessimismus. Freiburg i. Br. (Herder)
1925 (86 S.). :

A. Dempf : Die Hauptform mittelalterlicher Weltanschauung. Miinchen
und Berlin (R. Oldenbourg) 1925 (179 S.).

1. In ausgezeichneter Weise hat Johannes Dierkes in seiner Schrift
« Kultur und Religion » die Stellung des Katholizismus zum Gegenwarts-
problem dargelegt. Dierkes Darstellung erfreut jeden Leser durch die
Tiefe und Originalitit sciner Gedanken und die Klarheit und Schénheit
seiner Sprache. Treffliche Gedanken bringt der Verfasser vor allem zum
Ausdruck in den Abschnitten iiber den Kulturbegriff, iiber das Verhaltnis
von Kultur und Bildung, tber das Mittelalter als die groBe Kultur des
Abendlandes, iiber die Aufgaben der Gegenwart zur Grundlegung einer
neuen Kultur. Lobend anerkennen mochten wir auch die 6ftere Heran-
zichung von Spenglers Problemstellung. Die Schrift darf als eine der vor-
ziiglichsten Kritiken Spenglerscher Gedanken betrachtet werden. Glidnzend
sind des Verfassers Ausfithrungen iiber die Bedeutung des hl. Thomas
von Aquin fiir die Kultur des Mittelalters. Aber gerade von diesem Stand-
punkt aus ist es uns gar nicht verstdndlich, daB der Verfasser ganz in
Troeltschem Sinne sich das Verhdaltnis von Kultur und Religion in wesent-
licher Spannung denkt. Der Verfasser hatte hier zwischen Personlichkeits-
kultur und Sachkultur unterscheiden miissen ; die wahre Persdnlichkeits-
kultur und die der Personlichkeitskultur in richtiger Weise untergeordnete
Sachkultur stehen nicht in Spannung zur Religion. Religion ist doch die
Synthese aller Kulturtitigkeit und Kultur ist die Lebensaufgabe des
Menschen.

2. In mehr popular-apologetischer Weise hat Max Pribilla das Problem
der modernen Kulturaufgaben des Katholizismus behandelt. Bei guter
Verwendung eines sehr ausgiebigen Materials orientiert der Verfasser
zunachst iiber die gegenwirtige Kulturkrise, iiber das Verhiltnis des
Katholizismus zum Protestantismus, zur modernen Philosophie und iiber
die Aufgabe der Katholiken in der Kulturkrisis unserer Zeit. Der Ver-
fasser bewegt sich nicht in kulturphilosophischen Spekulationen, sondern
sucht mehr positiv-praktisch an die Gegenwartsprobleme heranzutreten.

3. Eine szhr sympathische Schilderung der Lage des deutschen Katholi-
zismus gibt Karl Borromaus Heinrich. Hoher Idealismus paart sich hier
mit guter Wirklichkeitserfassung und feiner Beobachtungsgabe.



Literarische Besprechungen 237

4. Ein Buch, das in eminentem Ma@le zur Losung der Gegenwartskrisis
beitragen kann und das eine groBe Massenverbreitung erhalten sollte, hat
uns Aemilian Schoepfer geschenkt.. Sein Buch gibt eine prachtige Zusammen-
fassung der Bedeutung des hl. Thomas von Aquin fiir die Weltphilosophie
und die gesamte Wissenschaft. Es gibt uns im ersten Teil die Darstellung
des zeitgeschichtlichen Milieu, des Lebensganges und der wissenschaftlichen
Stellung des hl. Thomas im 13. Jahrhundert. Der zweite Teil bietet uns in
vier Kapiteln einen klaren Uberblick iiber die Lehre des hl. Thomas, er
legt uns die Philosophie des hl. Thomas von Aquin und seine Auffassung
des Verhiltnisses von Glauben und Wissen dar, macht uns bekannt mit
der Theologie des hl. Thomas und seiner Stellung zur Naturforschung
und gibt dann schlieBlich eine sehr eingehende und ausgezeichnete Dar-
stellung der thomistischen Naturphilosophie. Der dritte Teil erértert in
den beiden Kapiteln « Von Thomas zu Kant » und « Von Kant zu Thomas »,
die Bedeutung des hl. Thomas von Aquin fiir die Gegenwart. Das letzte
Kapitel zeichnet das grofziigige Programm moderner katholischer Wissen-
schaft im Geiste des hl. Thomas von Aquin. Einen bedauerlichen Mangel
hat das Buch: es fehlen ihm alle Literaturverweise.

5. Die vom Akademischen Logosverein herausgegebenen drei Bandchen
behandeln die Stellung des Katholizismus zu modernen Zeitfragen und
Kulturproblemen und stellen in Einzelbeitragen von 11 Fachmannern eine
kleine Zeitapologie dar. Originalitit der Darstellung zeichnet alle Beitrage
aus, aber der inhaltliche Ertrag und die beweisende Kraft erreicht nicht
iiberall dieselbe Hohe. Anregend und interessant sind vor allem die Aus-
fithrungen Magers iiber den Katholizismus und die okkulten Stromungen,
jene von Dr. Linus Bopp iiber den Katholizismus und die Psychoanalyse,
von Seipel tiber Katholizismus und Gegenwart, von Lippert, « Gott und das
Ich im Katholizismus». Erich Przywaras anschauliche und ideenreiche
Darlegungen iiber das Verhdltnis von Glauben und Wissen sind leider
allzu stark in belletristisches Rankenwerk verstrickt.

6. Originell und interessant bringt Kaplan Fahsel den Katholizismus in
die Auseinandersetzung zur modernen Zeitstromung des Schopenhauerschen
und des buddhistischen Pessimismus. Er gibt uns eine {ibersichtliche,
klare, fast mochte ich sagen fesselnde Darstellung der Lehre Schopenhauers,
der gegeniiber dann in vorziiglicher Antithese das Wesen der christlichen
Aszetik dargelegt wird. Die Schrift liest sich in ihrer einfachen Sprache
sehr leicht, wiewohl sie der neuen Gedanken- und Problemstellungen nicht
entbehrt. Der Fachmann wird allerdings in ihr nicht alles finden und
einige Liicken in der theoretischen Linienfithrung entdecken. Warum
kniipft der Verfasser im Kapitel iiber die Weltverneinung der christlichen
Aszese nicht an die beiden gegensitzlichen Richtungen im frithchristlichen
Aszetismus an ? Ein Hinweis auf die gnostische und die platonische
Auffassung der Aszese mit Gegeniiberstellung der Lehre des hl. Thomas
von Aquin von der Zuordnung und Harmonie von Seele und Leib als
natiirliches Ziel der Aszese, hitte auBerordentlich lehrreiche Ausblicke
erdffnet und die direkte Uberleitung gegeben, um das Wesen der christlichen
Aszese im Dogma der Menschwerdung zu begriinden und zu erklaren.



238 Literarische Besprechungen

7. Einen wertvollen Beitrag zur Losung des modernen Kulturproblems
gibt Alois Dempf in dem Buch: Die Hauptform der christlichen Welt-
anschauung, in welchem er Werden und Wesen der mittelalterlichen Summa
behandelt. Die Arbeit kann insofern als Beitrag zur modernen geistes-
wissenschaftlichen Entwicklung betrachtet werden, weil nach der Ansicht
des Verfassers nur die Wiedereroberung einer Summa unserer Zeit ein
universales Weltbild erschlieBen wird. Das Werden der mittelalterlichen
Summa ist das Vorbild der Genesis einer neu zu gewinnenden Sumimna.
Jeder neue Versuch miisse denselben langwierigen Weg der drei Stufen
der Scholastik durchgehen, der traditionalistischen Phase, der Konkordanz-
phase und der systematischen Phase. « Niemand kann sagen, ob nochmals
eine solche hochste Einheit des gesamten Weltbildes erreicht werden wird
oder kann, aber irgendwie fiir dieses Ziel zu arbeiten, ist echte Philosophie
im Sinne des aristotelisch-thomistischen Satzes: Sapientis est ordinare. »
(S. 176.) Der Vorbereitungszeit der mittelalterlichen Synthese widmet
der Verfasser eine bewundernswerte Aufmerksamkeit und entwickelt vor
den Augen des Lesers ein vielgestaltiges und lehrreiches Bild der Geistes-
geschichte. Gegeniiber diesen mit ruhiger Sorgfalt behandelten Partien
scheint die systematische Phase der Formentwicklung der mittelalterlichen
Weltanschauung sehr in Nachteil gekommen zu sein, und vor allem ist
der Verfasser bei der Darstellung der Summa des hl. Thomas (156-174)
in hastiger Kiirze dem Abschlull zugeeilt. Gewill gibt der Verfasser einen
guten Uberblick iiber die thomistische Summa, aber nach den griindlichen
Untersuchungen der vorausgehenden Teile bringt die Knappheit dieses
Abschlusses doch eine kleine Enttiauschung. Auch die ungeschickte Ein-
fiigung der Quellennachweise ist zu beanstanden.

Wolhusen. " Prof. Dr. Spief.

Aus protestantischer Theologie.

E. Troeltsch : Glaubenslehre, Nach Heidelberger Vorlesungen aus
den Jahren 1911 und 1912. Herausgegeben von Marta Troeltsch. Miinchen
und Leipzig (Duncker und Humblot) 1925 (384 S.).

M. Strauch : Die Theologie Karl Barths®. Miinchen (Chr. Kaiser),
ohne Datum (60 S.).

H. Matthes : Christus-Religion oder philosophische Religion ? Gottingen
(Vandenhoeck & Ruprecht) 1925 (110 S.).

1. Die Bedeutung und Eigenart von Troeltschs « Glaubenslehve » liegt
darin, daB sie die einzige groBere Zusammentassung der theologischen Lehren
Troeltschs darstellt. Das Werk wurde von der Gattin des verblichenen
Theologen herausgegeben. Es will den Inhalt der Heidelberger Vor-
lesungen iiber die Glaubenslehre aus den Jahren 1911 und 1912 bieten und
ist nach dem Text des Kollegheftes der Freiin Gertrud von le Fort gearbeitet.
Die Glaubenslehre Troeltschs weist im allgemeinen dieselben Gedanken fiir
die Wesenserfassung des Christentums auf, die wir in andern Werken
Troeltschs finden, geben aber gegeniiber dem Aufsatz von 1906 iiber den



Literarische Besprechungen 239

Glaubensbegriff eine andere Auffassung der Glaubenserkenntnis und des
Glaubensbegriffs. Vor allem aber wird den Theologen der systematische
Teil von Troeltschs Theologie interessieren, seine Ausfithrungen iber den
Gottesbegriff, den Weltbegriff, den Seelenbegriff und den Erlésungsbegriff.
Nirgends sonst hat Troeltsch seine Gedanken iiber diese Probleme aus-
fithrlicher und klarer dargelegt. Aber auch dieses Werk ist eben mehr
Problematik als abschlieBende Systematik und fithrt den Ansatz der
Forschung Troeltschs nicht weiter.

Barth, mit dem sich Max Strauch befaBt, ist ein Vorkampfer der
Orthodoxie unter den protestantischen Theologen. Emil Brunner bezeichnet
Barth’s Kommentar zum Romerbrief im « Kirchenblatt fiir die reformierte
Schweiz » (1919) als einen erratischen Block unter der modernen exe-
getischen Literatur. Barth ist der Uberzeugung, daB die von Schleier-
macher inaugurierte Phinomenologie des religiésen BewuBtseins nur eine
Anthropologie, aber keine wahre Theologie zutage gefordert habe. Barth
versucht wahre Theologie zu treiben und sein Standpunkt ist eng verwandt
mit den Auffassungen des Dédnen Soéren Kierkegaard. Max Strauch bietet
in seiner Studie iiber die Theologie Karl Barths eine ruhige und kurze
Verteidigung und eine klare und iibersichtliche Darstellung der oft nicht
leicht zu verfolgenden Gedankenginge seines Gewdhrsmannes. Barth bietet
einen Ansatz .um katholischen Supranaturalismus, aber ohne dessen volle
Konsequenzen zu ziehen. Dessenungeachtet aber wird Strauchs Kommentar
dem katholischen Fachmann der Theologie eine wertvolle Beleuchtung des
Ringens der heutigen protestantischen Orthodoxie bieten.

Matthes will das Verhaltnis der Religion zum Geistesleben aufzeigen
und dabei zugleich das Wesen des Christentums darlegen. Das Problem
des Verhaltnisses von Glauben und Wissen bildet die Grundlage der ganzen
Darstellung. Der Verfasser hat die protestantische Literatur in auBer-
ordentlich reichlichem MaBe beriicksichtigt, fand es aber, obwohl er sich
gelegentlich iiber den Katholizismus duBlert, nicht der Miihe wert, sich
auch nur ein wenig quellenmiBig durch katholische Literatur iiber den
Katholizismus zu orientieren. Der Verfasser bringt fiir sein bearbeitetes
Problem eigentlich nur die Losung Ritschls, die Philosophie von Theologie,
das Wissen vom Glauben véllig trennt und eine beweisbare und erlebbare
Wirklichkeit unterscheidet. Deshalb ist es auch begreiflich, daB der
Verfasser, der nie auch nur oberflichlich in direkte Beziehung zu Thomas
von Aquin gekommen zu sein scheint, fiir die harmonische Unter- und
Uberordnung von Theologie und Philosophie beim Fiirsten der Scholastik
kein Verstandnis hat und die aprioristische Behauptung aufstellt, es habe
niemand so tief wie Luther erkannt, da3 die scholastische Philosophie und
Mystik von Christus abfithre. (S. 13.) Ritschls Verhéaltnisbestimmung,
die der Verfasser zur seinigen macht, fiihrt praktisch zur Duplex-veritas-
Lehre. Im {iibrigen aber vermag die hinsichtlich des protestantischen
Materials gliicklich gearbeitete Schrift in moderne Problemstellungen des
Protestantismus sehr interessante und lehrreiche Einblicke zu bieten.

Wolhusen. i Prof. Dr. Spiep.




	Literarische Besprechungen

