
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Autor: Friethoff, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Prädestinationslehre
bei Thomas von Aquin und Calvin.

Von Lect. C. FRIETHOFF 0. P.

I.

3. Der Grund des Gegensatzes.
(Fortsetzung.)

Rechtfertigung und Wiedergeburt.

Wird auch, wie bereits angedeutet worden, sowohl von Thomas
als von Calvin die Erlösung des gefallenen Menschen den Verdiensten
Christi1 zugeschrieben, so gehen doch beide in der Erklärung, wie
wir daran Anteil haben, auseinander. Beide sprechen allerdings von
Glaube und Gnade, aber mehr denn anderswo drücken hier die nämlichen
Worte verschiedene Begriffe aus.

Nach Calvin erhalten wir Anteil an der Rechtfertigung Christi
durch den Glauben. Dieser ist die feste und sichere Erkenntnis von
Gottes väterlichem Wohlwollen gegen uns, so wie er, dem Zeugnisse des

Evangeliums zufolge, um Christi willen uns Vater und Erhalter sein

will. 2

Wir dürfen dies aber nicht in dem Sinne fassen, als ob dem Glauben
als solchem eine verdienstliche Kraft zukäme. « Bewirkt doch der
Glaube keineswegs die Wohltat der Sündenvergebung, sondern nimmt

1 Calvin: Inst. Chr. III, Ii, 23, ad Sadol. C. R. XXXIII, 397-398
(E. A. 109 a) Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 474 (E. A. 249 b). Thomas : S. Th. III,
1,4; ibid. 49, 4, S. c. Gent. IV. c. 54.

2 Cath. Genev. C. R. XXXIV, 50 (E. A. 16 b) : Sic autem definire licet,
ut dicamus certam esse ac stabilem cognitianem paternae erga nos Dei bene-
volentiae, sicut per Evangelium Patrem se nobis, Christi beneficio, ac Servatorem
fore testatur.

Inst. Chr. III, 2, 7 : Nunc iusta fidei definitio nobis constabit, si dicamus
esse divinae erga nos benevolentiae firmam certamque cognitionem, quae gratuitae
in Christo promissionis veritate fundata, per Spiritum Sanctum et revelatur menti-
bus nostris et cordibus obsignatur. Ibid. 2, 16 ; Conf. de foy. C. R. XXXVII,
758 (E. A. 93 b).



IC)6 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

diese nur von Seiten Christi entgegen. Ausschlaggebend ist nicht das

Subjekt und seine Erfahrung, sondern das objektive Werk Christi.
Der Glaube selber ist nur ein Glied in der langen Kette des Heiles. »1

«Der Glaube rechtfertigt nicht kraft seines Wesens oder seines Werkes,
in dem Sinne, als wäre er selber Gerechtigkeit, sondern kraft
seines Inhaltes, insofern er Glaube an Christus, unsere Gerechtigkeit,
ist. »2 Nur in diesem Sinne kann man also nach Calvin sagen — und
das möchten wir besonders betonen — daß der Mensch durch
den « Glauben allein » gerechtfertigt wird, nicht als ob dies ein Glaube
wäre ohne die Liebe, sondern insofern der Glaube seine rechtfertigende
Kraft nicht aus der Liebe schöpft. 3 Durch diese Anteilnahme an der

Rechtfertigung Christi erlangen wir eine zweifache Gnade : da wir
durch seine Unschuld mit Gott ausgesöhnt wurden, haben wir statt
eines Richters einen barmherzigen Vater im Himmel und weil er
durch seinen Geist uns geheiligt hat, streben wir nach Unschuld und
Reinheit des Lebens. 4

Wir nannten dies eine zweifache Gnade : Denn obschon die

Lebenserneuerung notwendig mit der Rechtfertigung verbunden ist, so daß
sie voneinander nicht getrennt werden dürfen, so sind sie dennoch
voneinander verschieden und ist die Rechtfertigung nicht zugleich auch
die Wiedergeburt. 5 Ja, die Rechtfertigung ist nicht etwas Ethisches,
sondern eine juridische Handlung, die in einem Augenblicke vollzogen
wird. 6 Um ihretwillen gilt der Mensch vor Gottes Gericht als gerecht
und ist infolgedessen auch Gott wohlgefällig. 7 Die Wiedergeburt aber,
die mit der Rechtfertigung ihren Anfang nimmt, wird das ganze Leben

1 Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek 1 (fehlt in der dritten Edition) III, 450 :

« het geloof brengt op geenerlei manier de weldaad der vergeving tot stand,
maar neemt ze alleen uit Christus aan; De nadruk valt niet op het subiect en
zijn ervaringen, maar op het obiectieve werk van Christus. Het geloof zelf is
maar een schakel in de lange keten des heils. »

2 Ibid. 536 : « Het geloof rechtvaardigt niet door zijn wezen of daad, omdat
het zelf gerechtigheid is, maar door zijn inhoud, wijl het geloof in Christus onze
gerechtigheid is. » cfr. Inst. Chr. III 18. 8.

3 Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 476 (E. A. 250 b) : Adde, quod hominem
sola fide iustificari quum dicimus, fidem non fingimus charitate vacuam : sed

ipsam solam iustificationis causam esse intelligimus. Ibid. 450 :, 478 (E. A. 242 b.
251 a). Inst. Chr. III, 11, 20. 4 Inst. Chr. III, 11, 1.

5 Inst. Chr. III, 11, 11 : Tenendum memoria est quod iam dixi, non separari
iustificandi gratiam a regeneratione, licet res sint distinctae. Sed quia experientia
plus satis notum est, manere semper in iustis reliquias peccati, necesse est longe
aliter iustificari quam reformantur in vitae novitatem. cfr. Act. Syn. Trid. C. R.
XXXV, 448-449 (E. A. 241 b).

6 Bavinck 3, III, 599. 7 Inst. Chr. III, 11, 2.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 197

hindurch fortgesetzt und ist niemals vollendet, so daß auch der
Wiedergeborene vor dem göttlichen Richterstuhl stets des Todes schuldig
bleibt. 1 Diese Rechtfertigung besteht denn auch ausschließlich
in der Verzeihung der Sünde durch die Anrechnung der Gerechtigkeit
Christi. 2 Der Mensch ist nicht in sich gerecht, sondern er entlehnt
Christi Gerechtigkeit. 3 Obschon wir also mit Christi Gerechtigkeit
bekleidet sind, so bleibt uns diese doch fremd, und zwar so, daß sie

ganz außer uns ist und man durchaus nicht von einer innern Qualität
sprechen darf. 4

Kurz, wir können sagen, daß « unsere Gerechtigkeit vor Gott nichts
anderes ist als die Genugtuung und Gerechtigkeit Jesu Christi, die,
obschon außer uns, doch in Christo unsere Gerechtigkeit wird,
da Gott dieselbe uns gibt und so anrechnet, als ob wir sie selber

vollbracht hätten, wenn wir sie durch den Glauben annehmen und
uns zu eigen machen. »5

Daraus ergibt sich folgerichtig, daß die Werke, welche der
Wiedergeborene verrichtet, in sich schlecht bleiben, weil sowohl die Person

als ihre Werke nicht aus eigener Würdigkeit, sondern nur aus 'dem

Glauben gerechtfertigt werden. Von der Rechtfertigung der Person hängt

1 Inst. Chr. III, Ii, Ii : Nam hoc secundum sic inchoat Deus in electis suis,

totoque vitae curriculo paulatim, et interdum lente in eo progreditur, ut semper
obnoxii sint apud eius tribunal mortis iudicio. lustificat autem non ex parte, sed

ut libere, quasi Christi puritate induti, in caelis compareant. cfr. Cont. Mich.
Serv. C. R. XXXVI, 483 (E. A. 518 a).

2 Inst. Chr. III, 11, 2: Ita nos iustificationem simpliciter interpretamur
acceptionem, qua nos Deus in gratiam receptos, pro iustis habet. Eamque in
peccatorum remissione ac iustitiae Christi imputatione positam dicimus. cfr.
Conf. de foy. C. R. XXXVII, 756 (E. A. 93 a) ; Vera eccl. reform. rat. C. R. XXXV,
594-595 (E- A. 274 a). Eph. 1, 7.

3 Inst. Chr. III, 11, 23 ; ad Carol. Quint. C. R. XXXIV, 484 (E. A. 46 b) ;

adv. Sadol. C. R. XXXIII, 397-398 (E. A. 109 a) ; Act. Syn. Trid. C. R. XXXV,
425. 448 (E. A. 234 a. 241 b) ; Cons, in re Sacr. C. R. XXXV, 735 (E. A. 648 b).

4 Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 448-449 (E. A. 241 b. 242 a) : Eam
praeterea extra nos constituo : quia in solo Christo iusti sumus In ipso iusti
censeamur, quod in nobis non sumus

Ibid. : falsum tarnen esse contendo, ullam iustitiae partem in qualitate
sitam esse, vel habitu, qui in nobis resideat : sed gratuita acceptione nos esse
iustos. Inst. Chr. III, 11,3.

5 Schriftelycke Conferentie, gehovden tot Delff (1613, pag. 6). dat dese

gherechticheydt voor God alleen is de voldoeninghe ende gherechticheydt Jesu
Christi, devvelche buy ten ons zynde in Christo onse gherechticheyt wort, door
dien ons God de selve gherechticheyt schenckt ende toe-rekent, als of vvy selve
die volbracht hadden, vvanneer vvy door t' geloove de selve aen-nemen ende ons
toe-eygenen. »



I 98 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

die Rechtfertigung der Werke ab, wie die Wirkung von ihrer Ursache. 1

Daher sind auch die besten Werke der Wiedergeborenen unvollkommen
und mit Sünde befleckt und deshalb können die Wiedergeborenen
keine Werke verrichten, die nicht durch das' Fleisch befleckt und
darum strafwürdig wären. 2 Kein einziges gutes Werk eines Menschen
läßt sich geltend machen, das nach dem strengen Urteil Gottes nicht
verdammungswürdig wäre. Nur Gottes unendlicher Barmherzigkeit ist
es zu verdanken, daß etwas im Himmel einen Lohn empfängt, was
einen solchen nicht nur nicht verdient hat, sondern die Strafe des

ewigen Todes erlangen würde, hätte nicht Christus die ihm anhaftende

Unreinigkeit abgewaschen. 3 Wohl belohnt Gott die guten Werke,
allein es geschieht aus reiner Barmherzigkeit, da sie keinen Lohn
verdienen. 4 Wir haben überhaupt keinen Teil an ihnen und sie sind

unsere guten Werke aus keinem andern Grunde, als weil sie uns verliehen

worden sind. 5 Auch das ewige Leben kann nicht als Lohn betrachtet
werden, obschon Gott dort unsere Werke vergilt. 6

« Et, en définitive », sagt Doumergue 7, « tout revient à ceci : les

bonnes œuvres découlent de la foi comme la chaleur vient du soleil,

1 Inst. Chr. III. 17, 10 : Quemadmodum ergo nos ipsi, ubi in Christum insiti
sumus, ideo iusti apparemus coram Deo, quia eius (Christi) iniiocentia conteguntur
nostrae iniquitates : sic opera nostra iusta sunt et habentur, quia quicquid aliàs
vitii in ipsis est, Christi puritate sepultum non imputatur. Ita merito dicere possu-
mus sola fide non tantum nos, sed opera etiam nostra iustificari.

Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 458 (E. A. 245 a) : Denique non proprio merito,
sed fide sola tarn persona, quam opera iustificari affirmo, et ex personae iusti-
ficatione hanc operum tanquam ex causa efiectum pèndere.

2 Schrift. Conf. tot Delff, p. 13 : « dat oock de beste vvercken der vveder-
geborene, alle onvolcomen ende met sonden besmet zyn, ende datse gheen vvercken
connen doen. of sy zyn besmet door het Vleysch, ende oock strafvvaerdigh. »

3 Inst. Chr. III, 14, 11 : nullum unquam extitisse pii hominis opus
quod, si severo Dei iudicio examinaretur non esset damnabile. cfr. Conf. de foy.
C. R. XXXVII, 758 (E. A. 93 b) ad Carol. Quint. C. R. XXXIV, 487 (E. A. 47 b).

Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 463 (E. A. 246 b) : Fit tarnen immensa Dei
misericordia ut in caelo mercedem habeant, quae non modo nihil tale merebantur,
sed mortis aeternae praemium habitura erant„ nisi per Christum abstersa esset

immundities, qua alioqui foedata erant. cfr. ibid. 472. 481 (E. A. 249 b. 252 b).
4 Adv. Pigh. C. R. XXXIV, 329. 336-337 (E. A. 150 b. 153 b).
5 Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 484 (E. A. 253 b). Inst. Chr. III, 15, 7;

II, 5, 14. 15.
6 Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 471 (E. A. 249 a) : Quod vitam aeternam

faciunt mercedem in eo ab illis dissentio ; neque enim si in vita aeterna Deus

opera remuneratur, inde protinus confident vitam ipsam esse quae in ea rependitur
mercedem. cfr. Inst. Chr. III, 18, 2.

7 Doumergue, IV, 285.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 199

comme le fruit vient de l'arbre. Il y a nécessité naturelle, organique.
Et par conséquent : attention Tout arbre qui ne produirait pas de

bons fruits, prouverait seulement qu'il est mauvais. Toute lumière
qui né produirait pas de chaleur, prouverait seulement qu'elle ne vient
pas du soleil. »

Hierin liegt der eigentliche Grund, warum Calvin die von Thomas

angebrachte Unterscheidung nicht annehmen konnte und durfte.
Wir erinnern uns, daß nach Thomas nur in dem Sinne gesagt
werden kann, die Vorherbestimmung erfolge auf Grund von Verdiensten
als das Verdienst, in seiner Eigenschaft als ein Teil der
Gesamtwirkung der Vorherbestimmung, disponierende Ursache des Heiles ist,
als des andern Teiles dieser Gesamtwirkungen. 1 Nach Calvins Lehre
aber muß auch diese Ursächlichkeit unbedingt verneint werden. Die

gute Tat kann nicht Ursache des Heiles sein, auch nicht disponierende
Ursache in Form des Verdienstes. Ist es doch einzig der

Vorherbestimmung als der Ursache des Glaubens und der Rechtfertigung
zuzuschreiben, wenn sowohl die Person als auch deren Werk für
gerecht erachtet werden, obschon sie in sich bleiben, was sie waren,
d. h. schlecht. Denn, abgesehen von dieser Art der Rechtfertigung, ist
das gute Werk nicht einmal denkbar. 3

Sehen wir nun zu, wie die von Thomas angebrachte Unterscheidung
sich folgerichtig aus seiner Lehre ergibt.

In der Rechtfertigung des Menschen ist nach Thomas nicht der
Glaube das ausschlaggebende Prinzip. Versteht doch Thomas unter
Glauben etwas ganz anderes als der Genfer Lehrer, nämlich : die
Annahme einer an und für sich dunklen Wahrheit um der
Wahrhaftigkeit des göttlichen Zeugnisses willen. 3 Das ausschlaggebende

Prinzip ist vielmehr, wie schon erwähnt, die heiligmachende Gnade, also

jenes Prinzip, wodurch der Mensch instand gesetzt wird, Werke von
übernatürlichem Wert zu vollbringen. Ist doch die Liebe Gottes, wie
Thomas sagt, eine aktive Liebe, die nicht/wie es bei der menschlichen
Liebe der Fall ist, schon etwas Gutes voraussetzt, da erst Gott
durch seine Liebe den Gegenstand seiner Liebe liebenswert macht. 4

1 Vgl. Divus Thomas, Heft I, S. So.
2 Vgl. hiezu die Aufstellungen von Doumergue (IV, 358) : La prédestination,

:omme telle, n'est pas le principe d'où la méthode déductive, à priori, a tiré toutes
es parties du système. C'est le postulat auquel la méthode regressive a ramené,
i posteriori, toutes les explications de l'expérience.

3 S. Th. I II, 1, 1 et 4. 1 S. Th. I II, 110, 1.



200 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Durch seine besondere Liebe, die er dem Menschen gegenüber beweist,
setzt er diesen instand, das Gut des ewigen Lebens zu erlangen. 1

Und wie Gott in der natürlichen Ordnung das Geschöpf nicht ohne
weiteres zu seinem Ziele hinbewegt, sondern ihm auch die aktiven
Prinzipien verleiht, wodurch diese Bewegung des Geschöpfes sich
seiner Natur entsprechend vollzieht, so verleiht er auch dem Menschen,

wenn es sich darum handelt, das durch Gottes Liebe in Aussicht
gestellte übernatürliche Gut des ewigen Heiles zu erlangen,
übernatürliche Qualitäten und Vermögen. Die heiligmachende Gnade nun
ist solch eine Qualität2 ; übernatürlich wird sie genannt, weil sie die
natürlichen Prinzipien in jeder Beziehung unendlich überragt und
demgemäß nur Gott selber zum Urheber haben kann. 3 Die heiligmachende
Gnade, deren Träger das Wesen der Seele selbst ist, hat den Glauben,
die Hoffnung, die Liebe und alle andern eingegossenen Tugenden im
Gefolge.4 Als Grundlage der übernatürlichen Gotteserkenntnis und
Gottesliebe ist sie deshalb, wie schon gesagt, das alle Verhältnisse der
Natur überragende Prinzip, durch welches der Mensch der göttlichen
Natur teilhaftig wird und Gott in seinen eigensten Handlungen
nachahmt. 5 Da nun die Gnade, d. h. die zeitliche Wirkung der ewigen Liebe

Gottes durch die Sünde aus der Seele des Menschen getilgt worden ist,
muß bei der Rechtfertigung, wodurch Gott den Menschen aus dem
Zustande der Ungerechtigkeit in den der Gerechtigkeit6 überführt,
mit der Verzeihung der Sünde notwendig die Eingießung der
heiligmachenden Gnade verbunden sein. Verzeihung der Sünde von Seiten

Gottes ist nach Thomas unmöglich, wenn nicht zugleich auch die

1 S. Th. I-II, no, i : Una quidem (est dilectio) communis secundum quam
diligit omnia quae sunt, ut dicitur Sap. II, secundum quam esse naturale rebus
creatis largitur ; alia autem dilectio specialis, secundum quam trahit creaturam
rationalem supra conditionem naturae ad participationem divini boni.

2 S. Th. I-II, no, 2 : S. Th. I-II, 114, 3 : Creaturis autem naturalibus (Deus)
sic providet, ut non solum moveat eas ad actus naturales, sed etiam largiatur
eis formas et virtutes quaedam, quae sunt principia actuum Multo igitur
magis illis quos movet ad consequendum bonum supernaturale aeternum, infundit
aliquas formas, seu qualitates supernaturales ad bonum aeternum
consequendum ; et sic donum gratiae qualitas quaedam est.

3 S. Th. I-II, 112, 1 ; de Verit. q. 27 a. 3.
4 S. Th. I-I.I, 110, 4.
5 S. Th. III, 2, 10 ; I, 43, 3.
6 S. Th. I-II, 113, 1 : dicitur iustitia, prout importât rectitudinem

quandam ordinis in ipsa interiori dispositione hominis, prout scilicet supremum
hominis subditur Deo, et inferiores vires animae subduntur supremae, scilicet
rationi.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 201

zeitliche Wirkung der Liebe Gottes damit verbunden ist. 1 Während
also Calvin eine äußere Rechtfertigung durch den Glauben vertritt,
lehrt Thomas eine innere durch die Liebe.

Einen weit größeren Gegensatz zu Calvin aber bedeutet es, wenn
nach Thomas bei der Rechtfertigung auch der Mensch nicht untätig
sein darf. Wenn Gott alle seine Geschöpfe ihrer Natur entsprechend
behandelt2, dann will er nach Thomas auch den Menschen nicht ohne

Mitwirkung des zu seiner Natur gehörigen liberum arbitrium 3

rechtfertigen, falls der Mensch sich dessen Gebrauches erfreut. 4 Damit
will aber Thomas keineswegs behaupten, daß der Mensch es in seiner
Gewalt habe, das Sittlich-Gute dem Sittlich-Bösen vorzuziehen. Und
das ist es, was Calvin bekämpft. 5 Nach Thomas besteht die Willensfreiheit

darin, daß der Mensch das Vermögen in sich hat, einen

Gegenstand, nachdem er ihn mit seiner Vernunft geprüft, zu wollen,
weil er ihm in gewisser Hinsicht als ein Gut erscheint, oder von sich

zu weisen, da er ihm in einer andern Hinsicht als nicht-gut vorkommt.6
So ergibt sich das Wesen der Willensfreiheit einerseits aus der

vernünftigen Natur des Menschen und anderseits aus der Beschränktheit,
die jedes Gut, das nicht das höchste Gut, Gott selber ist, aufweist. 7

1 Ibid. Art. 2 : Et ideo non posset intelligi remissio culpae, si non adesset
infusio gratiae. De Verit. q. 28 a. 2.

2 Eine ähnliche Stelle bei Calvin : Inst. Chr. II, 3, 14 ; ibid. I, 18, 2 ; Contre
un certain Cord. C. R. XXXV, 355 (E. A. 406 a); Adv. Pigh. C. R. XXXIV,
3Si (E. A. 158 b).

3 S. Th. I-II, 113, 3 : Deus autem movet omnia secundum modum unius-
cuiusque homo autem secundum propriam naturam habet quod sit liberi
arbitrii. Et ideo in eo qui habet usum liberi arbitrii non fit motio a Deo ad
iustitiam absque motu liberi arbitrii ; cfr. de Verit. q. 28 a. 3.

4 Diese Ausnahme betrifft Kinder und Irrsinnige.
5 Adv. Pigh. C. R. XXXIV, 303 (E. A. 141 b) : Semper autem testatus sunt

nie de nomine pugnare nolle, si hoc sernel constitueretur : libertatem non ad
potentiam vel facultatem boni aeque ac mali eligendi referri debere. Ibid.
279- 399 (E. A. 133 a. 175 b).

6 Die Lehre von der Vorherbestimmung steht selbstverständlich im engen
Zusammenhang mit einer großen Anzahl anderer theologischer Lehrpunkte, die
im Interesse eines richtigen Verständnisses unserer Frage nicht übergangen werden
können, wenn wir auch auf eine eingehendere Behandlung derselben verzichten
müssen. Nur bezüglich der Lehre von der menschlichen Freiheit, der in Thomas'
Prädestinationssystem eine so wichtige Rolle zukommt, müssen wir eine
Ausnahme machen. Um aber die Gedankenfolge unserer Arbeit nicht zu sehr zu
hemmen und doch das gegenseitige Verhältnis beider Theologen in dieser Frage
deutlich zu beleuchten, werden wir diesen Gegenstand in einem eigenen Anhang
behandeln.

7 S. Th. I, 82, 1 et 2 ; ibid. 83, 1 et 3 et 4 ; I-II, 10, 2 ; de Malo, q. 6 ; de
Verit. q. 22 a. 5 ; q. 24 a. I.



202 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Die von Gott geforderte Tat des liberum arbitrium nun ist eine

Einwilligung, ein Akt des. Abscheues vor der Sünde und zugleich ein
Akt der Annäherung an Gott. 1 Hiemit wird aber keineswegs der
Unabhängigkeit Gottes, der ersten Ursache, ein Eintrag getan, und infolgedessen

handelt es sich hier auch nicht um die von Calvin so angefochtene2
Selbstvorbereitung auf die Gnade. Wir körinen vielmehr, trotz des so

großen Unterschiedes zwischen beiden Theologen, bemerken, daß nach
beiden durch den menschlichen Willensentschluß Gottes primäre
Ursächlichkeit durchaus nicht beeinträchtigt wird. Calvins Satz : «

Hartnäckigkeit ist allen gemein und niemandes Wille ist zum Dienste
Gottes geneigt, bis Gott selber gibt, was er befiehlt »3, wird Thomas
ohne weiteres unterschreiben. Wenn Thomas eine Vorbereitung fordert,
so lehrt er gleichzeitig ausdrücklich, daß diese Vorbereitung nur durch
die Gnadenhilfe Gottes, der die Seele zum Guten bewegt, Zustandekommen

kann. 4 Außer der heiligmachenden Gnade nimmt also
Thomas noch eine andere Gnade an, die keine bleibende Qualität,
sondern nur aktuelles Eingreifen Gottes ist, das den Menschen innerlich 5

zum Erkennen, Wollen und Handeln bewegt. 6 Nur aus diesem Con-

cursus, in dem Gott das liberum arbitrium bewegt, der also nicht
ein Zusammenwirken gleicher, oder wenigstens koordinierter Kräfte
besagt, ergibt sich die genügende Vorbereitung. 7 Nur in diesem Sinne

anerkennt Thomas die Berechtigung des bekannten Wortes : « Gott
verweigert seine Gnade demjenigen nicht, der tut, was er kann. ».

1 S. Th. I-II, 113, 7 ad I ; art. 4 et 5 ; S. c. Gent. III, 158 ; de Verit. q. 28

a. 4 et 5. Hier hat nach Thomas der Glaube seine'Rolle auszufüllen.
2 Inst. Chr. III, 17; II, 3, 7-12; De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 291

(E. A: 635 a) de aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 301 (E. A. 608 b) ; Adv. Pigh.
C. R. XXXIV, 317, 360, 391 (E. A. 146 b. 161 b. 172 b).

3 De aeteffn. Dei praed. C. R. XXXVI, 301 (E. A. 608 b) : Communem
omnium contumaciam esse dico, nec cuiusquam affectum esse ad obsequium Dei
flexibilem. donee ipse dederit quod iubet.

4 S. Th. I-II, 112, 2 : quaecumque praeparatio in homine esse potest,
est ex auxilio Dei moventis animam ad bonum. cfr. 1. c. ad 2 ; II-II, 24, 3 ad I.

5 S. Th. I-II, 109, 1 ad 2.
6 S. Th. I-II, 109, 1 ; 110, 2.
' S. Th. I-II, 112, 3 : Potest igitur praeparatio dupliciter considerari; uno

quidem modo, secundum quod est a libero arbitrio ; et secundum hoc nullam
necessitatem habet ad gratiae consecutionem, quia donum gratiae excedit omnem
praeparationem virtutis humanae. Alio modo potest considerari secundum quod
est a Deo movente ; et tunc habet necessitatem ad id ad quod ordinatur a Deo,
non quidem coactionis, sed infallibilitatis, quia intentio Dei deficere non potest cfr.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 203

Wer tut, was er kann, d. h. in Kraft dieser aktuellen Gnade ', wird
unfehlbar das empfangen, worauf diese Gnade gerichtet ist, da —
entsprechend der Lehre von der Vorsehung — Gottes Vorhaben nicht
mißlingen kann. Ist der Mensch durch diese göttliche Vorbereitung
in den Besitz der heiligmachenden Gnade gekommen und hat er hiemit
das Vermögen erhalten, Akte von übernatürlichem Werte zu setzen,
dann bedarf er für jeden einzelnen Akt noch eine neue aktuelle Gnade,
um die Möglichkeit in die Tat, das bloße Können in ein Tun
überzuführen. 2

Gott und der Mensch.

Finden wir also bei Thomas und Calvin — ungeachtet des Gegensatzes

bezüglich ihrer Auffassung vom Wesen der Rechtfertigung und

Heiligung — eine auffallende Übereinstimmung in ihrer Hochachtung
vor Gottes Oberhoheit, die auf der Lehre beider von der Vorsehung
beruht, so ist doch anderseits ein tiefgreifender Unterschied nicht zu
verkennen in der Frage, ob der Mensch der Gnade widerstehen könne
oder nicht. Wenn tatsächlich Gottes Vorhaben nicht mißlingen und
zugleich der Mensch der Gnade sich widersetzen kann, so ist dies nur
in zweifacher Art und Weise denkbar : entweder bewegt nicht jede
Gnade zu tatsächlichem Handeln, oder der Wille behält, trotzdem
die Gnade zu tatsächlichem Handeln bewegt, die Möglichkeit, der
Gnade zu widerstreben, obschon er von derselben in Wirklichkeit
keinen Gebrauch macht.

In diametralem Gegensatz zu Calvin3 nimmt Thomas beide

Möglichkeiten als reell an. Die erste dieser beiden Möglichkeiten lassen

wir beiseite, bis wir auf die persönliche Sünde zu sprechen kommen,
und befassen uns. für den Augenblick eingehender bloß mit der zweiten.

Auch hier greift Thomas auf die oben 4 dargelegte Lehre von der

Vorsehung zurück : Die göttliche Verursachung des Ganzen und der
einzelnen Teile, deren Wirkung unter keiner Bedingung ausbleiben kann,

die Parallelstelle bei Calvin : Inst. Chr. II, 3, 10 : sed quum ii demum
quaerere incipiant, quibus caelestis gratia aspiravit, nec haec saltem portiuncula
de eius laude decerpenda erat.

1 S. Th. 1. c. cf. de Verit. q. 23 a. 2.
2 S. Th. I-II, 109, 9.
8 Inst. Chr. II, 3, 10 : Ac voluntatem movet, non qualiter multis seculis

traditum est et creditum, ut nostrae postea sit electionis, motioni aut obtemperare
aut refragari : sed illam efficaciter afficiendo Adv. Pigh. C. R. XXXIV, 353
(E. A. 159 a). 4 Vgl. Heft I. S. 75 f.



204 Die Prädestinalionslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

legt den Geschöpfen noch nicht eine starre Notwendigkeit auf.
Wir erinnern uns des von Calvin angeführten Beispiels von der

Notwendigkeit, mit der die Gebeine Christi unversehrt blieben. 1 — Dieses

Prinzip wendet Thomas folgerichtig auf die Freiheit an, d. h. auf
das Vermögen des Menschen, kraft dessen er sich gegenüber jeder
Sache, die nicht das höchste Gut ist, indifferent verhält, die er
wollen kann, insofern er sie als gut und begehrenswert erkennt, und
die er auch ablehnen kann, wenn er sie anderseits als nicht
begehrenswert erkennt, sofern sie eine gewisse Güte nicht besitzt. —
Der Schluß ist handgreiflich : Um der Wirkkraft Gottes willen, dessen

Vorhaben nicht vereitelt werden kann, wird des Menschen Wille sich
sicher — unausbleiblich — für das entscheiden, was Gott befiehlt.
Allein der Wille wird kraft seiner eigenen Natur sich inbezug auf diesen

Gegenstand, der nicht das höchste Gut, d. h. Gott selber, sondern ein
beschränktes Gut ist, indifferent verhalten und damit seine Freiheit
bewahren. 2

Nach Thomas können wir deshalb sagen : « Es ist notwendig, daß

der Wille zustimmt », aber nicht : « Der Wille stimmt notwendigerweise

zu.» So kann man ja auch im alltäglichen Leben sagen: «Wenn
Sokrates sitzt, so ist es notwendig, daß er sitzt » ; doch darf man
daraus nicht schließen : « Also sitzt er auch notwendigerweise », denn

er kann aufstehen, wenn er will. 3 Tatsächlich wird der Mensch, um
der erwähnten unbedingten Wirkkraft Gottes willen, von diesem

Vermögen zu widerstreben nicht Gebrauch machen, obschon er es

könnte, wenn er wollte; Gott gibt ihm eben das Zustimmenwollen. 4

Man beachte aber, daß dies keinen Zwang bedeutet — Calvin betont
das ebenso wie Thomas. — Denn auch unter dem Einfluß dieser

göttlichen Bewegung geht die Tat aus dem Willen selbst hervor. Wir

1 Inst. Chr. L, 16, 9 : Unde iterum videmus non temere in scholis inventas
fuisse distinctiones de necessitate secundum quid et absoluta : item consequentis
et consequentiae.

2 De Halo, q. 6 art. unie, ad 3 : Sed Deus movet quidem voluntatem im-
mutabiliter propter efficaciam virtutis moventis, quae deficere non potest ; sed

propter naturam voluntatis motae, quae indifferenter se habet ad diversa, non
inducitur nécessitas, sed manet libertas : sicut etiam in omnibus Providentia
divina infallibiliter operatur, et tarnen a causis contingentibus proveniunt efiectus
contingenter, in quantum Deus omnia movet proportionabiliter, unumquodque
secundum suum modum. S. Th. I II, 10, 4 ; I, 19, 8 ; I, 22, 4 ; de Verit. q. 6 a. 3

ad 3 ; q. 23 a. 5. 3 S. Th. I, 19, 3.
4 De Verit. q. 6 art. 2 ad 11 : hoc ipsum quod est velle aeeipere gratiam est

nobis ex praedestinatione divina.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 205

stehen also hier vor einer ganz andern Auffassung, als es z. B. die

Ansicht des von Calvin angefochtenen Bolsec ist. Liegt doch bei

diesem « letztlich die Anschauung zu Grunde, daß der Mensch infolge
eines Rechtes des liberum arbitrium die Fähigkeit besitzt, auf die

Gnade einzugehen oder ihr zu widerstreben ; damit ist des Menschen

Heil oder Verderben doch schließlich in seine Hand gelegt. »1 Auch
bei Thomas besteht kraft des liberum arbitrium die Möglichkeit, der
Gnade zu widerstreben oder auf sie einzugehen. Gottes Oberhoheit

wird aber insofern Genüge getan, als der Mensch nur aus Gnade auf
die Gnade eingeht und unausbleiblich auf sie eingehen wird, so oft Gott

es will. Unbeschadet seiner Freiheitslehre kann Thomas Calvin darin

beipflichten, daß die Gefahr beseitigt ist, der Mensch widerstrebe
der Gnade.2 In der Tat Auch nach Thomas ist die Gefahr

beseitigt — der Mensch' wird ja unbedingt einwilligen, wenn Gott es

will ; allein die Möglichkeit zu widerstreben bleibt, und damit auch

die Freiheit.
Kraft dieser Freiheit nun spricht Thomas von V'erdienst. 3 Die

Bemerkung Calvins : « Das Lob der guten Werke teilen wir nicht
zwischen Gott und dem Menschen » 4, kann nicht auf Thomas bezogen

werden, da auch er anerkennt, daß vermöge des unendlichen Abstandes,
der den Menschen von Gott trennt, von Verdienst nur insofern die

Rede sein kann, als Gott selber ein solches in Aussicht gestellt hat. 5

Nach Thomas ist denn auch das gute Werk an und für sich, so wie

es aus dem freien Willen hervorgeht, für Gott wertlos. Verdienst ist es

nur, insofern tmd insoweit es hervorgeht aus der Gnade des Heiligen
Geistes. 6 So aber ist es Verdienst im strengen Sinne des Wortes ; Gott

1 Scheibe, 65.
2 Act. Syn. Trid. C. R. XXXV. 474 (E. A. 250 a) : Dissentiet quidem a Deo

hominis voluntas, quamdiu erit contraria : verum si in obedientiam composita
fuerit iam sublatum est dissentiendi periculum.

3 S. Th, I-II, 114, 1 : Et ideo meritum hominis apud Deum esse non potest
nisi secundum praesuppositionem divinae ordinationis ; ita scilicet ut id homo
consequatur a Deo per suam operationem, quasi mercedem, ad quod Deus ei
virtutem operandi deputavit ; sicut etiam res naturales hoc consequuntur per
proprios motus et operationes ad quod a Deo sunt ordinatae : differenter tarnen ;

quia creatura rationalis se ipsam movet ad agendum per liberum arbitrium, unde
sua actio habet rationem meriti quod non est in aliis creaturis.

4 Inst. Chr. III, 15, 3. 5 S. Th. I-II, 114, i et 2 et 4.
6 S. Th. I-II, 114' 3 : Si consideretur secundum substantiam operis et secundum

quod procedit ex libero arbitrio, sic non potest ibi esse condignitas si autem
loquamur de opere meritorio secundum quod procedit ex gratia Spiritus Sancti,
sic est meritorium vitae aeternae ex condigno. cfr. ibid. art. 5 et art. 2 ad 1.



2o6 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

selber wird durch dasselbe verpflichtet, nicht unsertwillen, sondern

um seiner selbst willen.1
So sind wir also zur endgültigen Lösung des Problems gelangt,

das der erste Teil der Prädestinationslehre aufweist, der Frage nämlich
nach dem Verhältnis zwischen der göttlichen Auserwählung und den

guten Werken des Menschen. Während Calvin in folgerichtiger
Weiterführung seines Systems jedes Verdienst ablehnt, da sowohl die Person
als auch deren Werk jür gut gelten einzig infolge Anrechnung des

Verdienstes Christi, so anerkennt Thomas in ebenso konsequenter
Entwicklung seiner Lehre den disponierenden Charakter der guten
Werke, insofern sie nämlich kraft der von Christus uns verdienten
und mitgeteilten Gnade verdienstlich werden zur Erlangung des ewigen
Lebens als des andern Teiles der Gesamtwirkung der Prädestination.

Folgerungen.
Zum Abschlüsse dieses ersten Teiles unserer Ausführungen möchten

wir nachstehende Folgerungen unterstreichen.
I. Der schon zu Anfang angedeutete Parallelismus beider Theologen

in ihrer Auffassung von Gottes Oberhoheit gestaltet sich zu einer
auffallenden Übereinstimmung: Nicht Gottes Vorherwissen von den

guten W'erken des Menschen war für ihn Ursache oder Veranlassung

zur Vorherbestimmung zur Seligkeit, sondern umgekehrt : die
Vorherbestimmung zur Seligkeit ist Ursache der guten Werke. 2

II. Gleichzeitig herrscht bei beiden Theologen ein unversöhnlicher
Gegensatz : Während nach Thomas Gott angeordnet hat, dem Menschen

das ewige Heil als Lohn um der Verdienste willen zu geben, die er nur
vermittels der Gnade sich erworben hat, Stellt Calvin den verdienstlichen

(und damit den ursächlich-disponierenden) Charakter der menschlichen

Werke in Abrede und behauptet, daß wir nur durch das « Stadium » 3

der guten Werke in den Besitz des ewigen Lebens geführt werden.

(Fortsetzung folgt.)
1 S. Th. I, II, 114, i ad 3 : non sequitur quod Deus efficiatur simpliciter

debitor nobis, sed sibi ipsi, in quantum debitum est ut sua ordinatio impleatur.
2 Calvin : Inst. Chr. III, 21 ; ibid. 22, 2. 3. 5 ; de aetern. Dei praed. C. R.

XXXVI, 270-271 (E. A. 598 b), Conf. de foy C. R. XXXVII, 756 (E. A. 93 a).
Thomas : S. Th. I, 23, 5 c. et ad 1 ; I-II, 90, 1 ; ibid. 110, 1 ; S. c. Gent.

III, 163 ; de Verit. q. 6 a. 2, c. et ad 1. 2. 3. 7. 12. 13.
3 Inst. Chr. III, 18, 1 : Tametsi ergo sola misericordia suos in vitam

suscipiat ; quia tarnen in eius possesionem ipsos deducit per bonorum operum
Stadium, ut quo destinavit ordine suum in illis opus impleat : nihil mirum si

secundum opera sua dicuntur coronari quibus haud dubie ad recipiendam
immortalitatis coronam praeparantur.


	Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

