Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Die Pradestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin
Autor: Friethoff, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762164

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Pridestinationslehre
bei Thomas von Aquin und Calvin..

Von Lect. C. FRIETHOFF O.P.

l.
3. Der Grund des Gegensatzes.

(Fortsetzung.)

Rechtfertigung und Wiedergeburt.

Wird auch, wie bereits angedeutet worden, sowohl von Thomas
als von Calvin die Erlosung des gefallenen Menschen den Verdiensten
Christi ' zugeschrieben, so gehen doch beide in der Erklirung, wie
wir daran Anteil haben, auseinander. Beide sprechen allerdings von
Glaube und Gnade, aber mehr denn anderswo driicken hier die namlichen
Worte verschiedene Begriffe aus.

Nach Calvin erhalten wir Anteil an der Rechtfertigung Christi
durch den Glawuben. Dieser ist die feste und sichere Erkenntnis von
Gottes viterlichem Wohlwollen gegen uns, so wie er, dem Zeugnisse des
Evangeliums zufolge, um Christi willen uns Vater und Erhalter sein
will. 2

Wir diirfen dies aber nicht in dem Sinne fassen, als ob dem Glauben
als solchem eine verdienstliche Kraft zukdame. «Bewirkt doch der
Glaube keineswegs die Wohltat der Stindenvergebung, sondern nimmt

1 Calvin: Inst. Chr. III, 11, 23, ad Sadol. C. R. XXXIII, 397-398
(E. A. 109 a) Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 474 (E. A, 249 b). Thomas: S. Th. III,
1, 4; ibid. 49, 4, S. c. Gent. IV. c. 54.

2 Cath. Genev. C. R. XXXIV, 50 (E. A. 16 b): Sic autem definire licet,
ut dicamus certam esse ac stabilem cognitionem paternae crga nos Dei bene-
volentiae, sicut per Evangelium Patrem se nobis, Christi beneficio, ac Servatorem
fore testatur.

Inst. Chr. III, 2, 7 : Nunc iusta fidei definitio nobis constabit, si dicamus
esse divinae erga nos benevolentiae firmam certamque cognitionem, quae gratuitae
in Christo promissionis veritate fundata, per Spiritum Sanctum et revelatur menti-
bus nostris et cordibus obsignatur, Ibid. 2, 16; Conf. de foy. C. R. XXXVII,
758 (E. A. 93 b).



196 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

diese nur von seiten Christi entgegen. Ausschlaggebend ist nicht das
Subjekt und seine Erfahrung, sondern das objektive Werk Christi.
Der Glaube selber ist nur ein Glied in der langen Kette des Heiles. » !
« Der Glaube rechtfertigt nicht kraft seines Wesens oder seines Werkes,
in dem Sinne, als wire er selber Gerechtigkeit, sondern kraft
seines Inhaltes, insofern er Glaube an Christus, unsere Gerechtigkeit,
ist. »2 Nur in diesem Sinne kann man also nach Calvin sagen — und
das moéchten wir besonders betonen — dall der Mensch durch
den « Glauben allein » gerechtfertigt wird, nicht als ob dies ein Glaube
wiire ohne die Liebe, sondern insofern der Glaube seine rechtfertigende
Kraft nicht aus der Liebe schopft. 2 Durch diese Anteilnahme an der
Rechtfertigung Christi erlangen wir eine zweifache Gnade: da wir
durch seine Unschuld mit Gott ausgesshnt wurden, haben wir statt
eines Richters einen barmherzigen Vater im Himmel und weil er
durch seinen Geist uns geheiligt hat, streben wir nach Unschuld und
Reinheit des Lebens. ?

Wir nannten dies eine zweifache Gnade : Denn obschon die Lebens-
erneuerung notwendig mit der Rechtfertigung verbunden ist, so dal
sie voneinander mnicht getrennt werden diirfen, so sind sie dennoch
voneinander verschieden und ist die Rechtfertigung nicht zugleich auch
die Wiedergeburt. ® Ja, die Rechtfertigung ist nicht etwas Ethisches,
sondern eine juridische Handlung, die in einem Augenblicke vollzogen
wird. ¢ Um ihretwillen gilt der Mensch vor Gottes Gericht als gerecht
und ist infolgedessen auch Gott wohlgefillig. * Die Wiedergeburt aber,
die mit der Rechtfertigung ihren Anfang nimmt, wird das ganze Leben

L Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek ! (fehlt in der dritten Edition) III, 450 :
« .... het geloof brengt op geenerlei manier de weldaad der vergeving tot stand,
maar neemt ze alleen uit Christus aan: De nadruk valt niet op het subiect en
zijn ervaringen, maar op het obiectieve werk van Christus. Het geloof zelf is
maar een schakel in de lange keten des heils. »

2 Ibid. 536 : « Het geloof rechtvaardigt niet door zijn wezen of daad, omdat
het zelf gerechtigheid is, maar door zijn inhoud, wijl het geloof in Christus onze
gerechtigheid is.» cfr. Inst. Chr. III 18. 8.

8 Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 476 (E. A, 250b) : Adde, quod hominem
sola fide iustificari quum dicimus, fidem non fingimus charitate vacuam : sed
ipsam solam iustificationis causam esse intelligimus. Ibid. 450 :, 478 (E. A. 242 b.
251 a). Inst. Chr. III, 11, 20. 4 Inst. Chr. III, 11, 1.

5 Inst. Chr. II1, 11, 11 : Tenendum memoria est quod iam dixi, non separari
iustificandi gratiam a regeneratione, licet res sint distinctae. Sed quia experientia
plus satis notum est, manere semper in iustis reliquias peccati, necesse est longe
aliter iustificari quam reformantur in vitae novitatem. cfr. Act. Syn. Trid. C. R.
XXXV, 448-449 (E. A. 241 b).

§ Bavinck ®, 111, 599. ¥ Inst. Chr, IXL; 11, 2%



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 197

hindurch fortgesetzt und ist niemals vollendet, so dal auch der Wieder-
geborene vor dem gottlichen Richterstuhl stets des Todes schuldig
bleibt. 1 Diese Rechtfertigung besteht denn auch ausschlieBlich
in der Verzeihung der Siinde durch die Anrechnung der Gerechtigkeit
Christi. 2 Der Mensch ist nicht in sich gerecht, sondern er entlehnt
Christi Gerechtigkeit. * Obschon wir also mit Christi Gerechtigkeit
bekleidet sind, so bleibt uns diese doch fremd, und zwar so, daB sie
ganz aufler wns 1st und man durchaus nicht von einer innern Qualitit
sprechen darf. *

Kurz, wir konnen sagen, dall « unsere Gerechtigkeit vor Gott nichts
anderes ist als die Genugtuung und Gerechtigkeit Jesu Christi, die,
obschon aufler uns, doch in Christo unsere Gerechtigkeit wird,
da Gott dieselbe uns gibt und so anrechnet, als ob wir sie selber
vollbracht hitten, wenn wir sie durch den Glauben annehmen und
uns zu eigen machen. » 3

Daraus ergibt sich folgerichtig, daBl die Werke, welche der Wieder-
geborene verrichtet, in sich schlecht bleiben, weil sowohl die Person
als thre Werke nicht aus eigener Wiirdigkeit, sondern nur aus ‘dem
Glauben gerechtfertigt werden. Von der Rechtfertigung der Person hingt

1 Inst. Chr. III, 11, 11 : Nam hoc secundum sic inchoat Deus in electis suis,
totoque vitae curriculo paulatim, et interdum lente in eo progreditur, ut semper
obnoxii sint apud eius tribunal mortis iudicio. lIustificat autem non ex parte, sed
ut libere, quasi Christi puritate induti, in caelis compareant. cir. Cont. Mich.
Serv. C. R. XXXVI, 483 (E. A. 518 a). '

2 Inst. Chr. III, 11, 2: Ita nos iustificationem simpliciter interpretamur
acceptionem, qua nos Deus in gratiam receptos, pro iustis habet. Eamque in
peccatorum remissione ac iustitiae Christi imputatione positam dicimus. cfr.
Conf. de foy. C. R. XXXVII, 756 (E. A. 93 a) ; Vera eccl. reform. rat. C. R. XXXV,
594-595 (E. A. 274a). Eph. 1, 7.

8 Inst. Chr. III, 11, 23; ad Carol. Quint. C. R. XXXIV, 484 (E. A. 46Db) ;
adv, Sadol. C. R. XXXIII, 397-398 (E. A. 109 a) ; Act. Syn. Trid. C. R. XXXV,
425. 448 (E. A. 234 a. 241 b) ; Cons. in re Sacr. C. R. XXXV, 735 (E. A. 648 b).

4+ Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 448-449 (E. A. 241 b. 242a): .... Eam
praeterea extra nos constituo : quia in solo Christo iusti sumus .... In ipso iusti
censeamur, quod in nobis non sumus. .. ..

Ibid. : .... falsum tamen esse contendo, ullam iustitiac partem in qualitate
sitam esse, vel habitu, qui in nobis resideat: sed gratuita acceptione nos esse
lustos. Inst. Chr. III, 11, 3.

® Schriftelycke Conferentie, gehovden tot Delff (1613, pag. 6). « .... dat dese
gherechticheydt voor God alleen is de voldoeninghe ende gherechticheydt Jesu
Christi, devvelche buyten ons zynde in Christo onse gherechticheyt vvort, door
dien ons God de selve gherechticheyt schenckt ende toe-rekent, als of vvy selve
die volbracht hadden, vvanneer vvy door t’ geloove de selve aen-nemen ende ons
toc-eygenen. »



198 Die Prddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

die Rechtfertigung der Werke ab, wie die Wirkung von ihrer Ursache. !
Daher sind auch die besten Werke der Wiedergeborenen unvollkommen
und mit Siinde befleckt und deshalb kénnen die Wiedergeborenen
keine Werke verrichten, die nicht durch das' Fleisch befleckt und

2

darum strafwiirdig wiren. > Kein einziges gutes Werk eines Menschen
laBt sich geltend machen, das nach dem strengen Urteil Gottes nicht
verdammungswiirdig wire. Nur Gottes unendlicher Barmherzigkeit ist
es zu verdanken, daf etwas im Himmel einen Lohn empfingt, was
einen solchen nicht nur nicht verdient hat, sondern die Strafe des
ewigen Todes erlangen wiirde, hitte nicht Christus die ihm anhaftende
Unreinigkeit abgewaschen. 3 Wohl belohnt Gott die guten Werke,
allein es geschiecht aus reiner Barmherzigkeit, da sie keinen Lohn
verdienen. 4 Wir haben {iberhaupt keinen Teil an ihnen und sie sind
unsere guten Werke aus keinem andern Grunde, als weil sie uns verliehen
worden sind. * Auch das ewige Leben kann nicht als Lohn betrachtet
werden, obschon Gott dort unsere Werke vergilt. ¢

« Et, en définitive », sagt Doumergue 7, « tout revient a ceci: les
bonnes ceuvres découlent de la fol comme la chaleur vient du soleil,

L Inst. Chr, 111, 17, 10 : Quemadmodum ergo nos ipsi, ubi in Christum insiti
sumus, ideo iusti apparemus coram Deo, quia eius (Christi) innocentia conteguntur
nostrae iniquitates : sic opera nostra iusta sunt et habentur, quia quicquid alias
vitii in ipsis est, Christi puritate sepultum non imputatur. Ita merito dicere possu-
mus sola fide non tantum nos, sed opera etiam nostra iustificari.

Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 458 (E. A. 245 a) : Denique non proprio merito,
sed fide sola tam persona, quam opera iustificari atfirmo, et ex personae iusti-
ficatione hanc operum tanquam ex causa effectum pendere.

2 Schrift. Conf. tot Delff, p. 13 : « .... dat oock de beste vvercken der vveder-
geborene, alle onvolcomen ende met sonden besmet zyn, ende datse gheen vvercken
connen doen, of sy zyn besmet door het Vleysch, ende oock strafvvaerdigh. »

3 Inst. Chr. III, 14, r1: .... nullum unquam extitisse pii hominis opus
quod, si severo Dei iudicio examinaretur non esset damnabile. cir. Conf. de foy.
C. R. XXXVII, 758 (E. A. 93 b) ad Carol. Quint. C. R. XXXIV, 487 (E. A. 47 D).

Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 463 (E. A. 240 D) : Fit tamen immensa Dei
misericordia ut in caelo mercedem habeant, quae non modo nihil tale merebantur,
sed mortis aeternae praemium habitura erant, nisi per Christum abstersa essct
immundities, qua alioqui foedata erant. cifr. ibid. 472. 481 (E. A. 249 b. 252 D).

4 Adv. Pigh. C. R. XXXIV, 329. 336-337 (E. A. 150Db. 153 b).

5 Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 484 (E. A, 253b). Inst. Chr. IIL, 13, 7;
1L, 5, 14. 15.

6 Act. Syn. Trid. C. R. XXXV, 471 (E. A. 249 a) : Quod vitam aeternam
faciunt mercedem in eo ab illis dissentio; neque enim si in vita aeterna Deus
opera remuneratur, inde protinus conficient vitam ipsam esse quae in ea rependitur
mercedem. cfr. Inst. Chr. III, 18, 2.

7 Doumergue, IV, 283.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 199

comme le fruit vient de l'arbre. Il v a nécessité naturelle, organique.
Et par conséquent : attention! Tout arbre qui ne produirait pas de
bons fruits, prouverait seulement qu'il est mauvais. Toute lumiére
qui ne produirait pas de chaleur, prouverait seulement qu’elle ne vient
pas du soleil. » .

Hierin liegt der eigentliche Grund, warum Calvin die von Thomas
angebrachte Unterscheidung nicht annehmen konnte und durfte.
Wir erinnern uns, da nach Thomas nur in dem Sinne gesagt
werden kann, die Vorherbestimmung erfolge auf Grund von Verdiensten
als das Verdienst, in seiner Eigenschaft als ein Teil der Gesamt-
wirkung der Vorherbestimmung, disponierende Ursache des Heiles ist,
als des andern Teiles dieser Gesamtwirkungen.® Nach Calvins Lehre
aber mufl awuch diese Ursdchlichkeit unbedingt verneint werden. Die
gute Tat kann nicht Ursache des Heiles sein, auch nicht disponierende
Ursache in Form des Verdienstes. Ist es doch einzig der Vorher-
bestimmung als der Ursache des Glaubens und der Rechtfertigung
zuzuschreiben, wenn sowohl die Person als auch deren Werk fiir
gerecht erachtet werden, obschon sie in sich bleiben, was sie waren,
d. h. schlecht. Denn, abgesehen von dieser Art der Rechtfertigung,‘ist
das gute Werk nicht einmal denkbar. *

Sehen wir nun zu, wie die von 7T/homas angebrachte Unterscheidung
sich folgerichtig aus seiner Lehre ergibt.

In der Rechtfertigung des Menschen ist nach Thomas nicht der
Glaube das ausschlaggebende Prinzip. Versteht doch Thomas unter
Glauben etwas ganz anderes als der Genfer Lehrer, namlich: die
Annahme einer an und fiir sich dunklen Wahrheit um der Wahr-
haftigkeit des gottlichen Zeugnisses willen. ® Das ausschlaggebende
Prinzip ist vielmehr, wie schon erwihnt, die heiligmachende Gnade, also
jenes Prinzip, wodurch der Mensch instand gesetzt wird, Werke von
iibernatiirlichem Wert zu vollbringen. Ist doch die Liebe Gottes, wie
Thomas sagt, eine aktive Liebe, die nicht, wie es bei der menschlichen
Liebe der TFall ist, schon etwas Gutes voraussetzt, da erst Gott
durch seine Liebe den Gegenstand seiner Liebe liebenswert macht. *

Vgl. Divus Thomas, Heft I, S. So.
Vgl. hiezu die Aufstellungen von Doumergue (IV, 358) : La prédestination,
:omme telle, n’est pas le principe d’ou la méthode déductive, & priori, a tiré toutes
es parties du systéme. Clest le postulat auquel la méthode regressive a ramené,
L posteriori, toutes les explications de I'expérience.

8. Th. I-II, 1, 1 et 4. 4+ §. Th. I-II, 110, I.

S



200 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Durch seine besondere Liebe, die er dem Menschen gegeniiber beweist,
setzt er diesen instand, das Gut des ewigen Lebens zu erlangen. !
Und wie Gott in der natiirlichen Ordnung das Geschopf nicht ohne
weiteres zu seinem Ziele hinbewegt, sondern ihm auch die aktiven
Prinzipien verleiht, wodurch diese Bewegung des Geschopfes sich
seiner Natur entsprechend vollzieht, so verleiht er auch dem Menschen,
wenn es sich darum handelt, das durch Gottes Liebe in Aussicht
gestellte ubernatiirliche Gut des ewigen Heiles zu erlangen, iiber-
natiirliche Qualititen und Vermogen. Die heiligmachende Gnade nun
ist solch eine Qualitit 2 ; idibernatiivlich wird sie genannt, weil sie die
natiirlichen Prinzipien in jeder Beziehung unendlich iiberragé und dem-
gemil3 nur Gott selber zum Urheber haben kann. ? Die heiligmachende
Gnade, deren Triger das Wesen der Seele selbst ist, hat den Glauben,
die Hoffnung, die Liebe und alle andern eingegossenen Tugenden im
Gefolge. * Als Grundlage der dibernatiivlichen Gotteserkenninis und
Gottesliebe ist sie deshalb, wie schon gesagt, das alle Verhdltnisse der
Natur iiberragende Prinzip, durch welches der Mensch der géttlichen
Natur teilhaftig wird und Gott in seinen eigensten Handlungen nach-
ahmt. ® Da nun die Gnade, d. h. die zeitliche Wirkung der ewigen Liebe
Gottes durch die Siinde aus der Seele des Menschen getilgt worden ist,
mull bei der Rechtfertigung, wodurch Gott den Menschen aus dem
Zustande der Ungerechtigkeit in den der Gerechtigkeit 8 iiberfiihrt,
mit der Verzeihung der Siinde notfwendig die EingieBung der heilig-
machenden Gnade verbunden sein. Verzeihung der Siinde von seiten
Gottes ist nach Thomas unmoglich, wenn nicht zugleich auch die

LS. Th. I-II, 110, 1: Una quidem (est dilectio) communis secundum quam
diligit omnia quae sunt, ut dicitur Sap. II, secundum quam esse naturale rebus
creatis largitur ; alia autem dilectio specialis, secundum quam trahit creaturam
rationalem supra conditionem naturae ad participationem divini boni.

2 S, Th. I-1I1, 110, 2 : S. Th. I-I1, 114, 3 : Creaturis autem naturalibus (Deus)
sic providet, ut non solum moveat eas ad actus naturales, sed etiam largiatur
eis formas et virtutes quaedam, quae sunt principia actuum .... Multo igitur
magis illis quos movet ad consequendum bonum supernaturale aeternum, infundit
aliquas formas, seu qualitates supernaturales .... ad bonum aeternum conse-
quendum ; et sic donum gratiae qualitas quaedam est,

8 S, Th. I-11, 112, 1; de Verit. q. 27 a. 3.

4 5. Th. 1-II, 1i0, 4.

58S, Th. II1, 2, 10; I, 43, 3.

¢ S. Th. I-1I, 113, 1: .... dicitur iustitia, prout importat rectitudinem
quandam ordinis in ipsa interiori dispositione hominis, prout scilicet supremum
hominis subditur Deo, et inferiores vires animae subduntur supremae, scilicet
rationi.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 201

zeitliche Wirkung der Liebe Gottes damit verbunden ist.? Wihrend
also Calvin eine duflere Rechtfertigung durch den Glauben vertritt,
lehrt Thomas eine innere durch die Liebe.

Einen weit groeren Gegensatz zu Calvin aber bedeutet es, wenn
nach Thomas bei der Rechtfertigung awuch der Mensch wnicht unidtig
sein darf. Wenn Gott alle seine Geschopfe ihrer Natur entsprechend
behandelt 2, dann will er nach Thomas auch den Menschen nicht ohne
Mitwirkung des zu seiner Natur gehérigen liberum arbitrium 3 recht-
fertigen, falls der Mensch sich dessen Gebrauches erfreut.* Damit
will aber Thomas keineswegs behaupten, daf3 der Mensch es in seiner
Gewalt habe, das Sittlich-Gute dem Sittlich-Bésen vorzuziehen. Und
das ist es, was Calvin bekimpft. > Nach Thomas besteht die Willens-
freiheit darin, daBl der Mensch das Vermégen in sich hat, einen
Gegenstand, nachdem er ihn mit seiner Vernunft gepriift, zu wollen,
weil er thm in gewisser Hinsicht als ein Gut erscheint, oder von sich
21t weisen, da er ihm in einer andern Hinsicht als nicht-gut vorkommt. ®
So ergibt sich das Wesen der Willensfreiheit einerseits aus der ver-
niinftigen Natur des Menschen und anderseits aus der Beschrianktheit,
die jedes Gut, das nicht das hochste Gut, Gott selber ist, aufweist. ?

1 Ibid. Art. 2 : Et ideo non posset intelligi remissio culpae, si non adesset
infusio gratiae. De Verit. q. 28 a. 2.

2 Eine ahnliche Stelle bei Calvin : Inst. Chr. 11, 3, 14 ; ibid. I, 18, 2 ; Contre
un certain Cord. C. R. XXXV, 355 (E. A. 400 a); Adv. Pigh. C. R. XXXIV,
351 (E. A. 158 b).
' 3 S, Th, I-11, 113, 3: Deus autem movet omnia secundum modum unius-

Cuiusque .... homo autem secundum propriam naturam habet quod sit liberi
arbitrii. Et ideo in eo qui habet usum liberi arbitrii non fit motio a Deo ad
lustitiam absque motu liberi arbitrii .... ; cfr. de Verit. q. 28 a. 3.

-4 Diese Ausnahme betrifft Kinder und Irrsinnige.

5 Adv. Pigh. C. R. XXXIV, 303 (E. A. 141 b) : Semper autem testatus sum
me de nomine pugnare nolle, si hoc semel constitueretur: libertatem non ad
Potentiam vel facultatem boni aeque ac mali eligendi . ... referri debere. Ibid.
279. 399 (E. A. 133a. 175 b).

6 Die Lehre von der Vorherbestimmung steht selbstverstindlich im engen
Zusammenhang mit einer groBen Anzahl anderer theologischer Lehrpunkte, die
Im Interesse eines richtigen Verstiandnisses unserer Frage nicht {ibergangen werden
konnen, wenn wir auch auf eine eingehendere Behandlung derselben verzichten
miissen. Nur beziiglich der Lehre von der menschlichen Freiheit, der in Thomas’
Pradestinationssystem eine so wichtige Rolle zukommt, miissen wir eine Aus-
nahme machen. Um aber die Gedankenfolge unserer Arbeit nicht zu sehr zu
hemmen und doch das gegenseitige Verhdltnis beider Theologen in dieser I'rage
deutlich zu beleuchten, werden wir diesen Gegenstand in einem eigenen Anhang
behandeln.

7S.Th. I, 82, 1ect2;ibid. 83, 1 et 3 et 4; I-II, 10, 2 ; de Malo, q. 6; de
Verit. q. 22 a. 5; q. 24 a. 1.



202 Die Priidestinationslehre bet Thomas von Aquin und Calvin

Die von Gott geforderte Tat des liberum arbitrium nun ist eine
Einwilligung, ein Akt des Abscheues vor der Siinde und zugleich ein
Akt der Anndherung an Gott. ! Hiemit wird aber keineswegs der Unab-
hingigkeit Gottes, der ersten Ursache, ein Eintrag getan, und infolge-
dessen handelt es sich hier auch nicht um die von Calvin so angefochtené 2
Selbstvorbereitung auf die Gnade. Wir koénnen vielmehr, trotz des so
groBen Unterschiedes zwischen beiden Theologen, bemerken, dall nach
beiden durch den menschlichen Willensentschlul3 Gottes primdre
Ursdchlichkeit durchaus nichi beewntrdichtigt wird. Calvins Satz : « Hart-
nickigkeit ist allen gemein und niemandes Wille ist zum Dienste
Gottes geneigt, bis Gott selber gibt, was er befiehlt » 2, wird Thomas
ohne weiteres unterschreiben. Wenn Thomas eine Vorbereitung fordert,
so lehrt er gleichzeitig ausdriicklich, dall diese Vorbereitung nur durch
die Gnadenhilfe Gottes, der die Seele zum Guten bewegt, zustande-
kommen kann.* Aufler der heiligmachenden Gnade nimmt also
Thomas noch eine andere Gnade an, die keine bleibende Qualitit,
sondern nur aktuelles Eingreifen Gottes ist, das den Menschen innerlich 3
zum Erkennen, Wollen und Handeln bewegt. ® Nur aus diesem Con-
cursus, in dem Gott das liberum arbitrium bewegt, der also nicht
ein Zusammenwirken gleicher, oder wenigstens koordinierter Krifte
besagt, ergibt sich die geniigende Vorbereitung. © Nur in diesem Sinne
anerkennt Thomas die Berechtigung des bekannten Wortes : « Gott
verweigert seine Gnade demjenigen nicht, der tut, was er kann. »

LS. Th. I-II, 113, 7 ad 1; art. 4 et 5; S. c. Gent. III, 158 ; de Verit. q. 28
a. 4 et 5. Hier hat nach Thomas der Glaube seine Rolle auszufiillen,

2 Inst. Chr. III, 17; II, 3, 7-12; De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 291
(E. A. 635 a) de aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 301 (E. A. 608 b) ; Adv. Pigh.
C. R. XXXIV, 317, 360, 391 (E. A. 146 Db. 161 b. 172 D).

3 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 301 (E. A, 608 b): Communem
omnium contumaciam esse dico, nec cuiusquam affectum esse ad obsequium Dei
flexibilem, donec ipse dederit quod iubet.

1S, Th. I-1I, 112, 2: .... quaecumque praeparatio in homine esse potest,
est ex auxilio Dei moventis animam ad bonum. cfr. 1. ¢. ad 2 ; II-II, 24, 3 ad 1.

58§, Th. I-I1, 109, 1 ad 2.

6 S, Th, I-II, 109, 1; 110, 2.
7S, Th. I-1I, 112, 3: Potest igitur praeparatio dupliciter considerari; uno
quidem modo, secundum quod est a libero arbitrio; et secundum hoc nullam
necessitatem habet ad gratiae consecutionem, quia donum gratiae excedit omnem
praeparationem virtutis humanae. Alio modo potest considerari secundum quod
est a Deo movente ; et tunc habet necessitatem ad id ad quod ordinatur a Deo,
non quidem coactionis, sed infallibilitatis, quia intentio Dei deficere non potest cfr.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 203

Wer tut, was er kann, d. h. in Kraft dieser aktuellen Gnade?, wird
unfehlbar das empfangen, worauf diese Gnade gerichtet ist, da —
entsprechend der Lehre von der Vorsehung — Gottes Vorhaben nicht
mifllingen kann. Ist der Mensch durch diese gottliche Vorbereitung
in den Besitz der heiligmachenden Gnade gekommen und hat er hiemit
das Vermdgen erhalten, Akte von iibernatiirlichem Werte zu setzen,
dann bedarf er fiir jeden einzelnen Akt noch eine neue aktuelle Gnade,
um die Méglichkeit in die Tat, das bloBe Kdnnen in ein Twun tber-
zufithren. 2

Gott und der Mensch.

Finden wir also bei Thomas und Calvin — ungeachtet des Gegen-
satzes beziiglich ihrer Auffassung vom Wesen der Rechtfertigung und
Heiligung — eine auffallende Ubereinstimmung in ihrer Hochachtung
vor Gottes Oberhoheit, die auf der Lehre beider von der Vorsehung
beruht, so ist doch anderseits ein tiefgreifender Unterschied nicht zu
verkennen in der Frage, ob der Mensch der Gnade widerstehen konne
oder nicht. Wenn tatsichlich Gottes Vorhaben nicht miBllingen und
zugleich der Mensch der Gnade sich widersetzen kann, so ist dies nur
in zweifacher Art und Weise denkbar : entweder bewegt nicht jede
Gnade zu tatsichlichem Handeln, oder der Wille behilt, trotzdem
die Gnade zu tatsichlichem Handeln bewegt, die Moglichkeit, der
Gnade zu widerstreben, obschon er von derselben in Wirklichkeit
keinen Gebrauch macht.

In diametralem Gegensatz zu Calvin® nimmt Thomas beide
Maoglichkeiten als reell an. Die erste dieser beiden Méglichkeiten lassen
wir beiseite, bis wir auf die personliche Siinde zu sprechen kommen,
und befassen uns. fiir den Augenblick eingehender blof mit der zweiten.

Auch hier greift Thomas auf die oben * dargelegte Lehre von der
Vorsehung zuriick : Die géttliche Verursachung des Ganzen und der
einzelnen Teile, deren Wirkung wunler keiner Bedingung ausbleiben kann,

die Parallelstelle bei Calvin: Inst. Chr. II, 3, 10: .... sed quunri il demum
quaerere incipiant, quibus caelestis gratia aspiravit, nec haec saltem portiuncula
de eius laude decerpenda erat.

1 S, Th. L. ¢. cf. de Verit. q. 23 a. 2.

2 S, Th. I-1I, 100, 9.

# Inst. Chr. II, 3, ro: Ac voluntatem movet, non qualiter multis seculis
traditum est et creditum, ut nostrae postea sit electionis, motioni aut obtemperare
aut refragari: sed illam efficaciter afficiendo .... Adv. Pigh. C. R. XXXIV, 333
(E. A. 139 a). 4 Vgl. Heft I, S, 73 f.



204 Die Prddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

legt den Geschépfen noch nicht eine starre Notwendigkeit auf.
Wir erinnern uns des von Calvin angefithrten Beispiels von der Not-
wendigkeit, mit der die Gebeine Christi unversehrt blieben. ! — Dieses
Prinzip wendet Thomas folgerichtig auf die Freiheit an, d. h. auf
das Vermogen des Menschen, kraft dessen er sich gegeniiber jeder
Sache, die nicht das hoéchste Gut ist, indifferent verhilt, die er
wollen kann, insofern er sie als gut und begehrenswert erkennt, und
die er auch ablehnen kann, wenn er sie anderseits als nicht
begehrenswert erkennt, sofern sie eine gewisse Giite nicht besitzt. —
Der SchluB ist handgreiflich : Um der Wirkkraft Gottes willen, dessen
Vorhaben nicht vereitelt werden kann, wird des Menschen Wille sich
sicher — unausbleiblich — fiir das entscheiden, was Gott befiehlt.
Allein der Wille wird kraft seiner eigenen Natur sich inbezug auf diesen
Gegenstand, der nicht das hdchste Gut, d. h. Gott selber, sondern ein
beschranktes Gut ist, indifferent verhalten und damit seine Freiheit
bewahren. 2

Nach Thomas kénnen wir deshalb sagen : « Es st notwendig, daly
der Wille zustimmt », aber nicht : « Der Wille stimmt notwendigerweise
zu.» So kann man ja auch im alltiglichen Leben sagen: « Wenn
Sokrates sitzt, so ist es notwendig, dall er sitzt»; doch darf man
daraus nicht schliefen : « Also sitzt er auch notwendigerweise », denn
er kann aufstehen, wenn er will. 3 Tatsichlich wird der Mensch, um
der erwihnten unbedingten Wirkkraft Gottes willen, von diesem
Vermégen zu widerstreben nicht Gebrauch machen, obschon er es
konnte, wenn er wollte; Gott gibt ihm eben das Zustimmenwollen. *
Man beachte aber, daB3 dies keinen Zwang bedeutet — Calvin betont
das ebenso wie Thomas. — Denn auch unter dem Einflul dieser
gottlichen Bewegung geht die Tat aus dem Willen selbst hervor. Wir

1 Inst. Chr. I, 16, 9 : Unde iterum videmus non temere in scholis inventas
fuisse distinctiones de necessitate secundum quid et absoluta : item consequentis
et consequentiae.

2 De Malo, q. 6 art. unic. ad 3: Sed Deus movet quidem voluntatem im-
mutabiliter propter efficaciam virtutis moventis, quae deficere non potest; sed
propter naturam voluntatis motae, quae indifferenter se habet ad diversa, non
inducitur necessitas, sed manet libertas: sicut etiam in omnibus providentia
divina infallibiliter operatur, et tamen a causis contingentibus proveniunt effectus
contingenter, in quantum Deus omnia movet proportionabiliter, unumquodque
secundum suum modum. S. Th. I-II, 10, 4; I, 19, 8 ; I, 22,4 ; de Verit. q. 6 a. 3
ad 3; q. 23 a. 5. 38, Th. I, 19, 3.

4 De Verit. q. 6 art. 2 ad 11 : hoc ipsum quod est velle accipere gratiam est
nobis ex praedestinatione divina.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 205

stehen also hier vor einer ganz andern Auffassung, als es z. B. die
Ansicht des von Calvin angefochtenen Bolsec ist. Liegt doch bei
diesem «letztlich die Anschauung zu Grunde, daB der Mensch infolge
eines Rechtes des liberum arbitrium die Fihigkeit besitzt, auf die
Gnade einzugehen oder ihr zu widerstreben ; damit ist des Menschen
Heil oder Verderben doch schlieBlich in seine Hand gelegt.»! Auch
bei Thomas besteht kraft des liberum arbitrium die Moglichkeit, der
Gnade zu widerstreben oder auf sie einzugehen. Gottes Oberhoheit
wird aber insofern Geniige getan, als der Mensch nur aus Gnade auf
die Gnade eingeht und unausbleiblich auf sie eingehen wird, so oft Gott
es will. Unbeschadet seiner Freiheitslehre kann Thomas Calvin darin
beipflichten, daB die Gefahr beseitigt ist, der Mensch widerstrebe
der Gnade.? In der Tat! Auch nach Thomas ist die Gefahr
beseitigt —- der Mensch’ wird ja unbedingt einwilligen, wenn Gott es
will ; allein die Mdglichker! zu widerstreben bleibt, und damit auch
die Freiheit.

Kraft dieser Freiheit nun spricht Thomas von Verdienst.3 Die
Bemerkung Calvins: «Das Lob der guten Werke teilen wir nicht
zwischen Gott und dem Menschen » 4, kann nicht auf Thomas bezogen
werden, da auch er anerkennt, dal3 vermége des unendlichen Abstandes,
der den Menschen von Gott trennt, von Verdienst nur insofern die
Rede sein kann, als Gott selber cin solches in Aussicht gestellt hat. ?
Nach Thomas ist denn auch das gute Werk an wnd f[iir sich, so wie
es aus dem freien Willen hervorgeht, fiir Gott wertlos. Verdienst ist es
nur, insofern und insoweil es hervorgeht aus der Gunade des Heiligen
Geistes. 8 So aber ist es Verdienst im strengen Sinne des Wortes ; Gott

v Scheibe, 65.

2 Act. Syn. Trid. C. R. XXXV. 474 (E. A. 250 a) : Dissentiet quidem a Deo
hominis voluntas, quamdiu erit contraria: verum si in obedientiam composita
fuerit iam sublatum est dissentiendi periculum.

% S. Th. I-1I, 114, 1 : Et ideo meritum hominis apud Deum esse non potest
nisi secundum praesuppositionem divinae ordinationis; ita scilicet ut id homo
consequatur a Deo per suam operationem, quasi mercedem, ad quod Deus ei
virtutem operandi deputavit; sicut etiam res naturales hoc consequuntur per
Pproprios motus et operationes ad quod a Deo sunt ordinatae : differenter tamen ;
quia creatura rationalis se ipsam movet ad agendum per liberum arbitrium, unde
Sua actio habet rationem meriti quod non est in aliis creaturis.

4 Inst. Chr. III, 15, 3. 5 G, Th. I-II, 114, 1 et 2 et 4.
6 S.Th. I-IT, 114, 3 : Siconsideretur secundum substantiam operis et secundum
‘quod procedit ex libero arbitrio, sic non potest ibi esse condignitas . ... si autem

loquamur de opere meritorio secundum quod procedit ex gratia Spiritus Sancti,
sic est meritorium vitae aeternae ex condigno. cfr. ibid. art. 5 et art. 2 ad 1.



200 Die Priddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

selber wird durch dasselbe verpflichtet, nicht unsertwillen, sondern
um seiner selbst willen. 1

So sind wir also zur endgiiltigen Losung des Problems gelangt,
das der erste Teil der Priadestinationslehre aufweist, der Frage niamlich
nach dem Verhiltnis zwischen der géttlichen Auserwdihlung und den
guten Werken des Menschen. Wihrend Calvin in folgerichtiger Weiter-
fithrung seines Systems jedes Verdienst ablehnt, da sowohl die Person
als auch deren Werk jiir gut gelten einzig infolge Anrechnung des
Verdienstes Christi, so anerkennt Thomas in ebenso konsequenter
Entwicklung seiner Lehre den disponierenden Charakter der guten
Werke, insofern sie niamlich kraft der von Christus uns verdienten
und mitgeteilten Gnade verdienstlich werden zur Erlangung des ewigen
Lebens als des andern Teiles der Gesamtwirkung der Pridestination.

Folgerungen.

Zum Abschlusse dieses ersten Teiles unserer Ausfithrungen méchten
wir nachstehende Folgerungen unterstreichen.

I. Der schon zu Anfang angedeutete Parallelismus beider Theologen
in ihrer Auffassung von Gottes Oberhoheit gestaltet sich zu einer
auffallenden Ubereinstimmung : Nicht Gottes Vorherwissen von den
guten Werken des Menschen war fiir ihn Ursache oder Veranlassung
zur Vorherbestimmung zur Seligkeit, sondern umgekehrt : die Vorher-
bestimmung zur Seligkeit ist Ursache der guten Werke. 2

II. Gleichzeitig herrscht bei beiden Theologen ein unverséhnlicher
Gegensatz : Wihrend nach Thomas Gott angeordnet hat, dem Menschen
das ewige Heil als LoAn um der Verdienste willen zu geben, die er nur
vermittels der Gnade sich erworben hat, stellt Calvin den verdienst-
lichen (und damit den ursichlich-disponierenden) Charakter der mensch-
lichen Werke in Abrede und behauptet, dal wir nur durch das « Stadium »3
der guten Werke in den Besitz des ewigen Lebens gefithrt werden.

(Fortsetzung folgt.)

1 S.Th. I,1II, 114, 1 ad 3 : .... non sequitur quod Deus efficiatur simpliciter
debitor nobis, sed sibi ipsi, in quantum debitum est ut sua ordinatio impleatur.

2 Calvin : Inst. Chr. I1I, 21 ; ibid. 22, 2. 3. 5; de aetern. Dei praed. C. R.
XXXVI, 270-271 (E. A. 598 b), Conf. de foy C. R. XXXVII, 7356 (E. A. 93 a).

Thomas : S. Th. I, 23, 5 c. et ad 1; I-II, go, 1; ibid. 110, 1; S. c. Gent.
111, 163 ; de Verit. q. 6 a. 2, c. et ad 1. 2. 3. 7. 12. 13.

3 Inst. Chr. II1, 18, 1: .... Tametsi ergo sola misericordia suos in vitam
suscipiat ; quia tamen in eius possesionem ipsos deducit per bonorum operum
stadium, ut quo destinavit ordine suum in illis opus impleat: nihil mirum si
secundum opera sua dicuntur coronari quibus haud dubie ad recipiendam

immortalitatis coronam praeparantur.




	Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

