Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Das Wesem des Thomismus [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O. P.

Il

Die Lehre von Akt und Potenz
als tieiste Grundlage der thomistischen Synthese.

Die klare Unterscheidung von Glaube und Wissen, die Thomas
auf Grund der Lehre von Akt und Potenz machte, war wichtig. Wichtig,
weil er damit scharf gezeichnete Grenzlinien zwischen der Philosophie
und Theologie, Natur und Ubernatur zog. Wichtig, weil er damit
die Harmonie beider ermdoglichte. Noch wichtiger, weil er beiden ein
eigenes Gebiet zuwies und damit der Philosophie auf ihrem Gebiete
die Autonomie, ihre Selbstandigkeit vindizierte. Am wichtigsten deshalb,
weil er damit die Rechte der Vernunft und Philosophie begriindend
und verteidigend, dem Fideismus und Traditionalismus, der stets
wieder und auch im 13. Saeculum kithn das Haupt erhob, fir alle
Zeiten den Fehdehandschuh hinwarf. Der Fideismus hat in Thomas
von Aquin einen ebenso scharfen, unversdhnlichen Gegner als der
Rationalismus ! |

Die konsequente Weiterbildung der aristotelischen Lehre von Akt
und Potenz erméglichte es Thomas, im Gegensatz zur augustinisch-
arabischen Richtung des 13. Jahrhunderts, Geist und Sinneswelt,
Subjekt und Objekt, Verstand und Wille, Vielheit und Einheit der Welt-
dinge tiefer und klarer zu unterscheiden und durch die Unterscheidung
sie in Harmonie zu bringen. Das alles, miteingeschlossen seine Losung
von Glaube und Wissen, gab dem Aquinaten seine -eigene Stellumg im
13. Jahrhundert und begriindete jene Richtung, die wir heute unter
dem Namen « Thomismus» kennen.



Die Lehre von Akt und Potenz I73

Die gewonnenen Resultate greifen bereits tief in den mnern Kern
der Thomismus hinein. So scheint es uns wenigstens. Denn Akt und
Potenz als Quelle der Existenzberechtigung der Philosophie, als einzig
wissenschaftlich erklirendes Prinzip der Harmonie von Geisteswelt
und Sinneswelt, Subjekt und Objekt, Verstand und Wille, der Einheit
und Vielheit der Weltdinge, das alles sind offenbar Momente, die den
Thomismus nicht allein von andern Richtungen unterscheiden, sondern
seine Synthese auch dem innern positiven Lehrgehalte nach beriihren
und charakterisieren. Weisen sie doch bereits darauf hin, dall Thomas
mit der Materia prima als reiner Potenz und der einzigen forma sub-
stantialis im Kompositum, die beiden Grundprinzipien der ganzen
kosmologischen und psychologischen Ordnung mit eiserner Folgerichtigkeit
auf die Lehre von Akt und Potenz zuriickfithrte. Wer daran sich noch
einmal zuriickerinnert, daf3 von der substanziellen Einheit der Konsti-
tuenten das Sein der Dinge itberhaupt abhdngt, vermag die Tragweite
dieses Lehrpunktes einzuschitzen. Ohne Akt und Potenz kein Mensch
und kein Korper !

Allein, damit haben wir die Lehre von Akt und Potenz in ihrer
Bedeutung fiir den innern Gehalt des Thomismus nicht erschopft.
Und wir werden sie nicht erschopfen, weil wir sie nicht erschopfen
konnen. Im ganzen philosophischen thomistischen Systeme tritt uns
diese Lehre alliiberall auf Schritt und Tritt entgegen. Sie ist ohne
Ubertreibung die allertiefste Grundlage des gamzen logisch gegliederten
Aufbaues der thomistischen Synthese, ausgehend von den ersten hichsten
Ideen, jortschreitend von da zu den ersten Beweisprinzipien, von diesen
sich weiler entwickelnd, induktvv und deduktiv, bis zu den hichsten und
trefsten Resultaten. Alles das méchten wir noch etwas genauer klarlegen.

Die ersten transzendentalen Ideen.
(Das Sein.)

Die Geschichte der Philosophie ist Zeugin, welch ungeheure
Schwierigkeiten die wissenschaftliche Abklirung des Ursprungs der
ersten. menschlichen Ideen den gréBten Denkern der Jahrhunderte
bereitet hat. Wie die Entstehung der Idee des Seins, des Einen, des
Wahren, des Wissens, des Guten, des Gliickes erkliren, da sie, wie der



I74 Die Lehre von Akt und Potenz

grole Augustinus schon gesagt!, fur jedes Erkennen, Streben und
Werten der vorhandenen Dinge bereits Voraussetzung zu sein scheinen ?
Lag vielleicht nicht in dieser Schwierigkeit der Hauptgrund, warum
Platos Ansicht von der Priexistenz der Ideen, zumal der hochsten,
freilich in ganz verschiedenen Formen, immer wieder auflebte, bei
Philo von Alexandrien, Plotin, Augustin, bei den Arabern, im Mittel-
alter bei den sogenannten Augustinern, herab bis zu dem Innatismus
der kartesianischen Schule und dem Ontologismus ?

Welche Stellung bezieht Thomas von Aquin zu unserem Problem ?
Er berithrt die Frage des oftern. MaBgebend aber sind S. Th. 1. q. 85.
a. 3 und Quaestiones disp. de Verit. q. I. a. I ; q. XI. a. I. Wir konnen
in seiner Losung der Frage der Klarheit halber und ganz seinen Aus-
fiihrungen entsprechend, vier Stufen unterscheiden : den Awusgangspunki
bei der Losung, das Prinzip, das er fiir die Losung aufstellt, die Lisung
selbst und endlich die Folgerungen, die sich daraus ergeben, die
zugleich eine eminent methodische Bedeutung haben.

Ausgangspunkt.

Ausgang fur den Ursprung der ersten Ideen, wie aller andern
natiirlichen Erkenntnisse iberhaupt, ist die Sinneserkenntnis, die daher
friher ist: « Est ergo dicendum, quod cognitio singularium est prior,
quoad nos, quam cognitio universalium, sicut cognitio sensitiva, quam
cognitio intellectiva. » 2 Die Tatsache, dall der Mensch ohne begleitende
Phantasiebilder weder etwas geistig zu erkennen noch zu erkliren
vermag, gilt auch fiir die ersten Ideen 3, denn « principium nostrae
cognitionis est a sensu». * Den Innatisten und Aprioristen aller Jahr-
hunderte setzt Thomas den Satz entgegen : die Seele ist anfangs eine
absolut unbeschriebene Tafel 5, und wiederum «intellectus, quo anima
intelligit, non habet aliquas species naturaliter inditas, sed est in
principio in potentia ad hujusmodi species ommnes ». ¢ Das bertthmte
Axiom : alles Erkennen ist in erster Linie ein Letdendsein, «intelligere
est pati quoddam » 7, bezieht sich also auch auf die ersten Ideen.
Akt und Potenz sind somit schon die Grundlage des Ausgangspunktes
unseres zu losenden Problems !

1. Vel Trinit, I1. 355 VIIL. 3 X. 1; lib. arb. II. 8.
271 85 3 3 L. 84. 74 L. 84s 3 4 1. 84. 6.
5 1. 84. 3. 6 TIb. 71. 59. 2; 1. 84. 3.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese I75

Losungsprinzip.

Sie sind es auch fiir das von Thomas aufgestellte Losungsprinzip !
In Artikel 3 der S. Th. I. 85 stellt er die Frage : utrum magis univer-
salia sint priora in nostra cognitione intellectiva ? Die Antwort, die
unser Prinzip enthdlt, lautet : genetisch ist auf dem ganzen Gebiete der
intellektuellen Erkenntnis das Allgemeinere frither als das weniger
Allgemeine, « cognitio magis communis est prior, quam cognitio minus
communis ». ' Im Grunde genommen, stellt sich Thomas hier auf den
Boden aller groBen fritheren Philosophen, die auller der Sinneserkenntnis
eine geistige verfochten, Plato, Aristoteles, Philo, Plotin, die Araber,
wenn auch nicht alle dem Satze den gleichen Sinn gegeben haben.
Nur Duns Scotus hat spiter das Prinzip angefochten. Wie und warum,
werden wir sehen. 7 .

Die Schwierigkeit des aufgestellten Prinzips liegt in der Deutung
seines Sinnes. Hier drei Fragen : Was will Thomas mit diesem Prinzip
nicht sagen ? Was aber will er mit ihm positiv sagen 7 Wie hat er es
begriindet ? |

a) Das Prinzip seiner irrigen Auffassung nach. Der Satz: Das
Allgemeinere ist frither als das weniger Allgemeine, bezieht sich per
se I. gar nicht auf die Seinsordnung der zuerkennenden Dinge, sondern
nur auf die Erkenntnisordnung, aut die Wissensordnung, wenn ich
mich so ausdriicken darf. Das ist zu betonen gegeniiber dem Platonis-
mus, der infolge seines absoluten Realismus das Allgemeinere immer
auch fiir seinsvollkommener hielt als das weniger Allgemeine. 2
Aristotelisch gesprochen aber ist eher das Umgekehrte richtig. Jeden-
falls ist in der Erkenntnis, in der wir von der Natur eines Dinges auf
seine Eigenschaften schlieBen, das frither Erkannte — die Natur —
sachlich vollkommener als das nachher Erkannte — die Eigenschaften.
In der Erkenntnisordnung verhilt sich die Sache umgekehrt. Hier
1st das frither Erkannte unvollkommener und das nachher Erkannte
vollkommener, denn es ist vollkommener, ein Ding nach Natur und
Eigenschaflen zu kennen, als nur seiner Natur nach. 3 — Diese Unter-
scheidung zwischen Seinsordnung und Erkenntnisordnung hat auch in
der Kontroverse zwischen Cajetan und den Scotisten eine Rolle
gespielt. *

11,83 3. 2 1. 85. 3 ad 1, und ad 4. 8 Das.
% Thomae de Vio Cajetani, De ente et essenita (Lugduni 1572), q. 1. pag, 17-18.



176 Die Lehre von Akt und Potenz

Der Satz : « Das Allgemeinere ist frither als das weniger Allgemeine »,
driickt somit hier nur eine Prioritas des Erkennens, Wissens aus.

2. Aber selbst auf dem Erkenntnisgebiete dirfte noch eine weitere
Einschrinkung am Platze sein, um das aufgestellte Prinzip richtig
zu fassen. Sie wird das Hauptargument entkriften, das Scotus gegen
die These des hl. Thomas ins Feld gefithrt hat. Wie in der Natur, so
gibt es auch in unserer Erkenntnis einen zweifach verschiedenen
Gesichtspunkt, die Zielordnung — ordo intentionis — und die Eni-
stehungsordnung — via generationis. ' Die Zielordnung nennt Thomas
auch die Ordnung der Vollkommenheit — ordo perfectionis. Mit Recht,
denn, wie die Natur zum Vollkommensten als Ziel hingeordnet ist, so
strebt der Verstand naturnotwendig zur vollkommenen Erkenntnis als
Ziel hin, die das Erste, das « primum » ist in ordine intentionis. Und
da die vollkommene Erkenntnis, weil das Ding von jedem andern
klar unterscheidend, am wenigsten allgemein ist, kann in dieser
Ordnung von einer Prioritas des Allgemeineren vor dem weniger All-
gemeinen gar nicht die Rede sein.? Allein dieses Ziel des Wissens
wird anfanglich nur erstrebt, ist nur das Erste der Absicht nach. In
Wirklichkeit : ist es gemdll des Axioms: « Quod est primum in inten-
tione, est ultimum in executione » das Letzte in der Erreichung und
Auswirkung. Es setzt also die via generationis voraus und hier in der
Entstehungsordnung unserer Erkenntnis — genetisch — allein gilt unser
Prinzip : das Allgemeinere ist frither als das weniger Allgemeine.

3. Indes wagen wir es, noch eine dritte Einschrankung anzubringen.
Thomas selber hat auf sie hingewiesen.® Sie bezieht sich auf den
Begriff des Allgemeinen selbst. Das Allgemeine bedeutet nach seinem
Vollsinne etwas, eine Wesenheit, insofern sie Beziehungen hat zu
vielen. Die aus dem Phantasma abstrahierte Wesenheit — universale
metaphysicum — ist offenbar frither als die erst aus einer Vergleichung
entstandene Zuteilbarkeit derselben an viele — universale formale
oder logicum — denn ohne die erstere wire die letztere gar nicht da.
Daraus folgt logisch, dall im Allgemeinbegriff selbst noch eine Prioritas
des einen vor dem andern vorliegt, nimlich der Wesenheit vor der
Zuteilbarkeit, mit andern Worten, dall genetisch das Universale meta-
physicum dem logicum vorhergeht. Und in diesem Sinne und mit
dieser Einschrinkung mul das Prinzip: « Das Allgemeinere ist frither
als das weniger Allgemeine » gefallt werden.

11, 85. 3 ad 1. 2 Tbid. 3 Ibid.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 177

b) Damit ist uns die positive Erlauterung des Prinzips sehr
erleichtert worden.

Wie jede andere Erkenntnis, so kann auch unsere intellektuelle
Erkenntnis von einem Dinge — Mensch, Tier — eine doppelte sein :
eine deutliche und bestimmte, « per quam distincte et determinate res
cognoscuntur ». ' Das ist der Fall, wenn ich den Allgemeinbegriff,
z. B. Lebewesen, Mensch, nach all dem, was im Ganzen enthalten ist,
nach seinen aktuellen und ybotenziéllen Teilen unterschiedlich erkenne.
Somit wird die deutliche Erkenntnis wieder ganz richtig in eine pofenziell
und aktuell deutliche unterschieden. > Gelingt es mir aber nicht, den
Gegenstand nach seinen ihm eigenen aktuellen und potenziellen Teilen,
Prinzipien und Elementen zu analysieren, so ist meine Erkenntnis
von ihm offenbar eine dunkle, unbestimmie, weil nicht von jedem
andern Objekte unterscheidende. Und das ist sie auch wieder 1m
doppelten angedeuteten Sinne : entweder potenziell oder aktuell dunkel. *

Nun geht die Ansicht des hl. Thomas dahin, dall unsere ganze
Erkenntnis ihrer Genesis, ihrem Werden nach, vom Unvollkommeneren
und daher Dunkleren, Unbestimmten zum Vollkommeneren, Deut-
licheren, Bestimmteren fortschreite, so zwar, dal} die erste intellektuelle
Erkenntnis von einem Dinge noch ganz dunkel wire, der dann eine
deutlichere und dann wieder eine deutlichere und dann noch eine
deutlichere und erst nach den verschiedensten Mittelstufen und Mittel-
stadien die klare, bestimmte, vollkommene Erkenntnis des Dinges
folgte. Unvollkommen, dunkel und unbestimmt ist aber unsere
Erkenntnis von einem Dinge dann, wenn sie das Ding noch mit vielen
andern vermengt, von ihnen nicht unterscheidet, wenn sie noch zu
vielen zukommt, .wenn sie noch zu allgemein ist. Und klarer und
deutlicher wird sie also, wenn sie stufenweise weniger und weniger
allgemein wird, bis sie endlich so verengt wird, da} sie nur dem Dinge
zukommt, das man erkennen soll und will, z. B. den Menschen. So
ist es evident fiir Thomas, daB unsere Erkenntnis ihrem Werden nach
immer vom Allgemeineren zum weniger Allgemeinen fortschreitet.
Dabei verhilt sich in der Reihenfolge der Erkenntnisstufen und Grade
die vorhergehende als unvollkommener Akt, der zwischen Akt und
Potenz in der Mitte liegt, weil er nur teilweise Akt ist, teilweise aber

1 1. 8%. 3 .

2 Ibid. u. Cajetan, 1. c. q. 1. pag. 5.

3 Ib. Vgl. dazu : Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin, von Fr. Zeph.
Gonzalez, tbersetzt von C. J. Nolte (Manz, Regensburg 1885), 1. S. 219.

Divus Thomas. 12



178 Die Lehre von Akt und Potenz

noch in Potenz zum Folgenden, bis wir in der klaren und deutlichen
Erkenntnis des Dinges den vollkommenen Akt erreichen : « omne autem
quod procedit de potentia ad actum, prius pervenit ad actum incom-
pletum, qui est medius inter potentiam et actum, quam ad actum
perfectum : actus autem perfectus, ad quem pervenit intellectus, est
scientia completa, per quam distincte et determinate res cognoscuntur ». !
Somit fithrt Thomas auch die Erklirung unseres Losungsprinzips auf
die Theorie von Akt und Potenz zuriick.

Allein damit ist unsere positive Erkldrung noch nicht vollstindig
abgeschlossen. Gegenstand der Verstandeserkenntnis ist das Allgemeine,
das Universale. 2 Das ist aber, wie schon oben bemerkt, ein doppeltes,
das Metaphysicam und das Logicum. Folgerichtig bezieht sich der
Werdegang unseres Erkennens, fortschreitend vom Unvollkommenen
zum Vollkommeneren, auf zwei verschiedene Ordnungen : die onto-
logische und logische.

) Die ontologische ist die der prima intentio. Sie ist im Allgemein-
begriff das « quid », die Wesenhert, das, was materiell vielen zuteilbar
ist. Sie ist, wie bereits gesagt, an sich frither erkannt als das logische
Universale, denn ohne etwas, das Beziehungen zu vielen hat, gibt es
auch keine Beziehungen. Sie ist das, was in der Definiiion der Natur-
dinge zum Ausdrucke kommt. Diejenigen Elemente und Prinzipien,
welche die Definition konstituieren, werden die aktwellen Teile des
Dinges und das ganze Wassein das aktuelle Totum und die Erkenntnis
davon die cognitio actualis des Universale genannt.® So umfafit die
Definition des Menschen als « verniinftiges Lebewesen » in ihrer ganzen
aktuellen Erkenntnis als Elemente : das « Verniinftigsein », « das Lebe-
wesensein » und dieser Begriff setzt wieder den Begriff : « Leben » und
« Sein » notwendig voraus. Thomas ist nun der Ansicht, dall auch
da ein allmihliches Fortschreiten vom Unvollkommeneren zum Voll-
kommeneren, vom Allgemeineren zum weniger Allgemeinen stattfinde,
d. h. daB ich den Menschen zuerst als Sein und Lebewesen erkennen
mul}, ehe ich ihn als verniinftiges Lebewesen zu definieren vermag,
und das alles setzt wieder voraus, dal3 ich erst wissen muf}, was « Sein »
und « Leben » an sich ist. Folgerichtig setzt die vollkommene aktuelle
Dingerkenntnis notwendig die konjuse aktuelle voraus, die vom All-
gemeineren zum Bestimmteren, weniger Allgemeinen fortschreitet.

. 835. 3.
b. |
bid. Cajetan, das. Gonzalez, das.

®w o

I
: 1
1



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthesc I79

Wenn ich sage : der Mensch ist ein Sein, so ist das ganz richtig. Aber
damit konfundiere ich ithn noch mit Gott und der Welt. Sage ich:
er ist ein Lebewesen, so ist auch das richtig und genauer. Aber damit
vermenge ich ihn noch mit jedem andern Lebewesen.

) Die logische Ordnung ist die der secunda intentio, der /ntml-
barkeit an wiele, also der gedanklichen Beziehungen der Begriffe und
threr Unterordnung als Gattungen, Arten usw. Auch da verhilt sich
die Gattung zu den Arten wie ein Ganzes zu den Teilen. Aber dieses
Ganze wird ein potenzielles genannt, weil die Gattung die Arten nur
potenziell enthdlt. Und so ist es bel jedem logischen Ganzen in
Beziehung zu seinen Teilen. ! Wer nun die Gattung kennt mit den
in ihr potenziell enthaltenen Teilen, der besitzt vom logisch oder
potenziell Ganzen eine klare Kenntnis = wvollkommene potenzielle Lr-
kenntnis des Universale. Wer aber nur weil}, was der Gattungsbegritt
bedeutet, die potenziellen Teile aber ignoriert, hat nur eine dunkle
konfuse Erkenntnis vom logisch Ganzen = wunvollkommene potenzielle
Erkenntnis des Universale. Und auch da hat Thomas Recht, wenn
er behauptet, daBl wir vom Unvollkommenen und Unbestimmten zum
Vollkommeneren, Bestimmteren fortschreiten bei Erwerbung dieser
Kenntnisse. Denn ohne dal} ich den allgemeineren Gattungsbegriff
« Sinneswesen » erfasse, was er bedeutet, kann ich Mensch und Tier
unmdoglich als seine thm potenziell untergeordneten Arten crkennen. *

Somit ist sowohl in der ontologischen als auch in der logischen
Ordnung das Werden der Erkenntnis ein Fortschreiten vom Unvoll-
kommeneren zum Vollkommeneren, vom Allgemeineren zum weniger
Allgemeinen. Gewifl sind logische und ontologische Ordnung ver-
schieden und der Natur nach setzt die erstere die letztere voraus.
Aber ihre Wechselbeziehung ist intim. SchlieBlich ist die logische
Ordnung nur dazu da, um als Mittel und Methode, durch Unter-
ordnung der Gattungs-, Arts- und Differenzbegriffe in der Definition
das Dingwesen mit seinen daraus sich ergebenden Eigentiimlichkeiten
klar und bestimmt darzustellen.

c) Endlich die Begriindung des Prinzips! Alles Werden unserer
menschlichen Erkenntnis ist «ein stufenweiser Progre3 vom Unvoll-
kommeneren zum Vollkommeneren, vom Allgemeineren zum weniger
Allgemeinen ». Wie kam Thomas zu diesem fiir seine ganze Erkenntnis-

3. Cajetan, das. Gonzalez, das.
3.

-

[
..
w0 w
L
. H



180 Die Lehre von Akt und Potenz

lehre fundamentalen Satze ? Die Antwort liegt auf der Hand. Durch
die unbezwingliche Macht der Evfahrungstatsachen. Die Abklirung des
Prinzips hat uns bereits Schritt fiir Schritt darauf hingewiesen. Dieser
Progrel verkiindet uns ein Universalgesetz der AduBeren, werdenden,
erzeugend schaffenden, wachsenden Natur, auf das Thomas hinweist. !
Auf dem Gebiete der Erkenntnislehre wird ihm heutzutage kaum
irgend ein moderner Psychologe zu widersprechen wagen. Dieser
Fortschritt von der dunkleren, unbestimmteren und daher allgemeineren
Erkenntnis zur klareren, bestimmteren, weniger allgemeinen, bildet das
didaktische Grundgesetz des gesamten Bildungswesens, alles Lehrens
und Lernens von der Primarschule hinauf bis zu den hochsten Lehr-
institutionen und den tiefsten griibelnden FForschungen der Gelehrten.
Aber worin liegt der tiefere Grund dieses intellektuellen Werdeganges,
den wir tatsichlich und unleugbar vor uns haben ? Der liegt, sagt
Thomas, in der Natur des menschlichen Verstandes selbst, dem es
kraft seiner unvollkommenen Natur eigen ist, in seiner Titigkeit stets
von der Potenz zum Akt tberzugehen, sodall auch die Erkenntnis-
resultate von den Dingen in ihrer Reihenfolge einen fortlaufenden
Ubergang vom Unvollkommenen qder Potenziellen zum Vollkommeneren
oder Aktuellen bilden. > Unser Prinzip wird also von Thomas mit der
Lehre von Akt und Potenz nicht bloB erklirt, sondern auch auf
das potenziell-aktuelle Arbeiten, Titigsein des Verstandes als letzte
tiefere Ursache zuriickgefiihrt.

Ubrigens findet Thomas einen analogen Werdegang auch in der
Entwicklung der Simneserkenntnis und er fithrt ihn auf die gleiche
tiefere Ursache — Akt und Potenz — zuriick : «quia sensus exit de
potentia ad actum sicut et intellectus, idem etiam ordo cognitionis
apparet ». 8 Freilich ist hier nicht die Rede vom Allgemeinen im
eigentlichen Sinne, sondern von dem Sinnfilligen, das konkret
unbestimmter und daher genereller und in diesem Sinne «magis
commune », vielen gemeinsamer ist. Aber mittelst der Sinne, sagt

1 1. 85. 3 ad 1; Verit. 11. I.

2 «Oportet considerare, quod intellectus noster de potentia in actum procedit :
omne autem quod procedit de potentia in actum, prius pervenit ad actum
incompletum, qui medius est inter potentiam et actum, quam ad actum perfectum ;
actus autem perfectus, ad quem pervenit intellectus, est scientia completa per
quam distincte et defevminate tes cognoscuntur: actus autem incompletus est
scientia imperfecta sub quadam confusione ; quod enim sic cognoscitur, secundum
quid cognoscitur i aclu et quodammodo in pofentia. » 1. 85. 3.

% Ibid.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 181

Thomas, erkennen wir frither das Generellere als das weniger Gemein-
same sowohl hinsichtlich des Raumes als der Zeit. Hinsichtlich des
Raumes, denn wenn man in der Ferne etwas sieht, so nimmt man
frither wahr, dall es ein Korperliches, als dal3 es ein Lebewesen ist,
friher, dal es etwas Lebendiges, als dall es ein Mensch ist, friiher,
daB es ein Mensch ist, als dall es Sokrates oder Plato ist. Und dhnlich
ist es hinsichtlich der Zeit. Denn wir sehen, daf3 das Kind in der ersten
Zeit des Lebens zuerst den Menschen von dem, was nicht Mensch ist,
unterscheidet und dann diesen Menschen von einem andern Menschen. !
Unsere moderne Kinderpsychologie, die aus taglichen Beobachtungen
des kleinen, sich entwickelnden Kindes den Nachweis geliefert hat,
daB3 die Sinneserkenntnis, von aullen nach innen sich entfaltend, stets
vom Generelleren zum Bestimmteren fortschreitet, bestitigt voll und
ganz den Standpunkt des Aquinaten.

Die Losung.

Der Weg zur Losung schwieriger komplexer Probleme ist stets
jener der Vereinfachung, der Reduktion der Frage auf einfachere
Gesichtspunkte, sagen wir : Elemente. Der Innatismus ausgeschlossen,
mul3 es erste Ideen geben, denn ohne sie gibe es keine folgende und
folgerichtig itberhaupt keine Wissenschaft. Wohl und Weh der Wissen-
schaft hangen somit von der Losung unserer Frage ab. Thomas ist
sich dieser hochwichtigen Folgerung ganz und gar bewuBt. Wie es
ohne erste, an sich evidente Beweisprinzipien keine Wissenschaft gibt,
so gibt es ohne erste Ideen keine ersten Prinzipien und daher wieder
keine Wissenschaft. 2 Mit dem Satze aber: das Allgemeinere ist
genetisch frither als das weniger Allgemeine, war jene gesuchte
Reduktion des Problems gegeben : die allerallgemeinsten 1deen wmiissen
die ersten sein. Von allen allgemeinsten aber ist es eime, die wieder
unter den ersten den Primat besitzt. Das ist die Idee des Seins.?

L Ibid.

* « Dicendum, quod sicut in demonstralibus oportet fieri reductionem in
aliqua principia per se intellectui nota, ita investigando quid est unumquodque ;
ahas utrobique in infinitum iretur et sic perirel omnino scientia et cognitio rerum, »
Verit, 1. 1.

% «Illud autem quod primo intellectus concipit quasi notissimum .... est
ens.» Ib. « Primo autem in conceptione intellectus cadit ens quia secundum hoc
unumquodque cognoscibile est, inquantum est actu.» S. Th. I. 5. 2; Ib. I-1I.
94. 2.



182 Die Lehre von Akt und Potenz

Sie ist also genetisch die erste, die von uns erworben wird. Aber in
welchem Sinne ? Welchen Wert hat diese Losung des Problems ? Wes-
wegen widersprach ihr Duns Scotus ? Das sind Fragen, die wir des
weitern zu erortern haben !

1. In welchem Sinne ist die Idee des Seins die erste ?

Vorerst eine Bemerkung. Die beiden Sitze des hl. Thomas :
das Sein ist der eigentiimliche Gegenstand des Verstandes, «ens est
proprium objectum intellectus » 1, und der andere : der eigentiimliche
Gegenstand des mit dem Leibe verbundenen Verstandes sind die
Wesenheiten der Sinnesdinge, « quidditas sive natura in materia corporali
existens » 2, bedeuten keinen Gegensatz. Der letztere determiniert nur
genauer, wie hier auf Erden das Sein Formalobjekt des Verstandes ist.
Er will sagen, dall im Diesseits auch das Sein nur awus dem Sinnes-
bilde und mit Hinwendung zum Phantasma erkannt werde. ®* Und das
ist richtig. Und auch das ist richtig, daB das Sein die Wesenheiten
der Sinnesdinge konstituiert * und daher zugleich das ist, wodurch die
Dinge sind und erkemnbar sind, denn das Nichtsein ist an sich nicht
erkennbar. So ist und bleibt immer das Sein Formalobjekt des Ver-
standes, aber hier auf Erden das die Wesenheit des Sinnesdinges
konstituierende Sein, die quidditas in materia corporali existens.

Allein damit ist der Sinn der thomistischen These : die Idee des
Seins ist die erste aller allgemeinsten Ideen, noch lange nicht klar
gelegt. Wir sind vielmehr gezwungen, eine doppelte Seinserkenntnis
zu unterscheiden : eine konfuse, natiirlich-spontane, unbewufite und eine
klare, reflexive, wissenschaftliche.

a) Die konfuse, natiirlich-spontane, unbewulite I[dee des Seins geht
der klaren voraus und nur sie ist das Ersterkannte. Daher nehmen
wir sie mit Recht voraus.

Jede Potenz ist per se zu ihrem Objekte hingeordnet 5, das sie
deshalb naturnotwendig anstrebt. ¢ Das Objekt, zu dem die Potenz

LI 5. 2.
I. 84. 7; 85. 5 ad 3; 835. 8.
I. 84. 6 u. 7.

5

3

1« Quaclibet natura essentialiter est ens.» Verit. 1. 1.

5 « Simplex autem actus potentiae cst id, quod secundum se est objectum
potentiae.» I IL. 8. 2.

6 « Naturaliter tendit .... quaelibet potentia ad suum objectum.» I-11.
10. I.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 183

per se und daher notwendig hingeordnet ist, wird eigentiimliches oder
Formalobjekt genannt. Es ist das erste, was die Potenz anstrebt,
weil sie es per se anstrebt und seinetwegen alles andere. !
Folgerichtig ist auch der Menschenverstand naturnotwendig zu seinem
Formalobjekt hingeordnet und ist dessen Erkenntnis nicht blo3 natur-
notwendig, sondern auch die erste : « quod naturaliter desideratur ab
homine, naturaliter cognoscitur ab eodem ». 2 Das eigentiimliche Objekt
aber des Verstandes ist das Sein 2, durch das alles und ohne das nichts
erkannt wird, weil ohne dasselbe nichts ist. ¢+ Also ist die Erkenntnis
des Seins als solchem nicht bloB die erste, sondern seine erste Erkenntnis
ist auch eine naturnotwendige, spontane, reflexions- und iiberlegungslose,
denn jede Reflexion und Uberlegung wiirde ja schon eine andere
Erkenntnis voraussetzen, sodall die erste dann nicht die erste wiire.
So konnte Thomas von der ersten Erkenntnis des Seins sagen : «nobis
ignota esse non potest. »® Sie ist also bei jedem Denkenden vor-
handen. Zusammengefalit : Die Idee des Seins als erste aller Ideen,
mul, naturnotwendig erworben, eine spontane, unbewufte, allen Denkenden
gemeinsame Sein.

Aber was erkennt der Verstand in dieser ersten Erkenntnis des
Seins ? Er erfalit in der vom Intellectus agens aus dem Phantasma
abstrahierten species intelligibilis des Seins das Sein. ¢ Aber was erfallt
er da ? Das ist schwierig zu erkliren. Man bedenke, es handelt sich
nur um einen Concept, ohne jedes Urteil. Und dazu der erste Concept !
Ja, der erste Concept. Das mul} hier fiir uns leitend sein : der erste
Concept, der noch gar keine andere Concepte voraussetzt. Diese erste
Erkenntnis des Seins schlie3t vieles aus. Sie schlieft aus: 1. daf der
Erkennende die Abstraktion kenne, in der er das Sein aus dem Singulare
abstrahierte, denn sonst wiare die Idee des Seins nicht die erste ;
2. dal} der Erkennende das Sein von den verschiedenen Seinsgattungen
und Arten usw. abstrahiert hitte, denn dann wiirde diese erste
Erkenntnis nicht bloB viele Urteile, sondern auch viele andere Ideen
voraussetzen und dann wire sie wieder nicht die erste ; 3. diese erste
Idee des Seins schlieBt aus, daB der Erkennende die verschiedenen

! « Propric autem illud assignatur objectum alicujus potentiae vel habitus,
sub cujus ratione omnia referuntur ad potentiam vel habitum.» I. 1. 7. « Nihil
subest alicui potentiae vel habitui aut etiam actui, nisi mediante ratione formali
objecti. » II-IL. 1. 3.

1. 2. 1 ad 1. B L. By t Verit, 1. 1

& Verit, 11. 1 6 Ib.



184 Die Lehre von Akt und Potenz

Elemente, die, wie Akt, Potenz, Essenz, Existenz, das Sein konsti-
tuieren, schon kenne, denn dann wire diese Idee des Seins wieder nicht
die erste, wie Cardinal Gonzalez sehr tiefsinnig hervorgehoben hat.?
Seinsunterschiede setzen iiberhaupt das Sein schon voraus. 4. Die
erste Idee des Seins schlief3t aus, daB3 der Erkennende zuerst die Idee
des Seins und erst aus ihr das Sein erkenne, wie die Subjektivisten
immer behaupten. Denn ehe er die Idee des Seins erkennen kann,
mub} er etwas, d. h. das Sein erkannt haben, sonst hat er auch keine
Idee des Seins.? Es ist daher sehr wahr, daB der Gegenstand der
ersten Erkenntnis, d. h. das Sein extramental, real sein mulf}. Aber
irrig ist es zu sagen, der Erkennende erkenne in seiner ersten Erkenntnis
die Realitit der ersten Idee, denn dann wire sie wieder nicht die erste,
da sie die Erkenntnis des Realen und Nichirealen voraussetzte. 3. In
der ersten Idee erkennt der Erkennende auch nicht das ens commune
als commune, denn das setzte wieder die Erkenntnis des Vielen voraus,
dem es gemeinsam ist. 6. In der ersten Erkenntnis erfallt der
Erkennende nur das Sein im Gegensatz zum Nichts, hat Cardinal
Zigliara gesagt: «I' ente come controposto del nulla. »# Das ist tief-
sinnig, aber so aufzufassen, dall der Erkennende das Nichtsein noch
nicht kennt, denn sonst wire das Sein wieder nicht das erste. Tat-
siachlich folgt die Idee des Nichtseins erst der Idee des Seins, aber
unmittelbar, wie wir spiter sehen werden.

Nur das zwar objektive, aber absolut umterschiedslose Sein kann
also der Gegenstand der ersten Idee sein. Und das ist eben das Sein
als solches das Sein an sich, das Formalobjekt des Verstandes ist,
das hier in seiner ersten Erkenntnis, die minimste Aktualitit — Sein
im Gegensatz zu Nichts — zum Inhalte hat, das aber in infinita
potentia ist, wie der Verstand selber. Und alles, was weiter erkannt
wird und {iberhaupt erkennbar ist, ist es durch das Sein. Denn
niemand kann dem Sein etwas hinzufiigen, was nicht wieder Sein
wire, das Nichtsein fiigt nichts hinzu.* Die Vielheit und Ver-
schiedenheit der Dinge ist nur eine Differenzierung des Seins, das
potenziell ® die Totalitit aller Vollkommenheiten aller Dinge umfaf3t

1 Die Philosophic des hl. Thomas von Aquin. L. 1. S. 2253.

2 « Et sic species intellecta secundarie est id, quod intelligitur ; sed id, quod
intelligitur primo est res, cujus species intelligibilis est similitudo. » I. 85. 2. Dieser
Artikel ist ein eigentlicher Eckstein gegen den Subjektivismus !

¢ Della luce intellettrale e dell’ Ontologismo. v. II. n. 450.

4 Verit, 1. 1. 5 Ib.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 185

und durch das, weil es Formalobjekt des Verstandes ist, auch alles
erkannt wird, selbst das Nichtsein als Beraubung und Negation des
Seins.

Dunkel und konjus ist diese erste Erkenntnis des Seins, weil der
Erkennende es absolut wnterschiedslos und wunbewnfit erkennt, d. h. er
erfaBt weder, was aktuell und potenziell in der Idee des Seins enthalten
1st, noch erkennt er seine Idee des Seins, noch die Tdtigkeit, in der er
das Sein erkannt hat, noch auch den Wert seiner Erkenntnis. Dariiber
gibt erst das Urteil und der Beweis und daher schlieBlich die Wissen-
schaft Aufschluf. Was der Verstand in seiner ersten Erkenntnis
erfaft, ist nur Sein. Und aus dieser ersten konfusen Erfassung des
Seins entsteht dann das erste menschiiche Urteil, das wir das ersie
Prinzip nennen. Dieses mull daher spontan und dunkel sein, wie seine
Elemente. Es faBit in seiner ersten urspriinglichsten Form, wie die
Idee des Seins, nur Sein und Nichtsein unterschiedslos auf, involviert
aber potenziell Unendliches.

Das aber ist dem Verstande, insofern er mit dem lLeibe verbunden
ist, weiter eigentiimlich, dall er alles, was er erkennt, aus der Sinnes-
welt, aus dem Phantasma erkennt. Deshalb kontrolliert er die aus
dem Singulare erworbene Allgemeinerkenntnis immer wieder an dem
Singulare, in welchem die abstrahierte Wesenheit konkret partizipiert
ist : «necesse est ad hoc, quod intellectus actu intelligat suum ob-
jectum proprium, quod convertat se ad phantasmata, ut speculetur
naturam universalem in particulari existentem.»! So ist es auch bei
der Idee des Seins. Auch der Ungebildetste unterscheidet zwischen
Sein und Nichtsein, aber immer in der unbewuf3ten Anwendung dieser
Idee auf Einzeldinge. So unterscheidet er vortrefflich zwischen Essen
und Nichtessen, Geld haben oder keines haben. Das ist a fortiori der
Fall bei der ersten konfusen Idee des Seins, die er unbewuBt gleichsam’
in das Singulare hineinschaut, weil sie dorther stammt und stetig vom
Phantasma begleitet wird. Das war denn auch der tiefere Grund,
warum die Scholastiker den ersten Erkenntnisgegenstand also be-
schrieben : «ens reale communiter et confuse sumptum in actu et
concretum in quidditate sensibili ». 2

b) Ganz eine andere Erkenntnis des Seins als solches ist die
bewufle, klare, wissenschajtliche. Zwar ist der Gegenstand auch dieser

1 1. 84. 7.
* Cajetan, De ente et essentia, q. 1. pag. 9; Lovenzelli, Philosophiac theo-
reticae institutiones. Ed. altera. v. 1. pag. 236.



186 Die Lehre von Akt und Potenz

Erkenntnis das wnterschiedslose Sein, denn sonst wire es nicht das
Sein als solches, das ens commune, das allen Dingen, die sind, oder
sein konnen, zukommt. Insofern ist auch die Definition : ens est id,
quod est vel esse potest, unpassend, da sie bereits eine Differenzierung
des Seins — esse actuale, esse potentiale — ausdriickt. Viel richtiger
ist die Definitio: «id, cui competit esse ». 1

Aber die wissenschaftliche Erkenntnis des Seins als solchem ist
eine viel umfassendere, tiefere und dazu eine bewuBte. Hier weil}
der Erkennende, dall das Sein durch Abstraktion aus dem Singulare,
durch'Abstraktion von den Seinsgattungen, Arten, Differenzen, von den
konstituierenden Seinsprinzipien — Akt, Potenz usw. — entstanden.
Das will sagen, der Erkennende erkennt, was das unterschiedslose
Sein resp. sein Begrift aktuell und potenziell enthalt. Folglich erkennt
er hier das ens commune als commune. Und er kennt hier nicht blo
das Sein, sondern auch die Idee des Seins, in der er das Sein erkennt,
d. h. diese Kenntnis ist eminent reflexiv, die zahllose Urteile und
Schlitsse voraussetzt. Das Sein, so erkannt, kann also nicht blof3
nicht das Ersterkannte sein, sondern diese Seinserkenntnis. ist nur
Gegenstand der hochsten Wissenschaft, der Melaphysik und deshalb
so schwierig, dall sie, wie Cajetan gesagt, auch vielen Gelehrten ab-
geht. 2 Erfafit der Verstand im ens als Ersterkenntnis nur efwas im
Gegensatze zu Nichts, so erkennt hier der Erkennende im Sein als
solchem die verschiedenen Seinsprinzipien und Seinsgattungen und
Arten und Differenzen und Eigenschaften, insofern sie verschieden das
Sein enthalten, ohne das sie iiberhaupt nichts wiren, weswegen durch-
aus mit Recht gesagt wird : «ratio entis reperitur et concipitur inveniri
in ultimis etiam rerum ommnium differentiis, etiam formalissime ut
differentiae sunt. » 3

2. Welchen Wert hat die gegebene Losung ?

Wir beantworten diese Frage kurz folgendermallen : Wenn es unter
allen Ideen genetisch eine erste gibt, — und es mul} eine solche geben,
sonst gibt es keine Wissenschaft — kann nwur die naturnotwendig
unbewuft erworbene konjuse, allen Denkenden gemeinsame Evkenntnis des

LS. Thomas. Quodl. q. II. q. 2. a. 3.

? De ente et essentia, q. 1. pag. 12-13.

8 1. 4. 1. Dazu: Doctrinae Divi Thomae Aquinatis tria principia cum suis
consequentiis. Auctore R. P. Reginaldo O, P. Parisiis, Lethielleux. P. I. c. I.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 187

Seins die erste sein. Und das deshalb, weil diese Idee des Seins allein
vier Eigenschaften besitzt, die eine erste Idee absolut besitzen mub.
Evrstens - das Sein, als « Etwas» erfalBt, ist das ersfe, was wir in jeder
Erkenntnis erkennen, denn, wenn wir nicht « Etwas » erkennen, erfassen
wir nichts : «ens est primum, quod cadit in apprehensione simpliciter ». !
Zweitens : diese Idee des Seins ist daher auch der Anfang jeder
begrifflichen Synthese, da alle andern Ideen sie voraussetzen und nur
weitere nihere Bestimmungen derselben sind. 2 Dritiens : das Sein als
« Etwas » im Gegensatze zu Nichts, ist auch die letzte Schranke jeder
Analyse, weil es selbst unzerlegbar ist, denn was nicht « Etwas» ist,
kann nicht zerlegt werden, weil es nichts ist, und weil infolgedessen
alle andern Erkenntnisse nur bis auf das « Etwas» als letzten terminus
zuriickfahrbar sind. «Illud autem, quod primo intellectus concipit
quasi notissimum et in quo omnes concepliones resolvit, est ens.»?
Viertens : in dieser Erkenntnis des Seins ist potensiell jede weilere
Erkenntnis eingeschlossen, denn, ob Substanz oder Akzidens, Mensch
oder Tier, oder was immer erkannt wird, alles ist nur erkennbar
insofern es etwas ist, und ist an sich in dem Male erkennbar, als es
Sein ist ; daher wieder Thomas vom Sein : « cujus intellectus includitur
in ommibus, quaecumque quis apprehendit ». * Hier beim ens commune
kommt die Lehre von Akt und Potenz im eminentesten Sinne zur
Geltung. Ohne sie ist die thomistische Lehre von dem ens als Erst-
erkanntem gar nicht faBbar. Schon inhaltlich, seiner Comprehensio nach
ist das ens commune zwar Akt, weil « Etwas» im Gegensatze zum
Nichtsein reprasentierend. Aber es ist ein Minimum des Inhaltes,
weil in Potenz zu unbegrenzt reicherem Inhalte. Daher ist es in der
Genesis der intellektuellen Erkenntnis das Allerallgemeinste und Unvoll-
kommenste. Und da nun das Allgemeinere zum weniger Allgemeinen
immer ein Mittleres von Potenz und Akt ist 3, ist das ens commune
als Allgemeinstes in - unserer Erkenntnis der schwichste Akt in
unbegrenztester Potenz. ¢ Das ist aber auch der Grund, warum die
erste konfuse Erkenntnis des Seins die leichteste ist. Sie bedeutet
mehr Ignoranz als Erkenntnis !

N o g  Verit, 1. 1.
3 Ib. . 4 1-11. 94. 2.
5 1. Bs. 3 8 Verit. 1. 1; 11. I.



188 Die Lehre von Akt und Potenz

3. Die Opposition des Duns Scotus.

Als entschlossener Gegner jedes Innatismus ! und jener berithmten
platonisch-augustinischen [lluminatstheorie %, steht Duns Scotus auf
dem' gleichen Boden wie Thomas. Hierin folgte er dem Aquinaten
und das hatte in jener Zeit eine Bedeutung! Auch er verlegt daher
den ersten Ursprung aller Ideen und Prinzipien wn die Abstraktion
aus der Sinneserkenntnis 3, wenngleich die letztere bei ithm, infolge seiner
divekten inlellektuellen Kenninis des Singulare * und vielleicht noch
mehr, infolge seines Formalismus, nicht immer vollig denselben Sinn hat
wie bei Thomas.

Dagegen bestreitet er es in mehreren Werken ° und sehr entschieden,
daBl das Allgemeinere genetisch immer frither erkannt werde als das
weniger Allgemeine und leugnet deshalb die These, wie wenn die
konfuse Erkenntnis des Seins genetisch die erste aller Erkenntnisse
wiire. Dem setzt er zwei Konklusionen entgegen : Die Idee des Seins
ist allerdings unter den klaren Ideen die erste; aber ihr und jeder
andern Erkenntnis geht die konfuse Idee der spezifischen Dingnatur,
der species specialissima voraus. ¢

Unter den Argumenten, die er fiir den letztern Satz anfiihrt, sind
mehrere mit der obigen Unterscheidung einer doppelten Erkenntnis
des Seins bereits erledigt. © Andere sind offenbar in seiner unhaltbaren
direkten Erkenntnis des Singulare verankert. Interessant aber ist das
Hauptargument, welches er fiir seine These ins Feld fithrt. In seiner
ersten Tatigkeit, so sagt Scotus mit Thomas, erkennt der Verstand
naturnotwendig, d. h. er ist eine causa mere naturalis. Nun aber bringt

b Proleg. in Ox. ¢. 1 ; quaest. subtilissimae in 1. Met. q. 4 u. 1I. Met. q. 1.

2L Ox D. 3. 9. 4

3 Quacst. subtil. in I. Met. q. 4 u. II. Met. g. 1; Prol. in Ox. q. 1.

4 1V, Ox. D. 49. q. 8 ; De anima, q. 22 ; quaest. subtil. in VII. Met. q. 14 u. 15.

5 De anima, q. 16, 1. Ox. D. 3. q. 2. Auch in Quaest. subtil. in I. Met. 10
stellt er die direkte Frage: utrum universaliora sint nobis notiota ? Die Aus-
fithrungen sind die gleichen wie in den andern beiden Quellen, aber dunkler.

6 In I. Oxoniense D. 3. q. 2 stellt er beide Konklusionen formell auf,
begriindet sie und bemerkt abschlieBend, daB dic konfuse Idee der species specia-
lissima die erste aller Erkenntnisse sei. In De anima, q. 16, hat er in zwei auf-
cinanderfolgenden Resoiutionen die gleiche Theorie.

7 Hinfallig sind die beiden Argumente, die er in beiden Quellen vorbringt :
das Sein kann nicht Ersterkanntes sein, weil es Gegenstand der Metaphysik, der
tiefsten Wissenschaft ist und scine 4bstraktion die schwierigste von allen ist.
Alles das hat mit der bloB konfusen Erkenntnis des Seins nichts zu tun.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese _ 189

Jede Naturursache, insofern nichts im Wege steht, zuerst die voll-
kommenste Wirkung, «effectum perfectissimum » hervor, den sie iiber-
haupt anfinglich hervorzubringen im Stande ist. Das ist aber fiir den
Verstand die konfuse Idee der spezifischen Dingnatur oder species
specialissima. Denn jeder allgemeinere Begriff ist unvollkommener,
well nur ein Teil desselben. Und wenn der Verstand anfangs diesen
vollkommensten Concept nicht hervorbringen kénnte, wire er iiber-
haupt nicht im Stande, ihn je hervorzubringen. !

Es ist einleuchtend, dall es nach dieser Theorie, wie schon
Cajetan bemerkt hat, menschliche Urteile, wenigstens konfuse, zumal
in dem ungebildeten Menschen, gibe, die nicht auf die ersten hochsten
Beweisprinzipien zuriickfithrbar wiren, ja, daB3 diese letzteren iiber-
haupt nicht erste Prinzipien genannt werden konnten.? Doch lassen
wir das beiseite. '

Tatsachlich erstreben die Naturursachen schon anfangs das Voll-
kommenste als Ziel. Sie bringen aber f[aktisch zuerst die unvoll-
kommensten und dann vollkommenere und nachher noch voll-
kommenere Wirkungen hervor. So steht es in der ganzen Erzeugungs-
ordnung. Das Umgekehrte ist eine Verwechslung des ordo infentionis
und executionis ! Ubrigens ist die Erkenntnis der spezifischen Ding-
naturen weder in der Ordnung der konfusen noch der klaren Erkennt-
nisse das der Natur des menschlichen Verstandes entsprechende
Vollkommenste. Uber alles das geht der Verstand, vermoge seiner
universellen Spannkraft, der nur das Sein im allgemeinen entspricht,
weit hinaus. Und wenn der Verstand alles das, was er anfianglich nicht
wenigstens konfus erkennt, spdter iiberhaupt nicht zu erkennen vermag,
dann steht es schlimm mit ihm! Eines aber ist wahr: jede Natur-
ursache bringt, wenn ihr nichts im Wege steht, schon anfangs eine

1 « Causa naturalis agit ad effectum suum secundum ultimum potentiae
suae, quando non est impedita ; igitur ad effectum perfectissimum, quem primo
potest producere, primo agit. Omnia autem concurrentia ad istum actum primum
intellectus sunt causae mere naturales, quia praecedunt omnem actum voluntatis
et non sunt impeditae ut patet; ergo primo producunt perfectissimum conceptum
in quem possunt ; ille autem non est nisi conceptus speciei specialissimae. Si enim
aliquis alius esset, puta conceptus alicujus communioris, ille esset perfectissimus
in quem ista possent; et cum conceptus illius communioris sit imperfectior con-
ceptu speciei specialissimae, sicut pars est imperfectior toto, sequeretur quod illa
non possent in conceptum illius speciei, et ita nunquam causavent conceplum
tlhum. » 1. Ox. D. 3. q. 2; dasselbe Argument ist auch das erste fiir seine These
in De Anima, q. 10.

® Cajetan, De ente et essentia. q. 1. pag. r14.



Ig9o Die Lehre von Akt und Potenz

threm eigenen Wesen, ihrer spezifischen Natur entsprechende Wirkung
hervor. So erzeugt der Lowe einen Lowen, der Mensch einen Menschen.
Die der Natur des Menschenverstandes entsprechende Tatigkeit ist
nun die: daf} er, im Gegensatz zu Gott und den hohern Geistern,
erkennend immer von Potenz zum Akt und weiter von Potenz zum
Akt fortschreitet, d. h. daB er stetig dividendo, componendo und
ratiocinando erkennt.! Davon wird er, sowohl nach oben von den
héhern Geistern, als nach unten vom Tier sich unterscheidend,
rattonalis genannt. Das ist aber auch der Grund, warum das Ersi-
erkannte das Allgemeinste, Unvollkommenste, d. h. die dunkle Erkenntnis
des Seins ist. Damit sind wir wieder bei der These des hl. Thomas
angelangt, die in der Erfahrung eine unumsté8liche Grundlage besitzt !

Folgerungen.

Unabsehbar sind die Folgerungen, die sich aus der vorgelegten
Erklirung des ens commune ergeben. Aber wir deuten hier nur auf
drei Punkte hin : die Transzendentalitil des ens commune, die Haupt-
linien seiner Enthaltung in dev Vielheit, die beide zusammen den Unter-
grund seines analogen Charakters bilden.

Da das unterschiedslose Sein iiber allen Seinsgattungen steht und
doch alles nur durch das Sein erkennbar ist, selbst das Nichtsein 2,
ist die Idee des Seins die transzendentalste. In der ersten konfusen
Idee des Seins erkennt der Verstand zwar etwas objektiv Transzenden-
tales. Aber er weill weder, daf es transzendental ist, noch warum.
Beides ist nur dem Melaphysiker vorbehalten. Dieser weil3, dafi es
absolut transzendental ist, weil er es bewullt von allen Seinsunter-
schieden abstrahiert. Er weill auch, warum es transzendental ist.
Und er weill das, weil er das Sein in allen Dingen: Gott, Substanz,
Akzidens findet, dasselbe als iiber alles hinausgehend erkennt.?® Es
mufi also transzendental sein. Insofern erkennt er es auch bewul3t
als allen Dingen zuteilbar. Das will sagen, er erfalit es formell als ens
commune. Diese Zuteilbarkeit, entstanden aus einer Vergleichung des
Verstandes, ist bereits ein ens rationis. So verbindet sich hier mit dem
obersten ens reale, das oberste ens rationis !

Das fithrt uns, wie von selbst, zur begrifflichen Entfaltung des
Seins in die Vielheit der Begriffe. Nicht als ob die Vielheit der [deen

LI 85 5 21, 16. 3 ad 2z, 31, 4.1 ad 3.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese IgI

aus der Idee des Allgemeinseins entstiinde. Denn alle ibrigen Ideen
entstehen, wie die Idee des Seins, aus der Abstraktion und kénnen
nur auf Grund der Erjahrung zu bestimmten Dingbegriffen verbunden
werden. ! Da gibt es im Aristotelismus keinen Apriorismus! Aber
alle weitern aus der Erfahrung erworbenen Ideen sind nur nihere
Bestimmungen des ens commune 2, von dem, wie von einem Brenn-
punkte, die ganze Gliederung der Begriffe ausgeht. Und das ist wahr
i einem doppelten Sinn : in der Ordnung der Realbegriffe — ens reale,
primae intentiones — und in der Ordnung der logischen Begriffe —
des ens rationis, oder secundae intentionis. 3

A. Die Realbegriffe priasentieren uns ein in den Dingen begriindetes
Sein, «ens quod in re aliquid ponat» 4, ein dingliches Sein, «actum
essendi » 3, wie alles das, was in den zehn Kategorien enthalten ist. ®
Da das erste vom Verstande konfus erkannte Objekt extramental sein
mul}, wie oben gezeigt wurde, zieht sich diese Begriffsgliederung vom
ens commune herab durch alle Kategorien bis zu den konkret
existierenden Dingen. Und zwar verhilt sich diese Gliederung der
Realbegriffe so, dal die hohern Begriffe inhaltlich immer wieder in
Potenz sind zu den nachfolgend niedrigeren, die aktueller sind. So
konnte Thomas sagen, der Verstand erkenne mehr und mehr aktuell,
was er alles vorher nur potenziell im ens als solchem erkannte. * Stets
haben die Ontologisten mit Rosmini das géftliche Sein mit dem ens
commune verwechselt. Zwischen beiden ist ein himmelweiter Unter-
schied. Das erstere ist cin ens actu injinitum. Das letztere in potentia
wmnfinitum !

In Veritate, q. 1. a. 1 gibt Thomas selbst ein Schema der hochsten
Realbegriffe. Weil dem Sein, sagt er, nichts beigefiigt werden kann,
was nicht wieder ein Sein wire, beruht die begriffliche Gliederung
des Seins notwendig nur auf einer Verschiedenheii der nihern Be-

[

I. 84. 3; I. 85. 6.
Vent. 1. 1.

De ente et essentia, c. 1;S. Th. I. 3. 4 ad 2; 3. Sent. D. 6. q. 2. a. 2.
Iinte et essentia, c. 1.

I. 3. 4 ad 2.

« .... quod pertinet ad naturam rei, secundum quod dividitur secundum
decem genera. Et hoc quidem essc est in e et est actus entis resultans ex principiis
red, sicut lucere est actus lucentis. » 3. Sent. D. 6. q. 2. a. 2

S e W

7 « Quando ergo ex istis universalibus cognitionibus mens educitur ut actu
cognoscat particularia, quae prius in potentia et quasi in universali cognoscebantur,
tunc aliquis dicitur scientiam acquirere.» Verit. 11. 1.



192 Die Lehre von Akt und Potenz

stimmungen ein und desselben ens transcendentale. Das kann auf
verschiedene Arten geschehen.
a) Die Vielheit der Realbegriffe markiert die verschiedenen

besondern Seinsweisen — diversi modi essendi — wie Substanz,
Quantitit usw. Darunter fillt also die ganze reale Vielheit der Welt-
dinge.

b) Oder die Realbegriffe determinieren uns das Allgemeinsein als
solches, und zwar «) entweder in sich selbst durch die Begriffe der
Essenz, Existenz, Einheit; oder () in Beziehung zu einem andern,
aa) indem sie es von etwas unterscheiden — aliquid — oder () zu
einem andern in besondere Beziehung setzen, so zum Verstande als
Wahres, zum Willen als Gutes.

Aber in allen Realbegriffen kehrt das Sein wieder, denn ohne
das wiren sie nicht real.

B. Auch die Gliederung der logischen Begriffe geht vom ens
commune aus. Da das gedankliche Sein — ens rationis — nur die
Beziehungen der Realbegriffe ausdriickt, besteht es wesentlich in der
Awussagbarkeit der Begriffe, entweder in der Bejahung oder Verneinung.
Darauf beruht der ganze wissenschaftliche Apparat des menschlichen
Erkennens durch die Ideen, Urteile und Schliisse resp. Beweise. Ver-
wirklicht aber wird diese Aussagbarkeit durch das Bindewort : « Sein ».
Daher kann Thomas die gesamte logische Ordnung auf die Wahrheit
der Sitze, oder die copula zurlickfithren. ! Ist nun das konfus erkannte
ens transcendentale die erste Realidee, die wir uns erwerben, so mulf
seine Aussagbarkeit — secunda intentio — das erste ens rationis sein,
das der Verstand bildet. Und diese erste Aussagbarkeit ermoglicht das
erste Urteil, die erste logische Verbindung von Subjekt und Pridikat
durch die Copula. Nun aber ist sowohl das Sein als auch das Nicht-
sein aussagbar. Letzteres aber nur nach Art des Seins, weil es nur
durch das Sein erkennbar ist. 2 Also ist die Aussagbarkeit des trans-
zendentalen Seins die Voraussetzung der Copula im positiven und
negativen Urteile. Und da nun alle positiven Urteile, herabsteigend
durch die Gattungen, Arten und Differenzen usw. ein Sein aussagen
und entsprechend alle negativen Urteile ein Nichtsein, folgt logisch,

1 «Esse duobus modis dicitur : uno modo secundum quod significat veritatem
propositionis, secundum quod est copula,; .... et hoc esse non est in ve, sed in
mente, quae conjungit praedicatum cum subjecto.» 3. Sent. D. 6. q. 2. a. 2.
Dasselbe S. Th. I. 3. 4. ad 2.

2 De ente et essentia. c. 1. Verit, 21. 1.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 193

daB die Aussagbarkeit des transzendentalen Seins die Voraussetzung
aller affirmativen und negativen Urteile ist, ja daB sie die eigentliche
Wurzel der Copula im Urteile ist.

So laufen im ens transcendentale als prima intentio alle Realbegrifte
zusammen. In seiner Aussagbarkeit aber -— secunda intentio —
wurzeln zugleich auch alle positiven und negativen Aussagen. Das
ens transcendentale ist der ecigentliche Kunofenpunkt, in welchem die
reale und logische Erkenntnisordnung zusammenlaufen !

Endlich die Analogie des Seins! Wir berithren hier nur ihr
Fundament. Es liegt im Gesagten und zwar in zwei Hauptmomenten,
aus denen ein drittes sich ergibt.

[st das Sein deshalb absolut transzendental, weil es alle Dinge

und Dingverschiedenheiten konstituiert, denn Nichts ist durch das
Nichtsein, so muB3 es auch allem, Gott, der Kreatur der Substanz,
selbst dem geringsten Akzidens, sachlich zuerteilt werden. Es schlielSt
somit jede bloB #nominelle Zuteilung an  die Dinge — praedicatio
aequivoca — schlechterdings aus. Es gibt also etwas Reales, das allen
Dingen zukommt, eine «realis convenientia» und daher Ahnlichkeit
aller Dinge. Sie ist es, die uns den Aufstieg von dem Geschépfe als
Wirkung zum Schépfer als Ursache ermoglicht, da er, alles schaffend,
ihm Sein gab, das seinem unendlichen Sein dhnlich ist, weil es Sein
ist. ' — Das ist das erste Moment !
" Anderseits ist die gleiche Transzendentalitit des Seins auch der
Grund, warum ‘das Sein von Gott und Geschopf, iiberhaupt von den
verschiedenen Dingen unmdoglich emmdeuttg — univoce — ausgesagt
werden kann. Und das ist das zweite Moment! Sind namlich die
Dinge nicht verschieden durch etwas, was nicht wieder ein Sein wiire,
so konnen sie nur durch die Verschiedenheit des Seins verschieden
sein. So 1st Gott, dessen Wesenheit seine Existenz ist, allein das
potenzlose Sein, wihrend die Kreatur nur empfangenes Sein besitzt.
Die Substanz besitzt Selbstindigkeit, wihrend dem Akzidens nur das
Innesein in der Substanz zukommt. Ist dem so, dann ist es klar,
daB} das Sein, der Verschiedenheit der Dinge folgend, den Dingen nicht
im gleichen Sinne zuerteilt werden kann. 2

Somit kann es von Gott und der Kreatur und all dem, was unter
ithm steht — den Kategorien — nur in dhnlichem Sinne — analogice
— ausgesagt werden.® Dasselbe gilt auch von allen iibrigen trans-

11.C.G. 33;8S. Th. I. 13. 5; Verit. 2. 11.

2 Das. 3 Das.

Divus Thomas. 13



104 Die lL.ehre von Akt und Potenz

zendentalen Begriffen, wie Wahrheit, Gutsein, Einheit usw. Diese
Ahnlichkeitsaussage des Seins mufl dann wieder so verschieden sein, wie
Gott und die Geschépfe und die Weltdinge unter sich unbeschreiblich
verschieden sind. Sie erhidlt aber in der Ahnlichkeit zweier Pro-
portionen — Analogia proportionalitatis — deshalb den prdagnantesten
Ausdruck, weil diese einerseits das Eigensein der verglichenen Dinge
betont, andrerseits aber dem Ausmal} des Seins im Verschiedenen,
vom Endlichen bis zum Unendlichen, den groten Spielraum
ermoglicht. 1 Sie lehnt damit den Agnostizismus ebenso entschieden
ab als den Monismus.

Die Bedeutung der thomistischen Lehre vom ens transcendentale
ist groB und tiefgreifend fiir die ganze thomistische Philosophie. Das
war wohl der Grund, warum manche mit P. Reginald O. P. diesen
Lehrpunkt zum tiefsten, am meisten charakteristischen des Thomismus
stempelten. Aber die Lehre von Akt und Potenz ist noch grundlegender.
Die These vom transzendentalen Sein als erster, hichster Idee, wie
Thomas sie gefalit, hangt in ihrer Voraussetzung, ihrem Lisungsprinzip,
threr Léosung, Erklirung und Begriindung von der Lehre von Akt und
Potenz ab, setzt dieselbe infolgedessen als noch grundlegender voraus!

(Fortsetzung folgt.)

Y Das.




	Das Wesem des Thomismus [Fortsetzung]

