
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Das Wesem des Thomismus [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.
Von G. M. MANSER O. P.

III.

Die Lehre von Akt und Potenz

als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese.

Die klare Unterscheidung von Glaube und Wissen, die Thomas
auf Grund der Lehre von Akt und Potenz machte, war wichtig. Wichtig,
weil er damit scharf gezeichnete Grenzlinien zwischen der Philosophie
und Theologie, Natur und Ubernatur zog. Wichtig, weil er damit
die Harmonie beider ermöglichte. Noch wichtiger, weil er beiden ein

eigenes Gebiet zuwies und damit der Philosophie auf ihrem Gebiete
die Autonomie, ihre Selbständigkeit vindizierte. Am wichtigsten deshalb,
weil er damit die Rechte der Vernunft und Philosophie begründend
und verteidigend, dem Fideismus und Traditionalismîis, der stets
wieder und auch im 13. Saeculum kühn das Haupt erhob, für alle
Zeiten den Fehdehandschuh hinwarf. Der Fideismus hat in Thomas

von Aquin einen ebenso scharfen, unversöhnlichen Gegner als der
Rationalismus

Die konsequente Weiterbildung der aristotelischen Lehre von Akt
und Potenz ermöglichte es Thomas, im Gegensatz zur augustinisch-
arabischen Richtung des 13. Jahrhunderts, Geist und Sinneswelt,

Subjekt und Objekt, Verstand und Wille, Vielheit und Einheit der Welt-
dinge tiefer und klarer zu unterscheiden und durch die Unterscheidung
sie in Harmonie zu bringen. Das alles, miteingeschlossen seine Lösung
von Glaube und Wissen, gab dem Aquinaten seine eigene Stellung im
13. Jahrhundert und begründete jene Richtung, die wir heute unter
dem Namen « Thomismus » kennen.



Die Lehre von Akt und Potenz 173

Die gewonnenen Resultate greifen bereits tief in den innem Kern
der Thomismus hinein. So scheint es uns wenigstens. Denn Akt und
Potenz als Quelle der Existenzberechtigung der Philosophie, als einzig
wissenschaftlich erklärendes Prinzip der Harmonie von Geisteswelt
und Sinneswelt, Subjekt und Objekt, Verstand und Wille, der Einheit
und Vielheit der Weltdinge, das alles sind offenbar Momente, die den

Thomismus nicht allein von andern Richtungen unterscheiden, sondern
seine Synthese auch dem innern positiven Lehrgehalte nach berühren
und charakterisieren. Weisen sie doch bereits darauf hin, daß Thomas

mit der Materia prima als reiner Potenz und der einzigen forma
substantial^ im Kompositum, die beiden Grundprinzipien der ganzen
kosmologischen und psychologischen Ordnung mit eiserner Folgerichtigkeit
auf die Lehre von Akt und Potenz zurückführte. Wer daran sich noch

einmal zurückerinnert, daß von der substanziellen Einheit der
Konstituenten das Sein der Dinge überhaupt abhängt, vermag die Tragweite
dieses Lehrpunktes einzuschätzen. Ohne Akt und Potenz kein Mensch

und kein Körper
Allein, damit haben wir die Lehre von Akt und Potenz in ihrer

Bedeutung für den innern Gehalt des Thomismus nicht erschöpft.
Und wir werden sie nicht erschöpfen, weil wir sie nicht erschöpfen
können. Im ganzen philosophischen thomistischen Systeme tritt uns
diese Lehre allüberall auf Schritt und Tritt entgegen. Sie ist ohne

Übertreibung die allertiefste Grundlage des ganzen logisch gegliederten

Aufbaues der thomistischen Synthese, ausgehend von den ersten höchsten

Ideen, fortschreitend von da zu den ersten Beweisprinzipien, von diesen

sich weiter entwickelnd, induktiv und deduktiv, bis zu den höchsten und
tiefsten Resultaten. Alles das möchten wir noch etwas genauer klarlegen.

Die ersten transzendentalen Ideen.

(Das Sein.)

Die Geschichte der Philosophie ist Zeugin, welch ungeheure
Schwierigkeiten die wissenschaftliche Abklärung des Ursprungs der

ersten menschlichen Ideen den größten Denkern der Jahrhunderte
bereitet hat. Wie die Entstehung der Idee des Seins, des Einen, des

Wahren, des Wissens, des Guten, des Glückes erklären, da sie, wie der



174 Die Lehre von Akt und Potenz

große Augustinus schon gesagt1, für jedes Erkennen, Streben und
Werten der vorhandenen Dinge bereits Voraussetzung zu sein scheinen

Lag vielleicht nicht in dieser Schwierigkeit der Hauptgrund, warum
Piatos Ansicht von der Präexistenz der Ideen, zumal der höchsten,
freilich in ganz verschiedenen Formen, immer wieder auflebte, bei
Philo von Alexandrien, Plotin, Augustin, bei den Arabern, im Mittelalter

bei den sogenannten Augustinern, herab bis zu dem Innatismus
der kartesianischen Schule und dem Ontologismus

Welche Stellung bezieht Thomas von Aquin zu unserem Problem
Er berührt die Frage des öftern. Maßgebend aber sind S. Th. I. q. 85.

a. 3 und Quaestiones disp. de Verit. q. 1. a. 1 ; q. xi. a. 1. Wir können
in seiner Lösung der Frage der Klarheit halber und ganz seinen

Ausführungen entsprechend, vier Stufen unterscheiden : den Ausgangspunkt
bei der Lösung, das Prinzip, das er für die Lösung aufstellt, die Lösung
selbst und endlich die Folgerungen, die sich daraus ergeben, die

zugleich eine eminent methodische Bedeutung haben.

Ausgangspunkt.

Ausgang für den Ursprung der ersten Ideen, wie aller andern
natürlichen Erkenntnisse überhaupt, ist die Sinneserkenntnis, die daher
früher ist : « Est ergo dicendum, quod cognitio singularium est prior,
quoad nos, quam cognitio universalium, sicut cognitio sensitiva, quam
cognitio intellectiva. »2 Die Tatsache, daß der Mensch ohne begleitende
Phantasiebilder weder etwas geistig zu erkennen noch zu erklären

vermag, gilt auch für die ersten Ideen3, denn « principium nostrae
cognitionis est a sensu ». * Den Innatisten und Aprioristen aller
Jahrhunderte setzt Thomas den Satz entgegen : die Seele ist anfangs eine

absolut unbeschriebene Tafel5, und wiederum « intellectus, quo anima

intelligit, non habet aliquas species naturaliter inditas, sed est in
principio in potentia ad hujusmodi species omnes ». 6 Das berühmte
Axiom : alles Erkennen ist in erster Linie ein Leidendsein, « intelligere
est pati quoddam »7, bezieht sich also auch auf die ersten Ideen.

Akt und Potenz sind somit schon die Grundlage des Ausgangspunktes
unseres zu lösenden Problems

1 Vgl. Xrinit. II. 15 ; VIII. 3 ; X. 1 ; lib. arb. II. 8.
2 I. 85. 3-

3 b 84. 7 I I- 84. 3. « I. 84. 6.
6 I. 84. 3.

6 Ib. ' I. 79. 2 ; I. 84. 3.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 175

Lösungsprinzip.

Sie sind es auch für das von Thomas aufgestellte Lösungsprinzip
In Artikel 3 der S. Th. I. 85 stellt er die Frage : utrum magis univer-
salia sint priora in nostra cognitione intellectiva Die Antwort, die

unser Prinzip enthält, lautet : genetisch ist auf dem ganzen Gebiete der
intellektuellen Erkenntnis das Allgemeinere früher als das weniger
Allgemeine, « cognitio magis communis est prior, quam cognitio minus
communis ».

1 Im Grunde genommen, stellt sich Thomas hier auf den
Boden aller großen früheren Philosophen, die außer der Sinneserkenntnis
eine geistige verfochten, Plato, Aristoteles, Philo, Plotin, die Araber,
wenn auch nicht alle dem Satze den gleichen Sinn gegeben haben.
Nur Duns Scotus hat später das Prinzip angefochten. Wie und warum,
werden wir sehen.

Die Schwierigkeit des aufgestellten Prinzips liegt in der Deutung
seines Sinnes. Hier drei Fragen : Was will Thomas mit diesem Prinzip
nicht sagen Was aber will er mit ihm positiv sagen Wie hat er es

begründet

a) Das Prinzip seiner irrigen Auffassung nach. Der Satz : Das

Allgemeinere ist früher als das weniger Allgemeine, bezieht sich per
se 1. gar nicht auf die Seinsordnung der zuerkennenden Dinge, sondern

nur auf die Erkenntnisordnung, auf die Wissensordnung, wenn ich
mich so ausdrücken darf. Das ist zu betonen gegenüber dem Platonis-

mus, der infolge seines absoluten Realismus das Allgemeinere immer
auch für seinsvollkommener hielt als das weniger Allgemeine. 2

Aristotelisch gesprochen aber ist eher das Umgekehrte richtig. Jedenfalls

ist in der Erkenntnis, in der wir von der Natur eines Dinges auf
seine Eigenschaften schließen, das früher Erkannte — die Natur —
sachlich vollkommener als das nachher Erkannte — die Eigenschaften.
In der Erkenntnisordnung verhält sich die Sache umgekehrt. Hier
ist das früher Erkannte unvollkommener und das nachher Erkannte
vollkommener, denn es ist vollkommener, ein Ding nach Natur und
Eigenschaften zu kennen, als nur seiner Natur nach. 3 — Diese
Unterscheidung zwischen Seinsordnung und Erkenntnisordnung hat auch in
der Kontroverse zwischen Cajetan und den Scotisten eine Rolle
gespielt. 4

1 I. 85. 3.
2 I. 85. 3 ad 1, und ad 4. 3 Das.

4 Thomae de Vio Cajetani, De ente et essentia (Lugduni 1572), q. 1. pag. 17-18.



176 Die Lehre von Akt und Potenz

Der Satz : « Das Allgemeinere ist früher als das weniger Allgemeine »,

drückt somit hier nur eine Prioritas des Erkennens, Wissens aus.
2. Aber selbst auf dem Erkenntnisgebiete dürfte noch eine weitere

Einschränkung am Platze sein, um das aufgestellte Prinzip richtig
zu fassen. Sie wird das Hauptargument entkräften, das Scotus gegen
die These des hl. Thomas ins Feld geführt hat. Wie in der Natur, so

gibt es auch in unserer Erkenntnis einen zweifach verschiedenen

Gesichtspunkt, die Zielordnung — ordo intentionis — und die

Entstehungsordnung — via generationis. 1 Die Zielordnung nennt Thomas
auch die Ordnung der Vollkommenheit — ordo perfectionis. Mit Recht,
denn, wie die Natur zum Vollkommensten als Ziel hingeordnet ist, so

strebt der Verstand naturnotwendig zur vollkommenen Erkenntnis als

Ziel hin, die das Erste, das « primum » ist in ordine intentionis. Und
da die vollkommene Erkenntnis, weil das Ding von jedem andern
klar unterscheidend, am wenigsten allgemein ist, kann in dieser

Ordnung von einer Prioritas des Allgemeineren vor dem weniger
Allgemeinen gar nicht die Rede sein. 2 Allein dieses Ziel des Wissens

wird anfänglich nur erstrebt, ist nur das Erste der Absicht nach. In
Wirklichkeit : ist es gemäß des Axioms : « Quod est primum in inten-
tione, est ultimum in executione » das Letzte in der Erreichung und

Auswirkung. Es setzt also die via generationis voraus und hier in der

Entstehungsordnung unserer Erkenntnis — genetisch — allein gilt unser
Prinzip : das Allgemeinere ist früher als das weniger Allgemeine.

3. Indes wagen wir es, noch eine dritte Einschränkung anzubringen.
Thomas selber hat auf sie hingewiesen. 3 Sie bezieht sich auf den

Begriff des Allgemeinen selbst. Das Allgemeine bedeutet nach seinem

Vollsinne etwas, eine Wesenheit, insofern sie Beziehungen hat zu
vielen. Die aus dem Phantasma abstrahierte Wesenheit — universale

metaphysicum — ist offenbar früher als die erst aus einer Vergleichung
entstandene Zuteilbarkeit derselben an viele — universale formale
oder logicum — denn ohne die erstere wäre die letztere gar nicht da.

Daraus folgt logisch, daß im Allgemeinbegriff selbst noch eine Prioritas
des einen vor dem andern vorliegt, nämlich der Wesenheit vor der

Zuteilbarkeit, mit andern Worten, daß genetisch das Universale
metaphysicum dem logicum vorhergeht. Und in diesem Sinne und mit
dieser Einschränkung muß das Prinzip : « Das Allgemeinere ist früher
als das weniger Allgemeine » gefaßt werden.

1 I. 85. 3 ad 1. 2 Ibid. 3 Ibid.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 177

b) Damit ist uns die positive Erläuterung des Prinzips sehr

erleichtert worden.
Wie jede andere Erkenntnis, so kann auch unsere intellektuelle

Erkenntnis von einem Dinge — Mensch, Tier — eine doppelte sein :

eine deutliche und bestimmte, « per quam distincte et determinate res

cognoscuntur ». 1 Das ist der Fall, wenn ich den Allgemeinbegriff,
z. B. Lebewesen, Mensch, nach all dem, was im Ganzen enthalten ist,
nach seinen aktuellen und potenziellen Teilen unterschiedlich erkenne.
Somit wird die deutliche Erkenntnis wieder ganz richtig in eine potenziell
und aktuell deutliche unterschieden. 2 Gelingt es mir aber nicht, den

Gegenstand nach seinen ihm eigenen aktuellen und potenziellen Teilen,
Prinzipien und Elementen zu analysieren, so ist meine Erkenntnis
von ihm offenbar eine dunkle, unbestimmte, weil nicht von jedem
andern Objekte unterscheidende. Und das ist sie auch wieder im
doppelten angedeuteten Sinne : entweder potenziell oder aktuell dunkel. 3

Nun geht die Ansicht des hl. Thomas dahin, daß unsere ganze
Erkenntnis ihrer Genesis, ihrem Werden nach, vom Unvollkommeneren
und daher Dunkleren, Unbestimmten zum Vollkommeneren,
Deutlicheren, Bestimmteren fortschreite, so zwar, daß die erste intellektuelle
Erkenntnis von einem Dinge noch ganz dunkel wäre, der dann eine

deutlichere und dann wieder eine deutlichere und dann noch eine

deutlichere und erst nach den verschiedensten Mittelstufen und
Mittelstadien die klare, bestimmte, vollkommene Erkenntnis des Dinges
folgte. Unvollkommen, dunkel und unbestimmt ist aber unsere
Erkenntnis von einem Dinge dann, wenn sie das Ding noch mit vielen
andern vermengt, von ihnen nicht unterscheidet, wenn sie noch zu
vielen zukommt, .wenn sie noch zu allgemein ist. Und klarer und
deutlicher wird sie also, wenn sie stufenweise weniger und weniger
allgemein wird, bis sie endlich so verengt wird, daß sie nur dem Dinge
zukommt, das man erkennen soll und will, z. B. den Menschen. So

ist es evident für Thomas, daß unsere Erkenntnis ihrem Werden nach
immer vom Allgemeineren zum weniger Allgemeinen fortschreitet.
Dabei verhält sich in der Reihenfolge der Erkenntnisstufen und Grade
die vorhergehende als unvollkommener Akt, der zwischen Akt und
Potenz in der Mitte liegt, weil er nur teilweise Akt ist, teilweise aber

1 I. 85. 3-
2 Ibid. u. Cajetan, 1. c. q. 1. pag. 5.
3 Ib. Vgl. dazu : Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin, von Fr. Zeph.

Gonzalez, übersetzt von G. J. Nolte (Manz, Regensburg 1885), I. S. 219.

Divus Thomas. 12



178 Die Lehre von Akt und Potenz

noch in Potenz zum Folgenden, bis wir in der klaren und deutlichen
Erkenntnis des Dinges den vollkommenen Akt erreichen : « omne autem
quod procedit de potentia ad actum, prius pervenit ad actum incom-
pletum, qui est medius inter potentiam et actum, quam ad actum
perfectum : actus autem perfectus, ad quem pervenit intellectus, est
scientia compléta, per quam distincte et determinate res cognoscuntur ». 1

Somit führt Thomas auch die Erklärung unseres Lösungsprinzips auf
die Theorie von Akt und Potenz zurück.

Allein damit ist unsere positive Erklärung noch nicht vollständig
abgeschlossen. Gegenstand der Verstandeserkenntnis ist das Allgemeine,
das Universale. 2 Das ist aber, wie schon oben bemerkt, ein doppeltes,
das Metaphysicum und das Logicum. Folgerichtig bezieht sich der

Werdegang unseres Erkennens, fortschreitend vom Unvollkommenen

zum Vollkommeneren, auf zwei verschiedene Ordnungen : die onto-
logische und logische.

oc) Die ontologische ist die der prima intentio. Sie ist im Allgemeinbegriff

das « quid », die Wesenheit, das, was materiell vielen zuteilbar
ist. Sie ist, wie bereits gesagt, an sich früher erkannt als das logische
Universale, denn ohne etwas, das Beziehungen zu vielen hat, gibt es

auch keine Beziehungen. Sie ist das, was in der Definition der Naturdinge

zum Ausdrucke kommt. Diejenigen Elemente und Prinzipien,
welche die Definition konstituieren, werden die aktuellen Teile des

Dinges und das ganze Wassein das aktuelle Totum und die Erkenntnis
davon die cognitio actualis des Universale genannt. 3 So umfaßt die

Definition des Menschen als « vernünftiges Lebewesen » in ihrer ganzen
aktuellen Erkenntnis als Elemente : das « Vernünftigsein », « das
Lebewesensein » und dieser Begriff setzt wieder den Begriff : « Leben » und
« Sein » notwendig voraus. Thomas ist nun der Ansicht, daß auch
da ein allmähliches Fortschreiten vom Unvollkommeneren zum
Vollkommeneren, vom Allgemeineren zum weniger Allgemeinen stattfinde,
d. h. daß ich den Menschen zuerst als Sein und Lebewesen erkennen

muß, ehe ich ihn als vernünftiges Lebewesen zu definieren vermag,
und das alles setzt wieder voraus, daß ich erst wissen muß, was « Sein »

und « Leben » an sich ist. Folgerichtig setzt die vollkommene aktuelle

Dingerkenntnis notwendig die konjuse akhielle voraus, die vom
Allgemeineren zum Bestimmteren, weniger Allgemeinen fortschreitet.

1 I. 85. 3.
2 Ib.
s Ibid. Cajetan, das. Gonzalez, das.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 179

Wenn ich sage : der Mensch ist ein Sein, so ist das ganz richtig. Aber
damit konfundiere ich ihn noch mit Gott und der Welt. Sage ich :

er ist ein Lebewesen, so ist auch das richtig und genauer. Aber damit

vermenge ich ihn noch mit jedem andern Lebewesen.

ß) Die logische Ordnung ist die der secunda inteniio, der Zuteil-
barkeit an viele, also der gedanklichen Beziehungen der Begriffe und
ihrer Unterordnung als Gattungen, Arten usw. Auch da verhält sich
die Gattung zu den Arten wie ein Ganzes zu den Teilen. Aber dieses

Ganze wird ein potenzielles genannt, weil die Gattung die Arten nur
potenziell enthält. Und so ist es bei jedem logischen Ganzen in
Beziehung zu seinen Teilen. 1 Wer nun die Gattung kennt mit den

in ihr potenziell enthaltenen Teilen, der besitzt vom logisch oder

potenziell Ganzen eine klare Kenntnis vollkommene potenzielle
Erkenntnis des Universale. Wer aber nur weiß, was der Gattungsbegriff
bedeutet, die potenziellen Teile aber ignoriert, hat nur eine dunkle
konfuse Erkenntnis vom logisch Ganzen unvollkommene potenzielle

Erkenntnis des Universale. Und auch da hat Thomas Recht, wenn
er behauptet, daß wir vom Unvollkommenen und Unbestimmten zum
Vollkommeneren, Bestimmteren fortschreiten bei Erwerbung dieser

Kenntnisse. Denn ohne daß ich den allgemeineren Gattungsbegriff
« Sinneswesen » erfasse, was er bedeutet, kann ich Mensch und Tier
unmöglich als seine ihm potenziell untergeordneten Arten erkennen. 2

Somit ist sowohl in der ontologischen als auch in der logischen

Ordnung das Werden der Erkenntnis ein Fortschreiten vom
Unvollkommeneren zum Vollkommeneren, vom Allgemeineren zum weniger
Allgemeinen. Gewiß sind logische und ontologische Ordnung
verschieden und der Natur nach setzt die erstere die letztere voraus.
Aber ihre Wechselbeziehung ist intim. Schließlich ist die logische
Ordnung nur dazu da, um als Mittel und Methode, durch
Unterordnung der Gattungs-, Arts- und Differenzbegriffe in der Definition
das Dingwesen mit seinen daraus sich ergebenden Eigentümlichkeiten
klar und bestimmt darzustellen.

c) Endlich die Begründung des Prinzips Alles Werden unserer
menschlichen Erkenntnis ist « ein stufenweiser Progreß vom
Unvollkommeneren zum Vollkommeneren, vom Allgemeineren zum weniger
Allgemeinen ». Wie kam Thomas zu diesem für seine ganze Erkenntnis-

1 I. 85. 3. Cajetan, das. Gonzalez, das.
2 I- 85. 3.



i8o Die Lehre von Akt und Potenz

lehre fundamentalen Satze Die Antwort liegt auf der Hand. Durch
die unbezwingliche Macht der Erfahrungstatsachen. Die Abklärung des

Prinzips hat uns bereits Schritt für Schritt darauf hingewiesen. Dieser
Progreß verkündet uns ein Universalgesetz der äußeren, werdenden,
erzeugend schaffenden, wachsenden Natur, auf das Thomas hinweist. 1

Auf dem Gebiete der Erkenntnislehre wird ihm heutzutage kaum

irgend ein moderner Psychologe zu widersprechen wagen. Dieser
Fortschritt von der dunkleren, unbestimmteren und daher allgemeineren
Erkenntnis zur klareren, bestimmteren, weniger allgemeinen, bildet das

didaktische Grundgesetz des gesamten Bildungswesens, alles Lehrens
und Lernens von der Primarschule hinauf bis zu den höchsten
Lehrinstitutionen und den tiefsten grübelnden Forschungen der Gelehrten.
Aber worin liegt der tiefere Grund dieses intellektuellen Werdeganges,
den wir tatsächlich und unleugbar vor uns haben Der liegt, sagt
Thomas, in der Natur des menschlichen Verstandes selbst, dem es

kraft seiner unvollkommenen Natur eigen ist, in seiner Tätigkeit stets

von der Potenz zum Akt überzugehen, sodaß auch die Erkenntnisresultate

von den Dingen in ihrer Reihenfolge einen fortlaufenden
Übergang vom Unvollkommenen oder Potenziellen zum Vollkommeneren
oder Aktuellen bilden. 2 Unser Prinzip wird also von Thomas mit der
Lehre von Akt und Potenz nicht bloß erklärt, sondern auch auf
das potenziell-aktuelle Arbeiten, Tätigsein des Verstandes als letzte
tiefere Ursache zurückgeführt.

Übrigens findet Thomas einen analogen Werdegang auch in der

Entwicklung der Sinneserkenntnis und er führt ihn auf die gleiche
tiefere Ursache — Akt und Potenz — zurück : « quia sensus exit de

potentia ad actum sicut et intellectus, idem etiain ordo cognitionis
apparet ». 3 Freilich ist hier nicht die Rede vom Allgemeinen im
eigentlichen Sinne, sondern von dem Sinnfälligen, das konkret
unbestimmter und daher genereller und in diesem Sinne « magis
commune », vielen gemeinsamer ist. Aber mittelst der Sinne, sagt

1 X. 85. 3 ad i ; Verit. 11. 1.
2 « Oportet considerare, quod intellectus noster de potentia in actum procedit :

omne autem quod procedit de potentia in actum, prius pervenit ad actum
incompletum, qui médius est inter potentiam et actum, quam ad actum perfectum ;

actus autem perfectus, ad quem pervenit intellectus, est scientia compléta per
quam distincte et determinate res cognoscuntur : actus autem incompletus est
scientia imperfecta sub quadam confusione ; quod enim sic cognoscitur, secundum
quid cognoscitur in aciu et quodammodo in potentia. » I. 85. 3.

3 Ibid.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 181

Thomas, erkennen wir früher das Generellere als das weniger Gemeinsame

sowohl hinsichtlich des Raumes als der Zeit. Hinsichtlich des

Raumes, denn wenn man in der Ferne etwas sieht, so nimmt man
früher wahr, daß es ein Körperliches, als daß es ein Lebewesen ist,
früher, daß es etwas Lebendiges, als daß es ein Mensch ist, früher,
daß es ein Mensch ist, als daß es Sokrates oder Plato ist. Und ähnlich
ist es hinsichtlich der Zeit. Denn wir sehen, daß das Kind in der ersten

Zeit des Lebens zuerst den Menschen von dem, was nicht Mensch ist,
unterscheidet und dann diesen Menschen von einem andern Menschen. 1

Unsere moderne Kinderpsychologie, die aus täglichen Beobachtungen
des kleinen, sich entwickelnden Kindes den Nachweis geliefert hat,
daß die Sinneserkenntnis, von außen nach innen sich entfaltend, stets

vom Generelleren zum Bestimmteren fortschreitet, bestätigt voll und

ganz den Standpunkt des Aquinaten.

Die Lösung.

Der Weg zur Lösung schwieriger komplexer Probleme ist stets

jener der Vereinfachung, der Reduktion der Frage auf einfachere

Gesichtspunkte, sagen wir : Elemente. Der Innatismus ausgeschlossen,

muß es erste Ideen geben, denn ohne sie gäbe es keine folgende und

folgerichtig überhaupt keine Wissenschaft. Wohl und Weh der Wissenschaft

hangen somit von der Lösung unserer Frage ab. Thomas ist
sich dieser hochwichtigen Folgerung ganz und gar bewußt. Wie es

ohne erste, an sich evidente Beweisprinzipien keine Wissenschaft gibt,
so gibt es ohne erste Ideen keine ersten Prinzipien und daher wieder
keine Wissenschaft. 2 Mit dem Satze aber : das Allgemeinere ist
genetisch früher als das weniger Allgemeine, war jene gesuchte
Reduktion des Problems gegeben : die allerallgemeinsten Ideen müssen

die ersten sein. Von allen allgemeinsten aber ist es eine, die wieder
unter den ersten den Primat besitzt. Das ist die Idee des Seins. 3

1 Ibid.
2

« Dicendum, quod sicut in demonstralibus oportet fieri reductionem in
aüqua principia per se intellectui nota, ita investigando quid est unumquodque ;

alias ntrobique in infinitum iretur et sie peviret omnino scientia et cognitio rerum. »

Verit. i. i.
3 « Illud autem quod primo intellectus concipit quasi notissimum est

ens. » Ib. « Primo autem in conceptione intellectus cadit ens quia secundum hoc
unumquodque cognoscibile est, inquantum est actu. » S. Th. I. 5. 2 ; Ib. I-II.
94- 2.



l82 Die Lehre von Akt und Potenz

Sie ist also genetisch die erste, die von uns erworben wird. Aber in
welchem Sinne Welchen Wert hat diese Lösung des Problems

Weswegen widersprach ihr Duns Scotus Das sind Fragen, die wir des

weitern zu erörtern haben

1. In welchem Sinne ist die Idee des Seins die erste

Vorerst eine Bemerkung. Die beiden Sätze des hl. Thomas :

das Sein ist der eigentümliche Gegenstand des Verstandes, « ens est

proprium objectum intellectus » 1, und der andere : der eigentümliche
Gegenstand des mit dem Leibe verbundenen Verstandes sind die
Wesenheiten der Sinnesdinge, « quidditas sive natura in materia corporali
existens »2, bedeuten keinen Gegensatz. Der letztere determiniert nur
genauer, wie hier auf Erden das Sein Formalobjekt des Verstandes ist.
Er will sagen, daß im Diesseits auch das Sein nur aus dem Sinnesbilde

und mit Hinwendung zum Phantasma erkannt werde. 3 Und das

ist richtig. Und auch das ist richtig, daß das Sein die Wesenheiten
der Sinnesdinge konstituiert 4 und daher zugleich das ist, wodurch die

Dinge sind und erkennbar sind, denn das Nichtsein ist an sich nicht
erkennbar. So ist und bleibt immer das Sein Formalobjekt des

Verstandes, aber hier auf Erden das die Wesenheit des Sinnesdinges
konstituierende Sein, die quidditas in materia corporali existens.

Allein damit ist der Sinn der thomistischen These : die Idee des

Seins ist die erste aller allgemeinsten Ideen, noch lange nicht klar
gelegt. Wir sind vielmehr gezwungen, eine doppelte Seinserkenntnis

zu unterscheiden : eine konfuse, natürlich-spontane, imbewußte und eine

klare, reflexive, wissenschaftliche.

a) Die konfuse, natürlich-spontane, unbewußte Idee des Seins geht
der klaren voraus und nur sie ist das Ersterkannte. Daher nehmen

wir sie mit Recht voraus.
Jede Potenz ist per se zu ihrem Objekte hingeordnet 5, das sie

deshalb naturnotwendig anstrebt. 6 Das Objekt, zu dem die Potenz

1 I. 5. 2.
2 1. 84. 7 ; 85. 5 ad 3 ; 85. 8.
3 I. 84. 6 u. 7.
4 « Qaaelibet natura essentialiter est ens. » Vent. 1. 1.
5

« Simplex autem actus potentiae est id, quod secundum se est objectum
potentiae. » I II. 8. 2.

6 « Naturaliter tendit quaelibet potentia ad suum objectum. » I-IT.
10. 1.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 183

per se und daher notwendig hingeordnet ist, wird eigentümliches oder

Formalobjekt genannt. Es ist das erste, was die Potenz anstrebt,
weil sie es per se anstrebt und seinetwegen alles andere. 1

Folgerichtig ist auch der Menschenverstand naturnotwendig zu seinem

Formalobjekt hingeordnet und ist dessen Erkenntnis nicht bloß
naturnotwendig, sondern auch die erste : « quod naturaliter desideratur ab

homine, naturaliter cognoscitur ab eodem ». 2 Das eigentümliche X)bjekt
aber des Verstandes ist das Sein 3, durch das alles und ohne das nichts
erkannt wird, weil ohne dasselbe nichts ist.4 Also ist die Erkenntnis
des Seins als solchem nicht bloß die erste, sondern seine erste Erkenntnis
ist auch eine naturnotwendige, spontane, reflexions- und überlegungslose,
denn jede Reflexion und Überlegung, würde ja schon eine andere

Erkenntnis voraussetzen, sodaß die erste dann nicht die erste wäre.
So konnte Thomas von der ersten Erkenntnis des Seins sagen : « nobis

ignota esse non potest. »5 Sie ist also bei jedem Denkenden
vorhanden. Zusammengefaßt : Die Idee des Seins als erste aller Ideen,

muß, naturnotwendig erworben, eine spontane, unbewußte, allen Denkenden

gemeinsame sein.

Aber was erkennt der Verstand in dieser ersten Erkenntnis des

Seins Er erfaßt in der vom Intellectus agens aus dem Phantasma

abstrahierten species intelligibilis des Seins das Sein. 6 Aber was erfaßt

er da Das ist schwierig zu erklären. Man bedenke, es handelt sich

nur um einen Concept, ohne jedes Urteil. Und dazu der erste Concept
Ja, der erste Concept. Das muß hier für uns leitend sein : der erste

Concept, der noch gar keine andere Concepte voraussetzt. Diese erste
Erkenntnis des Seins schließt vieles aus. Sie schließt aus : 1. daß der
Erkennende die Abstraktion kenne, in der er das Sein aus dem Singulare
abstrahierte, denn sonst wäre die Idee des Seins nicht die erste ;

2. daß der Erkennende das Sein von den verschiedenen Seinsgattungen
und Arten usw. abstrahiert hätte, denn dann würde diese erste
Erkenntnis nicht bloß viele Urteile, sondern auch viele andere Ideen
voraussetzen und dann wäre sie wieder nicht die erste ; 3. diese erste
Idee des Seins schließt aus, daß der Erkennende die verschiedenen

1 « Proprie autem illud assignatur objectum alicujus potentiae vel habitus,
sub cujus ratione omnia referuntur ad potentiam vel habitum. » I. 1. 7. «Nihil
subest alicui potentiae vel habitui aut etiam actui, nisi mediante ratione formali
objecti. » II-II. I. 3.

2 I. 2. r ad I. 3 I. 5. 2. 1 Verit. 1. 1

5 Verit. 11. 1. 6 Ib.



184 Die Lehre von Akt und Potenz

Elemente, die, wie Akt, Potenz, Essenz, Existenz, das Sein

konstituieren, schon kenne, denn dann wäre diese Idee des Seins wieder nicht
die erste, wie Cardinal Gonzalez sehr tiefsinnig hervorgehoben hat. 1

Seinsunterschiede setzen überhaupt das Sein schon voraus. 4. Die
erste Idee des Seins schließt aus, daß der Erkennende zuerst die Idee
des Seins und erst aus ihr das Sein erkenne, wie die Subjektivisten
immer behaupten. Denn ehe er die Idee des Seins erkennen kann,
muß er etwas, d. h. das Sein erkannt haben, sonst hat er auch keine
Idee des Seins. 2 Es ist daher sehr wahr, daß der Gegenstand der
ersten Erkenntnis, d. h. das Sein extramental, real sein muß. Aber
irrig ist es zu sagen, der Erkennende erkenne in seiner ersten Erkenntnis
die Realität der ersten Idee, denn dann wäre sie wieder nicht die erste,
da sie die Erkenntnis des Realen und Nichtrealen voraussetzte. 5. In
der ersten Idee erkennt der Erkennende auch nicht das ens commune
als commune, denn das setzte wieder die Erkenntnis des Vielen voraus,
dem es gemeinsam ist. 6. Tn der ersten Erkenntnis erfaßt der
Erkennende nur das Sein im Gegensatz zum Nichts, hat Cardinal
Zigliara gesagt : « 1' ente come controposto del nulla. »3 Das ist
tiefsinnig, aber so aufzufassen, daß der Erkennende das Nichtsein noch
nicht kennt, denn sonst wäre das Sein wieder nicht das erste.
Tatsächlich folgt die Idee des Nichtseins erst der Idee des Seins, aber

unmittelbar, wie wir später sehen werden.
Nur das zwar objektive, aber absolut unterschiedslose Sein kann

also der Gegenstand der ersten Idee sein. Und das ist eben das Sein
als solches das Sein an sich, das Formalobjekt des Verstandes ist,
das hier in seiner ersten Erkenntnis, die minimste Aktualität — Sein

im Gegensatz zu Nichts — zum Inhalte hat, das aber in infinita
potentia ist, wie der Verstand selber. Und alles, was weiter erkannt
wird und überhaupt erkennbar ist, ist es durch das Sein. Denn
niemand kann dem Sein etwas hinzufügen, was nicht wieder Sein

wäre, das Nichtsein fügt nichts hinzu. 4 Die Vielheit und
Verschiedenheit der Dinge ist nur eine Differenzierung des Seins, das

potenziell5 die Totalität aller Vollkommenheiten aller Dinge umfaßt

1 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin. L. 1. S. 225.
2 « Et sic species intellecta secundarie est id, quod intelligitur ; sed id, quod

intelligitur primo est res, cujus species intelligibilis est similitudo. » I. 85. 2. Dieser
Artikel ist ein eigentlicher Eckstein gegen den Subjektivismus

3 Delia luce intellettuale e dell' Ontologismo. v. II. n. 450.
4 Verit. 1. I. 6 Ib.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese I85

und durch das, weil es Formalobjekt des Verstandes ist, auch alles

erkannt wird, selbst das Nichtsein als Beraubung und Negation des

Seins.

Dunkel und konfus ist diese erste Erkenntnis des Seins, weil der
Erkennende es absolut unterschiedslos und unbewußt erkennt, d. h. er
erfaßt weder, was aktuell und potenziell in der Idee des Seins enthalten
ist, noch erkennt er seine Idee des Seins, noch die Tätigkeit, in der er
das Sein erkannt hat, noch auch den Wert seiner Erkenntnis. Darüber
gibt erst das Urteil und der Beweis und daher schließlich die Wissenschaft

Aufschluß. Was der Verstand in seiner ersten Erkenntnis
erfaßt, ist nur Sein. Und aus dieser ersten konfusen Erfassung des

Seins entsteht dann das erste menschliche Urteil, das wir das erste

Prinzip nennen. Dieses muß daher spontan und dunkel sein, wie seine

Elemente. Es faßt in seiner ersten ursprünglichsten Form, wie die
Idee des Seins, nur Sein und Nichtsein unterschiedslos auf, involviert
aber potenziell Unendliches.

Das aber ist dem Verstände, insofern er mit dem Leibe verbunden

ist, weiter eigentümlich, daß er alles, was er erkennt, aus der Sinneswelt,

aus dem Phantasma erkennt. Deshalb kontrolliert er die aus
dem Singulare erworbene Allgemeinerkenntnis immer wieder an dem

Singulare, in welchem die abstrahierte Wesenheit konkret partizipiert
ist: «necesse est ad hoc, quod intellectus actu intelligat suum ob-

jectum proprium, quod convertat se ad phantasmata, ut speculetur
naturam universalem in particulari existentem. »1 So ist es auch bei
der Idee des Seins. Auch der Ungebildetste unterscheidet zwischen
Sein und Nichtsein, aber immer in der unbewußten Anwendung dieser
Idee auf Einzeldinge. So unterscheidet er vortrefflich zwischen Essen

und Nichtessen, Geld haben oder keines haben. Das ist a fortiori der
Fall bei der ersten konfusen Idee des Seins, die er unbewußt gleichsam'
in das Singulare hineinschaut, weil sie dorther stammt und stetig vom
Phantasma begleitet wird. Das war denn auch der tiefere Grund,
warum die Scholastiker den ersten Erkenntnisgegenstand also
beschrieben : « ens reale communiter et confuse sumptum in actu et
concretum in quidditate sensibili ». 2

b) Ganz eine andere Erkenntnis des Seins als solches ist die
bewußte, klare, wissenschaftliche. Zwar ist der Gegenstand auch dieser

1 I. 84. 7.
2 Cajetan, De eilte et essentia, q. 1. pag. 9 ; Lorenzelli, Philosophiae theo-

«eticae institutiones. Ed. altera, v. T. pag. 236.



i86 Die Lehre von Akt und Potenz

Erkenntnis das unterschiedslose Sein, denn sonst wäre es nicht das

Sein als solches, das ens commune, das allen Dingen, die sind, oder
sein können, zukommt. Insofern ist auch die Definition : ens est id,
quod est vel esse potest, unpassend, da sie bereits eine Differenzierung
des Seins — esse actuale, esse potentiale — ausdrückt. Viel richtiger
ist die Definitio : « id, cui competit esse ». 1

Aber die wissenschaftliche Erkenntnis des Seins als solchem ist
eine viel umfassendere, tiefere und dazu eine bewußte. Hier weiß
der Erkennende, daß das Sein durch Abstraktion aus dem Singulare,
durch Abstraktion von den Seinsgattungen, Arten, Differenzen, von den
konstituierenden Seinsprinzipien — Akt, Potenz usw. — entstanden.
Das will sagen, der Erkennende erkennt, was das unterschiedslose
Sein resp. sein Begriff aktuell und potenziell enthält. Folglich erkennt
er hier das ens commune als commune. Und er kennt hier nicht bloß
das Sein, sondern auch die Idee des Seins, in der er das Sein erkennt,
d. h. diese Kenntnis ist eminent reflexiv, die zahllose Urteile und
Schlüsse voraussetzt. Das Sein, so erkannt, kann also nicht bloß
nicht das Ersterkannte sein, sondern diese Seinserkenntnis- ist nur
Gegenstand der höchsten Wissenschaft, der Metaphysik und deshalb

so schwierig, daß sie, wie Cajetan gesagt, auch vielen Gelehrten
abgeht. 2 Erfaßt der Verstand im ens als Ersterkenntnis nur etwas im
Gegensatze zu Nichts, so erkennt hier der Erkennende im Sein als

solchem die verschiedenen Seinsprinzipien und Seinsgattungen und
Arten und Differenzen und Eigenschaften, insofern sie verschieden das

Sein enthalten, ohne das sie überhaupt nichts wären, weswegen durchaus

mit Recht gesagt wird : « ratio entis reperitur et concipitur inveniri
in ultimis etiam rerum omnium differentiis, etiam formalissime ut
differentiae sunt. » 3

2. Welchen Wert hat die gegebene Lösung

Wir beantworten diese Frage kurz folgendermaßen : Wenn es unter
allen Ideen genetisch eine erste gibt, — und es muß eine solche geben,
sonst gibt es keine Wissenschaft — kann nur die naturnotwendig
unbewußt erworbene konfuse, allen Denkenden gemeinsame Erkenntnis des

1 S. Thomas. Quodl. q. II. q. 2. a. 3.
2 De ente et essentia, q. 1. pag. 12-13.
3 I. 4. 1. Dazu : Doctrinae Divi Thomae Aquinatis tria principia cum suis

consequentiis. Auetore R. P. Reginaldo O. P. Parisiis, I.ethielleux. P. I. c. I.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 187

Seins die erste sein. Und das deshalb, weil diese Idee des Seins allein
vier Eigenschaften besitzt, die eine erste Idee absolut besitzen muß.
Erstens : das Sein, als « Etwas » erfaßt, ist das erste, was wir in jeder
Erkenntnis erkennen, denn, wenn wir nicht « Etwas » erkennen, erfassen

wir nichts : « ens est primum, quod cadit in apprehensione simpliciter ».1

Zweitens : diese Idee des Seins ist daher auch der Anfang jeder
begrifflichen Synthese, da alle andern Ideen sie voraussetzen und nur
weitere nähere Bestimmungen derselben sind. 2 Drittens : das Sein als

« Etwas » im Gegensatze zu Nichts, ist auch die letzte Schranke jeder

Analyse, weil es selbst unzerlegbar ist, denn was nicht « Etwas » ist,
kann nicht zerlegt werden, weil es nichts ist, und weil infolgedessen
alle andern Erkenntnisse nur bis auf das « Etwas » als letzten terminus
zurückführbar sind. « Illud autem,. quod primo intellectus concipit
quasi notissimum et in quo omnes conceptiones resolvit, est ens. »3

Viertens : in dieser Erkenntnis des Seins ist potenziell jede weitere

Erkenntnis eingeschlossen, denn, ob Substanz oder Akzidens, Mensch

oder Tier, oder was immer erkannt wird, alles ist nur erkennbar
insofern es etwas ist, und ist an sich in dem Maße erkennbar, als es

Sein ist ; daher wieder Thomas vom Sein : « cujus intellectus includitur
in omnibus, quaecumque quis apprehendit ». 4 Hier beim ens commune
kommt die Lehre von Akt und Potenz im eminentesten Sinne zur

Geltung. Ohne sie ist die thomistische Lehre von dem ens als

Ersterkanntem gar nicht faßbar. Schon inhaltlich, seiner Çomprehensio nach

ist das ens commune zwar Akt, weil « Etwas » im Gegensatze zum
Nichtsein repräsentierend. Aber es ist ein Minimum des Inhaltes,
weil in Potenz zu unbegrenzt reicherem Inhalte. Daher ist es in der
Genesis der intellektuellen Erkenntnis das Allerallgemeinste und
Unvollkommenste. Und da nun das Allgemeinere zum weniger Allgemeinen
immer ein Mittleres von Potenz und Akt ist 5, ist das ens commune
als Allgemeinstes in unserer Erkenntnis der schwächste Akt in

unbegrenztester Potenz. 6 Das ist aber auch der Grund, warum die

erste konfuse Erkenntnis des Seins die leichteste ist. Sie bedeutet
mehr Ignoranz als Erkenntnis

1 I-II. 94. 2 ; Verit. 1. 1.
3 Ib.
5 I. 85. 3.

2 Verit. 1. 1.
4 I-II. 94. 2.
6 Verit. 1. 1 ; 11. 1.



188 Die Lehre von Akt und Potenz

3. Die Opposition des Duns Scotus.

Als entschlossener Gegner jedes Innatismus 1 und jener berühmten
platonisch-augustinischen Illuminatstlieorie 2, steht Duns Scotus auf
dem gleichen Boden wie Thomas. Hierin folgte er dem Aquinaten
und das hatte in jener Zeit eine Bedeutung Auch er verlegt daher
den ersten Ursprung aller Ideen und Prinzipien in die Abstraktion
aus der Sinneserkenntnis 3, wenngleich die letztere bei ihm, infolge seiner

direkten intellekhiellen Kenntnis des Singulare4 und vielleicht noch
mehr, infolge seines Formalismus, nicht immer völlig denselben Sinn hat
wie bei Thomas.

Dagegen bestreitet er es in mehreren Werken 5 und sehr entschieden,
daß das Allgemeinere genetisch immer früher erkannt werde als das

weniger Allgemeine und leugnet deshalb die These, wie wenn die
konfuse Erkenntnis des Seins genetisch die erste aller Erkenntnisse
wäre. Dem setzt er zwei Konklusionen entgegen : Die Idee des Seins

ist allerdings unter den klaren Ideen die erste; aber ihr und jeder
andern Erkenntnis geht die konfuse Idee der spezifischen Dingnatur,
der species specialissima voraus. 6

Unter den Argumenten, die er für den letztern Satz anführt, sind
mehrere mit der obigen Unterscheidung einer doppelten Erkenntnis
des Seins bereits erledigt. 7 Andere sind offenbar in seiner unhaltbaren
direkten Erkenntnis des Singulare verankert. Interessant aber ist das

Hauptargument, welches er für seine These ins Feld führt. In seiner

ersten Tätigkeit, so sagt Scotus mit Thomas, erkennt der Verstand
naturnotwendig, d. h. er ist eine causa mere naturalis. Nun aber bringt

1 Proleg. in Ox. q. i ; quaest. subtilissimae in I. Met. q. 4 u. II. Met. q. 1.
2 I. Ox. D. 3. q. 4.
3 Quaest. subtil, in I. Met. q. 4 u. II. Met. q, i ; Prol. in Ox. q. 1.
4 IV. Ox. D. 49. q. 8 ; De anima, q. 22 ; quaest. subtil, in VII. Met. q. 14 u. 15.
5 De anima, q. 16, I. Ox. D. 3. q. 2. Auch in Quaest. subtil, in I. Met. 10

stellt er die direkte Frage : utrum universaliora sint nobis notiora Die
Ausführungen sind die gleichen wie in den andern beiden Quellen, aber dunkler.

6 In I. Oxoniense D. 3. q. 2 stellt er beide Konklusionen formell auf,
begründet sie und bemerkt abschließend, daß die konfuse Idee der species
specialissima die erste aller Erkenntnisse sei. In De anima, q. 16, hat er in zwei
aufeinanderfolgenden Resolutionen die gleiche Theorie.

7 Hinfällig sind die beiden Argumente, die er in beiden Quellen vorbringt :

das Sein kann nicht Ersterkanntes sein, weil es Gegenstand der Metaphysik, der
tiefsten Wissenschaft ist und seine Abstraktion die schwierigste von allen ist.
Alles das hat mit der bloß konfusen Erkenntnis des Seins nichts zu tun.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 189

jede Naturursache, insofern nichts im Wege steht, zuerst die
vollkommenste Wirkung, « effectum perfectissimum » hervor, den sie

überhaupt anfänglich hervorzubringen im Stande ist. Das ist aber für den
Verstand die konfuse Idee der spezifischen Dingnatur oder species

specialissima. Denn jeder allgemeinere Begriff ist unvollkommener,
weil nur ein Teil desselben. Und wenn der Verstand anfangs diesen

vollkommensten Concept nicht hervorbringen könnte, wäre er
überhaupt nicht im Stande, ihn je hervorzubringen. 1

Es ist einleuchtend, daß es nach dieser Theorie, wie schon

Cajetan bemerkt hat, menschliche Urteile, wenigstens konfuse, zumal
in dem ungebildeten Menschen, gäbe, die nicht auf die ersten höchsten

Beweisprinzipien zurückführbar wären, ja, daß diese letzteren
überhaupt nicht erste Prinzipien genannt werden könnten. 2 Doch lassen

wir das beiseite.
Tatsächlich erstreben die Naturursachen schon anfangs das

Vollkommenste als Ziel. Sie bringen aber taktisch zuerst die
unvollkommensten und dann vollkommenere und nachher noch
vollkommenere Wirkungen hervor. So steht es in der ganzen Erzeugungsordnung.

Das Umgekehrte ist eine Verwechslung des ordo intentionis
und executionis Übrigens ist die Erkenntnis der spezifischen
Dingnaturen weder in der Ordnung der konfusen noch der klaren Erkenntnisse

das der Natur des menschlichen Verstandes entsprechende
Vollkommenste. Über alles das geht der Verstand, vermöge seiner

universellen Spannkraft, der nur das Sein im allgemeinen entspricht,
weit hinaus. Und wenn der Verstand alles das, was er anfänglich nicht
wenigstens konfus erkennt, später überhaupt nicht zu erkennen vermag,
dann steht es schlimm mit ihm Eines aber ist wahr : jede
Naturursache bringt, wenn ihr nichts im Wege steht, schon anfangs eine

1
(i Causa naturalis agit ad effectum suum secundum ultimum potentiac

suae, quando non est impedita ; igitur ad effectum perfectissimum, quem primo
potest producere, primo agit. Omnia autem concurrentia ad istum actum primum
intellectus sunt causae mere naturales, quia praecedunt omnera actum voluntatis
et non sunt impeditae ut patet ; ergo primo producunt perfectissimum conceptual
in quem possunt ; ille autem non est nisi conceptus speciei specialissimae. Si enim
aliquis alius esset, puta conceptus alicujus communioris, ille esset perfectissimus
in quem ista possent ; et cum conceptus illius communioris sit imperfectior con-
ceptu speciei specialissimae, sicut pars est imperfectior toto, sequeretur quod ilia
non possent in conceptum illius speciei. et ita nunquam causarcnt concephim
ilium. » I. Ox. D. 3. q. 2 ; dasselbe Argument ist auch das erste für seine These
in De Anima, q. 16.

2 Cajetan, De ente et essentia, q. 1. pag. 14.



Die Lehre von Akt und Potenz

ihrem eigenen Wesen, ihrer spezifischen Natur entsprechende Wirkung
hervor. So erzeugt der Löwe einen Löwen, der Mensch einen Menschen.
Die der Natur des Menschenverstandes entsprechende Tätigkeit ist
nun die : daß er, im Gegensatz zu Gott und den höhern Geistern,
erkennend immer von Potenz zum Akt und weiter von Potenz zum
Akt fortschreitet, d. h. daß er stetig dividendo, componendo und
ratiocinando erkennt. 1 Davon wird er, sowohl nach oben von den

höhern Geistern, als nach unten vom Tier sich unterscheidend,
rationalis genannt. Das ist aber auch der Grund, warum das
Ersterkannte das Allgemeinste, Unvollkommenste, d. h. die dunkle Erkenntnis
des Seins ist. Damit sind wir wieder bei der These des hl. Thomas

angelangt, die in der Erfahrung eine unumstößliche Grundlage besitzt

Folgerungen.

Unabsehbar sind die Folgerungen, die sich aus der vorgelegten
Erklärung des ens commune ergeben. Aber wir deuten hier nur auf
drei Punkte hin : die Transzendentalität des ens commune, die Hauptlinien

seiner Enthaltung in der Vielheit, die beide zusammen den Untergrund

seines analogen Charakters bilden.
Da das unterschiedslose Sein über allen Seinsgattungen steht und

doch alles nur durch das Sein erkennbar ist, selbst das Nichtsein 2,

ist die Idee des Seins die transzendentalste. In der ersten konfusen
Idee des Seins erkennt der Verstand zwar etwas objektiv Transzendentales.

Aber er weiß weder, daß es transzendental ist, noch warum.
Beides ist nur dem Metaphysiker vorbehalten. Dieser weiß, daß es

absolut transzendental ist, weil er es bewußt von allen Seinsunterschieden

abstrahiert. Er weiß auch, warum es transzendental ist.
Und er weiß das, weil er das Sein in allen Dingen : Gott, Substanz,
Akzidens findet, dasselbe als über alles hinausgehend erkennt. 3 Es

muß also transzendental sein. Insofern erkennt er es auch bewußt
als allen Dingen zuteilbar. Das will sagen, er erfaßt es formell als ens

commune. Diese Zuteilbarkeit, entstanden aus einer Vergleichung des

Verstandes, ist bereits ein ens rationis. So verbindet sich hier mit dem

obersten ens reale, das oberste ens rationis
Das führt uns, wie von selbst, zur begrifflichen Entfaltung des

Seins in die Vielheit der Begriffe. Nicht als ob die Vielheit der Ideen

1 I. 85. 5.
2 X. 16. 3 ad 2. 3 I. 4. i ad 3.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese I9I
aus der Idee des Allgemeinseins entstünde. Denn alle übrigen Ideen

entstehen, wie die Idee des Seins, aus der Abstraktion und können

nur auf Grund der Erfahmng zu bestimmten Dingbegriffen verbunden
werden.1 Da gibt es im Aristotelismus keinen Apriorismus Aber
alle weitern aus der Erfahrung erworbenen Ideen sind nur nähere

Bestimmungen des ens commune 2, von dem, wie von einem
Brennpunkte, die ganze Gliederung der Begriffe ausgeht. Und das ist wahr
in einem doppelten Sinn : in der Ordnung der Realbegriffe — ens reale,

primae intentiones —: und in der Ordnung der logischen Begriffe —
des ens rationis, oder secundae intentionis. 3

A. Die Realbegriffe präsentieren uns ein in den Dingen begründetes

Sein, « ens quod in re aliquid ponat »4, ein dingliches Sein, « actum
essendi » 5, wie alles das, was in den zehn Kategorien enthalten ist. 6

Da das erste vom Verstände konfus erkannte Objekt extramental sein

muß, wie oben gezeigt wurde, zieht sich diese Begriffsgliederung vom
ens commune herab durch alle Kategorien bis zu den konkret
existierenden Dingen. Und zwar verhält sich diese Gliederung der

Realbegriffe so, daß die höhern Begriffe inhaltlich immer wieder in
Potenz sind zu den nachfolgend niedrigeren, die aktueller sind. So

konnte Thomas sagen, der Verstand erkenne mehr und mehr aktuell,
was er alles vorher nur potenziell im ens als solchem erkannte. 7 Stets
haben die Ontologisten mit Rosmini das göttliche Sein mit dem ens

commune verwechselt. Zwischen beiden ist ein himmelweiter Unterschied.

Das erstere ist ein ens actu infinitum. Das letztere in potentia
infinitum

In Veritate, q. 1. a. 1 gibt Thomas selbst ein Schema der höchsten

Realbegriffe. Weil dem Sein, sagt er, nichts beigefügt werden kann,
was nicht wieder ein Sein wäre, beruht die begriffliche Gliederung
des Seins notwendig nur auf einer Verschiedenheit der nähern Be-

1 I. 84. 3 ; I- 85. 6.
2 Verit. 1. 1.
3 De ente et essentia, c. 1 ; S. Th. I. 3. 4 ad 2 ; 3. Sent. D. 6. q. 2. a. 2.
1 Ente et essentia, c. 1.
5 I. 3. 4 ad 2.
6 « quod pertinet ad naturam rei, secundum quod dividitur secundum

decern genera. Et hoc quidem esse est in re et est actus entis resultans ex principiis
rei, sicut lucere est actus lucentis. » 3. Sent. D. 6. q. 2. a. 2.

7 « Quando ergo ex istis universalibus cognitionibus mens educitur ut actu
cognosca.t particularia, quae.prius in potentia et quasi in universali cognoscebantur,
tunc aliquis dicitur scientiam acquirere. » Verit. u. 1.



ig2 Die Lehre von Akt und Potenz

Stimmungen ein und desselben ens transcendentale. Das kann auf
verschiedene Arten geschehen.

a) Die Vielheit der Realbegriffe markiert die verschiedenen
besondern Seinsweisen — diversi modi essendi — wie Substanz,

Quantität usw. Darunter fällt also die ganze reale Vielheit der
Weltdinge.

b) Oder die Realbegriffe determinieren uns das Allgemeinsein als

solches, und zwar a) entweder in sich selbst durch die Begriffe der
Essenz, Existenz, Einheit ; oder ß) in Beziehung zu einem andern,

aa) indem sie es von etwas unterscheiden — aliquid — oder ßß) zu
einem andern in besondere Beziehung setzen, so zum Verstände als

Wahres, zum Willen als Gutes.

Aber in allen Realbegriffen kehrt das Sein wieder, denn ohne
das wären sie nicht real.

B. Auch die Gliederung der logischen Begriffe geht vom ens

commune aus. Da das gedankliche Sein — ens rationis — nur die

Beziehungen der Realbegriffe ausdrückt, besteht es wesentlich in der

Aussagbarkeit der Begriffe, entweder in der Bejahung oder Verneinung.
Darauf beruht der ganze wissenschaftliche Apparat des menschüchen
Erkennens durch die Ideen, Urteile und Schlüsse resp. Beweise.
Verwirklicht aber wird diese Aussagbarkeit durch das Bindewort : « Sein ».

Daher kann Thomas die gesamte logische Ordnung auf die Wahrheit
der Sätze, oder die copula zurückführen. 1 Ist nun das konfus erkannte

ens transcendentale die erste Realidee, die wir uns erwerben, so muß
seine Aussagbarkeit — secunda intentio — das erste ens rationis sein,

das der Verstand bildet. Und diese erste Aussagbarkeit ermöglicht das

erste Urteil, die erste logische Verbindung von Subjekt und Prädikat
durch die Copula. Nun aber ist sowohl das Sein als auch das Nichtsein

aussagbar. Letzteres aber nur nach Art des Seins, weil es nur
durch das Sein erkennbar ist. 2 Also ist die Aussagbarkeit des

transzendentalen Seins die Voraussetzung der Copula im positiven und

negativen Urteile. Und da nun alle positiven Urteile, herabsteigend
durch die Gattungen, Arten und Differenzen usw. ein Sein aussagen
und entsprechend alle negativen Urteile ein Nichtsein, folgt logisch,

1 «Esse duobus modis dicitur: uno modo secundum quod signifient veritatem
propositions, secundum quod est copula ; et hoc esse non est in re, sed in
mente, quae conjungit praedicatum cum subjecto. » 3. Sent. D. 6. q. 2. a. 2.
Dasselbe S. Th. I. 3. 4. ad 2.

2 De ente et essentia, c. 1. Verit. 21. 1.



als tiefste Grundlage der thomistischen Synthese 193

daß die Aussagbarkeit des transzendentalen Seins die Voraussetzung
aller affirmativen und negativen Urteile ist, ja daß sie die eigentliche
Wurzel der Copula im Urteile ist.

So laufen im ens transcendentale als prima intentio alle Realbegriffe
zusammen. In seiner Aussagbarkeit aber — secunda intentio —
wurzeln zugleich auch alle positiven und negativen Aussagen. Das

ens transcendentale ist der eigentliche Knotenpunkt, in welchem die

reale und logische Erkenntnisordnung zusammenlaufen
Endlich die Analogie des Seins Wir berühren hier nur ihr

Fundament. Es liegt im Gesagten und zwar in zwei Hauptmomenten,
aus denen ein drittes sich ergibt.

Ist das Sein deshalb absolut transzendental, weil es alle Dinge
und Dingverschiedenheiten konstituiert, denn Nichts ist durch das

Nichtsein, so muß es auch allem, Gott, der Kreatur der Substanz,
selbst dem geringsten Akzidens, sachlich zuerteilt werden. Es schließt
somit jede bloß nominelle Zuteilung an die Dinge — praedicatio
aequivoca — schlechterdings aus. Es gibt also etwas Reales, das allen

Dingen zukommt, eine « realis convenientia » und daher Ähnlichkeit
aller Dinge. Sie ist es, die uns den Aufstieg von dem Geschöpfe als

Wirkung zum Schöpfer als Ursache ermöglicht, da er, alles schaffend,
ihm Sein gab, das seinem unendlichen Sein ähnlich ist, weil es Sein

ist. 1 — Das ist das erste Moment
Anderseits ist die gleiche Transzendentalität des Seins auch der

Grund, warum das Sein von Gott und Geschöpf, überhaupt von den

verschiedenen Dingen unmöglich eindeutig — univoce — ausgesagt
werden kann. Und das ist das zweite Moment Sind nämlich die

Dinge nicht verschieden durch etwas, was nicht wieder ein Sein wäre,
so können sie nur durch die Verschiedenheit des Seins verschieden
sein. So ist Gott, dessen Wesenheit seine Existenz ist, allein das

potenzlose Sein, während die Kreatur nur empfangenes Sein besitzt.
Die Substanz besitzt Selbständigkeit, während dem Akzidens nur das

Innesein in der Substanz zukommt. Ist dem so, dann ist es klar,
daß das Sein, der Verschiedenheit der Dinge folgend, den Dingen nicht
im gleichen Sinne zuerteilt werden kann. 2

Somit kann es von Gott und der Kreatur und all dem, was unter
ihm steht —- den Kategorien — nur in ähnlichem Sinne —- analogice
— ausgesagt werden. 3 Dasselbe gilt auch von allen übrigen trans-

1 I. C. G. 33 ; S. Th. I. 13. 5 ; Verit. 2. 11.
2 Das. 3 Das.

Divus Thomas. 13



194 Die Lehre von Akt und Potenz

zendentalen Begriffen, wie Wahrheit, Gutsein, Einheit usw. Diese

Ähnlichkeitsaussage des Seins muß dann wieder so verschieden sein, wie
Gott und die Geschöpfe und die Weltdinge unter sich unbeschreiblich
verschieden sind. Sie erhält aber in der Ähnlichkeit zweier

Proportionen — Analogia proportionalitatis — deshalb den prägnantesten
Ausdruck, weil diese einerseits das Eigensein der verglichenen Dinge
betont, andrerseits aber dem Ausmaß des Seins im Verschiedenen,

vom Endlichen bis zum Unendlichen, den größten Spielraum
ermöglicht. 1 Sie lehnt damit den Agnostizismus ebenso entschieden
ab als den Monismus.

Die Bedeutung der thomistischen Lehre vom ens transcendentale
ist groß und tiefgreifend für die ganze thomistische Philosophie. Das

war wohl der Grund, warum manche mit P. Reginald O. P. diesen

Lehrpunkt zum tiefsten, am meisten charakteristischen des Thomismus

stempelten. Aber die Lehre von Akt und Potenz ist noch grundlegender.
Die These vom transzendentalen Sein als erster, höchster Idee, wie
Thomas sie gefaßt, hängt in ihrer Voraussetzung, ihrem Lösungsprinzip,
ihrer Lösung, Erklärung und Begründung von der Lehre von Akt und
Potenz ab, setzt dieselbe infolgedessen als noch grundlegender voraus

(Fortsetzung jolgt.)

1 Das.

e®


	Das Wesem des Thomismus [Fortsetzung]

