Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis
Autor: Kalin, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alte und neue
Wege zur Gotteserkenntnis.

Von Dr. P, Bernard KALIN O. S, B., Sarnen,

Anima humana naturaliter christiana, der Mensch besitzt, wie
schon Tertulian einst gelehrt, ein natiirliches Bediirfnis, Gott, von dem er
ausgegangen, dem er sein Dasein verdankt, zu erkennen und sich ihm
in Liebe zuzuwenden. Diese Tatsache macht sich in den letzten Jahr-
zehnten wieder besonders dadurch bemerkbar, dal3 die Zahl der
Schriften, die Weltanschauungs- oder religiose Fragen zum Gegenstand
haben, fast Legion ist. Aber die moderne, nicht katholische Philosophie,
die auf der ganzen Linie mehr oder weniger an der Einseitigkeit des
Empirismus oder Idealismus krankt, und jene Theologie, die auf diese
beiden Systeme aufgebaut ist, haben den Weg zu Gott versperrt.
Denn sie haben dem Kausalprinzip, das fiir den Intellekt das Mittel
bildet, sich von den Geschopfen zu einem personlichen, realen Gott
aufzuschwingen, die objektive und allgemeine Geltung und damit
jeden wahren Wert abgesprochen. Da indes das Bediirfnis nach
Religion doch gestillt sein will, hat man das Dasein Gottes, das man
wissenschaftlich nicht mehr zu begriinden vermochte, auf andere Weise
zu retten versucht. Kant beniitzt die praktische Vernunft, um Gott,
dem er mit der theoretischen gleichsam den Abschied gegeben, wieder
zuriickkommen zu lassen. Die Modernisten, fiir die der Denker von
Konigsberg auf philosophischem Gebiete der eigentliche Gewdhrsmann
1st, lassen die Erkenntnis vom Dasein und der Natur Gottes, vom
Unterbewultsein, wo sie zunichst eine Zeitlang eingebettet liegt, ins
OberbewufBitsein einbrechen. Damit steht fiir sie die Existenz Gottes
fest, ohne dal sie jenen Weg gegangen sind, den der hl. Paulus im
Romerbrief (1, 20) gezeichnet hat. In neuester Zeit wird wieder, wie
schon frither, der Versuch gemacht, Gott unmittelbar durch Intuition
zu erfassen, ja dies soll nach manchen der viel sicherere Weg sein,
um zum Dasein Gottes zu gelangen als jener, auf den der Volker-



158 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

apostel hinweist und den der hl. Thomas von Aquin als den einzig
zuverlidssigen bezeichnet. So schreibt Wittig : « Ich wire elend daran,
wenn ich Gott nur durch SchluBfolgerungen erkennen konnte. SchluB-
folgerungen sind wie Eisschollen auf dem treibenden Strom. Man
kann darauf treten, kann von einer auf die andere springen, kann
vielleicht hiniiber bis ans andere Ufer, aber sicher ist es nicht! Ich

traue nur den allernichsten SchluBfolgerungen .... Ich war immer
Gegner aller jener Lehren, welche die Gottesschau auf Erden gar zu
sehr mittelbar machen ....» Es ist schén, daBl jetzt wieder

Philosophen aufstehen, die den Mut haben, zu sagen: « Es gibt ein
Schauen Gottes und seiner ewigen Wahrheiten» ! Unter diesen
Philosophen ist der Kélner Privatdozent Dr. Johannes Hessen zu nennen,
der im letzten Dezennium eine sehr fruchtbare schriftstellerische
Titigkeit auf dem Gebiete der Augustinusforschung entfaltet hat.
Im Jahre 1916 verdffentlichte er die in der Schule Mausbachs aus-
gearbeitete Dissertation « Die Begriindung der Erkenntnis nach dem
hl. Augustinus». > Sie blieb in Hauptpunkten (die Natur der intel-
lektuellen Erkenntnis und die Erkenntnis der Existenz Gottes) nicht
unangefochten. ® Nachdem Hessen zugegeben, dafl die aristotelische
Abstraktionslehre bei Augustin sich nicht finde, beschiftigte er sich
besonders mit dem Problem der augustinischen Gotteserkenntnis, dessen
Losung, wie er sie in seiner Dissertation geboten, auch nicht allgemeine
Zustimmung gefunden hatte. Die Ergebnisse seiner Forschungen legt
er zunichst in der Schrift dar: « Die unmittelbare Gotteserkenntnis
nach dem hl. Augustinus», sodann in: « Der augustinische Gottes-
beweis », und gelegentlich auch mn andern Veréffentlichungen. In einer
seiner neuesten Schriften : «Awgustinus und seine Bedeutung fiir die
Gegenwart » 4, macht Hessen den Versuch, den Bischof von Hippo,
den neuere Kulturphilosophen und Historiker (Windelband, Harnack)
den «ersten modernen » Menschen nennen, dem modernen Menschen
als den sichersten Pfadfinder auf dem Wege zu Gott vor Augen zu
stellen. ‘

Wir greifen aus dieser Schrift drei Hawptmomente heraus : Hessens
Angriff auf den kosmologischen Gottesbeweis, sodann seine Versuche,

I Leben Jesu, IT. 83 f. :

* Beitrige zur Geschichte der Philosophic des Mittelalters X1X 2, Miinsteri. W,

3 Vgl. Philos. Jahrbuch 1917, 216 ff., und Kqdlin, Die Erkenntnislehre des
hl. Augustin, Sarnen, Ehrli 1920,

4 Stuttgart, Verlag Strecker und Schréder, 1924.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis 159

dem modernen Menschen neue Wege zu bahnen, um zum Dasein
Gottes zu gelangen, sei es durch die kultur- oder wertphilosophische
Begriindung der Religion, oder sei es durch die unmittelbare Gottesschau.

Der Wert der augustinischen Gottesbegriindung liegt nach Hessen
darin, daB wir in ihr nicht jenen Denkschwierigkeiten begegnen wie
beim kausalen Gottesbeweis, den die neuscholastische Philosophie,
dem hl. Thomas folgend, fithre. Hessen bringt den sogenannten kosmo-
logischen Gottesbeweis, wie er gewshnlich von den Apologeten gefiithrt
wird, in die folgende Form :

Alles, was entsteht, hat eine Ursache.
Die Welt ist entstanden.
Folglich hat die Welt eine Ursache.

In allen diesen Satzen findet nun « der erkenntniskritisch geschulte
Blick », wie unser Augustinusforscher meint, « erhebliche Schwierigkeiten,
Aporien ».

Die erste Denkschwierigkeit liegt nach seiner Anschauung im
Obersatz, der das Kausalprinzip ausdriickt, und zwar besteht sie darin,
dall der Begriff Ursache, wie Geyser lehrt, zu den umstrittensten
Problemen der Philosophie gehére. Das beweise {iibrigens auch die
Geschichte des Kausalproblems ; denn hier stinden sich zwei Ansichten
gegeniiber, wovon die eine dem Kausalprinzip objektive Geltung
zuerkenne, die andere sie ihm aber abspreche.

Aber missen wir mit Hessen oder mit Isenkrahe, der mit seiner
Schrift : « Uber die Grundlegung eines biindigen kosmologischen Gottes-
beweises » 1 offenbar einen nicht geringen Einflul auf das Denken
Hessens ausgetibt hat, schon deswegen an der sichern Erkenntnis
eines Dinges verzweifeln oder darauf verzichten, es in seinem wahren
Wesen zu erfassen, weil sich dariiber widersprechende Ansichten
gebildet haben ? Dann dirften wir es aber noch viel weniger wagen,
iiber die Natur der augustinischen Gotteserkenntnis etwas Bestimmtes
zu sagen, weil dariiber auch schon die mannigfaltigsten Ansichten
geduBert worden sind und weil es unvergleichlich schwieriger ist, sie
in ihrer wahren Natur zu erfassen als den Begriff Ursache oder das
Kausalprinzip. DaB aber der Begriff Ursache in so verschiedener
Weise definiert worden ist, wie Isenkrahe in seiner schon erwihnten
Schrift darlegt, ist leicht zu begreifen, wenn man bedenkt, daB die

! Kosel’sche Buchhandlung, Kempten und Miinchen 1915.



160 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

Natur der Erkenntnislehre von ausschlaggebender Bedeutung fiir die
Losung eines solchen Problems ist. Wer mit Locke, Hume und den
iibrigen Empiristen nur die Sinneserfahrung als die einzige Quelle der
Erkenntnis annimmt, kann den Begriff Ursache nicht bilden, kann
auch das Verstiandnis, das zwischen Ursache und Wirkung besteht,
nicht wahrnehmen, sondern er vermag nur eine Aufeinanderfolge von
zwel Erscheinungen festzustellen. Fir die Empiristen ist es daher
auch nicht moglich, die Notwendigkeit und Allgemeingiiltigkeit dieses
Prinzips nachzuweisen, es kann fiir sie nur soweit Geltung haben als
es beobachtet worden ist. Wer mit Kant und den tbrigen Idealisten
den Begriff der Kausalitit als etwas rein Subjektives betrachtet, muf3
leugnen, dall zwischen Kiinstler und Kunstwerk an sich das Verhaltnis
der Ursichlichkeit bestehe, er gelangt also wieder zu einem andern
Begriffe von der Ursache und der Kausalitit als die Empiristen. Alle
aber, die mit Thomas und Aristoteles dem Menschen neben dem niedern
auch ein héheres Erkenntnisvermogen zuschreiben und annehmen, dal3
diese Erkenntnisvermégen von Natur aus auf die Wahrheit hingeordnet
sind, werden die Begriffe Ursache und Wirkung und deren Verhiltnis,
die Kausalitit, in wesentlich gleicher Weise bestimmen ; bei allen
jenen, die wirklich den beiden grollen Denkern auf philosophischem
Gebiete folgen, gehort darum das Kausalprinzip sicherlich nicht zu
den umstrittensten Problemen.

Nach Hessen wiirden freilich auch die an der Scholastik orientierten
Philosophen bei der Begriindung des Kausalprinzips als eines analy-
tischen Urteils weit auseinandergehen. Aber als einzigen Vertreter
der Scholastik, und zwar der Neuscholastik in Deutschland, fiihrt er
nur Geyser an. Andere Anhinger der Neuscholastik, die sich auch
oder vielleicht noch besser an Thomas von Aquin orientiert haben,
wiirdigt Hessen in ihrer Begriindung des Kausalprinzips nicht. Und
doch hitte er bei vielen die Denknotwendigkeit und Allgemeingiiltigkeit
dieses Prinzips in einer Art und Weise begriindet finden konnen, dal3
auch der «erkenntnis-kritisch geschulte Blick » des «modernen Menschen »
sich daran nicht zu stollen verméchte. Wir verweisen nur auf @ut-
berlet !, Hugon 2, Pesch ?, Franzelin *. Gewil} ist nicht zu leugnen,

1 Metaphysik, 1906, 127 f.

2 Metaphysica, ITI. 117 f.

3 Institutiones logicales, I1I. 373 ff.

4 Zeitschrift fir katholische Theologie 1924. 106 ff.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis I61

dal manche Beweise, die fiir das Kausalprinzip gebracht werden,
nicht stichhaltig sind ; sie enthalten eine petitio principii, weil der
Versuch unternommen wird, das Kausalprinzip direkt zu beweisen.
Wer aber das Prinzip indirekt begriindet, es auf das Kontradiktions-
prinzip zuriickfithrt, macht sich dieses Fehlers nicht schuldig.

Bringen wir das Kausalprinzip in folgende Form : was zu existieren
anfdingt, hat eine Ursache, so 1lalit sich ohne Zweifel dartun, dall dieses
Prinzip als ein analytisches Urteil Allgemeingiiltigkeit und Denknot-
wendigkeit aufweist. Analytisch ist jenes Urteil, dessen Wahrheit sich
aus der Vergleichung von Subjekt und Pridikat ergibt, oder dessen
Pridikat im Subjekt enthalten ist. Nun trifft dies aber bei dem Satze
zu : was zu existieren anfingt, hat eine Ursache. Denn wenn etwas
notwendig zu existieren anfingt, mull ein hinreichender Grund fiir
den Anfang der Existenz da sein. Dieser Grund liegt entweder im
Dinge selbst oder in der reinen Moglichkeit oder im Nichts oder
endlich in einem andern Wesen.

Das Ding selbst kann nicht der Grund sein, dal} es zu existieren
anfingt ; denn dann miilte es sich selbst hervorbringen, miilte daher
sein, daB3 es wirken oder sich selbst hervorbringen kénnte, es diirfte
noch nicht sein, weil es erst ins Dasein treten soll. Es liegt also ein
Widerspruch darin, da3 ein Ding in dem Sinn Grund seiner Existenz
sein kann, daB es durch sich selbst zu existieren anfingt. Man kann
jenen Satz: was zu existieren anfingt, hat den Grund der Existenz
in sich selbst, nicht in dem Sinne fassen, als ob damit gesagt sein
sollte : es existiere dieses Ding kraft seiner Wesenheit oder als ob
seine Wesenheit die Existenz verlange; denn, was die Wesenheit
fordert, wird nicht, fingt nicht zu existieren an, sondern es ist so ewig
und unwandelbar wie die Wesenheit selbst.

Ebenso kann die reine Mdglichkeit nicht Grund der anfangenden
Existenz sein, da die Moglichkeit ewig ist, und also mit dem hin-
reichenden Grunde auch die Existenz ewig sein miil3te, nicht anfangen
koénnte. Moglich sind ja auch zahlreiche andere Dinge, die nicht
anfangen zu existieren. Also kann die Moglichkeit nicht hinreichender
Grund sein, daBl etwas wird. Man konnte allerdings einwenden, die
Méglichkeit sei fiir das eine Ding, das zu existieren anfingt, der hin-
reichende Grund, fiir ein anderes nicht. Doch diese Annahme verstie8e
gegen das Kontradiktionsprinzip. 7

Das Nichts kann nicht hinreichender Grund eines Dinges sein,
das zu existieren anfingt, weil der hinreichende Grund ein Etwas ist,

Divus Thomas. ) 11



162 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

und zwar nicht eine bloe Negation oder Privation, sondern etwas
Positives.

Es muB also ein Ding, das zu existieren anfingt, den Grund seiner
Existenz in einem andern Wesen haben. Ein Wesen aber, das in positiver
Weise der Grund ist, dafl ein anderes Ding zu existieren anfangt, wird
Ursache genannt. Also verlangt jedes Ding, das zu existieren anfingt,
eine Ursache.

Hessen wird uns vielleicht erwidern, wie er es auch Geyser gegen-
iiber getan hat : « Der Kern dieses Beweises ist der Gedanke, dal3 der
logische Satz vom hinreichenden Grunde auch im realen Bereich gelten
mul}, weil Denken und Sein ibereinstimmen. » ! Dal} dem aber so ist,
ergibt sich daraus, dall die Erkenntnis nur dann wahr 1st, wenn sie
der Wirklichkeit entspricht, d. h. das Prinzip vom hinreichenden Grunde
hat in der logischen oder Erkenntnisordnung nur seinen Wert, wenn
es auch in der Seinsordnung gilt, die Dinge sind ja das Mal fir den
Intellekt, nicht dieser das Maf} fiir die Dinge. Weil aber Hessen dieses
Prinzip in der logischen Ordnung nicht leugnet, so mul} er auch zugeben,
dafl es in erster Linie im realen Bereich seine Geltung besitzt und erst
in zweiter Linie im logischen.

Der indirekte Beweis fiir das Kausalprinzip kann auch kiirzer
so gefithrt werden : was entsteht, mufl eine Ursache haben. Diese ist
entweder in ithm oder in einem andern Dinge gelegen. Im Dinge selbst
kann die Ursache nicht gelegen sein, denn dann miillte es als Ursache
schon existieren, als Wirkung dagegen, d. h. sofern es erst zu existieren
anfingt, dirfte es noch nicht sein. Es verstoBt also die Annahme,
ein Ding sei Ursache seiner selbst, gegen das Kontradiktionsprinzip.
Ein Ding, das zu existieren anfingt, kann also sein Dasein nur einem
andern Dinge verdanken, dieses aber nennen wir Ursache. Also ergibt
sich aus diesem Beweise, dall in dem Satze : was zu existieren anfiangt,
hat eine Ursache, das Priadikat im Subjekte enthalten ist. Da nun
das Kausalprinzip als analytisches Urteil aus der Wesenheit des
Pridikates sich ergibt, und dies mit Evidenz, so mul} es denknotwendig
und allgemeingiiltig sein, da ja die Wesenheit eines Dinges unverinder-
lich und notwendig ist. Somit ist es moglich, die Denknotwendigkeit
und Allgemeingiiltigkeit des Kausalprinzips durch Begriffsanalyse und
durch Zuriickfithrung auf das Prinzip des Widerspruches zu beweisen,
der Obersatz des kosmologischen Gottesbeweises enthilt demnach keine
uniiberwindliche Aporie.

1 Augustinus und seine Bedeutung fiir die Gegenwart, 56.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis 163

DalB3 es fiir die katholische Apologetik geradezu eine « koperni-
kanische Wendung » ! bedeutete, wenn das Kausalprinzip preisgegeben
wirde, weil es nicht als absolut notwendig und allgemeingiiltig
bewiesen werden konnte, geben wir gerne zu. Eine solche Koperni-
kustat —- Kant rithmte sich éinst einer dhnlichen — wire fiir die
Wissenschaft schlechthin furchtbar verhingnisvoll ; denn der Skeptizis-
mus und Agnostizismus wiren die notwendige Folge.

Auch im Unlersalz des kosmologischen Gottesbeweises: Die Welt
Ist entstanden, erblickt Hessen eine uniiberwindliche Schwierigkeit.
Diese besteht darin, dafl die Kontingenz der Welt sich nicht stringent
nachweisen lasse. Wenn ndmlich manche Apologeten die Kontingenz
dadurch begriinden, dafl sie sagen, man konne sich die Welt ohne
logischen Widerspruch wegdenken, d. h. als nicht existierend denken,
folge daraus nicht schon ohne weiteres notwendig, da ihr auch in
Wirklichkeit die Existenz nicht zukomme. « Beweist die tdeale, logische
Kontingenz der Welt, die in der Denkméglichkeit ihrer Existenz liegt,
schon ohne weiteres ihre reale, metaphysische Kontingenz ? Ware es
nicht moglich, dafl die Welt mir infolge der Beschranktheit meines
menschlichen Erkennens als kontingent erschiene, wihrend sie in
Wirklichkeit doch notwendig existierte ? Ich sehe jedenfalls keine
Moglichkeit, diesen Einwand des kritischen Denkens wirklich zu ent-
kriften. Kann dieses doch noch darauf hinweisen, dal} es im Laufe
der Philosophiegeschichte zahlreiche tiefe und scharfsinnige Denker
gegeben hat, die das Sein der Welt als ein ens necessarium betrachteten.
Alle monistischen und pantheistischen Systeme sind auf diesen
Gedanken aufgebaut. » 2

Aber auch diese zweite Aporie vermag derjenige, der sich in der
scholastischen Literatur iiber diese Frage etwas weiter umsieht, zu
beseitigen. Wenn die Apologeten die Kontingenz der Welt damit
beweisen, daB} sie behaupten, es liege kein Widerspruch darin, die Welt
auch als nicht existierend zu denken, so lil3t sich gegen diesen Beweis,
wird er richtig erfal3t, nichts einwenden. Wer Zeuge ist vom Entstehen
und Vergehen im Weltgeschehen, wer die Welt richtig erfaBBt, erkennt
mit Evidenz, dall er sie nicht als notwendig existierend denken darj,
sondern dafl er sie sogar als kontingent denken muf. _

Zudem ist dieser Beweis nicht der einzige, woraus sich die
Kontingenz der Welt ergibt. Die Richtigkeit dieser Behauptung wird
aus den Beweisen ersichtlich, die wir im folgenden bringen.

T A 2. 0; 39: 2 A a. O. 6o f.



164 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

Wenn die Welt kraft ihrer Wesenheit existierte, so besille sie auch
kraft ihrer Wesenheit alles, ohne das sie nicht existieren kann. Nun aber
ist die Materie vermoge der Wesenheit weder in Ruhe oder in einer
bestimmten Bewegung, noch hat sie einen bestimmten Ort, Aggregat-
zustand und eine bestimmte Figur, sondern sie verhilt sich, wie die
Erfahrung lehrt, gegen dies alles indifferent. Uberdies kénnte sie, wenn
sie dies alles vermoge ihrer Wesenheit besille, sich niemals #indern ;
denn das Wesen einer Sache ist unverdnderlich. Nun aber ist die
Materie veranderlich. Also besitzt die Materie die Existenz nicht vermoge
ihrer Wesenheit oder nicht aus sich, ist also nicht a se, nicht unentstanden.

Die Weltordnung ist nicht durch Zufall entstanden, sondern mul
auf eine geistige, hochst intelligente Ursache zuriickgefithrt werden.
Die Welt ist daher nicht das allein Existierende, sondern auller der
Welt mull es noch ein anderes Sein geben. Nehmen wir an, dieses
Sein sei wiederum von einem andern Sein abhingig, dann existiert
auller der Welt und jenem Sein noch ein drittes Sein usw. Man darf
aber in der Abhingigkeit der Dinge voneinander nicht ins Unendliche
fortschreiten ; denn eine Reihe von Ursachen, wovon die eine die
Wirkung der andern ist, kann nur existieren, wenn es eine erste Ursache
gibt, die nicht mehr von einer andern Ursache hervorgebracht, nicht
Wirkung, sondern nur Ursache ist. Wie namlich der hl. Thomas lehrt,
ist unter den Wirkursachen, von denen die eine die andere hervor-
bringt, die erste die Ursache der zweiten oder mittleren, die mittlere
ist die Ursache der letzten, mag es dann eine oder mehrere Mittel-
ursachen geben. Gibt es keine erste Ursache, so gibt es auch keine
mittlere Ursache. Nimmt man aber eine unendliche Reihe von
Wirkursachen an, so ist keine dieser Ursachen die erste : also gibt
es auch keine mittlere Ursache. Dies ist aber offenbar falsch ; also
mul} es eine erste Wirkursache geben. Es ist daher in Riicksicht auf
die zufilligen Dinge eine erste Ursache anzunehmen, die in jeder
Hinsicht ganz vollkommen, ganz Akt und in keiner Weise in Potenz
ist. Nun aber kann die Materie dieses absolut vollkommene Prinzip
nicht sein ; denn sie ist in vielfacher Hinsicht in Potenz, unvollkommen,
weil sie sich indifferent verhilt gegen einen bestimmten Ort, Aggregat-
zustand, gegen eine bestimmte Figur, gegen den Zustand der Ruhe
und Bewegung, also ist die Materie nicht a se, nicht unentstanden.
Aus dem gleichen Grunde sind auch jene geistigen Substanzen, die
verschiedene Erkenntnis- und Willensakte setzen, nicht absolut voll-
kommen, also nicht a se.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis 165

Zudem ist es ein wissenschaftliches Prinzip, zur Erklirung von
Tatsachen nicht mehr Ursachen anzunehmen, als sich auf Grund davon
erweisen lassen. Nun laBt sich aus der Existenz eines absolut voll-
kommenen Seins, einer Ursache, die in jeder Beziehung vollkommen,
ganz Akt und daher a se unentstanden ist, die Existenz aller andern
Dinge, die aufler ihr sind, erkliren. Also ist die Welt nicht a se, nicht
unentstanden. Wollte man sie dennoch als unentstanden betrachten,
so miiBte man dies nach dem Vorausgehenden als eine rein willkiirliche
Annahme bezeichnen.

Was Hessen In seiner Ansicht, die Kontingenz der Welt lasse
sich nicht beweisen, machtig bestirkt, ist die grolle Reihe der tiefen
und scharfsinnigen Denker, die das Sein der Welt als ein ens neces-
sarium betrachteten und die Tatsache, dall alle monistischen und
pantheistischen Systeme auf diesen Gedanken aufgebaut sind. ! Dazu
bemerken wir folgendes : wir moéchten in keiner Weise in Abrede stellen,
daB3 auch die Begriinder oder Anhédnger falscher Systeme in mancher
Beziehung sehr tiefe und scharfsinnige Denker seien und ihr System,
nachdem sie es einmal auf eine falsche Grundlage gestellt haben, wie
dies bei Kant und Spinoza der Fall ist, folgerichtig ausbauen kénnen,
ist es doch auch méglich, nachdem man einmal in einen falschen Zug
eingestiegen, einen ganzen KErdteil fahrplanmifBig zu durchqueren.
Daf aber der Pantheismus und der Monismus in ihrem Wesen an einem
argen Widerspruch leiden und daher falsch sind, laBt sich mit
Stringenz nachweisen. Daher sind diese Systeme eine schlechte Be-
griindung oder eine schwache Stiitze fiir die These, dall die Kontingenz
der Welt sich nicht mit Sicherheit beweisen lasse.

Vor eine dritte Aporie stellt uns Hessen im Schlufisalz des
kosmologischen Gottesbeweises. « Das kosmologische Argument fiithrt

.., wenn man die Pramissen gelten liflt, zu einem ens necessarium
oder ens a se, das die Ursache der Welt ist. Nun ist aber offenbar von
diesem metaphysischen Begriff des ens a se bis zur religiosen Gottes-
idee noch ein weiter Weg. Denn fiir diese sind von fundamentaler
Bedeutung gewisse ethische Wertpridikate (Heiligkeit, Gerechtigkeit,
Liebe). Die Philosophen, die aus dem Begriff des ens a se den
theistischen Gottesbegriff herleiten wollen, stehen damit vor einer
Schwierigkeit : Wie lassen sich aus einem metaphysischen Begriff ethische
Pridikate, wie aus einem Seinsbegriff Werfmomente gewinnen ? Die

1 A a. O. 61.



166 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

Philosophen, denen diese Schwierigkeit zum BewuBtsein kommt, helfen
sich mit dem scholastischen Axiom : Omne ens est bonum, Alles Sein
ist gut, wertvoll. Auf dieses Axiom gestiitzt, vollziehen sie’ den
Ubergang vom Sein zum Wert, vom metaphysischen zum ethischen
Gebiet, vom Begriff des ens a se zur theistischen Gottesidee.

Allein es fragt sich, wie es mit der logischen Begriindung des
viel berufenen Axioms bestellt ist. Hier betont nun von Hertling
mit Recht, dal die Gleichsetzung des ens mit dem verum und bonum
den theistischen Standpunki bereits vorausselzt. » « Diese Proprietiten »,
so bemerkte er, «haben nur von dem Standpunkte einer theistischen
Weltanschauung aus einen Sinn ; denn ontologisch wahr ist alles
Seiende, sofern es den Ideen des schopferischen Urhebers entspricht,
und ontologisch gut, sofern es mit dem gottlichen Willen iiberein-
stimmt ». « Die Philosophen, die aus dem Begriff des ens a se den
theistischen Gottesbegriff herleiten wollen, setzen diesen also in Wirk-
lichkeit schon voraus, begehen mithin bei ihrer Deduktion eine petitio
principii. » 1

Doch auch diese Schwierigkeit ist fiir denjenigen nicht da, der
in die thomistische Beweisfithrung fiir die Existenz Gottes etwas tiefer
eindringt. Mittels des Kausalprinzips steigt der menschliche Intellekt
vom kontingenten Sein zu Gott auf, dem actus purus. Wenn aber
Gott reine Vollkommenheit ist, dann ist er dies nicht blol3 inbezug
auf sein Wesen, sondern auch inbezug auf seine Attribute. Er erkennt
somit alles auf das vollkommenste, er will aber auch alles auf das
vollkommenste. Daher kann er in keiner Weise mit seinem Willen
von der Norm der Sittlichkeit, die er selbst ist, abweichen, er mul}
also als das absolut vollkommenste Wesen mit allen sittlichen Tugenden
ausgestattet sein, kurz gesagt, er mul}, weil actus purus, auch als das
in ethischer Beziehung vollkommenste Wesen aufgefalit werden. Daraus
ergibt sich, daBB der Weg vom Gottesbegriff des ens a se oder des actus
purus bis zur religiésen Gottesidee nicht so weit ist, wie Hessen glaubt,
und daB dieser Weg ohne petitio principii zuriickgelegt werden kann.
Damit fillt die Aporie weg, die im SchluBlsatz enthalten sein soll.

" Die Behauptung, daB die « Gleichsetzung des ens mit dem bonum
den theistischen Standpunkt bereits voraussetzt», ist falsch ; denn
die beiden Begriffe, sofern sie ontologisch gefaBt werden, kommen
darin {iberein, daf} sie ein Ding bezeichnen, das in irgend einer

1 A, a. O. 62 {.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis 167

Beziehung wirklich vollkommen ist. Dall man aber auf Grund des
Axioms : ens et bonum convertuntur, nicht die moralische Giite eines
Dinges erschlieBen darf, ist fiir den Philosophen, der auf dem Boden
des aristotelisch-scholastischen Systems steht, selbstverstindlich, denn
indem man allem Sein die Proprietit der Giite zuschreibt, will man
doch nicht behaupten, daB alle Dinge in jeder Beziehung, also auch
in moralischer, gut seien, sondern er will den Dingen nur die onto-
logische Giite beilegen.

Aus dem bisherigen ergibt sich, dall der kosmologische Gottes-
beweis auch dem « erkenntniskritisch geschulten Blick » des modernen
Menschen geniigen kann. Im folgenden werden wir darlegen, wie jene
Wege, auf denen Hessen den modernen Menschen an der Hand
Augustins zu Gott hinfithren mochte, infolge ganz bedeutender
« Aporien » ungangbar sind.

Einer dieser Wege besteht in der Losung des Wahrheitsproblems.
Wir geben diesen augustinischen Gottesbeweis, so wie ihn Hessen
darlegt, in Kiirze wieder.! Augustin hat eine Menge Wahrheiten
aufgedeckt, die sich um die Zahl und die Weisheit gruppieren und
die alle den Charakter der Denknotwendigkeit, Unverinderlichkeit und
Allgemeingiiltigkeit, aber auch apriorischen Charakter besitzen. Sie sind
nicht aus der Erfahrung geschépft, kein Produkt des die Sinnesdaten
verarbeitenden Denkens, kein Erzeugnis des Geistes, sondern ein ihm
urspriinglich und objektiv Gegebenes. Sie stellen gewissermallen eine
Welt fiir sich dar, eine objektive, ideale Ordnung. Diese Wahrheiten
sind unwandelbar und allgemein giiltig. Diese Eigenschaften findet
nun der christliche Platoniker unerklirlich ohne die Annahme einer
alle einzelnen Wahrheiten umfassenden wesenhaften Wahrheit, die mit
Gott identisch ist. Die logischen, ethischen und ésthetischen Werte,
die die hohere Kultur ausmachen, sind keine freischwebenden Welten,
sondern haben ihren metaphysischen Halt und Ursprung in einem
absoluten Geistesleben, in Gott. Sie sind ihrem tiefsten Wesen nach
nichts als Ausstrahlungen eines absoluten Geistes. Nach Hessen diirfte
dieser augustinische Gottesbeweis, von ihm als kultur- oder wert-
philosophische Begriindung der Religion charakterisiert, fiir das moderne
Denken, dem sonst der Zugang zu Gott durch erkenntnistheoretische
Schwierigkeiten vielfach versperrt sei, noch iiberzeugende Kraft besitzen,
und dies umsomehr, da dieser Beweis bei einer der modernsten

1A a. O. 28 ff.



168 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

Richtungen der Gegenwartsphilosophie, der sog. Wertphilosophie der
Badenerschule sich wiederfinde.

Nach Hessen ! soll es aber fiir Augustin auller dieser mittelbaren,
rational-diskursiven noch eine unmittelbare, mystisch-intuitive Gottes-
erkenntnis geben. «Mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit » soll sich
aus seinen Ausfithrungen ergeben, dal} es nach der Ansicht des Kirchen-
vaters schon henieden ein gewisses Gotischauen gebe. Seine Ergebnisse
itber dieses Problem zusammenfassend, schreibt Hessen: « Auf den
Hohen der mystischen Kontemplation tritt die Seele wn unmitielbaren
Kontakt mit Gott, nimmt das Gottliche nfuittv wahr, schaut Gott
unmattelbar. Freilich ist diese mystische Gottesschau recht unvoll-
kommen. Sie ist nicht nur zeitlich begrenzt, indem sie blo§3 einen kurzen
Augenblick dauert, sondern auch inhaltlich beschrinkt, insofern sich ihr
« Was» nur ganz unbestimmt (aliquid incommutabile) angeben lil3t.
Andrerseits aber gewihrt sie dem Schauenden eine unmittelbare und
zweifelsfreie Gewifheit iiber das Dasein des geschauten Gegenstandes. » 2

Nach dieser Auffassung wire es also fiir einen jeden Menschen
moglich, Gott nicht blo auf rational-diskursive Weise zu erkennen,
sondern ihn, ohne besondern Gnadenbeistand, auf naturliche Weise
auch unmittelbar zu schauen, ja fir den modernen Menschen wiirde
diese Art und Weise, Gottes Dasein zu erkennen, viel mehr Gewillheit
bieten als die iiblichen kausalen Gottesbeweise.

Es ist hier nicht der Ort, um all die Augustinustexte, die Hessen
zur Begriindung seiner Ansicht bringt, einer kritischen Priifung zu
unterziehen. Es ist dies bereits von Geiger geschehen, der in seiner
beachtenswerten Schrift : Der Intuitionsbegriff in der katholischen
Religionsphilosophie der Gegenwart 3, alle in dieses Problem ein-
schligigen Veroffentlichungen Hessens wiirdigt. Obschon wir Geigers
Ansichten in einigen untergeordneten Fragen nicht teilen, pflichten
wir seinem abschlieBenden Urteil bei : « Wenn Augustinus vom Schauen
Gottes redet, so ist Objekt dieser Intuition Deus-veritas-sapientia-lux-
summa vita-summum bonum-caritas. Der Mensch findet als Ebenbild
Gottes in sich als Wesensziige seines Geistes Wahrheit, Weisheit, Giite.
Durch die Einkehr in sein Inneres, durch Selbstschau wird dieses
Gottesbild unmittelbar erkannt. Es bedarf eines Aufschwunges der
Seele, der Geist mufl nun uber sich hinausgehen (transcendere) ; dann
wird er gleichsam durch diese Wegweiser zum Gottlichen, zum Ewigen

I A, a. O, 79 ff, ? Freiburg, Herder 1926, 54 f. 3 A. a. O. gr.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis 169

hingelenkt und schaut in der ewigen Wahrheit und Weisheit Gott.
Soweit und nicht mehr kann man von natiirlicher Intuition reden.
Eine natiirliche Intuition, kraft deren wir Gott selbst unmittelbar
erkennen konnen, hat Augustinus nicht gelehrt. Das ist der Sinn der
verschiedenen Ausdriicke « Gott schauen®». Wenn wir frither iiber die
Natur der aﬁgustinischen Gotteserkenntnis uns in dem Sinne geduBert
haben, dal nach der Ansicht des Kirchenvaters die Dinge der AuBen-
welt den Geist nur zur Riickkehr in sich selbst anzuregen haben, damit
er die unwandelbare, {iber thm stehende Wahrheit nicht erschliefe,
sondern wummitielbar erjasse ', so wollten wir im wesentlichen dasselbe
behaupten, was Geiger betont, der Mensch vermoge Gott selbst nicht
unmittelbar zu erfassen oder zu erkennen, wohl aber dessen Abbild,
die unverinderliche Wahrheit. Dieser Ansicht diirfte jeder unbefangene
Leser, der Augustin nicht auf das Prokrustesbett moderner Intuitions-
philosophen, z. B. Schelers, spannen méchte, zustimmen.

Die Frage nun, wie Augustin von der Erkenntnis der unver-
dnderlichen Wahrheit aus zur Erkenntnis Gottes selbst gelangt, ist
viel schwieriger zu losen als das Problem, ob Augustin eine
natiirliche intuitive Erkenntnis angenommen hat oder nicht. Wir
haben die Ansicht vertreten, dall der Kirchenvater die unverianderliche
Wahrheit, die zunichst nur_ ein Allgemeinbegriff, etwas Logisches ist
und nicht aus der Aullenwelt abstrahiert ist, hypostasiere, um zur
realen Existenz Gottes zu gelangen, indem wir darauf hinwiesen, daf
es auch der platonischen Philosophie, die Augustins Denken beeinflulit
hatte, eigen gewesen sei, Ideen zu verdinglichen.? Hessen will nun
allerdings in Anlehnung an Baeumker nicht anerkennen, dall es sich
bei Augustin um eine einfache Hypostasierung eines Allgemeinbegriffes
handle ; er glaubt, es sei der Normgedanke, der den Intellekt. zur
Existenz Gottes hintiberfithre. Diese Losung befriedigt uns aber auch
nicht ; denn wenn, wie Baeumker betont, nicht von realen Dingen
aus, sondern von dem nach Augustin im Menschengeist a priori vor-
handenen Wahrheitsbegriff auf die Existenz Gottes geschlossen wird,
gelangen wir nicht zum realen, sondern nur zum idealen Dasein Gottes.
Daher entspricht uns die Auffassung besser, wonach der Kirchenvater die
Wahrheit verdinglicht, und zwar aus dem Grunde, weil er, wie Geiger
schreibt, die Uberzeugung, daB Gott existiert, nie verloren hatte und

1 Kilin, Erkenntnislehre des hl, Augustin, 72 f.
2 A.a. 0. y0 1.



I70 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

er daher, wie von Hertling bemerkt, keinen besondern Gottesbeweis fiir
das Dasein gebraucht hat; die unverinderliche, iiber seinem Geiste
stehende Wahrheit war fiir ihn gleichsam Wegweiser zum Géttlichen und
Ewigen hin. Wenn es wahr ist, wie Hessen selbst sagt, dafl Augustin
an manchen Orten eine Hypostasierung des Wahrheitsbegriffs vollzieht,
warum soll es nicht auch hier angenommen werden diirfen, wo es sich
darum handelt, von der unverinderlichen Wahrheit zur Existenz
Gottes zu gelangen, zumal besonders folgende Stelle dafiir spricht :
Nec jam illud ambigendum est, incommutabilem naturam, quae supra
rationalem mentem sit, Deum esse.?! '

Ubrigens wie man sich auch zu Augustins Begriindung der Existenz
Gottes stellt, ob man annimmt, der Mensch gelange durch Hyposta-
sierung der Wahrheit zu Gott, oder er erschlieBe das Dasein Gottes
auf Grund der apriorischen Normen des Wahren, Guten und Schénen,
oder er vermoge schon hinieden Gott intuitiv zu erkennen, immer
sehen wir uns vor Aporien gestellt. Sicherlich behauptet Hessen, wie
sich aus unsern Ausfithrungen ergibt, viel zu viel, wenn er schreibt,
daBl er mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit nachgewiesen habe, es
gebe nach Augustin fiir den Menschen schon hienieden ein gewisses
unmittelbares Gotischauen, das dem Schauenden eine zweifelsfrete Gewif3-
heit iiber das Dasein Gottes gewihre.

Aber auch in der rational-diskursiven Gotteserkenntnis, die Hessen
dem Bischof von Hippo zuschreibt, ist eine grole Aporie gelegen. Denn
was berechtigt, von den logischen, ethischen und 4sthetischen Normen,
die nicht aus der innern oder duBern Erfahrung geschopft und daher
nicht auf einer realen Grundlage begriindet sind, auf einen realen
« Substanzgrund » dieser Normen zu-schlieflen ?

Noch klarer tritt das Ungeniigende eines solchen Gottesbeweises
zutage, wenn dieser, wie es Hessen nachzuweisen sucht, mit der kultur-
oder wertphilosophischen Begriundung der Religion, wie sie die Badener
Schule vertritt, sich decken soll. Es ist gleichgiiltig, ob man mit
Windelband Gott als ein Postulat der « theoretischen » und nicht mit
Kant als ein Postulat der « praktischen» Vernunft betrachtet ; wir
gelangen durch diesen Gottesbeweis, wie ihn der Begriinder der Badener
Schule vorschligt, gleich wie bei Kant nicht {iber eine blo subjektive,
apriorische Begriffswelt hinaus zu einem realen, personlichen Wesen ;
jener « iibererfahrungsmiBige Lebenszusammenhang der Personlich-

1 De ver. relig., c. 31, n. 57.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis I71

keiten », den Windelband mit dem Namen Goltheit bezeichnet, ist, wie
die logischen, ethischen und dsthetischen Begriffe oder Normen, nicht
in einer realen Innen- oder AuBenwelt begriindet, daher nicht etwas
Objektiv-Reales, sondern nur etwas Subjektiv-Logisches.

Angesichts der von uns hervorgehobenen Schwierigkeiten, die in
der augustinischen Gottesbegriindung, besonders wie sie Hessen auf-
gefalit wissen will, enthalten sind, miissen wir es entschieden verneinen,
daB3 diese Art von Gottesbegriindung fiir den modernen Menschen ein
wertvoller Ersatz ist an Stelle der alten, wie wir sie bei St. Thomas
von Aquin finden. Die so sicheren quinque viae verlassen, auf denen
der Aquinate den menschlichen Intellekt zu Gott hinauffithrt, um
dafiir dem Gottesbediirfnis mittels eines modernen neukantianischen
Surrogates entgegenzukommen, hieBe den Quell lebendigen Wassers
verlassen, und Brunnen graben, die durchlichert sind und kein Wasser
zu halten vermogen. !

1 Vgl. Jerem. 2, 13.



	Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

