
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

Autor: Kälin, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alte und neue

Wege zur Gotteserkenntnis.

Von Dr. P. Bernard KÄLIN O. S. B., Samen.

Anima humana naturaliter Christiana, der Mensch besitzt, wie
schon Tertulian einst gelehrt, ein natürliches Bedürfnis, Gott, von dem er

ausgegangen, dem er sein Dasein verdankt, zu erkennen und sich ihm
in Liebe zuzuwenden. Diese Tatsache macht sich in den letzten
Jahrzehnten wieder besonders dadurch bemerkbar, daß die Zahl der

Schriften, die Weltanschauungs- oder religiöse Fragen zum Gegenstand
haben, fast Legion ist. Aber die moderne, nicht katholische Philosophie,
die auf der ganzen Linie mehr oder weniger an der Einseitigkeit des

Empirismus oder Idealismus krankt, und jene Theologie, die auf diese

beiden Systeme aufgebaut ist, haben den Weg zu Gott versperrt.
Denn sie haben dem Kausalprinzip, das für den Intellekt das Mittel
bildet, sich von den Geschöpfen zu einem persönlichen, realen Gott
aufzuschwingen, die objektive und allgemeine Geltung und damit
jeden wahren Wert abgesprochen. Da indes das Bedürfnis nach

Religion doch gestillt sein will, hat man das Dasein Gottes, das man
wissenschaftlich nicht mehr zu begründen vermochte, auf andere Weise

zu retten versucht.' Kant benützt die praktische Vernunft, um Gott,
dem er mit der theoretischen gleichsam den Abschied gegeben, wieder
zurückkommen zu lassen. Die Modernisten, für die der Denker von
Königsberg auf philosophischem Gebiete der eigentliche Gewährsmann

ist, lassen die Erkenntnis vom Dasein und der Natur Gottes, vom
Unterbewußtsein, wo sie zunächst eine Zeitlang eingebettet liegt, ins
Oberbewußtsein einbrechen. Damit steht für sie die Existenz Gottes
fest, ohne daß sie jenen Weg gegangen sind, den der hl. Paulus im
Römerbrief (i, 20) gezeichnet hat. In neuester Zeit wird wieder, wie
schon früher, der Versuch gemacht, Gott unmittelbar durch Intuition
zu erfassen, ja dies soll nach manchen der viel sicherere Weg sein,

um zum Dasein Gottes zu gelangen als jener, auf den der Völker-



158 Alte und neue Wege zur Gotteserlcenntnis

apostel hinweist und den der hl. Thomas von Aquin als den einzig
zuverlässigen bezeichnet. So schreibt Wittig : «Ich wäre elend daran,
wenn ich Gott nur durch Schlußfolgerungen erkennen könnte.
Schlußfolgerungen sind wie Eisschollen auf dem treibenden Strom. Man
kann darauf treten, kann von einer auf die andere springen, kann
vielleicht hinüber bis ans andere Ufer, aber sicher ist es nicht Ich
traue nur den allernächsten Schlußfolgerungen Ich war immer
Gegner aller jener Lehren, welche die Gottesschau auf Erden gar zu
sehr mittelbar machen » Es ist schön, daß jetzt wieder
Philosophen aufstehen, die den Mut haben, zu sagen : « Es gibt ein
Schauen Gottes und seiner ewigen Wahrheiten ». 1 Unter diesen

Philosophen ist der Kölner Privatdozent Dr. Johannes Hessen zu nennen,
der im letzten Dezennium eine sehr fruchtbare schriftstellerische

Tätigkeit auf dem Gebiete der Augustinusforschung entfaltet hat.
Im Jahre 1916 veröffentlichte er die in der Schule Mausbachs

ausgearbeitete Dissertation « Die Begründung der Erkenntnis nach dem
hl. Augustinus ».

2 Sie blieb in Hauptpunkten (die Natur der
intellektuellen Erkenntnis und die Erkenntnis der Existenz Gottes) nicht
unangefochten. 3 Nachdem Hessen zugegeben, daß die aristotelische
Abstraktionslehre bei Augustin sich nicht finde, beschäftigte er sich
besonders mit dem Problem der augustinischen Gotteserkenntnis, dessen

Lösung, wie er sie in seiner Dissertation geboten, auch nicht allgemeine
Zustimmung gefunden hatte. Die Ergebnisse seiner Forschungen legt
er zunächst in der Schrift dar : « Die unmittelbare Gotteserkenntnis
nach dem hl. Augustinus », sodann in : « Der augustinische Gottesbeweis

», und gelegentlich auch in andern Veröffentlichungen. In einer
seiner neuesten Schriften : « Augustinus und seine Bedeutung jür die

Gegenwart »4, macht Hessen den Versuch, den Bischof von Hippo,
den neuere Kulturphilosophen und Historiker (Windelband, Harnack)
den « ersten modernen » Menschen nennen, dem modernen Menschen

als den sichersten Pfadfinder auf dem Wege zu Gott vor Augen zu
stellen.

Wir greifen aus dieser Schrift drei Hartfitmomente heraus : Hessens

Angriff auf den kosmologischen Gottesbeweis, sodann seine Versuche,

1 Leben Jesu, IT. 83 f.
2 Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters XIX 2, Münster i.W.
3 Vgl. Philos. Jahrbuch 1917, 216 ff., und Kälin, Die Erkenntnislehre des

hl. Augustin, Sarnen, Ehrli 1920.
4 Stuttgart, Verlag Strecker und Schröder, 1924.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis I59

dem modernen Menschen neue Wege zu bahnen, um zum Dasein

Gottes zu gelangen, sei es durch die kultur- oder wertphilosophische
Begründung der Religion, oder sei es durch die unmittelbare Gottesschau.

Der Wert der augustinischen Gottesbegründung liegt nach Hessen

darin, daß wir in ihr nicht jenen DenkSchwierigkeiten begegnen wie
beim kausalen Gottesbeweis, den die neuscholastische Philosophie,
dem hl. Thomas folgend, führe. Hessen bringt den sogenannten kosmo-
logischen Gottesbeweis, wie er gewöhnlich von den Apologeten geführt
wird, in die folgende Form :

Alles, was entsteht, hat eine Ursache.
Die Welt ist entstanden.

Folglich hat die Welt eine Ursache.

In allen diesen Sätzen findet nun « der erkenntniskritisch geschulte
Blick », wie unser Augustinusforscher meint, « erhebliche Schwierigkeiten,
Aporien ».

Die erste Denkschwierigkeit liegt nach seiner Anschauung im
Obersatz, der das Kausalprinzip ausdrückt, und zwar besteht sie darin,
daß der Begriff Ursache, wie Geyser lehrt, zu den umstrittensten
Problemen der Philosophie gehöre. Das beweise übrigens auch die
Geschichte des Kausalproblems ; denn hier ständen sich zwei Ansichten
gegenüber, wovon die eine dem Kausalprinzip objektive Geltung
zuerkenne, die andere sie ihm aber abspreche.

Aber müssen wir mit Hessen oder mit Isenkrahe, der mit seiner
Schrift : « Über die Grundlegung eines bündigen kosmologischen
Gottesbeweises »1 offenbar einen nicht geringen Einfluß auf das Denken
Hessens ausgeübt hat, schon deswegen an der sichern Erkenntnis
eines Dinges verzweifeln oder darauf verzichten, es in seinem wahren
Wesen zu erfassen, weil sich darüber widersprechende Ansichten
gebildet haben Dann dürften wir es aber noch viel weniger wagen,
über die Natur der augustinischen Gotteserkenntnis etwas Bestimmtes
zu sagen, weil darüber auch schon die mannigfaltigsten Ansichten
geäußert worden sind und weil es unvergleichlich schwieriger ist, sie

in ihrer wahren Natur zu erfassen als den Begriff Ursache oder das

Kausalprinzip. Daß aber der Begriff Ursache in so verschiedener
Weise definiert worden ist, wie Isenkrahe in seiner schon erwähnten
Schrift darlegt, ist leicht zu begreifen, wenn man bedenkt, daß die

1 Kösel'sche Buchhandlung, Kempten und München 1915.



l6o Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

Natur der Erkenntnislehre von ausschlaggebender Bedeutung für die

Lösung eines solchen Problems ist. Wer mit Locke, Hume und den

übrigen Empiristen nur die Sinneserfahrung als die einzige Quelle der
Erkenntnis annimmt, kann den Begriff Ursache nicht bilden, kann
auch das Verständnis, das zwischen Ursache und Wirkung besteht,
nicht wahrnehmen, sondern er vermag nur eine Aufeinanderfolge von
zwei Erscheinungen festzustellen. Für die Empiristen ist es daher
auch nicht möglich, die Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit dieses

Prinzips nachzuweisen, es kann für sie nur soweit Geltung haben als

es beobachtet worden ist. Wer mit Kant und den übrigen Idealisten
den Begriff der Kausalität als etwas rein Subjektives betrachtet, muß

leugnen, daß zwischen Künstler und Kunstwerk an sich das Verhältnis
der Ursächlichkeit bestehe, er gelangt also wieder zu einem andern

Begriffe von der Ursache und der Kausalität als die Empiristen. Alle
aber, die mit Thomas und Aristoteles dem Menschen neben dem niedern
auch ein höheres Erkenntnisvermögen zuschreiben und annehmen, daß

diese Erkenntnisvermögen von Natur aus auf die Wahrheit hingeordnet
sind, werden die Begriffe Ursache und Wirkung und deren Verhältnis,
die Kausalität, in wesentlich gleicher Weise bestimmen ; bei allen

jenen, die wirklich den beiden großen Denkern auf philosophischem
Gebiete folgen, gehört darum das Kausalprinzip sicherlich nicht zu
den umstrittensten Problemen.

Nach Hessen würden freilich auch die an der Scholastik orientierten
Philosophen bei der Begründung des Kausalprinzips als eines
analytischen Urteils weit auseinandergehen. Aber als einzigen Vertreter
der Scholastik, und zwar der Neuscholastik in Deutschland, führt er

nur Geyser an. Andere Anhänger der Neuscholastik, die sich auch
oder vielleicht noch besser an Thomas von Aquin orientiert haben,

würdigt Hessen in ihrer Begründung des Kausalprinzips nicht. Und
doch hätte er bei vielen die Denknotwendigkeit und Allgemeingültigkeit
dieses Prinzips in einer Art und Weise begründet finden können, daß

auch der « erkenntnis-kritisch geschulte Blick » des « modernen Menschen »

sich daran nicht zu stoßen vermöchte. Wir verweisen nur auf (S-ut-

berlet1, Hugon2, Pesch3, Franzelin 4. Gewiß ist nicht zu leugnen,

1 Metaphysik, 1906, 127 f.
2 Metaphysical III. 117 f.
3 Institutiones logicales, III. 373 ff.
1 Zeitschrift für katholische Theologie 1924. 196 ff.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis 161

daf3 manche Beweise, die für das Kausalprinzip gebracht werden,
nicht stichhaltig sind ; sie enthalten eine petitio principii, weil der
Versuch unternommen wird, das Kausalprinzip direkt zu beweisen.
Wer aber das Prinzip indirekt begründet, es auf das Kontradiktionsprinzip

zurückführt, macht sich dieses Fehlers nicht schuldig.
Bringen wir das Kausalprinzip in folgende Form : was zu existieren

anfängt, hat eine Ursache, so läßt sich ohne Zweifel dartun, daß dieses

Prinzip als ein analytisches Urteil Allgemeingültigkeit und
Denknotwendigkeit aufweist. Analytisch ist jenes Urteil, dessen Wahrheit sich

aus der Vergleichung von Subjekt und Prädikat ergibt, oder dessen

Prädikat im Subjekt enthalten ist. Nun trifft dies aber bei dem Satze

zu : was zu existieren anfängt, hat eine Ursache. Denn wenn etwas

notwendig zu existieren anfängt, muß ein hinreichender Grund für
den Anfang der Existenz da sein. Dieser Grund liegt entweder im

Dinge selbst oder in der reinen Möglichkeit oder im Nichts oder

endlich in einem andern Wesen.

Das Ding selbst kann nicht der Grund sein, daß es zu existieren

anfängt ; denn dann müßte es sich selbst hervorbringen, müßte daher

sein, daß es wirken oder sich selbst hervorbringen könnte, es dürfte
noch nicht sein, weil es erst ins Dasein treten soll. Es liegt also ein

Widerspruch darin, daß ein Ding in dem Sinn Grund seiner Existenz
sein kann, daß es durch sich selbst zu existieren anfängt. Man kann

jenen Satz : was zu existieren anfängt, hat den Grund der Existenz
in sich selbst, nicht in dem Sinne fassen, als ob damit gesagt sein

sollte : es existiere dieses Ding kraft seiner Wesenheit oder als ob

seine Wesenheit die Existenz verlange ; denn, was die Wesenheit

fordert, wird nicht, fängt nicht zu existieren an, sondern es ist so ewig
und unwandelbar wie die Wesenheit selbst.

Ebenso kann die reine Möglichkeit nicht Grund der anfangenden
Existenz sein, da die Möglichkeit ewig ist, und also mit dem
hinreichenden Grunde auch die Existenz ewig sein müßte, nicht anfangen
könnte. Möglich sind ja auch zahlreiche andere Dinge, die nicht
anfangen zu existieren. Also kann die Möglichkeit nicht hinreichender
Grund sein, daß etwas wird. Man könnte allerdings einwenden, die

Möglichkeit sei für das eine Ding, das zu existieren anfängt, der
hinreichende Grund, für ein anderes nicht. Doch diese Annahme verstieße

gegen das Kontradiktionsprinzip.
Das Nichts kann nicht hinreichender Grund eines Dinges sein,

das zu existieren anfängt, weil der hinreichende Grund ein Etwas ist,

Divus Thomas. 11



IÔ2 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

und zwar nicht eine bloße Negation oder Privation, sondern etwas
Positives.

Es muß also ein Ding, das zu existieren anfängt, den Grund seiner
Existenz in einem andern Wesen haben. Ein Wesen aber, das in positiver
Weise der Grund ist, daß ein anderes Ding zu existieren anfängt, wird
Ursache genannt. Also verlangt jedes Ding, das zu existieren anfängt,
eine Ursache.

Hessen wird uns vielleicht erwidern, wie er es auch Geyser gegenüber

getan hat : « Der Kern dieses Beweises ist der Gedanke, daß der

logische Satz vom hinreichenden Grunde auch im realen Bereich gelten
muß, weil Denken und Sein übereinstimmen. »1 Daß dem aber, so ist,
ergibt sich daraus, daß die Erkenntnis nur dann wahr ist, wenn sie

der Wirklichkeit entspricht, d. h. das Prinzip vom hinreichenden Grunde
hat in der logischen oder Erkenntnisordnung nur seinen Wert, wenn
es auch in der Seinsordnung gilt, die Dinge sind ja das Maß für den

Intellekt, nicht dieser das Maß für die Dinge. Weil aber Hessen dieses

Prinzip in der logischen Ordnung nicht leugnet, so muß er auch zugeben,
daß es in erster Linie im realen Bereich seine Geltung besitzt und erst
in zweiter Linie im logischen.

Der indirekte Beweis für das Kausalprinzip kann auch kürzer
so geführt werden : was entsteht, muß eine Ursache haben. Diese ist
entweder in ihm oder in einem andern Dinge gelegen. Im Dinge selbst
kann die Ursache nicht gelegen sein, denn dann müßte es als Ursache
schon existieren, als Wirkung dagegen, d. h. sofern es erst zu existieren

anfängt, dürfte es noch nicht sein. Es verstößt also die Annahme,
ein Ding sei Ursache seiner selbst, gegen das Kontradiktionsprinzip.
Ein Ding, das zu existieren anfängt, kann also sein Dasein nur einem
andern Dinge verdanken, dieses aber nennen wir Ursache. Also ergibt
sich aus diesem Beweise, daß in dem Satze : was zu existieren anfängt,
hat eine Ursache, das Prädikat im Subjekte enthalten ist. Da nun
das Kausalprinzip als analytisches Urteil aus der Wesenheit des

Prädikates sich ergibt, und dies mit Evidenz, so muß es denknotwendig
und allgemeingültig sein, da ja die Wesenheit eines Dinges unveränderlich

und notwendig ist. Somit ist es möglich, die Denknotwendigkeit
und Allgemeingültigkeit des Kausalprinzips durch Begriffsanalyse und
durch Zurückführung auf das Prinzip des Widerspruches zu beweisen,
der Obersatz des kosmologischen Gottesbeweises enthält demnach keine
unüberwindliche Aporie.

1 Augustinus und seine Bedeutung für die Gegenwart, 56.



Alte und. neue Wege zur Gotteserkenntnis 163

Daß es für die katholische Apologetik geradezu eine « koperni-
kanische Wendung » 1 bedeutete, wenn das Kausalprinzip preisgegeben
würde, weil es nicht als absolut notwendig und allgemeingültig
bewiesen werden könnte, geben wir gerne zu. Eine solche Koperni-
kustat Kant rühmte sich èinst einer ähnlichen — wäre für die
Wissenschaft schlechthin furchtbar verhängnisvoll ; denn der Skeptizismus

und Agnostizismus wären die notwendige Folge.
Auch im Untersatz des kosmologischen Gottesbeweises : Die Welt

ist entstanden, erblickt Hessen eine unüberwindliche Schwierigkeit.
Diese besteht darin, daß die Kontingenz der Welt sich nicht stringent
nachweisen lasse. Wenn nämlich manche Apologeten die Kontingenz
dadurch begründen, daß sie sagen, man könne sich die Welt ohne

logischen Widerspruch wegdenken, d. h. als nicht existierend denken,
folge daraus nicht schon ohne weiteres notwendig, daß ihr auch in
Wirklichkeit die Existenz nicht zukomme. « Beweist die ideale, logische

Kontingenz der Welt, die in der Denkmöglichkeit ihrer Existenz liegt,
schon ohne weiteres ihre reale, metaphysische Kontingenz Wäre es

nicht möglich, daß die Welt mir infolge der Beschränktheit meines

menschlichen Erkennens als kontingent erschiene, während sie in
Wirklichkeit doch notwendig existierte Ich sehe jedenfalls keine

Möglichkeit, diesen Einwand des kritischen Denkens wirklich zu
entkräften. Kann dieses doch noch darauf hinweisen, daß es im Laufe
der Philosophiegeschichte zahlreiche tiefe und scharfsinnige Denker
gegeben hat, die das Sein der Welt als ein ens necessarium betrachteten.
Alle monistischen und pantheistischen Systeme sind auf diesen
Gedanken aufgebaut. » 2

Aber auch diese zweite Aporie vermag derjenige, der sich in der
scholastischen Literatur über diese Frage etwas weiter umsieht, zu
beseitigen. Wenn die Apologeten die Kontingenz der Welt damit
beweisen, daß sie behaupten, es liege kein Widerspruch darin, die Welt
auch als nicht existierend zu denken, so läßt sich gegen diesen Beweis,
wird er richtig erfaßt, nichts einwenden. Wer Zeuge ist vom Entstehen
und Vergehen im Weltgeschehen, wer die Welt richtig erfaßt, erkennt
mit Evidenz, daß er sie nicht als notwendig existierend denken darf,
sondern daß er sie sogar als kontingent denken muß.

Zudem ist dieser Beweis nicht der einzige, woraus sich die

Kontingenz der Welt ergibt. Die Richtigkeit dieser Behauptung wird
aus den Beweisen ersichtlich, die wir im folgenden bringen.

1 A. a. O. 59. 2 A. a. O. 60 f.



164 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

Wenn die Welt kraft ihrer Wesenheit existierte, so besäße sie auch
kraft ihrer Wesenheit alles, ohne das sie nicht existieren kann. Nun aber
ist die Materie vermöge der Wesenheit weder in Ruhe oder in einer
bestimmten Bewegung, noch hat sie einen bestimmten Ort, Aggregatzustand

und eine bestimmte Figur, sondern sie verhält sich, wie die

Erfahrung lehrt, gegen dies alles indifferent. Überdies, könnte sie, wenn
sie dies alles vermöge ihrer Wesenheit besäße, sich niemals ändern ;

denn das Wesen einer Sache ist unveränderlich. Nun aber ist die
Materie veränderlich. Also besitzt die Materie die Existenz nicht vermöge
ihrer Wesenheit oder nicht aus sich, ist also nicht a se, nicht unentstanden.

Die Weltordnung ist nicht durch Zufall entstanden, sondern muß
auf eine geistige, höchst intelligente Ursache zurückgeführt werden.
Die Welt ist daher nicht das allein Existierende, sondern außer der
Welt muß es noch ein anderes Sein geben. Nehmen wir an, dieses

Sein sei wiederum von einem andern Sein abhängig, dann existiert
außer der Welt und jenem Sein noch ein drittes Sein usw. Man darf
aber in der Abhängigkeit der Dinge voneinander nicht ins Unendliche
fortschreiten ; denn eine Reihe von Ursachen, wovon die eine die

Wirkung der andern ist, kann nur existieren, wenn es eine erste Ursache

gibt, die nicht mehr von einer andern Ursache hervorgebracht, nicht
Wirkung, sondern nur Ursache ist. Wie nämlich der hl. Thomas lehrt,
ist unter den Wirkursachen, von denen die eine die andere hervorbringt,

die erste die Ursache der zweiten oder mittleren, die mittlere
ist die Ursache der letzten, mag es dann eine oder mehrere
Mittelursachen geben. Gibt es keine erste Ursache, so gibt es auch keine
mittlere Ursache. Nimmt man aber eine unendliche Reihe von
Wirkursachen an, so ist keine dieser Ursachen die erste ; also gibt
es auch keine mittlere Ursache. Dies ist aber offenbar falsch ; also

muß es eine erste Wirkursache geben. Es ist daher in Rücksicht auf
die zufälligen Dinge eine erste Ursache anzunehmen, die in jeder
Hinsicht ganz vollkommen, ganz Akt und in keiner Weise in Potenz
ist. Nun aber kann die Materie dieses absolut vollkommene Prinzip
nicht sein ; denn sie ist in vielfacher Hinsicht in Potenz, unvollkommen,
weil sie sich indifferent verhält gegen, einen bestimmten Ort, Aggregatzustand,

gegen eine bestimmte Figur, gegen den Zustand der Ruhe
und Bewegung, also ist die Materie nicht a se, nicht unentstanden.
Aus dem gleichen Grunde sind auch jene geistigen Substanzen, die
verschiedene Erkenntnis- und Willensakte setzen, nicht absolut
vollkommen, also nicht a se.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis 165

Zudem ist es ein wissenschaftliches Prinzip, zur Erklärung von
Tatsachen nicht mehr Ursachen anzunehmen, als sich auf Grund davon
erweisen lassen. Nun läßt sich aus der Existenz eines absolut
vollkommenen Seins, einer Ursache, die in jeder Beziehung vollkommen,
ganz Akt und daher a se unentstanden ist, die Existenz aller andern
Dinge, die außer ihr sind, erklären. Also ist die Welt nicht a se, nicht
unentstanden. Wollte man sie dennoch als unentstanden betrachten,
so müßte man dies nach dem Vorausgehenden als eine rein willkürliche
Annahme bezeichnen.

Was Hessen in seiner Ansicht, die Kontingenz der Welt lasse

sich nicht beweisen, mächtig bestärkt, ist die große Reihe der tiefen
und scharfsinnigen Denker, die das Sein der Welt als ein ens neces-
sarium betrachteten und die Tatsache, daß alle monistischen und
pantheistischen Systeme auf diesen Gedanken airfgebaut sind. 1 Dazu
bemerken wir folgendes : wir möchten in keiner Weise in Abrede stellen,
daß auch die Begründer oder Anhänger falscher Systeme in mancher

Beziehung sehr tiefe und scharfsinnige Denker seien und ihr System,
nachdem sie es einmal auf eine falsche Grundlage gestellt haben, wie
dies bei Kant und Spinoza der Fall ist, folgerichtig ausbauen können,
ist es doch auch möglich, nachdem man einmal in einen falschen Zug
eingestiegen, einen ganzen Erdteil fahrplanmäßig zu durchqueren.
Daß aber der Pantheismus und der Monismus in ihrem Wesen an einem

argen Widerspruch leiden und daher falsch sind, läßt sich mit
Stringenz nachweisen. Daher sind diese Systeme eine schlechte

Begründung oder eine schwache Stütze für die These, daß die Kontingenz
der Welt sich nicht mit Sicherheit beweisen lasse.

Vor eine dritte Aporie stellt uns Hessen im Schlußsatz des

kosmologischen Gottesbeweises. « Das kosmologische Argument führt
wenn man die Prämissen gelten läßt, zu einem ens necessarium

oder ens a se, das die Ursache der Welt ist. Nun ist aber offenbar von
diesem metaphysischen Begriff des ens a se bis zur religiösen Gottesidee

noch ein weiter Weg. Denn für diese sind von fundamentaler
Bedeutung gewisse ethische Wertprädikate (Heiligkeit, Gerechtigkeit,
Liebe). Die Philosophen, die aus dem Begriff des ens a se den

theistischen Gottesbegriff herleiten wollen, stehen damit vor einer

Schwierigkeit : Wie lassen sich aus einem metaphysischen Begriff ethische

Prädikate, wie aus einem Semsbegriff Wertmomente gewinnen Die

1 A. a. O. 61.



166 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

Philosophen, denen diese Schwierigkeit zum Bewußtsein kommt, helfen
sich mit dem scholastischen Axiom : Omne ens est bonum, Alles Sein

ist gut, wertvoll. Auf dieses Axiom gestützt, vollziehen sie' den

Ubergang vom Sein zum Wert, vom metaphysischen zum ethischen

Gebiet, vom Begriff des ens a se zur theistischen Gottesidee.

Allein es fragt sich, wie es mit der logischen Begründung des

viel berufenen Axioms bestellt ist. Hier betont nun von Hertling
mit Recht, daß die Gleichsetzung des ens mit dem verum und bonum
den theistischen Standpunkt bereits voraussetzt. » « Diese Proprietäten »,

so bemerkte er, « haben nur von dem Standpunkte einer theistischen

Weltanschauung aus einen Sinn ; denn ontologisch wahr ist alles

Seiende, sofern es den Ideen des schöpferischen Urhebers entspricht,
und ontologisch gut, sofern es mit dem göttlichen Willen übereinstimmt

». « Die Philosophen, die aus dem Begriff des ens a se den

theistischen Gottesbegriff herleiten wollen, setzen diesen also in
Wirklichkeit schon voraus, begehen mithin bei ihrer Deduktion eine petitio
principii. » 1

Doch auch diese Schwierigkeit ist für denjenigen nicht da, der
in die thomistische Beweisführung für die Existenz Gottes etwas tiefer
eindringt. Mittels des Kausalprinzips steigt der menschliche Intellekt
vom kontingenten Sein zu Gott auf, dem actus purus. Wenn aber

Gott reine Vollkommenheit ist, dann ist er dies nicht bloß inbezug
auf sein Wesen, sondern auch inbezug auf seine Attribute. Er erkennt
somit alles auf das vollkommenste, er will aber auch alles auf das

vollkommenste. Daher kann er in keiner Weise mit seinem Willen
von der Norm der Sittlichkeit, die er selbst ist, abweichen, er muß
also als das absolut vollkommenste Wesen mit allen sittlichen Tugenden

ausgestattet sein, kurz gesagt, er muß, weil actus purus, auch als das

in ethischer Beziehung vollkommenste Wesen aufgefaßt werden. Daraus

ergibt sich, daß der Weg vom Gottesbegriff des ens a se oder des actus

purus bis zur religiösen Gottesidee nicht so weit ist, wie Hessen glaubt,
und daß dieser Weg ohne petitio principii zurückgelegt werden kann.
Damit fällt die Aporie weg, die im Schlußsatz enthalten sein soll.

' Die Behauptung, daß die « Gleichsetzung des ens mit dem bonum
den theistischen Standpunkt bereits voraussetzt », ist falsch ; denn
die beiden Begriffe, sofern sie ontologisch gefaßt werden, kommen
darin überein, daß sie ein Ding bezeichnen, das in irgend einer

1 A. a. O. 62 f.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis 167

Beziehung wirklich vollkommen ist. Daß man aber auf Grund des

Axioms : ens et bonum convertuntur, nicht die moralische Güte eines

Dinges erschließen darf, ist für den Philosophen, der auf dem Boden
des aristotelisch-scholastischen Systems steht, selbstverständlich, denn
indem man allem Sein die Proprietät der Güte zuschreibt, will man
doch nicht behaupten, daß alle Dinge in jeder Beziehung, also auch
in moralischer, gut seien, sondern er will den Dingen nur die onto-
logische Güte beilegen.

Aus dem bisherigen ergibt sich, daß der kosmologische Gottesbeweis

auch dem « erkenntniskritisch geschulten Blick » des modernen
Menschen genügen kann. Im folgenden werden wir darlegen, wie jene
Wege, auf denen Hessen den modernen Menschen an der Hand
Augustins zu Gott hinführen möchte, infolge ganz bedeutender
« Aporien » ungangbar sind.

Einer dieser Wege besteht in der Lösung des Wahrheitsproblems.
Wir geben diesen augustinisehen Gottesbeweis, so wie ihn Hessen

darlegt, in Kürze wieder.1 Augustin hat eine Menge Wahrheiten
aufgedeckt, die sich um die Zahl und die Weisheit gruppieren und
die alle den Charakter der Denknotwendigkeit, Unveränderlichkeit und

Allgemeingültigkeit, aber auch apriorischen Charakter besitzen. Sie sind

nicht aus der Erfahrung geschöpft, kein Produkt des die Sinnesdaten

verarbeitenden Denkens, kein Erzeugnis des Geistes, sondern ein ihm

ursprünglich und objektiv Gegebenes. Sie stellen gewissermaßen eine

Welt für sich dar, eine objektive, ideale Ordnung. Diese Wahrheiten
sind unwandelbar und allgemein gültig. Diese Eigenschaften findet
nun der christliche Platoniker unerklärlich ohne die Annahme einer
alle einzelnen Wahrheiten umfassenden wesenhaften Wahrheit, die mit
Gott identisch ist. Die logischen, ethischen und ästhetischen Werte,
die die höhere Kultur ausmachen, sind keine freischwebenden Welten,
sondern haben ihren metaphysischen Halt und Ursprung in einem

absoluten Geistesleben, in Gott. Sie sind ihrem tiefsten Wesen nach

nichts als Ausstrahlungen eines absoluten Geistes. Nach Hessen dürfte
dieser augustinische Gottesbeweis, von ihm als kultur- oder
wertphilosophische Begründung der Religion charakterisiert, für das moderne

Denken, dem sonst der Zugang zu Gott durch erkenntnistheoretische

Schwierigkeiten vielfach versperrt sei, noch überzeugende Kraft besitzen,
und dies umsomehr, da dieser Beweis bei einer der modernsten

1 A. a. O. 28 ff.



i68 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

Richtungen der Gegenwartsphilosophie, der sog. Wertphilosophie der
Badenerschule sich wiederfinde.

Nach Hessen 1 soll es aber für Augustin außer dieser mittelbaren,
rational-diskursiven noch eine unmittelbare, mystisch-intuitive
Gotteserkenntnis geben. « Mit aller wünschenswerten Deutlichkeit » soll sich

aus seinen Ausführungen ergeben, daß es nach der Ansicht des Kirchenvaters

schon hienieden ein gewisses Gottschauen gebe. Seine Ergebnisse
über dieses Problem zusammenfassend, schreibt Hessen : « Auf den

Höhen der mystischen Kontemplation tritt die Seele in unmittelbaren
Kontakt mit Gott, nimmt das Göttliche intuitiv wahr, schaut Gott
unmittelbar. Freilich ist diese mystische Gottesschau recht
unvollkommen. Sie ist nicht nur zeitlich begrenzt, indem sie bloß einen kurzen

Augenblick dauert, sondern auch inhaltlich beschränkt, insofern sich ihr
« Was » nur ganz unbestimmt (aliquid incommutabile) angeben läßt.
Andrerseits aber gewährt sie dem Schauenden eine unmittelbare und
zweifelsjreie Gewißheit über das Dasein des geschauten Gegenstandes. » 2

Nach dieser Auffassung wäre es also für einen jeden Menschen

möglich, Gott nicht bloß auf rational-diskursive Weise zu erkennen,
sondern ihn, ohne besondern Gnadenbeistand, auf natürliche Weise

auch unmittelbar zu schauen, ja für den modernen Menschen würde
diese Art und Weise, Gottes Dasein zu erkennen, viel mehr Gewißheit
bieten als die üblichen kausalen Gottesbeweise.

Es ist hier nicht der Ort, um all die Augustinustexte, die Hessen

zur Begründung seiner Ansicht bringt, einer kritischen Prüfung zu
unterziehen. Es ist dies bereits von Geiger geschehen, der in seiner

beachtenswerten Schrift : Der Intuitionsbegriff in der katholischen

Religionsphilosophie der Gegenwart3, alle in dieses Problem
einschlägigen Veröffentlichungen Hessens würdigt. Obschon wir Geigers
Ansichten in einigen untergeordneten Fragen nicht teilen, pflichten
wir seinem abschließenden Urteil bei : « Wenn Augustinus vom Schauen
Gottes redet, so ist Objekt dieser Intuition Deus-veritas-sapientia-lux-
summa vita-summum bonum-caritas. Der Mensch findet als Ebenbild
Gottes in sich als Wesenszüge seines Geistes Wahrheit, Weisheit, Güte.
Durch die Einkehr in sein Inneres, durch Selbstschau wird dieses

Gottesbild unmittelbar erkannt. Es bedarf eines Aufschwunges der
Seele, der Geist muß nun über sich hinausgehen (transcendere) ; dann
wird er gleichsam durch diese Wegweiser zum Göttlichen, zum Ewigen

1 A. a. O. 79 fi. 2 Freiburg, Herder 1926, 54 f. 3 A. a. O. 91.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis 169

hingelenkt und schaut in der ewigen Wahrheit und Weisheit Gott.
Soweit und nicht mehr kann man von natürlicher Intuition reden.
Eine natürliche Intuition, kraft deren wir Gott selbst unmittelbar
erkennen können, hat Augustinus nicht gelehrt. Das ist der Sinn der
verschiedenen Ausdrücke « Gott schauen'». Wenn wir früher über die
Natur der augustinischen Gotteserkenntnis uns in dem Sinne geäußert
haben, daß nach der Ansicht des Kirchenvaters die Dinge der Außenwelt

den Geist nur zur Rückkehr in sich selbst anzuregen haben, damit
er die unwandelbare, über ihm stehende Wahrheit nicht erschließe,

sondern unmittelbar erfasse 1, so wollten wir im wesentlichen dasselbe

behaupten, was Geiger betont, der Mensch vermöge Gott selbst nicht
unmittelbar zu erfassen oder zu erkennen, wohl aber dessen Abbild,
die unveränderliche Wahrheit. Dieser Ansicht dürfte jeder unbefangene
Leser, der Augustin nicht auf das Prokrustesbett moderner
Intuitionsphilosophen, z. B. Schelers, spannen möchte, zustimmen.

Die Frage nun, wie Augustin von der Erkenntnis der
unveränderlichen Wahrheit aus zur Erkenntnis Gottes selbst gelangt, ist
viel schwieriger zu lösen als das Problem, ob Augustin eine

natürliche intuitive Erkenntnis angenommen hat oder nicht. Wir
haben die Ansicht vertreten, daß der Kirchenvater die unveränderliche

Wahrheit, die zunächst nur_ ein Allgemeinbegriff, etwas Logisches ist
und nicht aus der Außenwelt abstrahiert ist, hvpostasiere, um zur
realen Existenz Gottes zu gelangen, indem wir darauf hinwiesen, daß

es auch der platonischen Philosophie, die Augustins Denken beeinflußt
hatte, eigen gewesen sei, Ideen zu verdinglichen. 2 Hessen will nun
allerdings in Anlehnung an Baeumker nicht anerkennen, daß es sich

bei Augustin um eine einfache Hypostasierung eines Allgemeinbegriffes
handle; er glaubt, es sei der Normgedanke, der den Intellekt. zur
Existenz Gottes hinüberführe. Diese Lösung befriedigt uns aber auch

nicht ; denn wenn, wie Baeumker betont, nicht von realen Dingen
aus, sondern von dem nach Augustin im Menschengeist a priori
vorhandenen Wahrheitsbegriff auf die Existenz Gottes geschlossen wird,
gelangen wir nicht zum realen, sondern nur zum idealen Dasein Gottes.
Daher entspricht uns die Auffassung besser, wonach der Kirchenvater die
Wahrheit verdinglicht, und zwar aus dem Grunde, weil er, wie Geiger
schreibt, die Überzeugung, daß Gott existiert, nie verloren hatte und

1 Kälin, Erkenntnislehre des hl. Augustin, 72 f.
2 A. a. O. 70 f.



170 Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

er daher, wie von Hertling bemerkt, keinen besondern Gottesbeweis für
das Dasein gebraucht hat ; die unveränderliche, über seinem Geiste
stehende Wahrheit war für ihn gleichsam Wegweiser zum Göttlichen und
Ewigen hin. Wenn es wahr ist, wie Hessen selbst sagt, daß Augustin
an manchen Orten eine Hypostasierung des Wahrheitsbegriffs vollzieht,
warum soll es nicht auch hier angenommen werden dürfen, wo es sich

darum handelt, von der unveränderlichen Wahrheit zur Existenz
Gottes zu gelangen, zumal besonders folgende Stelle dafür spricht :

Nec jam illud ambigendum est, incommutabilem naturam, quae supra
rationalem mentem sit, Deum esse. 1

Übrigens wie man sich auch zu Augustins Begründung der Existenz
Gottes stellt, ob man annimmt, der Mensch gelange durch Hypostasierung

der Wahrheit zu Gott, oder er erschließe das Dasein Gottes
auf Grund der apriorischen Normen des Wahren, Guten und Schönen,
oder er vermöge schon hinieden Gott intuitiv zu erkennen, immer
sehen wir uns vor Aporien gestellt. Sicherlich behauptet Hessen, wie
sich aus unsern Ausführungen ergibt, viel zu viel, wenn er schreibt,
daß er mit aller wünschenswerten Deutlichkeit nachgewiesen habe, es

gebe nach Augustin für den Menschen schon hienieden ein gewisses
unmittelbares Gottschauen, das dem Schauenden eine zweifelsfreie Gewißheit

über das Dasein Gottes gewähre.
Aber auch in der rational-diskursiven Gotteserkenntnis, die Hessen

dem Bischof von Hippo zuschreibt, ist eine große Aporie gelegen. Denn

was berechtigt, von den logischen, ethischen und ästhetischen Normen,
die nicht aus der innern oder äußern Erfahrung geschöpft und daher
nicht auf einer realen Grundlage begründet sind, auf einen realen

«Substanzgrund» dieser Normen zu-schließen
Noch klarer tritt das Ungenügende eines solchen Gottesbeweises

zutage, wenn dieser, wie es Hessen nachzuweisen sucht, mit der kultur-
oder wertphilosophischen Begründung der Religion, wie sie die Badener
Schule vertritt, sich decken soll. Es ist gleichgültig, ob man mit
Windelband Gott als ein Postulat der « theoretischen » und nicht mit
Kant als ein Postulat der « praktischen » Vernunft betrachtet ; wir
gelangen durch diesen Gottesbeweis, wie ihn der Begründer der Badener
Schule vorschlägt, gleich wie bei Kant nicht über eine bloß subjektive,
apriorische Begriffswelt hinaus zu einem realen, persönlichen Wesen ;

jener « übererfahrungsmäßige Lebenszusammenhang der Persönlich-

1 De ver. relig., c. 31, n. 57.



Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis Ï71

keiten », den Windelband mit dem Namen Gottheit bezeichnet, ist, wie
die logischen, ethischen und ästhetischen Begriffe oder Normen, nicht
in einer realen Innen- oder Außenwelt begründet, daher nicht etwas

Objektiv-Reales, sondern nur etwas Subjektiv-Logisches.
Angesichts der von uns hervorgehobenen Schwierigkeiten, die in

der augustinischen Gottesbegründung, besonders wie sie Hessen

aufgefaßt wissen will, enthalten sind, müssen wir es entschieden verneinen,
daß diese Art von Gottesbegründung für den modernen Menschen ein

wertvoller Ersatz ist an Stelle der alten, wie wir sie bei St. Thomas

von Aquin finden. Die so sicheren quinque viae verlassen, auf denen

der Aquinate den menschlichen Intellekt zu Gott hinaufführt, um
dafür dem Gottesbedürfnis mittels eines modernen neukantianischen
Surrogates entgegenzukommen, hieße den Quell lebendigen Wassers

verlassen, und Brunnen graben, die durchlöchert sind und kein Wasser

zu halten vermögen.1

1 Vgl. Jerem. 2, 13.

so-


	Alte und neue Wege zur Gotteserkenntnis

