Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler
Autor: Schultes, Reginald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762161

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der hl. Thomas von Aquin
nach Fr. Heiler.

Von P. Reginald M. SCHULTES O. P.

Fr. Heiler beurteilt in seinem Werke iiber den « Katholizismus »
der Reihe nach die « Genien » der katholischen Kirche, d. h. nach seinem
Sinne jene Geisteskrifte, die den « Katholizismus» geschaffen haben.
Als «der grofite katholische Genius des Christentums » erscheint ihm
Augustinus (97), «ein Geistesriese, dessen Schultern eine Weltkirche
zu tragen imstande waren» (g98). An Augustinus reihe sich, wenn
auch hinter ihm zuriickstehend, Thomas von Aquin an (112-125).
In der Art seiner Darstellung tiberhauft Heiler den hl. Thomas mit
Lobesspriichen, die er aber weiterhin durch seine modernistische Kritik
entwertet : wie die katholische Kirche, erscheint auch das Werk und
die Lehre des hl. Thomas als eine complexio oppositorum. Diese
Beurteilung des hl. Thomas hat eine {iber die Person des Aquinaten
hinausgreifende Bedeutung, sie wird zu einer Kritik der Kirche selbst,
nimlich der in ihr wirksamen Krifte und Elemente : es bestdtigt sich
hier das Wort des groBen Thomaskommentators Joannes a s. Thoma,
das von Pius X. erneut wurde : « In Thoma honorando maius quiddam
quam Thomae ipsius existimatio vertitur, i. e. Ecclesiae docentis existi-
matio » (Motu proprio « Angelici Doctoris »). In diesem Zusammenhange
soll auch die Heiler’sche Beurteilung des hl. Thomas untersucht werden.
Nachdem wir die Wesensmerkmale der Kirche festgestellt haben (Divus
Thomas, 1925, S. 348-359) und die Bedecutung des Papsttums (Divus
Thomas, 1926, S. 55-70), soll das Gesamtblid der Kirche vervoll-
stindigt werden. Wir wollen auch diesmal besonders das von Heiler
aufgeworfene Problem beriicksichtigen, namlich die Frage der angeb-
lichen Gegensitze und der Art ihrer Uberbn’ickung.

I. Die Bedeutung des hl. Thomas nach Heiler.

Das Urteil Heilers iiber Thomas ist konzentriert in den Worten,
daB dieser «der gemialste aller katholischen Systematiker » sei (121).
Dieses Urteil wird folgendermaBen ausgefithrt und begriindet. «Als



48 Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

Meister der Scholastik hat Thomas das Riesenwerk vollbracht, die
ganze FKillle der religitsen, kirchlichen und kulturellen Elemente, die
sich im lebendigen Katholizismus stritten, in ein umfassendes theo-
logisches System von wunderbarer Folgenstrenge zu zwingen. Was bei
Augustin nur in der Einheit des Denkens und des ILebens verbunden
war, das wurde vom Aquinaten zur Einheit eines grandiosen [deen-
systems zusammengeschweil3t ; was bel jenem unausgeglichen und
widerspruchsvoll (1) war in der Irrationalitit des Lebens, das wurde
von diesem harmonisiert im dialektischen Kompromill und in der
rationalen Abstraktion .... Die ganze Geschichte der Religion kennt
kein groBartigeres theologisches System als das aquinatische, das
keinen treffenderen Titel tragen konnte als den der Swumma theologica.
Sie ist ein Spiegelbild jener Summa, die der wirkliche Katholizismus
darstellt » (113). «So steht der Aquinate vor uns als Heros des
theologischen Denkens. . ... Er hat das Riesengebilde des Katholizismus
mit der Fiille seiner Erscheinungsformen in ein einzigartiges theologisches
System gebracht ; er hat eine Harmonie zwischen Glauben und Wissen
herzustellen unternommen ....; er hat den Katholizismus in seiner
ganzen Weite erfallt und dargestellt, er ist aber gleicherweise auch
in seine Tiefe gedrungen .... Als Denker wie als Mensch .... ist er
eine wunderbare Verkérperung katholischen Wesens. Nach ihm ist
kein Kirchenlehrer mehr aufgetreten, der sich mit seiner Geistesgrélle
vergleichen konnte. Neben Augustinus gereicht keiner der katholischen
Kirche zu solchem Ruhme wie er » (125). Deshalb habe auch die Kirche
mit Fug und Recht Thomas zum doctor ecclesiae xa< zZoyrvy erhoben
und seiner Philosophie und Theologie normative Giiltigkeit verliehen
(x13).

Diese Lobeserhebungen Heilers haben aber nur einen relativen
Wert. Heiler hiitet sich nimlich weislich zu sagen, dal} die Lehre des
Aquinaten, seine Philosophie oder Theologie, eine Systematik der
objekiiven Wahrheit sei, sie ist ihm vielmehr nur eine gelungene
Zusammenfassung der katholischen, d. h. der innerhalb der katholischen
Kirche geltenden Iehre, somit zwar ein dialektisches Kunststiick, aber
ohne sachlichen Wert. Im Gegenteil! Da die Kirche selbst, in ihrer
Lehre und in ihrer Zusammensetzung, nach Heiler die complexio
oppositorum ist, wird notwendig auch die Lehre des Aquinaten zu
einer solchen. Das ist denn auch das Haupturteil Heilers iiber den
hl. Thomas. Dieser erscheint ihm als « der Virtuos des Kompromisses »
(116). « Thomas von Aquin offenbart sich als Uberbriicker von scheinbar



Der hl. Thomas von Aguin nach Fr. Heiler " 149

unvereinbaren Gegensiatzen. Was in der empirischen Kirche unaus-
geglichen nebeneinander steht, das fiigt sich in seinem monumentalen
dogmatischen Bau glatt und reibungslos ineinander» (117). «Die
unvereinbaren Elemente, die in der Wirklichkeil sich gegenseitig auf-
heben, umgibt die scholastische Theologie mit einem kunstsinnigen
dialektischen Gehéduse, das die inneren Widerspriiche geschickt zu ver-
decken vermag» (123). In diesem Sinne ist darum auch die ganze
Beurteilung Heilers zu verstehen.

In gleicher Weise beurteilt aber Heiler auch die Lehre der Kirche
selbst, speziell das katholische Dogma. Dieses stellt nach Heiler «die
Vereinheitlichung aller der verschiedenartigen Grundelemente des
Katholizismus dar. Genau so wie die theologischen Genien des
Katholizismus .... die Mannigfaltigkeit der widersprechenden Geistes-
krafte, die im Katholizismus wirksam sind, in ein einheitliches
Gedankensystem zu fassen versuchten, so sucht auch das katholische
Dogma die gegensitzlichen Elemente. . .. in eine einheitliche, normative
Form zu gieBen .... Das Dogma ist die geradezu meisterhafte dullere
Formel, in welcher die Kirche alle ihre entscheidenden Iebenskrifte
zusammengefalt hat» (6os f.).

All diese Urteile Heilers sind eine echt modernistische Vermengung
von Wahrheit und Irrtum. Die Lehre der Kirche wie die Lehre des
Aquinaten bilden gewifl ein ebenso mannigfaltiges wie einheitliches
Gedankensystem — beide Eigenschaften, Mannigfaltigkeit und Einheit,
treten besonders beim englischen Lehrer in Erscheinung — ; gewil
erfassen die Dogmen (wie die Leitsitze des Meisters der Schule) die
verschiedenen Kriafte der katholischen Kirche (Gott, Gnade, Heils-
mittel, menschliche Mitwirkung), aber sie vereinigen all dies nicht nur
in einer dialektischen, scheinbaren Uberbriickung von Gegensitzen,
sondern in einer wirklichen, objektiven, organischen IKinheit, und zwar
schon aus dem Grunde, weil die Elemente und Krafte, welche die
katholische Kirche konstituieren, zwar verschieden und mannigfaltig
sind, keineswegs jedoch im Gegensatz zueinander stehen. Heiler setzt
zwar, wie wir noch naher sehen werden, das Gegenteil voraus, dal}
namlich Gotteslehre, Kirche und persoénliche Frommigkeit Gegensitze
seien, aber eben darin besteht sein Irrtum, vielleicht auch der psycho-
logische Grund seiner Stellungnahme zur katholischen Kirche. Es ist
thm nicht gelungen, den innern, sachlichen Zusammenhang von Gott
und Seele, von geoffenbarter Wahrheit und eigener menschlicher
Erkenntnis, von innerem Gnadenwirken und sozialen Einrichtungen



I50 Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

(Kirche), kurz von objektiven und subjektiven Faktoren zu erfassen.
Aus diesem Grunde erscheint ihm die Lehre des Aquinaten und der
Kirche als ein nur scheinbar einheitliches Gewebe von Gegensitzen, als
die complexio oppositorum.

Um jedoch seiner Kritik eine Unterlage zu geben, beruft sich
Heiler auf den religiosen Agnostizismus. Damit stoBen wir auf den
wahren Gegensatz, den Gegensatz namlich zwischen Heiler einerseits
und Thomas wie der Kirche anderseits: an Stelle der geoffenbarten
Lehre der Kirche und ihrer gedankentiefen Erklirung beim Fiirsten der
Scholastik, tritt bei Heiler ein resigniertes Gestindnis der Unmoglichkeit
der Erfassung des Religiosen. Dies gibt uns auch den Schlissel zur
Erfassung und Beurteilung der von Heiler bei Thomas und in der

Kirche behaupteten Gegensitze.

II. Die angeblichen Gegensdtze in der Lehre des hl. Thomas.

Heiler schreibt iiber die Swmma des Aquinaten : « Alle Elemente
(des Katholizismus), von den primitiven bis zu den héchsten, sind in
dieser theologischen Swmma wiederzufinden ; freilich sind sie durch
die Kraft logischer Systematik so stark vereinheitlicht, dal} sie in
ihrem Widerspruch nicht unmittelbar erkennbar sind ... Es ist eine
reizvolle Aufgabe, die Fugen und Nihte dieses theologischen Systems
aufzutrennen, die Summa 1in ihre einzelnen Summanden aufzulésen, die
Gegensitze aufzudecken, welche die komplizierte Dialektik fein um-
wickelt hat » (113). Als solche Gegensitze werden angefiihrt : « Autoritit
und Freiheit, Glaube und Wissen, kirchliche Lehre und Philosophie,
Natur und Ubernatur, Schrift und Tradition, Dogma und Mystik,
Kirche und Staat, Christentum und Kultur — es gibt in der Welt
der Religion keinen noch so groBen Gegensatz, den nicht Thomas mit
spekulativer Kraft hitte iiberbriicken kénnen» (a. a. O.). Wir haben
hier eben die «widerspruchsvolle Vielheit des Katholizismus » (123).

Um diese Beurteilung Heilers verstehen zu konnen, miissen wir
auf seinem Agnostizismus zuriickgreifen. Nach dieser seiner Grund-
anschauung ist die Religion «irrational », d. h. bewegt sich in Regionen,
die auBerhalb und iiber aller Erkenntnis stehen. Fiir Heiler gﬂt « die
Metaphysik der Gottesbeweise nur (als) eine unter unendlich vielen
metaphysischen Theorien » (350). Noch deutlicher sagt er (a. a. O.) :
« Diese rationalen Beweise sind iiberhaupt keine Gottesbeweise ; denn
das ens a se, die causa prima .... ist nicht der Gott des religitsen
Glaubens ....» Daher stellt Heiler den « rationalen » « Gott » auf eine



Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler I5I

Stufe mit den Gottheiten ‘«der primitiven und antiken Vélker », mit
dem «fremden Gott» Marcions, ja mit dem buddhistischen Nirvana
(a. a. O.). Unter dieser Voraussetzung liegt natiirlich zwischen der
rationalen Lehre des Aquinaten (aber auch der Kirche) und dem
irrationalen Objekt der Religion ein uniiberbriickbarer Abgrund : hie
Vernunft, hie das «Irrationale ». So liegen Glaube und Wissen mehr
als himmelweit auseinander, so haben Natur und Ubernatur keine
Beziehungen, so haben Dogma und Mystik nichts Gemeinsames, so hat
Thomas das Christentum « rationalisiert », so ist die ganze lehre des
Aquinaten und der ganze Bestand des Katholizismus nur eine
complexio oppositorum, durch dialektische Kunstgriffe als Einheit vor-
getauscht. Man mul dies besonders beim zweiten Hauptteil des Werkes
von Heiler vor Augen haben, wo er als « Grundelemente des Katholizis-
mus » die verschiedenartigsten Religionselemente hinstellt, angefangen
von der « primitiven Volksreligion », bis zum extremsten Rationalismus
und bis zur hoéchsten Mystik. In der agnoszistischen Vorausseizung
liegt endlich der Grund der Verneinung der tibernatiirlichen Stiftung und
des iibernatiivlichen Charakters der Kurche.

Die von Heiler behaupteten Gegensitze und Widerspriiche in der
Lehre der Kirche und des Aquinaten ergeben sich somit nicht aus dem
Wesen der Sache selbst, sondern nur aus einer vorgefal3ten Idee. Heiler
versucht zwar, seine Behauptung auch auf positivem Wege zu beweisen.
Seine Griinde erledigen sich aber nach dem Gesagten mit Leichtigkeit.

Um bei Thomas einen Widerspruch zwischen Awtoritit und Freiheit
zu beweisen, beruft sich Heiler darauf, dall Thomas bei aller « demiitigen
Beugung unter die kirchliche Autoritiit » sich doch die « kithne Freiheit »
genommen habe, «eine kirchlich gebrandmarkte Philosophie in den
Dienst des katholischen Ideals zu stellen», «der aristotelischen
Erkenntnistheorie, Metaphysik und Ethik das Material fiir den Aufbau
seines theologischen Domes » zu entlehnen (r14). Heiler sieht also in der
von Thomas vollzogenen Einbiirgerung der aristotelischen Philosophie
einen Widerspruch mit der Anerkennung der kirchlichen Autoritit.

Richtig i1st an der ganzen Beweisfilhrung nur das eine, dall Thomas
die groBe Geistestat « gelang », die aristotelische Philosophie der Er-
klirung und Verteidigung der Glaubenslehre dienstbar zu machen.
Man mag dies als «Kiihnheit» oder als «Neuerung» bezeichnen ;
besser gesagt, ist es ein groBer wissenschaftlicher Fortschritt. Es ist
auch keineswegs richtig, daB Thomas das « Material » seiner Theologie
bei Aristoteles entlehnt habe. Die Theologie des Aquinaten ist auf-



152 Der hl, Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

gebaut mit den geoffenbarten Lehren der Kirche ; die aristotelische
Philosophie dient nur als Instrument zur Darstellung, zur begrifflichen
Formulierung und Verteidigung der Offenbarung. Selbstverstindlich
hat Thomas dazu nicht nur die Terminologie, sondern auch die Lehre
des Stagyriten verwendet, aber erst nach eingehender wissenschaftlicher
Priifung ihres Wahrheitsgehaltes und ihres Einklanges mit dem Inhalt
der Offenbarung. Wenn Thomas dabei Korrekturen an der philo-
sophischen Lehre anderer Theologen vornahm, geschah es im Dienste
der Forderung der Wahrheit : Plato mihi amicus, sed magis amica
veritas. Im gleichen Sinne hat aber Thomas auch die aristotelische
Lehre selbst behandelt. Nicht nur bekdmpfte er deren falsche Deutung
durch die averroistische Richtung eines Siger de Brabant, sondern
korrigierte auch die Fehler des Aristoteles und erginzte die Liicken
seines Systems. Thomas wirkte so gerade im Geiste der Kirche, welche
die damals vorliegende Form des Aristoteles verbot, bis auf weitere
Priifung und Korrektur. Wenn also Heiler schreibt, Thomas habe
es gewagt, eine «kirchlich gebrandmarkte Philosophie » in den Dienst
der Theologie zu stellen, driickt er sich historisch ungenau, ja irre-
fithrend aus. Gebrandmarkt waren die averroistische Deutung der
aristotelischen Lehre und gewisse Irrtiimer des aristotelischen Textes
selbst, nicht aber die gesamte Lehre des Stagyriten. Der ganze
angebliche Konflikt von Autoritit und Freiheit beim hl. Thomas lost
sich also in nichts auf. 1 '

Den « Widerspruch » zwischen Glauben und Wissen soll Thomas
nach Heiler dadurch iiberwunden haben, daB er den Glaubensbegriff

1 Die Geschichte des Verbotes der aristotelischen Schriften ist noch nicht
vollkommen aufgeklirt. Eine in Paris 1210 gehaltene Provinz-Synode verordnete :
« Nec libri Aristotelis de naturali philosophia nec commenta legantur Parisius
publice vel secreto» (Denifle-Chatelain, Chart. Univ. Paris. 1, p. 70). Ebenso
1215, der papstliche Legat, Robert de Courgon: « Non legantur libri Aristotelis
de methafisica et de naturali philosophia » (I. c., I p. 78 s.). Gregor [X. bestitigte
unter dem 13. April 1231 diese Verbote mit folgenden Worten: « Jubemus ut
magistri artium . ... libris illis naturalibus, qui in Concilio provinciali ex certa
causa prohibiti fuere, Parisius non utantur, quousque examinati fuevint et ab omni
errorum suspitione purgati» (1. c., I p. 138). Der gleiche Papst beauftragte am
23. April des gleichen Jahres drei Magistri mit der Korrektur, « ne utile per inutile
vitietur » (a. a. O. I, p. 143). Auf Grund der vorgenommenen Korrekturen und
Kommentare verlor das Verbot wenigstens praktisch seine Bedeutung, so dal}
bei Thomas von einem Gegensatz zur Autoritit keine Rede sein kann. Vergl. zur
Frage: P. Mandonnet O.P., Siger de Brabant?, S. 22-24; Kardinal Ehrle,
I Agostinismo e laristotelismo nella scholastica del secolo XIIT, in Xenia
Thomistica, III, 519 s.; G. Théry, Autour du décret de 1210, Le Saulchoir 1923,



Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler 153

«intellektualisiert » und « ratienalisiert » hitte 1 (115). Das will in der
Sprache Heilers besagen, dall fiir Thomas der Glaubensakt eine
Verstandeszustimmung, das Objekt des Glaubens eine (geoffenbarte)
Wahrheit sei, wahrend fir Heiler der Glaube «das tiefe innere
Gotterleben » ist, das «in seiner irrationalen Urgewalt jeder gedank-
lichen Formulierung spottet » (114) : diesen protestantisch-agnostischen
Glaubensbegriff kennt Thomas allerdings nicht. Aber auch fiir Thomas
ist der theologische Glaube keineswegs eine « Abart des Wissens »,
sind vielmehr Glauben und Wissen inbezug auf die gleiche Lehre in
einem und demselben Objekt unvereinbar.? Diesen (Gegensatz von
Glauben und Wissen hat Thomas auch nicht zu {iberbriicken gesucht,
sondern vielmehr als erster scharf betont. Nur folgt daraus nicht,
daBl der Inhalt des Glaubens «irrational » sei. Da der theologische
Glaube zum Objekt die von Gott erkannte, uns in der Offenbarung
kundgemachte Wahrheit hat und ihr auf Grund eben der géttlichen
Erkenntnis zustimmt 3, ist der Glaube eminent «rational », sein Inhalt
eminent Wahrheit, ja die substantielle Wahrheit selbst, die wveritas
prima. *

Der Gegensatz von Glaube und Wissen besteht also nicht darin,
daB3 das Wissen auf der Ebene der Erkenntnis, der Glaube aber im
Gebiete des « Irrationalen » sich bewegt, sondern darin, dall das Wissen
eigene Iinsicht in die erkannte Wahrheit besagt, der Glaube aber
eine Zustimmung zur geoffenbarten Wahrheit auf Grund der Autoritit
des sich offenbarenden Gottes. *

Einen weitern Gegensatz findet Heiler zwischen Scirift und
Karchenlehre. Dieser Widerspruch ergibt sich wiederum nur aus der
Voraussetzung, dal die « rationale » Lehre der Kirche dem « irrationalen »
Inhalt des Evangeliums nicht konform sei. Thomas dagegen sagt
ganz richtig : « Formale obiectum fidei est veritas prima, secundum

1 Heiler hat dies Harnack nachgeschrieben und dieser O. Ritschl. Vergl.
R. Schultes, I'ides implicita, I (Regensburg 1920), S. 1035-119.

2 Summa theol., II-T1 q. 1 a. 5. Vergl. R. Schultes, a. a. O,

$ De Veritate, q. 14 a. 12. 4 1111 g. 1 &, 1.

5 Heiler will bei Thomas auch einen Gegensatz zwischen Rationalismus und
Mystik finden. Er schreibt (119) @ « Der Glaube, der doch als eine intellektuelle
Funktion betrachtet wird, ist (nach Thomas) im tiefsten Grunde cin gottliches
Gnadengeschenk. » Im gleichen Sinne empfindet es Heiler als Widerspruch, daf
bei Thomas « selbst das prophetische Gottschauen und Gotthéren ganz unter
intellektualistischen Gesichtswinkel gestellt wird » (a. a. O.). Natiirlich hilt
Thomas mit der Kirche fest, daf3 auch die Erkenntnis der Wahrheit ein Gnaden-
geschenk Gottes sein konne.



I54 Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

quod manifestatur in Scripturis Sacris et doctrina Ecclesiae quae procedit
ex veritate prima.»1

Das gleiche ist zu sagen iiber die « unvereinbaren Auffassungen von
der Kirche », namlich der spiritualistischen und hierarchischen (116).
Heiler anerkennt natiirlich nur den protestantisch spiritualistischen
Kirchenbegriff, nach dem die « Kirche » ausschliefilich eine rein geistige,
unsichtbare Gemeinschaft wire, tut aber Unrecht, dem Aquinaten eine
derartige Auffassung der Kirche zuzumuten. Nach Thomas ist die
Kirche eine geistliche Institution, insofern ihr Zweck und ihre Mittel
iibernatiirlich sind, wie auch ihre Stiftung eme gottliche : dieser
« spiritualistische Kirchenbegriff » schlieBt aber die Hierarchie nicht
aus, sondern ein. 2

Nur kurz wollen wir die Lehre von der Vollkommenheit beriithren.
Heiler schreibt : « Er (Thomas) versteht es, das doppelte Christentum,
das die katholische Kirche vertritt, das der Weltchristen und das der
Moénche, zu verfechten, und doch eine Formel zu finden, in der diese
beiden Gegensitze verwischt sind» (r16). Doch Thomas selbst kennt
so wenig wie die Kirche ein doppeltes Christentum, eine doppelte
Vollkommenheit. Er kennt verschiedene Wege und Mittel zur Er-
langung der Vollkommenheit, aber ebenso energisch vertritt er die
Einheit des Vollkommenheitsideals : selbst die Hohen der mystischen
Beschauung sind nur letzte Auswirkungen des Gnadenstandes, der fiir
alle der gleiche ist. 3 Auch der « Stand der Vollkommenheit » im Ordens-
leben besagt nicht eine besondere, verschiedene Vollkommenheit,
sondern die Verpflichtung zur Befolgung der evangelischen Rite zum
Zwecke der Erlangung der Vollkommenheit.

Gleichsam zusammenfassend erklart Heiler zum Schlusse : «alle
Religionstypen, die der Katholizismus in seinem SchoBe umschlief3t,
kann das scharfe Auge des Religionshistorikers in der Summa des
Aquinaten wiedererkennen » (117). Sehen wir nun zu, was das « scharfe
Auge » Heilers entdeckt. Vorerst soll Thomas «die primitive Religion
des Volkes» rechtfertigen. Beweis: «ganz rohe vulgire Sitten wie
das Tragen von Reliquien als Amuletten (!) haben im Aquinaten einen
theologischen Anwalt» (a. a. O.). Heiler stellt also die Reliquien-

1 II-II q. § a. 3.

2 Vergl. M. Grabmann, Die Lehre des hl. Thomas von der Kirche als Gottes-
werk ; I?. Schultes, De Ecclesia catholica, art. 11-16.

3 Siehe die griindlichen Ausfihrungen von P. Garrigou-Lagrange O. P.,
Perfection chrétienne et contemplation.



Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler I55

verehrung auf eine Stufe mit dem Fetischismus, identifiziert Reliquien
mit (heidnischen) Amuletten : dann erkennt sein « scharfes Auge » das
Reliquientragen als «ganz rohe vulgire Sitte». Thomas belehrt ihn
aber an der angezogenen Stelle (II-II q. 96 a. 4) ganz richtig dariiber,
wann das Reliquientragen gut sei («si portentur ex fiducia Dei et
sanctorum » — ad 3) und wann Aberglaube mitunterlaufe. Aber fiir
Heiler ist eben sehr vieles « primitive Religion ». Als solche wird S. 164
die ganze «katholische Volksfrommigkeit » erklirt, ebenso die « Ver-
mittlung des Heiles durch #duBere Handlungen» (165), endlich das
Seligkeitsverlangen (166). Da muB allerdings auch die Sakramenten-
lehre des Aquinaten als « primitive Religion » erscheinen (117), wie
ferner sein Kirchenbegriff (118). Fiir Heiler ist eben alles, was «auf
der Ebene der Erkenntnis liegt,» « Rationalismus», jede konkrete
Form des religiosen Lebens jedoch «primitive Religion». Nur mit
Einschrinkungen anerkennt Heiler bei Thomas auch « evangelische und
mystische Elemente » (119-122).

So wire also nach Heiler die religiose Autfassung des hl. Thomas
und der Kirche zusammengesetzt aus der « widerspruchsvollen Mannig-
faltigkeit » (122) primitiver, rationalistischer und mystischer Elemente ;
nur wire es Thomas gelungen, «die unvereinbaren Elemente, die in
der Wirklichkeit sich gegenseitig aufheben », mit einem kunstsinnigen
Gehduse zu umgeben, das die innern Widerspriiche geschickt verbirgt
(123) : complexio oppositorum. Gegen diese Religion erhebt er die
Fahne der Religion des « Irrationalen », d. h. der Religion eines Gottes,:
der nicht bewiesen werden kann, der Religion des Heiles ohne Bindung
an dullere Handlungen, der Religion vom « Evangelium von Gottes
und der Menschen Liebe» (121). Heiler setzt an Stelle wirklicher
Gotteserkenntnis, sei es der natiirlichen, sei es der durch die Offenbarung
vermittelten, den Agnostizismus, an Stelle einer positiven und konkreten
Heilsordnung vage und unbestimmbare AuBerungen des sogenannten
religivsen Sinnes, an Stelle treuer Pflichterfiillung um Gottes willen
ein vermessenes und gotteslisterliches Vertrauen auf den Gott, «der
eitel lauter Liebe und Barmherzigkeit ist » (120).

Schlufibemerkung,

Heiler hat es versucht, die Kirche, ihr Wesen, ihre Verfassung
und ihre Lehre (Thomas) als complexio oppositorum zu charakterisieren.
Wir wissen nun, was er darunter versteht und was von seiner Ansicht
zu halten ist. Der ganze angebliche Widerspruch in der Zusammen-



156 Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

setzung der Kirche besteht darin, daB3 die Kirche, obwohl auf der
itbernatiirlichen Offenbarung und- der gottlichen Gewalt des Heilandes
aufgebaut, doch die naturliche Gotteserkenntnis und die Grundformen
der natiirlichen Religion nicht aufhebt, sondern Natur und Ubernatur
organisch vereinigt. Einen Gegensatz nur hat Heiler nachgewiesen,
den Gegensatz zwischen der Lehre der Kirche und seinem protestantisch-
modernistisch-agnostischen Standpunkt.

Heiler bezeichnet seine Stellungnahme selbst als « christlichen Uni-
versalismus » und « katholischen Modernismus ». Er schreibt (S. xxx1{.):
« Der christliche Universalismus, den der Verf. fiir seine Person vertritt,
stellt ihn von selbst in entschiedenen Gegensatz zu den extremen Aus-
pragungen des Konfessionsgedankens .... Sein Gegensatz zu Rom ist
liefer als die meisten Leser erkennen werden .... Vielleicht ist es
(Heilers Buch) die wmfassendsie Programmschrift des katholischen
Modernismus ; es ist ganz im Geiste George Tyrells gehalten, nur dal3
es sich von ihm und den andern Modernisten durch die Hochschitzung
und Liebe des echten evangelischen Christentums und die dankbare
Anerkennung der protestantischen Forschungsarbeit unterscheidet. »
Richtiger wire die Schrift Heilers vielleicht zu bezeichnen als erster
groflerer Versuch eines deutschen Modernismus. !

Trotzdem schlieBt Heiler: «Die &dulere Trennung von Rom
bedeutet keine innere Trennung von der una sancta catholica et apostolica
und erst recht keine Apostasie von dem katholischen Ideal, das
Augustinus und Thomas von Aquino — und in seiner Art auch Calvin
— verfochten haben » (S. xxxi).

Heilers modernistischer Standpunkt erlaubt es ihm, alle Religions-
formen und Konfessionen «liebevoll zu umfassen » — das ist sein
Universalismus und Katholizismus — aber alle diese Formen haben
fiir ithn nur relative Bedeutung, und zwar von sehr verschiedenem
Werte — das ist sein Modernismus — und darum kann er der
katholischen Kirche nicht mehr angehéren : das ist aber auch die wahre
complexio oppositorum. Dagegen hilft kein Appell an eine auller
und iiber der katholischen Kirche stehende una sancta catholica et
apostolica. Jedenfalls ist Heilers Standpunkt keineswegs identisch
mit dem « katholischen Ideal » Augustins und des hl. Thomas von Aquin.

1 Damit stimmt auch tuberein, dall Heiler « bestimmte » modernistische
Theorien wie den « radikalen » Agnostizismus, Sensualismus und Pragmatismus
« durchaus ablehnt» (S. XxX1, Anm. 10).

—— e T Y T ————



	Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

