
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

Autor: Schultes, Reginald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Thomas von Aquin
nach Fr. Heiler.

Von P. Reginald M. SCHULTES O. P.

Fr. Heiler beurteilt in seinem Werke über den «Katholizismus»
der Reihe nach die « Genien » der katholischen Kirche, d. h. nach seinem
Sinne jene Geisteskräfte, die den « Katholizismus » geschaffen haben.
Als « der größte katholische Genius des Christentums » erscheint ihm
Augustinus (97), «ein Geistesriese, dessen Schultern eine Weltkirche
zu tragen imstande waren » (98). An Augustinus reihe sich, wenn
auch hinter ihm zurückstehend, Thomas von Aquin an (112-125).
In der Art seiner Darstellung überhäuft Heiler den hl. Thomas mit
Lobessprüchen, die er aber weiterhin durch seine modernistische Kritik
entwertet : wie die katholische Kirche, erscheint auch das Werk und
die Lehre des hl. Thomas als eine complexio oppositorum. Diese

Beurteilung des hl. Thomas hat eine über die Person des Aquinaten
hinausgreifende Bedeutung, sie wird zu einer Kritik der Kirche selbst,

nämlich der in ihr wirksamen Kräfte und Elemente : es bestätigt sich
hier das Wort des großen Thomaskommentators Joannes a s. Thoma,
das von Pius X. erneut wurde : « In Thoma honorando maius quiddam
quam Thomae ipsius existimatio vertitur, i. e. Ecclesiae docentis existi-
matio » (Motu proprio «.Angelici Doctoris »). In diesem Zusammenhange
soll auch die Heiler'sche Beurteilung des hl. Thomas untersucht werden.
Nachdem wir die Wesensmerkmale der Kirche festgestellt haben (Divus
Thomas, 1925, S. 348-359) und die Bedeutung des Papsttums (Divus
Thomas, 1926, S. 55-70), soll das Gesamtblid der Kirche
vervollständigt werden. Wir wollen auch diesmal besonders das von Heiler
aufgeworfene Problem berücksichtigen, nämlich die Frage der angeblichen

Gegensätze und der Art ihrer Überbrückung.

1. Die Bedeutung des hl. Thomas nach Heiler.

Das Urteil Heilers über Thomas ist konzentriert in den Worten,
daß dieser «der genialste aller katholischen Systematiker» sei (i2n).
Dieses Urteil wird folgendermaßen ausgeführt und begründet. « Als



148 Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

Meister der Scholastik hat Thomas das Riesenwerk vollbracht, die

ganze Fülle der religiösen, kirchlichen und kulturellen Elemente, die
sich im lebendigen Katholizismus stritten, in ein umfassendes
theologisches System von wunderbarer Folgenstrenge zu zwingen. Was bei

Augustin nur in der Einheit des Denkens und des Lebens verbunden

war, das wurde vom Aquinaten zur Einheit eines grandiosen
Ideensystems zusammengeschweißt ; was bei jenem unausgeglichen und
widerspruchsvoll war in der Irrationalität des Lebens, das wurde

von diesem harmonisiert im dialektischen Kompromiß und in der
rationalen Abstraktion Die ganze Geschichte der Religion kennt
kein großartigeres theologisches System als das aquinatische, das

keinen treffenderen Titel tragen könnte als den der Summa theologica.
Sie ist ein Spiegelbild jener Summa, die der wirkliche Katholizismus
darstellt» (113). «So steht der Aquinate vor uns als Heros des

theologischen Denkens Er hat das Riesengebilde des Katholizismus
mit der Fülle seiner Erscheinungsformen in ein einzigartiges theologisches
System gebracht ; er hat eine Harmonie zwischen Glauben und Wissen

herzustellen unternommen ; er hat den Katholizismus in seiner

ganzen Weite erfaßt und dargestellt, er ist aber gleicherweise auch
in seine Tiefe gedrungen Als Denker wie als Mensch ist er
eine wunderbare Verkörperung katholischen Wesens. Nach ihm ist
kein Kirchenlehrer mehr aufgetreten, der sich mit seiner Geistesgröße

vergleichen könnte. Neben Augustinus gereicht keiner der katholischen
Kirche zu solchem Ruhme wie er » (125). Deshalb habe auch die Kirche
mit Fug und Recht Thomas zum doctor ecclesiae xa-r' lco/fv erhoben
und seiner Philosophie und Theologie normative Gültigkeit verliehen

(«3)-
Diese Lobeserhebungen Heilers haben aber nur einen relativen

Wert. Heiler hütet sich nämlich weislich zu sagen, daß die Lehre des

Aquinaten, seine Philosophie oder Theologie, eine Systematik der

objektiven Wahrheit sei, sie ist ihm vielmehr nur eine gelungene

Zusammenfassung der katholischen, d. h. der innerhalb der katholischen
Kirche geltenden Lehre, somit zwar ein dialektisches Kunststück, aber
ohne sachlichen Wert. Im Gegenteil Da die Kirche selbst, in ihrer
Lehre und in ihrer Zusammensetzung, nach Heiler die complexio
oppositorum ist, wird notwendig auch die Lehre des Aquinaten zu
einer solchen. Das ist denn auch das Haupturteil Heilers über den

hl. Thomas. Dieser erscheint ihm als « der Virtuos des Kompromisses »

(116). « Thomas von Aquin offenbart sich als Überbrücker von scheinbar



Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler 149

unvereinbaren Gegensätzen. Was in der empirischen Kirche
unausgeglichen nebeneinander steht, das fügt sich in seinem monumentalen
dogmatischen Bau glatt und reibungslos ineinander» (117). «Die
unvereinbaren Elemente, die in der Wirklichkeit sich gegenseitig
aufheben, umgibt die scholastische Theologie mit einem kunstsinnigen
dialektischen Gehäuse, das die inneren Widersprüche geschickt zu
verdecken vermag » (123). In diesem Sinne ist darum auch die ganze
Beurteilung Heilers zu verstehen.

In gleicher Weise beurteilt aber Heiler auch die Lehre der Kirche
selbst, speziell das katholische Dogma. Dieses stellt nach Heiler « die

Vereinheitlichung aller der verschiedenartigen Grundelemente des

Katholizismus dar. Genau so wie die theologischen Genien des

Katholizismus die Mannigfaltigkeit der widersprechenden Geisteskräfte,

die im Katholizismus wirksam sind, in ein einheitliches

Gedankensystem zu fassen versuchten, so sucht auch das katholische

Dogma die gegensätzlichen Elemente.... in eine einheitliche, normative
Form zu gießen Das Dogma ist die geradezu meisterhafte äußere

Formel, in welcher die Kirche alle ihre entscheidenden Lebenskräfte

zusammengefaßt hat» (605 f.).
All diese Urteile Heilers sind eine echt modernistische Vermengung

von Wahrheit und Irrtum. Die Lehre der Kirche wie die Lehre des

Aquinaten bilden gewiß ein ebenso mannigfaltiges wie einheitliches

Gedankensystem — beide Eigenschaften, Mannigfaltigkeit und Einheit,
treten besonders beim englischen Lehrer in Erscheinung — ; gewiß
erfassen die Dogmen (wie die Leitsätze des Meisters der Schule) die
verschiedenen Kräfte der katholischen Kirche (Gott, Gnade,
Heilsmittel, menschliche Mitwirkung), aber sie vereinigen all dies nicht nur
in einer dialektischen, scheinbaren Uberbrückung von Gegensätzen,
sondern in einer wirklichen, objektiven, organischen Einheit, und zwar
schon aus dem Grunde, weil die Elemente und Kräfte, welche die

katholische Kirche konstituieren, zwar verschieden und mannigfaltig
sind, keineswegs jedoch im Gegensatz zueinander stehen. Heiler setzt

zwar, wie wir noch näher sehen werden, das Gegenteil voraus, daß

nämlich Gotteslehre, Kirche und persönliche Frömmigkeit Gegensätze
seien, aber eben darin besteht sein Irrtum, vielleicht auch der
psychologische Grund seiner Stellungnahme zur katholischen Kirche. Es ist
ihm nicht gelungen, den innern, sachlichen Zusammenhang von Gott
und Seele, von geoffenbarter Wahrheit und eigener menschlicher

Erkenntnis, von innerem Gnadenwirken und sozialen Einrichtungen



150 Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

(Kirche), kurz von objektiven und subjektiven Faktoren zu erfassen.

Aus diesem Grunde erscheint ihm die Lehre des Aquinaten und der
Kirche als ein nur scheinbar einheitliches Gewebe von Gegensätzen, als

die complexio oppositorum.
Um jedoch seiner Kritik eine Unterlage zu geben, beruft sich

Heiler auf den religiösen Agnostizismus. Damit stoßen wir auf den

wahren Gegensatz, den Gegensatz nämlich zwischen Heiler einerseits
und Thomas wie der Kirche anderseits : an Stelle der geoffenbarten
Lehre der Kirche und ihrer gedankentiefen Erklärung beim Fürsten der

Scholastik, tritt bei Heiler ein resigniertes Geständnis der Unmöglichkeit
der Erfassung des Religiösen. Dies gibt uns auch den Schlüssel zur
Erfassung und Beurteilung der von Heiler bei Thomas und in der
Kirche behaupteten Gegensätze.

II. Die angeblichen Gegensätze in der Lehre des hl. Thomas.

Heiler schreibt über die Summa des Aquinaten : « Alle Elemente
(des Katholizismus), von den primitiven bis zu den höchsten, sind in
dieser theologischen Summa wiederzufinden ; freilich sind sie durch
die Kraft logischer Systematik so stark vereinheitlicht, daß sie in
ihrem Widerspruch nicht unmittelbar erkennbar sind Es ist eine

reizvolle Aufgabe, die Fugen und Nähte dieses theologischen Systems
aufzutrennen, die Summa in ihre einzelnen Summanden aufzulösen, die

Gegensätze aufzudecken, welche die komplizierte Dialektik fein
umwickelt hat » (113). Als solche Gegensätze werden angeführt : « Autorität
und Freiheit, Glaube und Wissen, kirchliche Lehre und Philosophie,
Natur und Übernatur, Schrift und Tradition, Dogma und Mystik,
Kirche und Staat, Christentum und Kultur — es gibt in der Welt
der Religion keinen noch so großen Gegensatz, den nicht Thomas mit
spekulativer Kraft hätte überbrücken können » (a. a. 0.). Wir haben

hier eben die « widerspruchsvolle Vielheit des Katholizismus » (123).
Um diese Beurteilung Heilers verstehen zu können, müssen wir

auf seinem Agnostizismus zurückgreifen. Nach dieser seiner

Grundanschauung ist die Religion « irrational », d. h. bewegt sich in Regionen,
die außerhalb und über aller Erkenntnis stehen. Für Heiler gilt « die

Metaphysik der Gottesbeweise nur (als) eine unter unendlich vielen

metaphysischen Theorien« (35°)• Noch deutlicher sagt er (a. a. O.) :

« Diese rationalen Beweise sind überhaupt keine Goöesbeweise ; denn
das ens a se, die causa prima ist nicht der Gott des religiösen
Glaubens » Daher stellt Heiler den « rationalen » « Gott » auf eine



Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler I51

Stufe mit den Gottheiten « der primitiven und antiken Völker », mit
dem « fremden Gott » Marcions, ja mit dem buddhistischen Nirvana
(a. a. O.). Unter dieser Voraussetzung liegt natürlich zwischen der

rationalen Lehre des Aquinaten (aber auch der Kirche) und dem
irrationalen Objekt der Religion ein unüberbrückbarer Abgrund : hie

Vernunft, hie das « Irrationale ». So liegen Glaube und Wissen mehr
als himmelweit auseinander, so haben Natur und Übernatur keine

Beziehungen, so haben Dogma und Mystik nichts Gemeinsames, so hat
Thomas das Christentum « rationalisiert », so ist die ganze I ehre des

Aquinaten und der ganze Bestand des Katholizismus nur eine

complexio oppositorum, durch dialektische Kunstgriffe als Einheit
vorgetäuscht. Man muß dies besonders beim zweiten Hauptteil des Werkes

von Heiler vor Augen haben, wo er als « Grundelemente des Katholizismus

» die verschiedenartigsten Religionselemente hinstellt, angefangen
von der « primitiven Volksreligion », bis zum extremsten Rationalismus
und bis zur höchsten Mystik. In der agnoszistischen Voraussetzung

liegt endlich der Grund der Verneinung der übernatürlichen Stiftung und
des übernatürlichen Charakters der Kirche.

Die von Heiler behaupteten Gegensätze und Widersprüche in der

Lehre der Kirche und des Aquinaten ergeben sich somit nicht aus dem

Wesen der Sache selbst, sondern nur aus einer vorgefaßten Idee. Heiler
versucht zwar, seine Behauptung auch auf positivem Wege zu beweisen.

Seine Gründe erledigen sich aber nach dem Gesagten mit Leichtigkeit.
Um bei Thomas einen Widerspruch zwischen Autorität und Freiheit

zu beweisen, beruft sich Heiler darauf, daß Thomas bei aller « demütigen
Beugung unter die kirchliche Autorität » sich doch die « kühne Freiheit »

genommen habe, « eine kirchlich gebrandmarkte Philosophie in den

Dienst des katholischen Ideals zu stellen », « der aristotelischen
Erkenntnistheorie, Metaphysik und Ethik das Material für den Aufbau
seines theologischen Domes » zu entlehnen (114). Heiler sieht also in der

von Thomas vollzogenen Einbürgerung der aristotelischen Philosophie
einen Widerspruch mit der Anerkennung der kirchlichen Autorität.

Richtig ist an der ganzen Beweisführung nur das eine, daß Thomas
die große Geistestat « gelang », die aristotelische Philosophie der
Erklärung und Verteidigung der Glaubenslehre dienstbar zu machen.
Man mag dies als « Kühnheit » oder als « Neuerung » bezeichnen ;

besser gesagt, ist es ein großer wissenschaftlicher Fortschritt. Es ist
auch keineswegs richtig, daß Thomas das « Material » seiner Theologie
bei Aristoteles entlehnt habe. Die Theologie des Aquinaten ist auf-



152 Der hl„ Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

gebaut mit den geoffenbarten Lehren der Kirche ; die aristotelische
Philosophie dient nur als Instrument zur Darstellung, zur begrifflichen
Formulierung und Verteidigung der Offenbarung. Selbstverständlich
hat Thomas dazu nicht nur die Terminologie, sondern auch die Lehre
des Stagyriten verwendet, aber erst nach eingehender wissenschaftlicher

Prüfung ihres Wahrheitsgehaltes und ihres Einklanges mit dem Inhalt
der Offenbarung. Wenn Thomas dabei Korrekturen an der
philosophischen Lehre anderer Theologen vornahm, geschah es im Dienste
der Förderung der Wahrheit : Plato mihi amicus, sed magis amica
Veritas. Im gleichen Sinne hat aber Thomas auch die aristotelische
Lehre selbst behandelt. Nicht nur bekämpfte er deren falsche Deutung
durch die averroistische Richtung eines Siger de Brabant, sondern

korrigierte auch die Fehler des Aristoteles und ergänzte die Lücken
seines Systems. Thomas wirkte so gerade im Geiste der Kirche, welche
die damals vorliegende Form des Aristoteles verbot, bis auf weitere

Prüfung und Korrektur. Wenn also Heiler schreibt, Thomas habe

es gewagt, eine « kirchlich gebrandmarkte Philosophie » in den Dienst
der Theologie zu stellen, drückt er sich historisch ungenau, ja
irreführend aus. Gebrandmarkt waren die averroistische Deutung der

aristotelischen Lehre und gewisse Irrtümer des aristotelischen Textes
selbst, nicht aber die gesamte Lehre des Stagyriten. Der ganze
angebliche Konflikt von Autorität und Freiheit beim hl. Thomas löst
sich also in nichts auf. 1

Den « Widerspruch » zwischen Glauben und Wissen soll Thomas
nach Heiler dadurch überwunden haben, daß er den Glaubensbegriff

1 Die Geschichte des Verbotes der aristotelischen Schriften ist noch nicht
vollkommen aufgeklärt. Eine in Paris 1210 gehaltene Provinz-Synode verordnete :

« Nec libri Aristotelis de naturali philosophia nec commenta legantur Parisius
publice vel secreto » (Denifle-Chatelain, Chart. Univ. Paris. I, p. 70). Ebenso

1215, der päpstliche Legat, Robert de Courçon : «Non legantur libri Aristotelis
de methafisica et de naturali philosophia » (1. c., I p. 78 s.). Gregor IX. bestätigte
unter dem 13. April 1231 diese Verbote mit folgenden Worten: «Jubemus ut
magistri artium libris illis naturalibus, qui in Concilio provinciali ex certa
causa prohibiti fuere, Parisius non utantur, quousque examinati fuerint et ab omni
errorum suspitione purgati » (I. c., I p. 138). Der gleiche Papst beauftragte am
23. April des gleichen Jahres drei Magistri mit der Korrektur, « ne utile per inutile
vitietur » (a. a. O. I, p. 143). Auf Grund der vorgenommenen Korrekturen und
Kommentare verlor das Verbot wenigstens praktisch seine Bedeutung, so daß
bei Thomas von einem Gegensatz zur Autorität keine Rede sein kann. .Vergl. zur
Frage : P. Mandonnet O. P., Siger de Brabant2, S. 22-241 Kardinal Ehrle,
L'Agostinismo c l'aristotelismo nella scholastica del secolo XIII, in Xenia
Thomistica, III, 519 s. ; G. Théry, Autour du décret de 1210, Le Saulchoir 1925.



Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler 153

« intellektualisiert » und «rationalisiert» hätte1 (115). Das will in der

Sprache Heilers besagen, daß für Thomas der Glaubensakt eine

Verstandeszustimmung, das Objekt des Glaubens eine (geoffenbarte)
Wahrheit sei, während für Heiler der Glaube « das tiefe innere
Gotterleben» ist, das «in seiner irrationalen Urgewalt jeder gedanklichen

Formulierung spottet » (114) : diesen protestantisch-agnostischen
Glaubensbegriff kennt Thomas allerdings nicht. Aber auch für Thomas
ist der theologische Glaube keineswegs eine « Abart des Wissens »,

sind vielmehr Glauben und Wissen inbezug auf die gleiche Lehre in
einem und demselben Objekt unvereinbar. 2 Diesen Gegensatz von
Glauben und Wissen hat Thomas auch nicht zu überbrücken gesucht,
sondern vielmehr als erster scharf betont. Nur folgt daraus nicht,
daß der Inhalt des Glaubens « irrational » sei. Da der theologische
Glaube zum Objekt die von Gott erkannte, uns in der Offenbarung
kundgemachte Wahrheit hat und ihr auf Grund eben der göttlichen
Erkenntnis zustimmt 3, ist der Glaube eminent « rational », sein Inhalt
eminent Wahrheit, ja die substantielle Wahrheit selbst, die veritas

prima. 4

Der Gegensatz von Glaube und Wissen besteht also nicht darin,
daß das Wissen auf der Ebene der Erkenntnis, der Glaube aber im
Gebiete des « Irrationalen » sich bewegt, sondern darin, daß das Wissen

eigene Einsicht in die erkannte Wahrheit besagt, der Glaube aber

eine Zustimmung zur geoffenbarten Wahrheit auf Grund der Autorität
des sich offenbarenden Gottes. 5

Einen weitern Gegensatz findet Heiler zwischen Schritt und
Kirchenlehre. Dieser Widerspruch ergibt sich wiederum nur aus der

Voraussetzung, daß die « rationale » Lehre der Kirche dem « irrationalen »

Inhalt des Evangeliums nicht konform sei. Thomas dagegen sagt

ganz richtig : « Formale obiectum fidei est veritas prima, secundum

1 Heiler hat dies Hamack nachgeschrieben und dieser O. Ritsch], Vergl.
R. Schuttes, Fides implicita, I (Regensburg 1920), S. 105-119.

2 Summa theol., II-II q. 1 a. 5. Vergl. R. Schuttes, a. a. O.
3 De Veritate, q. 14 a. 12. 4 II-II q. 1 a. 1.
5 Heiler will bei Thomas auch einen Gegensatz zwischen Rationalismus und

Mystik finden. Er schreibt (119) : « Der Glaube, der doch als eine intellektuelle
Funktion betrachtet wird, ist (nach Thomas) im tiefsten Grunde ein göttliches
Gnadengeschenk. » Im gleichen Sinne empfindet es Heiler als Widerspruch, daß
bei Thomas « selbst das prophetische Gottschauen und Gotthören ganz unter
intellektualistischen Gesichtswinkel gestellt wird » (a. a. O.). Natürlich hält
Thomas mit der Kirche fest, daß auch die Erkenntnis der Wahrheit ein
Gnadengeschenk Gottes sein könne.



154 Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

quod manifestatur in Scripturis Sacris et doctrina Ecclesiae quae procedii
ex veritate prima. »1

Das gleiche ist zu sagen über die « unvereinbaren Auffassungen von
der Kirche », nämlich der spiritualistischen und hierarchischen (116).
Heiler anerkennt natürlich nur den protestantisch spiritualistischen
Kirchenbegriff, nach dem die « Kirche » ausschließlich eine rein geistige,
unsichtbare Gemeinschaft wäre, tut aber Unrecht, dem Aquinaten èine

derartige Auffassung der Kirche zuzumuten. Nach Thomas ist die
Kirche eine geistliche Institution, insofern ihr Zweck und ihre Mittel
übernatürlich sind, wie auch ihre Stiftung eine göttliche : dieser
« spiritualistische Kirchenbegriff » schließt aber die Hierarchie nicht
aus, sondern ein. 2

Nur kurz wollen wir die Lehre von der Vollkommenheit berühren.
Heiler schreibt : « Er (Thomas) versteht es, das doppelte Christentum,
das die katholische Kirche vertritt, das der -Weltchristen und das der

Mönche, zu verfechten, und doch eine Formel zu finden, in der diese

beiden Gegensätze verwischt sind» (n6). Doch Thomas selbst kennt
so wenig wie die Kirche ein doppeltes Christentum, eine doppelte
Vollkommenheit. Er kennt verschiedene Wege und Mittel zur
Erlangung der Vollkommenheit, aber ebenso energisch vertritt er die

Einheit des Vollkommenheitsideals : selbst die Höhen der mystischen
Beschauung sind nur letzte Auswirkungen des Gnadenstandes, der für
alle der gleiche ist. 3 Auch der « Stand der Vollkommenheit » im Ordensleben

besagt nicht eine besondere, verschiedene Vollkommenheit,
sondern die Verpflichtung zur Befolgung der evangelischen Räte zum
Zwecke der Erlangung der Vollkommenheit.

Gleichsam zusammenfassend erklärt Heiler zum Schlüsse : « alle

Religionstypen, die der Katholizismus in seinem Schöße umschließt,
kann das scharfe Auge des Religionshistorikers in der Summa des

Aquinaten wiedererkennen » (117). Sehen wir nun zu, was das « scharfe

Auge» Heilers entdeckt. Vorerst soll Thomas'«die primitive Religion
des Volkes » rechtfertigen. Beweis : « ganz rohe vulgäre Sitten wie
das Tragen von Reliquien als Amuletten haben im Aquinaten einen

theologischen Anwalt » (a. a. O.). Heiler stellt also die Reliquien-

1 II-II q. 5 a. 3.
2 Vergl. M. Grabmann, Die Lehre des hl. Thomas von der Kirche als Gotteswerk

; R. Schuttes, De Ecclesia catholica, art. 11-16.
3 Siehe die gründlichen Ausführungen von P. Garrigou-Lagrange O. P.,

Perfection chrétienne et contemplation.



Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler 155

Verehrung auf eine Stufe mit dem Fetischismus, identifiziert Reliquien
mit (heidnischen) Amuletten : dann erkennt sein « scharfes' Auge » das

Reliquientragen als « ganz rohe vulgäre Sitte ». Thomas belehrt ihn
aber an der angezogenen Stelle (II-II q. 96 a. 4) ganz richtig darüber,
wann das Reliquientragen gut sei (« si portentur ex fiducia Dei et
sanctorum » — ad 3) und wann Aberglaube mitunterlaufe. Aber für
Heiler ist eben sehr vieles « primitive Religion ». Als solche wird S. 164
die ganze « katholische Volksfrömmigkeit » erklärt, ebenso die «

Vermittlung des Heiles durch äußere Handlungen » (165), endlich das

Seligkeitsverlangen (166). Da muß allerdings auch die Sakramentenlehre

des Aquinaten als «primitive Religion» erscheinen (117), wie
ferner sein Kirchenbegriff (118). Für Heiler ist eben alles, was «auf
der Ebene der Erkenntnis liegt, » « Rationalismus », jede konkrete
Form des religiösen Lebens jedoch « primitive Religion ». Nur mit
Einschränkungen anerkennt Heiler bei Thomas auch « evangelische und

mystische Elemente» (119-122).
So wäre also nach Heiler die religiöse Auffassung des hl. Thomas

und der Kirche zusammengesetzt aus der « widerspruchsvollen
Mannigfaltigkeit » (122) primitiver, rationalistischer und mystischer Elemente ;

nur wäre es Thomas gelungen, « die unvereinbaren Elemente, die in
der Wirklichkeit sich gegenseitig aufheben », mit einem kunstsinnigen
Gehäuse zu umgeben, das die innern Widersprüche geschickt verbirgt
(123) : complexio oppositorum. Gegen diese Religion erhebt er die
Fahne der Religion des « Irrationalen », d. h. der Religion eines Gottes,;
der nicht bewiesen werden kann, der Religion des Heiles ohne Bindung
an äußere Handlungen, der Religion vom « Evangelium von Gottes
und der Menschen Liebe» (121). Heiler setzt an Stelle wirklicher
Gotteserkenntnis, sei es der natürlichen, sei es der durch die Offenbarung
vermittelten, den Agnostizismus, an Stelle einer positiven und konkreten
Heilsordnung vage und unbestimmbare Äußerungen des sogenannten
religiösen Sinnes, an Stelle treuer Pflichterfüllung um Gottes willen
ein vermessenes und gotteslästerliches Vertrauen auf den Gott, « der
eitel lauter Liebe und Barmherzigkeit ist » (120).

Schlußbemerkung.

Heiler hat es versucht, die Kirche, ihr Wesen, ihre Verfassung
und ihre Lehre (Thomas) als complexio oppositorum zu charakterisieren.
Wir wissen nun, was er darunter versteht und was von seiner Ansicht
zu halten ist. Der ganze angebliche Widerspruch in der Zusammen-



156 Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

setzung der Kirche besteht darin, daß die Kirche, obwohl auf der
übernatürlichen Offenbarung und der göttlichen Gewalt des Heilandes
aufgebaut, doch die natürliche Gotteserkenntnis und die Grundformen
der natürlichen Religion nicht aufhebt, sondern Natur und Übernatur
organisch vereinigt. Einen Gegensatz nur hat Heiler nachgewiesen,
den Gegensatz zwischen der Lehre der Kirche und seinem protestantisch-
modernistisch-agnostischen Standpunkt.

Heiler bezeichnet seine Stellungnahme selbst als « christlichen
Universalismus » und « katholischen Modernismus ». Er schreibt (S. xxxi f.) :

« Der christliche Universalismus, den der Verf. für seine Person vertritt,
stellt ihn von selbst in entschiedenen Gegensatz zu den extremen
Ausprägungen des Konfessionsgedankens Sein Gegensatz zu Rom ist
tiefer als die meisten Leser erkennen werden Vielleicht ist es

(Heilers Buch) die umfassendste Programmschrift des katholischen
Modernismus ; es ist ganz im Geiste George Tyrells gehalten, nur daß

es sich von ihm und den andern Modernisten durch die Hochschätzung
und Liebe des echten evangelischen Christentums und die dankbare

Anerkennung der protestantischen Forschungsarbeit unterscheidet. »

Richtiger wäre die Schrift Heilers vielleicht zu bezeichnen als erster

größerer Versuch eines deutschen Modernismus. 1

Trotzdem schließt Heiler : « Die äußere Trennung von Rom
bedeutet keine innere Trennung von der una sancta cätholica et apostolica
und erst recht keine Apostasie von dem katholischen Ideal, das

Augustinus und Thomas von Aquino — und in seiner Art auch Calvin

— verfochten haben » (S. xxxn).
Heilers modernistischer Standpunkt erlaubt es ihm, alle Religionsformen

und Konfessionen « liebevoll zu umfassen » — das ist sein

Universalismus und Katholizismus — aber alle diese Formen haben

für ihn nur relative Bedeutung, und zwar von sehr verschiedenem

Werte — das ist sein Modernismus — und darum kann er der
katholischen Kirche nicht mehr angehören : das ist aber auch die wahre

complexio oppositorum. Dagegen hilft kein Appell an eine außer

und über der katholischen Kirche stehende una sancta catholica et

apostolica. Jedenfalls ist Heilers Standpunkt keineswegs identisch
mit dem « katholischen Ideal » Augustins und des hl. Thomas von Aquin.

1 Damit stimmt auch überein, daß Heiler « bestimmte » modernistische
Theorien wie den « radikalen » Agnostizismus, Sensualismus und Pragmatismus
«durchaus ablehnt» (S. xxxi, Anm. 10).


	Der hl. Thomas von Aquin nach Fr. Heiler

