Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]
Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762160

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ziige zum Christusbilde
beim hl. Thomas von Aquin.

Von P. Dr. Matthias HALLFELL, Trier.

(Fortsetzung.)

Deus homo factus est, per quod se
tradidit homini imitabilem (S. Thom.,
Opusc. 53, a. 1).

IV.

Der hl. Thomas betrachtete mit Vorliebe das Geheimnis der
Menschwerdung des Ewigen Wortes. Sie ist thm «das Wunder unter
den Wundern und darum groBer als irgend eines der Wunder, die je
gewirkt worden sind und je werden gewirkt werden. Denn alle haben
in ihr ihre Zielbestimmung » (De Potentia, q. 6 a. 2 ad 8). Diesem
unaussprechlichen Geheimnisse widmet er eines der schonsten Kapitel
seiner philosophischen Summe (C. G. IV c. 54). Aus eigenster Erfahrung
heraus schreibt er in einem kurzen Vorworte dazu : « Wer mit emsigem
FleiBe und frommem Sinne die Geheimnisse der Menschwerdung
betrachtet, entdeckt in ihnen eine solche Fiille von Weisheit, dal}
sie alles menschliche Erkennen und Ahnen weit hinter sich 1a63t.
Wenn irgendwo, dann bewahrheitet sich hier das paulinische Wort :
,Das Torichte, das von Gott kommt, ist weiser als die Menschens
(r Cor. 1, 25). Und so ist es denn Erfahrungstatsache, dall sich vor
dem Geistesauge des frommen Betrachters die wundersamen Zweck-
maBigkeiten dieses Geheimnisses in stets neuer Fiille auftun. » 2

Diese Zweckmiligkeiten ordnen sich zu zwei Gruppen. Die eine
stellt sich zu Goff hin und bernimmt die Aufgabe, in dem Geheimnisse

! Tortsetzung vom Jahrgang 1925, Heft 3, pp. 327-347.
® Unde fit, ut pie consideranti semper magis ac magis admirabiles rationes
huinsmodi mysterii manifestentur (C. G. IV c. 54).

Divus Thomas. 9



130 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

der Menschwerdung, Gottes unbegreifliche Weisheit, Macht und Giite
aufzuzeigen. Die andere tritt zum Menschen hin. Sie legt Zeugnis
dafiir ab, dal3 der Mensch in eben diesem Geheimnisse die Siinde und
deren Gefolgschaft : die religiose Unwissenheit, Unzulinglichkeit und
Verkehrtheit iiberwunden hat und in den Stand gesetzt worden ist,
an der sittlichen Grofle, dem Wissensgute und der Heiligkeit des
menschgewordenen Gottes teilzunehmen.! Die einen beleuchten das
Christusbild gleichsam vom Himmel her und zeigen, was Goff an
Christus, seinem menschgewordenen Sohne hat ; die andern erhellen
das Christusbild nach der der Erde zugekehrten Seite und lassen
erkennen, was die Menschen nun ihrerseits an Christus haben und
aus Christus machen sollen. .Das war der einheitliche Leitgedanke,
der bereits unsern frithern Abhandlungen zu Grunde lag. In den beiden
ersten wurde der Versuch gemacht, ihm in der Richtung der Ziel-
und Zweckursiachlichkeit eine gewisse Entwicklung angedeihen zu lassen.
Es wurde dargetan, dal « der menschgewordene Gottessohn nicht in
diese Welt eintrat, um an irgend einem Geschopfe seine Zielbestimmung
zu erhalten, sondern um allen Geschépfen Zielbestimmung zu sein »
(De Potentia, q. 3 a. 15). In der dritten Abhandlung wurde jener
Leitgedanke wieder aufgenommen. Dabei leistete uns die Metaphysik
der Formalursiachlichkeit wertvolle Dienste. Das Christusbild strahlte
vor unseren Augen in seiner herrlichen Vorbildlichkeit fiiv die Werke
Goltes auf. Gott aber machte Christum Jesum zum Vorbild, zum
Formalideal seiner Werke unseretwegen. Er wollte uns befihigen, ihm
in diesem Stiicke nachzuahmen. «Den Menschen niamlich, den wir
sehen konnten, durften wir nicht nachahmen — denn seine Werke
waren bose. Goft, den wir nachahmen sollten, konnten wir nicht sehen.
Damit wir also Gott sehen und nachahmen kénnten, wurde er Mensch. » 2

Es war Gottes Weishert, Christum Jesum zum Formalideal seines
Wirkens und Schaffens zu bestimmen. Es ist unsere Weisheit und wird
unsere Gliickseligkeit sein, wenn wir hierin Gott gleichférmig werden
(Eph. 5, 1) und sorgen, dall Christus fiir alles und in allem unser
Vorbild ist. Davon werden uns die nachstehenden Erérterungen iiber-
zeugen.

1 Opusc. 33 (de Humanitate Jesu Christi) a. 1.

2 Homo sequendus non erat, qui videri poterat. Deus sequendus erat, qui
videri poterat; ut ergo exhiberetur homini et qui videretur ab homine et quem
homo sequeretur, Deus factus est homo (S. Aug. serm. 22 de temp.). — Siehe :
ITT q. 1 a. 2.



Zige zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin I31

§ 2.
Christus Jesus, das Vorbild oder Formalideal des Christen.

Unter den Christusnamen ist einer, der das Schrifttum des heiligen
Thomas auBerordentlich befruchtet hat. Es ist der in der Heiligen
Schrift niedergelegte Name : « Primogenitus omnis creaturae, primo-
genitus in multis fratribus » — Christus ist der Ersigeborene jeglicher
Kreatur (Col. 1, 15); der Ersigeborene unter vielen Briidern (Rom.
8, 2g9). Dieser gebenedeite Name eriffnet den Ausblick in das wunder-
volle Wechselverhiltnis, das der ewige Gottessohn durch den Vollzug
der Menschwerdung zwischen sich und uns und uns und sich gekniipft
hat. Es ist so hoch und erhaben, dafl es nur ein Verhiltnis gibt, mit
dem ich es vergleichen darf, das Verhiltnis ndmlich, das im Scholle
der Gottheit den Sohn mit dem Vater verbindet und den Eigennamen
des Sohnes begriindet : « Unigenitus a Patre » — der Eingeborene vom
Vater (Joa. 1, 14).! Es ist, um einen Ausdruck aus der modernen
Technik zu entlehnen, das geschaffene Projektionsbild, die geschaffene
Wiederspiegelung jenes ungeschaffenen Urverhdltnisses. Und darum
werden seine Herrlichkeiten in ihrer ganzen Schénheit erst aufstrahlen
kénnen, wenn es unter das Licht jenes ewigen Urverhidltnisses gestellt
wird. '

Das, worauf unser FFithrer uns zunidchst aufmerksam macht, ist
die Grundlage, auf der sich hinieden unser Verhdltnis zu Christus,
unserm Formalideal aufbaut ; das tatsichliche Band, das die Beziehung
zwischen uns und ihm kniipft. Himmel und Erde tragen das Ihrige
dazu bei, diese Grundlage zu legen ; Diesseits und Jenseits reichen
sich die Hand, um durch ein gemeinsames Band die Beziehung her-
zustellen. Es ist die geheimnisvolle Wirklichkeit der Menschwerdung,
durch die sich der menschgewordene Gott mit uns verschwistert. « Diese
Verschwisterung vollzieht sich einmal durch die Entgegennalme des
Naturgutes unserer Menschenkindschaft an seine gottliche Person ;
und dann durch die Entgegengabe des Gnadengutes seiner Gotteskind-

)

schaft an uns. » 2

I De Potentia, q. 2 a. 4.

2 Habet igitur Christus nos fratres, tum quia nobis similitudinem filiationis
Secundum collationem gratiae communicavit, tum quia similitudinem nostrae
Naturae assumpsit, secundum illud Hebr. 2, 17: Debuit per omnia fratribus
assimilari. (In Rom. c. 8 lectio 6.)



132 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Durch seine Verschwisterung mit uns fithrt er uns in eine Einheit
und Zugehorigkeit zu Gott ein, die eine geschaffene Nachbildung der
ungeschaffenen Einheit des Eingeborenen mit dem Vater ist. Diese
aber hat das Geprige der Einheit und Zugehorigkeit «des Sohnes zum
Vater », «des Wories zum Sprechenden » und endlich «des Gleichbildes
zum Urbilde », Zige, die in unserer Einheit und Zugehorigkeit zu
Gott wiederstrahlen miissen. — Damit ist der Weg gezeichnet, den
unsere weitere Untersuchung nehmen wird.

L

Allen Dingen ohne Ausnahme, die im Laufe der Zeit ins Dasein
treten, rithmt der hl. Thomas eine gewisse Ahnlichkeit und Gleich-
formigkeit mit den ewigen nach. Von dem Menschen aber sagt er,
dal} er in der strahlenden Schénheit der Gnade den Abglanz des ewigen
Gottessohnes selbst in geheimnisvoller Nachbildung in sich trage (I1-11
q. 23 a. 2 ad 3). Denn gerade darin besteht das GroBartige der uns
wm Gnaden zugewandten und mitgeteilten Gotteskindschaft, dal} sie
eine abbildliche Weiterfithrung und Ausdehnung der dem ewigen Worte
durch die Geburt aus dem Vater eigenen Gottessohnschaft ist.' In
der Gefolgschaft dieser unserer durch die Gnade begriindeten Adoptio-
Gotteskindschaft stehen Herrlichkeiten, die so erhaben sind, daB ich
sie nur mit jenen vergleichen kann und darf, die Christo Jesu dank
seiner Natur-Gottessohnschaft eigen sind. Denn diesen sind sie nach-
gebildet. Dariiber kann niemand aus sich selbst Aufschlull geben.
« Der eingeborene Sohn, der in dem Schol3 des Vaters ist, der hat sie
uns kundgetan» (Joa. 1, 18). — Denn es ist sein unverdauberliches,
gottliches Vorrecht, «sich seines Ursprunges und seiner Geburt aus
dem Vater vollkommen bewuBt zu sein» (III q. 45 a. 4) und darum
auch der unzerstorbaren Einheit mit dem Vater und der Zugehirigkeil
zu demselben. Diese wird nun durch die Mitteilung der Gotteskind-
schaft auch unser Anteil ; sie greift auf uns iiber und schlieft uns
mit Gott zu einer ubernatiirlichen Seins- und Iebens-, Wirk- und
Arbeitsgemeinschaft zusammen.

Um diese Gottverbundenheit und Gottvereinigung fleht der Herr
fiir uns in seinem hohepriesterlichen Gebete : « [ch habe die Herrlichkeit,
die du mir gegeben hast, ihnen gegeben, damit sie eins seien, wie auch

I Filiatio adoptionis est quaedam similitudo filiationis acternae (IIT (. 23
a, 2ad 3;a. 3c¢).



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 133

wir eins sind » (Joa. 17, 22). Er ist eins mit dem Vater in dem Gleich-
und Miftbesitz der ermen gottlichen Natur und Wesenheit, Vollkommen-
heit und Seligkeit, die darum als das hdchste soziale Gut, das Vorbild
und die Quelle aller geschaffenen sozialen Giiter angesprochen werden
mufl. Die Gottzugehorigkeit, die nach dem Vorbilde und in Nach-
ahmung der Gottvereinigung des eingeborenen Gottessohnes mit dem
Vater unser Anteil sein soll, mull also in einer der gottlichen Natur
analog gleichen Natur und Wesenheit wurzeln und griinden. Es ist
die Gnade. Ihr ist darum auch das analog gleiche soziale Geprige
eigen und ganz gewill die erste Stelle in der Reihe der geschaffenen
soztalen (Giliter zuzuerkennen.

1. Unsere Ahnlichkeit und Gemeinschaft mit Christus in der Gott-
verbundenheit ist zunichst eine Seimsgemeinschaft. Sie ist von einer
so erhabenen Geistigkeit und von einer so ineinander eingehenden
Innigkeit, dall sie sich nur durch Analogien und von ferne beleuchten
laBt. — Sie hat nach dem hl. Thomas ein uns immerfort und allerorts
gegenwirtiges — wenn auch nur schattenhaftes — Unterbild in der
Gottverbundenheit, die durch unser natiirliches l.eben und Wirken
hergestellt und aufrechterhalten wird. Dariiber dullert er sich folgender-
maBen : « Wenn ein Geistwesen mit einem Korperwesen in Verbindung
tritt, so geschieht es auf dem Wege einer geistigen Wirkkraft. Und
je macht- und kraftvoller es ist, um so inniger und fester ist die Ver-
bundenheit und Vereinigung, in die es die niedere Kreatur mit sich
bringen kann. Gott aber ist in seiner Macht und Wirkkraft unendlich
und darum nimmt er jedwedes Geschoépf nach Belieben in seinen
Dienst. Das aber ist nur insoweit moglich, als er den Dingen mit
seiner Wirkkraft nahe und gegenwirtig, verbunden und vereinigt ist.
So viele und vielfiltige Dinge die Schopfung auch aufweist, alle teilen
sich in eine und spezifisch gleiche, gemeinsame Art der Gottverbundenheit
und Gottvereinigung. Denn allen ist und bleibt Gott nahe, um allen
ohne Unterlall das ihnen zugedachte und zustehende Mal3 an Seins-
vollkommenheit zuzumessen und den Antrieb zum eigenen 7un und
Wirken zu geben. Darum ist Gotles Gegenwart in einem Geschipf um
so innniger und intensiver, je vollkommener und intensiver dessen
Sein und Leben, Wirken und Schaffen ist. »1 Diese Wahrheit von der
iiber alles menschliche Erkennen erhabenen Allgegenwart Gottes in den
Geschopfen wandte der hochselige Papst Pius X. einmal in treffender

! Tanto autem Deus alicui naturae perfectius unitur, quanto in ca magis
suam virtutem exercet et esse largitur (Opusc. 11 — de rationibus fidei —— c. 0).



I34 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Weise auf den Menschen an, indem er sagte: « Gott sei uns niher,
als es unser eigenes Herz, unsere eigene Seele sei. » Damit sprach er
einen echt thomistischen Gedanken aus.?!

Umgekehrt mufl ich auch mit dem hl. Thomas sagen, dal} das
Geschdp/ um so inniger in Gott ist, um so hoher in der Gottverbundenheit
und Gottvereinigung steht, je hoher die Rangordnung seiner Seinms-
vollkommenheit und je vollkommener sein Tun und Wirken ist (De
Potentia, q. 3 a. 16 ad 24). Im Lichte dieser Wahrheit mul} sich der
Mensch einzig und allein schon auf Grund seines naturhaften Seins
und Lebens als das Geschopf betrachten, das hienieden Gott am
innigsten verbunden und geeint ist. In dieser unzerstérbaren Gott-
verbundenheit ist die unzerstorbare, objektive Begriindung der natiir-
lichen Religion zu suchen, wo hingegen mit der bewuften Erkenntnis
und dem werktitigen Bekenntnis derselben die subjektive Ubung der
natiirlichen Religion anhebt und dem Menschen das Merkmal einer
natiirlichen Ahnlichkeit und Gleichférmigkeit mit dem ewigen Gottes-
sohne aufprigt. Thm eignet ja nach einem Ausdrucke des hl. Thomas
«das hochste Bewulitsein seiner Verbundenheit und Einheit mit Gott,
dem Vater» (ITT q. 45 a. 4). 3 .

Gott hat uns durch die Erschaffung aus dem Nichts heraus zu sich
emporgezogen und belilt uns durch die Evhaltung in der uns natiir-
lichen Gottesnihe, um uns «an sein Herz zu ziehen ». Diese in der
aszetischen und mystischen Literatur haufige Wendung will besagen,
daB3 Gott uns nur deshalb erschaffen hat und uns nur deshalb im Dasein
erhilt, um uns zu einer viel innigeren Vereinigung mit sich zu erheben,
uns in eine iibernatiirliche Verbundenheit und Gemeinschaft mit sich
aufzunehmen, damit das dibernatiirliche Abbild der Einheit des ein-
gebornen Sohnes mit dem Vater in uns aufleuchte und wiederstrahle.
Davon spricht der hl. Thomas an ungezihlten Stellen seines aus-
gedehnten Schrifttums, beispielsweise wenn er sagt: «Gott vollzieht
mit den in der Gnade geheiligten Menschen eine besondere, von der
natiirlichen wverschiedene Vereinigung. Und darum sagt man von ihm,
er sei in den Heiligen in einer Art und Weise, in der er in den ibrigen
Geschopfen nicht sei?; er wohne in den Heiligen in einer eigenen

! Deus cst intimius in anima quam qualitates naturales, eo quod Deus in
ipso ¢sse animae est ut causans et conservans ; sed praedictae formae ad hoc non
pertingunt, sed essentiam animae quasi circumstant (De Verit. ¢. 28 a. 2 ad 8) ;
ib. q. 10, ad a. 9 ad 7. 2 De Spe. gq. un. a. 1 ad g; IL-IT q. 26 a. 3.

% Deus dicitur esse in sanctis per gratiam quodam modo speciali prae aliis
creaturis (De Verit. q. 27 a. 1).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin I35

Weise 1 -

’

er erfiille die Heiligen (C. G. IV c. 18), die darum auch mit
Fug und Recht Gottes woll, gotterfiillt genannt wiirden. » 2

Weil nun dieses neue « Gott-mii-uns», oder « Gott-iz-uns» nur
auf dem Wege gottlicher Wirkursichlichkeit zu uns kommen kann
(De Veritate, q. 27 a. 1), so fithrt er unserer Seele ein neues, #ber-
natiirliches Sein und Leben zu, die Gnade nidmlich, die unsere Seele
iber den Bereich der eigenen Natur emporhebt und zur Besitz- und
Anteilnahme am gottlichen Seligkeitsgute befihigt — trahit creaturam
rationalem supra conditionem naturae ad participationem divini boni
(I-IT q. 110 a. 1). Und genau in demselben Verhiltnis, in dem die
Seele durch ihren Gnadenstand an Wert und Giite iiber den eigenen
natiirlichen Seinsgehalt und den aller andern Dinge hinauswichst,
nimmt die Vereinigung Gottes mit ihr an Innigkeit zu.

Dieses « Gott-mit-uns », « Gott-in-uns » ist nicht ohne sein Bezugs-
stiick : « Wir-mit-Gott », « Wir-tn-Gott », Wir sind i» Gott durch eben
diese Gnade, diese nach Art einer Formalursache unsere Seelensubstanz
mnerlichst ergreifende Woirklichkeit, dieser neue Lebensgrund und
Lebensguell, aus welchem die eingegossenen Tugenden und Gaben des
Heiligen Geistes naturhaft hervorflieBen und eine hohere, gottférmige
Vitalitit in die Seelenkrifte hineintragen (De Veritate, q. 27 a. 2 und 3).
Wie der Gnade selbst, so eignet auch unserer iibernatiirlichen Gott-
verbundenheit zunichst das Merkmal des statischen, ruhenden Zu-
standes. > Aber bei der Gottverbundenheit des wunidtigen Zustandes
darf es nicht bleiben. Denn auch hier mul} sich das metaphysische
Prinzip bewihren : Agere sequitur esse — jedes Sein fithrt ein Wirken
und Tun in die Welt ein. Zu diesem Ende bleibt uns Gott seinerseits
mit seiner gnadenvollen Wirkursichlickheit innerlichst nahe. Sagt doch
der hl. Thomas : « Gott ist mit seiner Wirkkraft in den durch die Gnade
geheiligten Seelen, um deren iibernatiirliches Sein und Leben zu
erhalten, ihm Dauer und Bestand zu geben. Er bezweckt mehr. Er
regt sie innerlich an, sich nun ihrerseits ihm in Glaube und Liebe
zuzuwenden » (Opusc. II c. 6). * Wenn wir dieser Anregung entsprechen
und im Glauben und liebebeseelten Tun unsere Hinkehr zu Gott voll-

! Unde Deus in sanctis specialiter habitare dicitur (Opusc. II c. 6).

? Unde et mentes sanctae Deo plenae esse dicuntur (Opusc. II c. 6).

% Gratia non immediate ordinatur ad actum, sed ad quoddam esse spirituale,
quod in anima facit (De Verit. q. 27 a, 2 ad 7).

1 Gratia coniungit nos Deo per modum assimilationis ; sed requiritur quod
uniamur ei per operationem intellectus et effectus (De Car. q. un. a. 2 ad 7).



136 Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

ziehen, so geben wir unserer Gottverbundenheit den Stempel der
Vollendung und Kronung. Das « Wir in Gott» ist dem : « Ich in Dir»
(Joa. 17, 21), Christi gleichférmig. Wir sind, wie Christus, in Erkenntnis
und Liebe Gott vereint, eins mit Gott. Die Gottinnigkeit ist unser
Anteil geworden. Gottes Ziel und Gottes Zweck bei der Mensch-
werdung werden erreicht. « Um fiir uns wnachahmliches Vorbild und
Beispiel zu sein, sandte er seinen eigeborenen Sohn durch die Mensch-
werdung zu uns.» ! Fortan steht er unter uns und sagt: « Folge mir
nach» (Luc. 5, 27) zur Gottinnigkeit. Wir folgen ihm, dem nachahm-
baren Gottessohne. Denn Gottinnigkeit heil3t, durch die Gnade seiner
Gottessohnschaft zugesellt und damit zur Einheit mit Gott dem
Vater aufgenommen sein ; Gottinnigkeit heillt, seine Gotteserkenntnis
und seine Gottesliebe besitzen und in deren Betitigung gottvereint sein.

2. Weil die Gnade mit ihrer Tugendgefolgschaft Gotfinnigkeit,
Teinahme und Mitbesitz der gottlichen Giiter wirkt, so ist sie In
eminentem Sinne sozial gerichtet. Was aber nach awjwdris zu Gott
hin Vereinigung und Gemeinschaft ist, kann unméglich nach seitwdrts
in die Menschheit hinein Trennung oder Spaltung bedeuten, noch
antisozial wirken. Unser Herr betete am Vorabende seines Leidens
fiir uns um Gottvereinigung, aber damit auch um Einheit und Gemein-
schaftlichkeit untereinander : « Aber nicht allein fiir diese bitte ich,
sondern auch fiir alle, die durch ihr Wort an mich glauben werden,
auf dal} alle eins seien, wie Du, Vater, in mir bist, und ich in Dir bin,
damit auch sie in uns eins seien » (Joa. 17, 20-21), eins in uns und mit
uns in der wvollkommenen und daher unzerstérbaren Gottformigkeit
und Gottvereinigung der himmlischen Heimat, wie der hl. Thomas
bemerkt (III q. 45 a. 4). Aber weil die Gnade die Grundlegung des
seligen ewigen Lebens im Diesseits ist (De Veritate, q. 27 a. 2 ad 7),
so muf} ihr eine starke soziale Tendenz und einende Kraft inne
wohnen. Darum gibt ihr der hl. Thomas die lieblichen Attribute :
« Die alle Heiligen zu einer Gemeinschajt sammelnde Gnade » (Opusc. I
c. 122), die verschwisternde Gnade (I1-11 q. 14 a. 2 ad 4). Die Innigkeit
der Gnadengemeinschaft ibertrifft iber alles Begreifen die rein natiir-
lichen Gemeinschaften und Vereinigungen der Menschen. Uber dieses
Geheimnis der Gnade wurden dem heiligmidBigen P. Philipp Jeningen
S. J., einem Volksmissiondr und Mystiker des 17. Jahrhunderts, seltene

1 Deus factus est homo, per quod se tradidit homini imitabilem (Opusc. 353
a. 1).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 137

Erleuchtungen zuteil. In einem Briefe an seinen Freund Ignatius
von Peutingen, Stiftsprobst von Ellwangen, spricht er sich dariiber
folgendermallen aus: «Das Andenken an unsere ewige Vereinigung,
wie deren himmlische Hoffnung macht, dal} ich auch den Abwesenden
m Christo Jesu, unserem Erhalter, gegenwirtig besitze. Je weiter wir
dem Leibe nach entfernt sind, desto ndher sind unsere Seelen in der
heiligsten Seite Jesu und im Herzen Marid vereint. In der Tat, in
wunderbarer Gemeinschaft bleiben die verbunden und werden die nie
getrennt, die im allgegenwirtigen Gott eine gottgefillige Verbindung
eingegangen haben. » !

Diese Briefstelle haben wir auch deshalb angefiithrt, weil sie uns
auf den Innigkeitsgrad aufmerksam macht, den die verschwisternde
Wirkkraft der Gnade hat. Er richtet sich nach dem Grade der
Gnadenjiille der einzelnen, aus denen sich die grofle Gottesfamilie
zusammensetzt. Er steigt in dem Verhiltnis, in dem die Gnade zu-
nimmt. Im Lichte dieser Wahrheit leuchtet ein neuer Zug am Christus-
bilde auf. Wegen der umendlichen Gnadenfiille Christi, unseres erst-
geborenen Bruders, ist seimerseits die Verschwisterung mit uns so
mnig, daBl sie nicht inniger werden kann. Von wunserer Seite aus ist
die Zugehorigkeit und Verschwisterung mit Christus einer Steigerung
fahig, weil wir hienieden bis zu unserem Tode in der Gnade zunehmen
sollen. Nach Christus ist die allerseligste Jungjrai Maria den begnadeten
Geschopfen am innigsten zugetan und umgekehrt, nach Christus gibt
es niemanden, dem diese inniger zugehdren als der Mutter Christi.
— Vor dieser durch die Gnade begriindeten Verschwisterung treten
alle untergeordneten Unterschiede innerhalb der grofen Menschen-
familie zuriick : « Da heil3t es weder Jude noch Heide, weder Sklave
noch Freier, weder Mann noch Weib ; denn alle seid ihr eins in
Christus Jesus!» (Gal. 3, 28). Selbst iiber den groBen Nafurunter-
schied, der uns von den Engeln trennt, schreitet sie hinweg und schlief3t
uns mit ihnen zu einem dibernatiirlichen Haushalte zusammen : « Sie
sind die ersten in diesem Haushalte », sagt der hl. Thomas (III q. 23
a. 3 ad 2), «und gehen uns in der Gotteskindschaft voran. Damit soll
aber nur gesagt sein, dal} sie dieselbe zeitlich friiher als wir empfangen
haben, nicht aber, dal3 sie in erster Linie ein Recht auf sie oder gar
ein Recht auf einen bevorzugten Platz in ihr gehabt hiatten. Dem allem
ist nicht so. Denn die Aufnahme in die {ibernatiirliche Gotteskindschaft

L 4. Hép, P. Ph. Jeningen S. J. Freiburg 1924, S. 246.



138 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

ist einzig und allein eine Wirkung des Guadenwillens Gottes ; nicht
aber etwas, was sich aus der Naturanlage des vernunftbegabten
Geschépfes ergibt. »

Wie sich uns die Gottinnigkeit zunichst als Seinszustand darstellt,
so auch die Gnadenverschwisterung. Aber hier wie dort bewidhrt sich
der metaphysische Grundsatz: esse est propter operari — das Sein
ist auf das Wirken und Schaffen eingestellt und tritt darum auch in
dasselbe ein. Es ist nun sicher nicht leicht, fiir die geschwisterliche
Gegenseitigkei! und Gemernschajtlichkeit im Wirken und Tun, fiir das
geschwisterliche Mit- und Fiireinander einen immer und iiberall zu-
treffenden Ausdruck zu finden. Am besten diirfte sich der vom
hl. Thomas gewdhlte Ausdruck «communicantia» (De Carit. q. un.
a. 7 ad 18) eignen. Denn einerseits tritt er uns in der aktiven Verbal-
form entgegen, als wolle er uns sagen, dall die geschwisterliche
Interessengeimeinschaft und der geschwisterliche Interessenaustausch in
nimmermiider und nimmerrastender Gegenseitigkeit hin- und hergeht,
vom Diesseits zum Jenseits auf- und niedersteigt. Andrerseits hat er
gar keine nidhere Bestimmung, kein einschriankendes Attribut, um
anzuzeigen, dal3 die Gnadenverschwisterung ein Arbeitsprogramm hat,
das alles und jedes, das Kleinste und GroéBte vorsieht und nichts
unerledigt 1a0t.

Sie in ihrer Arbeitsleistung beschreiben wollen, hieBe die Gemein-
schaft der Heiligen in ihrer Auswirkung beschreiben wollen. Das wird
und kann niemals jemandem hienieden beschieden sein. Denn es ist
dem Lichte der Glorie vorbehalten, Einzelkenntnisse uiber das Gemein-
schaftsleben der Himmelsbewohner untereinander, sowie das der
Armen Seelen untereinander zu vermitteln, wie denn auch erst im
Glorienlichte die Einzelherrlichkeiten der Wechselbeziehungen zwischen
der Jenseits- und Diesseitskirche aufleuchten werden. Das alles in
heiligem Schauer und in anbetender Bewunderung zu iiberblicken,
wird einen nicht geringen Teil unserer jenseitigen Beseligung ausmachen
(Opusc. 56 — de Beatitudine — c. 1). — Gehen wir einstweilen ganz
in unserer Diessettsaufgabe auf, die uns zu reger Anteilnahme am iiber-
natiirlichen Gemeinschaftsleben verpflichtet. Ohne dalBl wir uns reflexiv
dariiber Rechenschaft zu geben brauchen, werden wir dieser Aufgabe
gerecht, wenn wir durch die Bewahrung der Gnade in der Gott-

1 Adoptio non est proprium consequens naturam, sed consequens gratiam
(III q. 23 a. 3 ad 3).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 139

verbundenheit verharren und unser Leben auf dem Grundsatz auf-
bauen, «daf Gott alles in allem sei» (L. Cor. 15, 28).

" Wir miissen, wie der hl. Thomas zu dieser Schriftstelle bemerkt,
mit GlaubensgewilBheit iiberzeugt sein, dal} alles, was uns und andern
irgendwie an Natur- oder Gnadengut eigen ist, einzig und allein von
Gott stammt.! An dieser Uberzeugung, so lehrt der Aquinate mit
grolBer erzieherischer Weisheit, nihrt sich immer wieder die <iber-
natiirliche Achtung und Ehrfurcht vor unsern Mitbriidern und Mit-
schwestern im iibernatiirlichen Familienverband : « Das Gottliche im
Menschen muB ich achtungs- und ehrfurchtsvoll wahrnehmen und
behandeln. Das Gottlichste ist das iibernatiirliche Gnaden- und Tugend-
gut ; aber gottlich ist auch des Menschen natiirliche Ebenbildlichkeit:
mit Gott. » 2

An dem Grundsatze : « Dafi Gott alles in allen sei», entziindet
sich die bernatiirliche, geschwisterliche Liebe und folgt den Spuren
und Pfaden, auf denen die Liebe Gottes vorausgegangen ist. Sie ist
heimisch bei den Heiligen und Seligen des Himmels ; sie verweilt in
herzlichem Mitleiden und Helfen bei den Armen Seelen im Fegfeuer ;
sie besucht alle Menschen ohne Ausnahme. Denn alle sind ihr in Gott
liebenswiirdig. — O diese iibernatiirliche, geschwisterliche Liebe !
Wie stand sie in Ehren beim hl. Thomas und welch herrliches Denkmal
hat er ihr in seinen Schriften gesetzt! Alles, was er an Erhebendem
geschrieben hat, um sie nach Linge und Breite, Tiefe und Hoéhe, nach
Herkunft und Ziel, nach Abstufungen und Graden, nach Wachsen
und Gedeihen gebithrénd zu schildern, hat er auf die kurze Formel
gebracht : « Man muf} seinen Nebenmenschen lieben, wei/ Gott in ihm
1st, oder awuf dafp Gott iiberhaupt, oder immer mehr in ihm sei.»?
Vorhin hiell es: «Des Gottlichen wegen, das im Menschen ist, mul}
man ihm mit Ehrfurchi begegnen.» Mit andern Worten : Die Gott-
verbundenheit oder Gottinnigkeit ist das Fundament, das die Be-
ziechungen der Menschen zueinander begriinden und tragen soll. Und
wie nun Christus als nachahmliches Vorbild und Beispiel der Gott-
innigkeit unter uns weilt und einem jeden von uns sagt : « Folge mir

I In I. Cor. c. 153, lectio 3.

* Aliquis reveretur homines, inquantum est in eis aliquid divinum : puta
bonum gratiae, vel virtutis; vel saltem naturalis Dei imaginis (II-II q. 19 a. 3
ad 1). A
® Proximus enim caritate diligitur, quia in eo est Deus, vel ut in co sit Deus
(De: Carit, g. un. & 4):



140 Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

nach » (Luc. 5, 27) zur Gottinnigkeit in der Gnade und der Erkenntnis
und Liebe Gottes, so ist er auch das nachahmliche Vorbild und
Beispiel fiur das Gemeinschajisleben mait den Menschen. Seine Einladung :
« Folge mir nach » — in der Ehrerbietung fiir die Menschen und in der
Liebe zu den Menschen soll uns bereitwillig finden (II-1I q. 25 a. 1
ad 1 ; II-II q. 104 a. 2 ad 4).1

Nunmehr a0t sich die « Communicantia » — die Gemeinschaft-
lichkeit, von der oben die Rede war, niher beleuchten. Sie ist eine
wirkliche Arbeits- und Giitergemeinschaft, die emn schattenhaftes Unter-
bild in der des menschlichen Kérpers hat. Letzterer dient dem
hl. Thomas als Vergleichsstiick, wenn er sagt: «Betrachte, wie im
menschlichen Koérper e Glied zum Wohle und zum Besten aller
andern Einzelglieder und des Gesamtkorpers arbeitet und du hast ein
sprechendes Bild, an dem du dir die Arbeits- und Giitergemeinschaft
im Haushalte des cinen geistigen ILeibes, den wir mit Christus und den
Heiligen bilden, klar machen kannst. Von ihr legen wir mit gliubigem
Sinne Zeugnis ab, wenn wir im Apostolischen Glaubensbekenntnis
sagen : Ich glaube an die Gemeinschaft der Heiligen'. Unter den vielen
Mitgliedern ist Christus das vorziiglichste. Denn er ist das Haupt:
Jhn wmachte ev zum Haupte idiber die gesamte Kirche: (Eph. 1, 22).
Darum ist es gerade seine Arbeit, die allen und allen in awusnehmender
Weise zugute kommt. Denn sein Eigengut gibt er allen zum Anteil,
seine eigene Gotteskindschaft mit dem Erbe Gottes, die ewige Seligkeit »
(Opusc. VI — Expositio Symb. Apost. —). Ja, Christi Geheimnisse,
d. h. Christi gottmenschliches Wirken und Arbeiten, Leiden und Sterben
sind von einer solchen, alles und alle umfassenden Gemeinniiizigkert
und sozialen Fruchtbarkeit, dal} sich iiberhaupt keine gemeinniitzigen
Werke, keine sozialen Einrichtungen mit ihnen vergleichen lassen.
Warum nicht ? — Diese kénnen hochstens srdische Gesellschaftsgiiter
— und das auch nur sehr unvollkommen — zum Gemeinbesitz aller
Menschen machen ; wo hingegen das soziale Wirken Christi Gott selbst
zum beseligenden Allgemeinbesitz aller Menschen machen will. 2

Und selbst in diesem Stiicke will er uns nachahmliches Vorbild
und Beispiel sein — se tradidit homini imitabilem (Opusc. 53 a. 1). —
Denn die alles iiberragende Stellung Christi innerhalb der Menschheit

1 Deus factus est homo, per quod se tradidit homini imitabilem (Opusc. 53
a. 1). .
2 Constat nempe, quod Dei filius non pro parva ad nos venit, sumens carnem
nostram, sed pro magna wutilitate nostra (Opusc. VI).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 41

wurde ihm von Gott #nicht seiner selbst wilien, sondern zu Nulz und
Frommen der Menschen zugewiesen. Nicht anders ist es ber uns, seinen
nachgeborenen Briidern. Gewil ist und bleibt das Naturgut personlicher
Vorziige, von Reichtum und Macht, sowie das Gnaden- und Tugendgut
Figentum des Besitzers, aber sowohl das eine wie das andere wird
dem Menschen von Gott zugeteilt, .damit es gemeinniiizig wirke. !
Darum mull man sagen, daB nur durch die Goltverbundenheit, ahnlich
wie bei Christus, ein Zug ins Weite und Grofle in unser Leben hinein-
getragen wird. In Vereinigung mit Christus solidarisch mit Gott und
seinen Heiligen verbunden, sind wir von der einen Seite her aufnehmend
titig, ein Umstand, wodurch Christus in seinen Geheimnissen immer
unser wird und die Vorziige und Verdienste der Heiligen uns immer
mehr zugeeignet werden. « Denn», so heilt es bei Scheeben-Weil},
Herrlichkeiten der gottlichen Gnade 19, S. 269, « wenn in einem Korper
jedes Glied seine besondern Vorziige hat, so gehéren diese doch dem
Ganzen und dadurch allen iibrigen Gliedern mit an. So kénnen wir
uns freuen iiber die Weisheit der Cherubim, uber die Liebe der
Seraphim, die Wirde der Apostel, die Tapferkeit der Martyrer, die
Weissagungsgabe der Propheten, die Wunder der Bekenner, die Reinheit
der Jungfrauen, die Gaben und Taten unserer Mitbriider. Ja, wir
konnen stolz darauf sein, als wenn alles dieses unser eigen wire, weil
alles von demselben Geiste, der auch in uns wohnt, ausgeht und uns
als den Gliedern desselben Leibes mit angehort. » 2

Nach der andern Seite hin sind wir in unserer solidarischen Einheit
mit Christus aber auch gebend titig. Ein jeder von uns ist ja Christi
willen da. Er hat die Bestimmung, eine Vervollstindigung Christi,
gleichsam eine andere Menschheit fiir Christus zu sein, damit er
(Christus) in ihr die eigenen Geheimnisse einfithre und ausbreite. Ein
jeder soll seinen Teil dazu beitragen, dal3 sich das Schriftwort (Eph.
1, 23) erfiillle: Ecclesia est plenitudo Christi, qui omnia in omnibus
adimpletur — der einzelne aber leistet diese Vervollstindigungs- und
Evginzungsarbeit an und fiir Christus, wenn er beispielsweise durch
Anteilnahme an dessen Weisheitstiille nun auch die Gabe der Weisheit
besitzt, oder durch Nachahmung von Christi Gerechtigkeit selber auch
gerecht ist, kurz, wenn er die nachahmlichen Geheimnisse Christi in

U Illud, in quo homo excellit, datur homini a Deo, ut ex eo aliis prosit
(II-I1 q. 131 a. 1).
2 Marmion, Le Christ dans ses mystéres, p. 18 sq.



I42 Ziige zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin

seinem Leben durch Nachbildung zur Darstellung bringt. ! Diese
grundsdtzliche Erwiagung erldutert der hl. Thomas ausfiihilich an einem
Einzelbeispiel, der Erginzung und Auwffiillung des Leidensmales Christi
durch unsere Leiden (In Col. c. I lect. 6).

Halten wir einen Augenblick inne, um eine Erwigung auf uns
wirken zu lassen, die der hl. Thomas mit tiefer Ergriffenheit nieder-
geschrieben hat : Selig die Seele, in der das Merkmal Christi aufleuchtet,
d. h. Christi Gottverbundenheit und Gottinnigkeit. Durch diese ist
sie ja in den Mitbesitz des einzig wahren Gesellschaftsgutes, des ewigen
beseligenden Gottes aufgenommen worden. — Umgekehrt mull aber
auch gesagt werden : unselig ist jede Seele, die sich mit dem Merkmal
Satans bezeichnet, indem sie sich durch die schwersiindige Tat von
Gott abwendet (Opusc. IT c. 7) und sich Luzifer, dem gefallenen und
darum gottfernen und gottverworfenen Engel zugesellt. Weil die Tod-
sinde den Menschen aus der Gottverbundenheit und damit aus dem
Besitze Gottes, des hiochsten Gutes und der Quelle alles Guten, heraus-
reift, ihn im eigentlichen Sinne Gottes los und ledig macht, so wirkt
sie im héchsten Grade antisozial. Sie verkehrt den Menschen in das
Gegenteil von dem, was er sein sollte. Thn, der ein Nach- und Abbild
Christi sein sollte, macht sie zu einem Gegen- und Zerrbild Christi
(Opusc. 56 — de Beatitudine — c. 2).

3. Die Gottverbundenheit tragt schliellich ihre Auswirkung nach
etnwdrts, in das Innere der Seele hinein. Die Seele nimmt teil an der
Heiligkeit Christi und vervollstandigt dadurch ihre Gleichférmigkeit und
Verdhnlichung mit ihm. Das wiederholt erwdhnte Wort — Deus homo
factus est, per quod se tradidit homini imitabilem — (Opusc. 53, a. 1)
bestatigt sich auch hier: Christus, der in der Fiille menschlicher
Heiligkeit geborene Gott, ruft uns zur Nachahmung und Nachbildung
seiner Heiligkeit auf. Denn gerade in seiner Heiligkeit ist unser aller
nachahmliches Vorbild. 2 In ihm leuchten ja die Merkmale wollendeter
Heiligkeit auf. Denn « Heilig-sesn » heillt in die wnverbriichliche Zu-
gehorigkeit zu Golt, in den Dauerzustand der Gottverbundenhert und

L Christus omnia in omnibus adimpletur, sc. dum hunc quidem, qui est
membrum Ecclesiae, facit sapientem secundum perfectam sapientiam, quae est
in ipso ; illum vero iustum secundum perfectam iustitiam et sic de aliis (In Eph.
c. I, lect. 8).

2 Christus quidem secundum hominem factus est sanctus; quia scilicet
quando non fuit homo, non habuit sanctitatem humanam ; et ideo simul factus
fuit homo et sanctus homo, propter quod Angelus dicit Luc. 1, 35 : .Quod nascetur
ex te Sanctum‘ (IIT q. 34 a. 1 ad 2).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin I43

Gottvereinigung aufgenommen sein.!' In diesem positiven Merkmal
wird sofort dessen negatives Gegenstiick erkenntlich. Heiligsein besagt :
entschiedene Abkehr, loslosung und Losschilung von allem Siind-
und Erdhajftem ; es besagt infolgedessen Reinheit und Makellosigkeit. 2
Darum nennen wir in tiefster Ehrfurcht und Anbetung Christum
«den Heiligen der Heiligen », preisen ihn im Gloria der heiligen Messe
als den : «der allein heilig ist », geben seiner gebenedeiten Menschheit
die stehende Bezeichnung : « ketligsie » ; kurz, wir gebrauchen Wendungen
um auszudriicken, daBl die Heiligkeit Christi einer Steigerung nicht
mehr fihig ist. Ein « Mehr » im Stiicke der Reinheit ist ja unmoglich.
Denn in vollendeter Entsagung und Entduflerung des eigenen Ichs
1st Christi Menschheit ganz selbstlos, ohne Stiitze einer geschopflichen
Personlichkeit. Und darum ist auch fur sie ein « Mehr» in der Gott-
verbundenheit unmdéglich. Ist sie ja — der gottlichen Natur geschwistert
— vom gottlichen Worte zur personlichen Einheit aufgenommen und
getragen (Opusc. II c. 0).

Weiterhin ist ein « Mehr » an innerver Heiligkeit unmoglich. Der
Ausdruck : innere Heiligkeit besagt die tbernatiirliche Gnraden- und
Tugendtiille, die sich wegen der personlichen Gottverbundenheit im
Héchstmal3 in die Seele Christi ergieft und diese zur hochsten Stufe
geschopflicher Vollkommenheit und Gottférmigkeit erhebt (De Veritate,
q. 29 a. 5). Diese Gottférmigkeit verklirte von Anfang an und verklart
in alle Ewigkeit hin seine Seelenkrdjte und deren Tdtigkeiten. Er gibt
ithnen unentwegt und intensivst die Zielrichtung auf Gott und fithrt
sie so zu ihrer Geburtsstitte, threm Quellprinzip zuriick. Er macht
damit sein menschliches Tun und Wirken zum vollendeten Spiegelbild
der innertrinitarischen Kreisbewegung in Gott (De Potentia, q. 9 a. g),
der ewigen, subsistierenden Werkheiligkeit in Gott, aber zugleich auch
zum uniibertrefflichen Vorbild jeglicher menschlichen Werkheiligkeit.

Nunmehr sind wir in der Lage, das Fazit zu ziehen. Es ist das
unabinderliche Gesetz der Vorsehung: Nie und nirgendwo und in
keinem Falle wird jemand getrennt und fern von Goit ein vollkommener
Mensch. Ein ganzer Mensch wird man nur in der iibernatiirlichen

1 Nomen sanctitatis importat firmitatem adhaeventiae ad Deum (II-1T q. 81
a. 8); Marmion, Le Christ vie de I'ame, pp. 9, 19, 28, 200.

? Nomen sanctitatis videtur importare munditiam, quae est necessaria ad
hoe, quod mens Deo applicetur; quia mens humana inquinatur ex hoc quod
inferioribus rebus conjungitur, sicut quaelibet res ex immixtione pejoris sordescit,

ut argentum ex immixtione plumbi (II-II q. 81 a. 8).



I44 Ziige zum' Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Gottvereinigung und Gottverbundenheit. ' Unseretwegen und um
unseres Heiles willen hat Gott emmal und in einzigartiger Weise
sein Arbeitsgesetz an der menschlichen Natur Christi in Vollzug
gebracht. Durch die persinliche Verbindung mit dem Sohne Gottes
erhob er sie in all ihren Zustidndlichkeiten, Kriften und Titigkeiten zu
gottgleicher Vollendung und Vollkommenheit. « Das ergibt sich », wie
der hl. Thomas bemerkt, «aus der mit gottlicher Gewillheit fest-
stehenden Tatsache, dall nunmehr Gott selber in seinem eingeborenen
Sohne einen Leib und eine Seele hat, dall wir von Augen und Hénden
und dem Herzen des Goffessohnes sprechen diirfen ; dall wir berechtigt
sind zu sagen, dal} der Sofin Gottes Sinneserfahrungen habe durch den
korperlichen Vorgang der Gesichts- und Gehérswahrnehmung » (Opusc.
11 €. 6).

In geheimnisvoller Nachbildung dieser personlichen Gottverbunden-
heit erhebt er uns in unserer Natur zu gott/érmiger, oder gottdihnlicher
Vollkommenheit und macht uns damit erst zu ganzen, fertigen oder voll-
kommenen Menschen. In dieser unserer gottgewollten Vollkommenheit
oder Vollendung unterscheidet der hl. Thomas eine ersfe und stellt
sie einer zweilen gegenitber. FEs braucht wohl kaum darauf hin-
gewiesen zu werden, dal3 dieses « E7sf» mit seinem Gegenstiick « Zwei! »
kein zettliches oder gar drtliches Vorgehen und Nachkommen besagt.
Die Erst-Vollendung — perfectio prima — besagt vielmehr eine iiber-
natiirliche, nach Art einer Formalursichlichkeit gebildete Wirklichkeit. 2
Es ist die heiligmachende Gnade. Sie ist,, um eine Wendung des
hl. Thomas zu gebrauchen, in unserem iibernatiirlich-geistigen Leben
das fiur unsere Seele, was die Seele selbst im natiirlich-leiblichen Leben
fiir unsern Kérper ist. Fiihrt sie ja in unsere Seelensubsfanz ein hoher
geartetes geistiges, gottformiges Sein ein, das seinerseits Quellprinzip
fir die gottlichen Tugenden ist, diesen also so vorausgeht, wie die
Wurzel dem Pflanzenschaft, der aus ihr herauswichst, .voraufgeht
(De Virtute in Com. q. 1 a. 2 ¢ und ad 21).

Diese Erwigung rechtfertigt auch vollauf die Bezeichnung : « Evrst-
Vollkommenheit » ; « Erst » dem natiirlich-letblichen 1.eben gegeniiber ;
diesem geht es der Ziel- und Zweckordnung, der Wiirde und Erhabenheit
nach vorauf. Denn das natiirlich-leibliche Leben wird uns nur um

1 Numquam perficietur natura humana, nisi in coniunctione ad Deum (In
Eph. c. 5, lectio 1).

2 Perfectio supponit saepe pro ratione formali actuante aliquid (Com. Card.
Cajet. in I q. 4 a. 1).



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 145

des {ibernatiirlich-geistigen ILebens willen von Gott gegeben und
erhalten. ! « Erst-Vollkommenheit » ist die Gnade auch den Tugend-
wirklichkeiten gegeniiber. Als i{ibernatiirlicher Lebensgrund mul} sie
diesen der Natur nach vorausgehen.

Die « Zweit »- oder « Letzt »-Vollendung besteht in gottverbundener,
gottformiger Tétigkeit — secunda perfectio est operatio, quae est finis
rei, vel id propter quod ad finem devenitur — (De Veritate, q. I a. 10
ad 3 eorum quae contra). Es ist die endgiiltige, ununterbrochen
andauernde Werkheiligkeit des jenseitigen Lebens, die nach vollstindiger
Loslisung von allem Irdischen die Seele zu Gott, ihrem Ursprung,
zuriickfithrt und sie eingehen 146t in die Freude ihres Herrn. « Heilig
ist der wnverbriichlich gottverbundene Mensch », sagt der hl. Thomas ;
«darum werden die Seligen des Himmels in erster Linie keilig genannt,
weil sie unverbriichlich in der ewigen Seligkeit mit Gott verbunden
sind» (Opusc. VII — Expositio Orat. Dom. 1 pet.). 2 Aber auch
unser diesseitiges Leben mul mit dem Merkmal der « Zweit »- oder
« Letzt »-Vollendung in gottverbundener 7dtigkeil bezeichnet sein,
m. a. W. es mull werkheilig sein und immer werkheiliger werden.
Zu diesem Ende miissen wir uns vom [liebebeseelten Glauben leiten
lassen. In ihm wandeln wir in gottgewollter Werkheiligkeit und
erfiilllen die Doppelobliegenheit der innern Abkehr von der Siinde
und der siindigen Welt, sowie der Hinkehr zu Gott. Die Werkheiligkeit
Christi tritt in uns in die Erscheinung. Gleich ithm kommen wir mit
allem, was wir sind und haben, konnen und vermogen, wirken und
tun von Gott und kehren in Iliebender Amnerkemnumg dieses unseres
Ursprunges und dieser unserer Herkunft in umgekehrter Folgeordnung
mit all dem Unsrigen wieder zi Goft zuriick (Opusc. 53 — de humanitate
Christi c. 1). Wir nehmen teil an der Vollkommenheit Christi, die
deshalb auf der Hochststufe der Vollendung ist, weil das Mal3 seiner
Hin- und Riickgabe an Gott dem MaBe dessen, was er von Gott
empfangen hat und empfingt, vollstandig gleichkommi. ® Infolgedessen
nidhern wir uns in dem MaBe der Vollkommenheit Christi, als unsere
Hingabe an Gott riickhaltlos ist, also nichts von uns oder dem
Unsrigen fiir uns, oder irgend ein Geschépf zuriickbehalt, m. a. W. in
dem MaBe als unsere Hingabe an Gott dem, was wir von Gott empfangen

1 De Virtute in Com. q. 1 a. 10.
2 I-IIl q. 3 a. 2 ad 4.
3 Christi reditio in Deum exitum a Deo adaequat (De Veritate, q. 20 a. 4).

Divus Thomas. ‘ 10



146 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

haben und fortgesetzt empfangen, entspricht. Andernfalls wiren und
blieben wir unheilig und unvollkommen. «Denn unvollendet und
unfertig wire jedes Geschopf, das — weil geschopflich — von Gott
herkommen maiffte und nicht wieder zu ihm zuriickkehren sollte. » 1
Das ist die grundsditziich gehaltene Darstellung unserer Gott-
verbundenheit, Gottinnigkeit, Gotteinheit und ihrer Auswirkung nach
aufwdrts zu Gott, settwdrts zu den Geschépfen und einwdrts zum
Innern der eigenen Seele. Sie ist die Weiterfithrung und darum das
Nach- und Abbild der Gottverbundenheit Christi, jener Gottverbunden-
heit, die wir um besondern als Zugehorigkeit des Kindes zum Vater,
des Wortes zum Sprechenden, des Gleichbildes zum Urbilde kennen
lernen werden.
(Fortsetzung jolgt.)

I Creaturae autem imperfectae essent, si a Deo procederent et ad Deum
non reordinarentur (De Veritate, q. 20 a. 4).




	Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

