
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Züge zum Christusbilde

beim hl. Thomas von Aquin.'

Von P. Dr. Matthias HALLFELL, Trier.

(Fortsetzung.)

Deus homo factus est, per quod se

tradidit homini imitabilem (S. Thom.,
Opusc. 53, a. 1).

IV.

Der hl. Thomas betrachtete mit Vorliebe das Geheimnis der

Menschwerdung des Ewigen Wortes. Sie ist ihm « das Wunder unter
den Wundern und darum größer als irgend eines der Wunder, die je

gewirkt worden sind und je werden gewirkt werden. Denn alle haben

in ihr ihre Zielbestimmung» (De Potentia, q. 6 a. 2 ad 8). Diesem

unaussprechlichen Geheimnisse widmet er eines der schönsten Kapitel
seiner philosophischen Summe (C. G. IV c. 54). Aus eigenster Erfahrung
heraus schreibt er in einem kurzen Vorworte dazu : «Wer mit emsigem
Fleiße und frommem Sinne die Geheimnisse der Menschwerdung
betrachtet, entdeckt, in ihnen eine solche Fülle von Weisheit, daß
sie alles menschliche Erkennen und Ahnen weit hinter sich läßt.
Wenn irgendwo, dann bewahrheitet sich hier das paulinische Wort :

,Das Törichte, das von Gott kommt, ist weiser als die Menschen'

(1 Cor. 1, 25). Und so ist es denn Erfahrungstatsache, daß sich vor
dem Geistesauge des frommen Betrachters die wundersamen
Zweckmäßigkeiten dieses Geheimnisses in stets neuer Fülle auftun. »2

Diese Zweckmäßigkeiten ordnen sich zu zwei Gruppen. Die eine

stellt sich zu Gott hin und übernimmt die Aufgabe, in dem Geheimnisse

1 Fortsetzung vom Jahrgang 1925, Heft 3, pp. 327-347.
2 Unde fit, ut pie considérant! semper magis ac magis admirabiles ratiönes

huiusmodi mysterii manifestentur (C. G. IV c. 54).

Divus Thomas. 9



130 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

der Menschwerdung, Gottes unbegreifliche Weisheit, Macht und Güte
aufzuzeigen. Die andere tritt zum Menschen hin. Sie legt Zeugnis
dafür ab, daß der Mensch in eben diesem Geheimnisse die Sünde und
deren Gefolgschaft : die religiöse Unwissenheit, Unzulänglichkeit und
Verkehrtheit überwunden hat und in den Stand gesetzt worden ist,
an der sittlichen Größe, dem Wissensgute und der Heiligkeit des

menschgewordenen Gottes teilzunehmen.1 Die einen beleuchten das

Christusbild gleichsam vom Himmel her und zeigen, was Gott an
Christus, seinem menschgewordenen Sohne hat ; die andern erhellen
das Christusbild nach der der Erde zugekehrten Seite und lassen

erkennen, was die Menschen nun ihrerseits an Christus haben und
aus Christus machen sollen. .Das war der einheitliche Leitgedanke,
der bereits unsern frühern Abhandlungen zu Grunde lag. In den beiden
ersten wurde der Versuch gemacht, ihm in der Richtung der Ziel-
und ZwecÄursächlichkeit eine gewisse Entwicklung angedeihen zu lassen.

Es wurde dargetan, daß « der menschgewordene Gottessohn nicht in
diese Welt eintrat, um an irgend einem Geschöpfe seine Zielbestimmung
zu erhalten, sondern um allen Geschöpfen Zielbestimmung zu sein »

(De Potentia, q. 3. a. 15). In der dritten Abhandlung wurde jener
Leitgedanke wieder aufgenommen. Dabei leistete uns die Metaphysik
der Forma/ursächlichkeit wertvolle Dienste. Das Christusbild strahlte
vor unseren Augen in seiner herrlichen Vorbildlichkeit für die Werke

Gottes auf. Gott aber machte Christum Jesum zum Vorbild, zum
Formalideal seiner Werke unseretwegen. Er wollte uns befähigen, ihm
in diesem Stücke nachzuahmen. « Den Menschen nämlich, den wir
sehen konnten, durften wir nicht nachahmen — denn seine Werke
waren böse. Gott, den wir nachahmen sollten, konnten wir nicht sehen.

Damit wir also Gott sehen und nachahmen könnten, wurde er Mensch. » 2

Es war Gottes Weisheit, Christum Jesum zum Formalideal seines

Wirkens und Schaljens zu bestimmen. Es ist unsere Weisheit und wird
unsere Glückseligkeit sein, wenn wir hierin Gott gleichförmig werden

(Eph. 5, 1) und sorgen, daß Christus für alles und in allem unser
Vorbild ist. Davon werden uns die nachstehenden Erörterungen
überzeugen.

1 Opusc. 53 (de Humanitate Jesu Christi) a. 1.
2 Homo sequendus non erat, qui videri poterat. Deus sequendus erat, qui

videri poterat ; ut ergo exhiberetur homini et qui videretur ab homine et quem
homo sequeretur, Deus factus est homo (S. Aug. serm. 22 de temp.). — Siehe :

III q. 1 a. 2.



Züge zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin

§ 2.

Christus Jesus, das Vorbild oder Formalideal des Christen.

Unter den Christusnamen ist einer, der das Schrifttum des heiligen
Thomas außerordentlich befruchtet hat. Es ist der in der Heiligen
Schrift niedergelegte Name : « Prmogenitus omnis creaturae, primo-
genitus in multis fratribus » — Christus ist der Erstgeborene jeglicher
Kreatur (Col. i, 15) ; der Erstgeborene unter vielen Brüdern (Rom.
8, 29). Dieser gebenedeite Name eröffnet den Ausblick in das wundervolle

Wechselverhältnis, das der ewige Gottessohn durch den Vollzug
der Menschwerdung zwischen sich und uns und uns und sich geknüpft
hat. Es ist so hoch und erhaben, daß es nur ein Verhältnis gibt, mit
dem ich es vergleichen darf, das Verhältnis nämlich, das im Schöße

der Gottheit den Sohn mit dem Vater verbindet und den Eigennamen
des Sohnes begründet : « Unigenitus a Patre » — der Eingeborene vom
Vater (Joa. 1, 14).1 Es ist, um einen Ausdruck aus der modernen
Technik zu entlehnen, das geschaffene Projektionsbild, die geschaffene
WiederSpiegelung jenes ungeschaffenen Urverhältnisses. Und darum
werden seine Herrlichkeiten in ihrer ganzen Schönheit erst aufstrahlen

können, wenn es unter das Licht jenes ewigen Urverhältnisses gestellt
wird.

Das, worauf unser Führer uns zunächst aufmerksam macht, ist
die Grundlage, auf der sich hinieden unser Verhältnis zu Christus,
unserm Formalideal aufbaut ; das tatsächliche Band, das die Beziehung
zwischen uns und ihm knüpft. Himmel und Erde tragen das Ihrige
dazu bei, diese Grundlage zu legen ; Diesseits und Jenseits reichen
sich die Hand, um durch ein gemeinsames Band die Beziehung
herzustellen. Es ist die geheimnisvolle Wirklichkeit der Menschwerdung,
durch die sich der menschgewordene Gott mit uns verschwistert. « Diese

Verschwisterung vollzieht sich einmal durch die Entgegennähme des

Naturgutes unserer MmscAe«kindschaft an seine göttliche Person ;

und dann durch die Entgegengäbe des Gnadengutes seiner Gotteskind-
schaft an uns. »2

1 De Potentia, q. 2 a. 4.
2 Habet igitur Christus nos fratres, tum quia nobis simiiitudinem filiationis

secundum collationem gratiae communicavit, tum quia simiiitudinem nostrae
naturae assumpsit, secundum illud Hebr. 2, 17 : Debuit per omnia fratribus
assimilari. (In Rom. c. 8 lectio 6.)



I32 Züge zum Christusb.ilde beim hl. Thomas von Aquin

Durch seine Verschwisterung mit uns führt er uns in eine Einheit
und Zugehörigkeit zu Gott ein, die eine geschaffene Nachbildung der
ungeschaffenen Einheit des Eingeborenen mit dem Vater ist. Diese
aber hat das Gepräge der Einheit und Zugehörigkeit « des Sohnes zum
Vaters, odes Wortes zum Sprechenden)) und endlich odes Gleichbildes

zum Urbilde », Züge, die in unserer Einheit und Zugehörigkeit zu
Gott wiederstrahlen müssen. — Damit ist der Weg gezeichnet, den

unsere weitere Untersuchung nehmen wird.

I.

Allen Dingen ohne Ausnahme, die im Laufe der Zeit ins Dasein

treten, rühmt der hl, Thomas eine gewisse Ähnlichkeit und
Gleichförmigkeit mit den ewigen nach. Von dem Menschen aber sagt er,
daß er in der strahlenden Schönheit der Gnade den Abglanz des ewigen
Gottessohnes selbst in geheimnisvoller Nachbildung in sich trage (11-11

q. 23 a. 2 ad 3). Denn gerade darin besteht das Großartige der uns
in Gnaden zugewandten und mitgeteilten Gotteskindschaft, daß sie

eine abbildliche Weiterführung und Ausdehnung der dem ewigen Worte
durch die Geburt aus dem Vater eigenen Gottessohnschaft ist. 1 In
der Gefolgschaft dieser unserer durch die Gnade begründeten Adoptiv-
Gotteskindschaft stehen Herrlichkeiten, die so erhaben sind, daß ich
sie nur mit jenen vergleichen kann und darf, die Christo Jesu dank
seiner A^a^r-Gottessohnschaft eigen sind. Denn diesen sind sie

nachgebildet. Darüber kann niemand aus sich selbst Aufschluß geben.
« Der eingeborene Sohn, der in dem Schoß des Vaters ist, der hat sie

uns kundgetan » (Joa. 1, 18). — Denn es ist sein unveräußerliches,
göttliches Vorrecht, « sich seines Ursprunges und seiner Geburt aus
dem Vater vollkommen bewußt zu sein » (III q. 45 a. 4) und darum
auch der unzerstörbaren Einheit mit dem Vater und der Zugehörigkeit
zu demselben. Diese wird nun durch die Mitteilung der Gotteskindschaft

auch unser Anteil ; sie greift auf uns über und schließt uns
mit Gott zu einer übernatürlichen Seins- und Lebens-, Wirk- und

Arbeitsgemeinschaft zusammen.
Um diese Gottverbundenheit und Gottvereinigung fleht der Herr

für uns in seinem hohepriesterlichen Gebete : « Ich habe die Herrlichkeit,
die du mir gegeben hast, ihnen gegeben, damit sie eins seien, wie auch

1 Filiatio adoptionis est quaedam similitudo filiationis aeternae (III q. 23
a. 2 ad 3 ; a. 3 c.).



Züge zum Chrisfusbilde beim hl. Thomas von Aquin 133

wir eins sind » (Joa. 17, 22). Er ist eins mit dem Vater in dem Gleichend

Mitbesitz der einen göttlichen Natur und Wesenheit, Vollkommenheit

und Seligkeit, die darum als das höchste soziale Gut, das Vorbild
und die Quelle aller geschaffenen sozialen Güter angesprochen werden
muß. Die Gottzugehöiigkeit, die nach dem Vorbilde und in
Nachahmung der Gottvereinigung des eingeborenen Gottessohnes mit dem

Vater unser Anteil sein soll, muß also in einer der göttlichen Natur
analog gleichen Natur und Wesenheit wurzeln und gründen. Es ist
die Gnade. Ihr ist darum auch das analog gleiche soziale Gepräge

eigen und ganz gewiß die erste Stelle in der Reihe der geschaffenen

sozialen Güter zuzuerkennen.
1. Unsere Ähnlichkeit und Gemeinschaft mit Christus in der

Gottverbundenheit ist zunächst eine Semsgemeinschaft. Sie ist von einer

so erhabenen Geistigkeit und von einer so ineinander eingehenden

Innigkeit, daß sie sich nur durch Analogien und von ferne beleuchten
läßt. — Sie hat nach dem hl. Thomas ein uns immerfort und allerorts

gegenwärtiges — wenn auch nur schattenhaftes — Unterbild in der

Gottverbundenheit, die durch unser natürliches Leben und Wirken
hergestellt und aufrechterhalten wird. Darüber äußert er sich folgendermaßen

: « Wenn ein Geistwesen mit einem Körperwesen in Verbindung
tritt, so geschieht es auf dem Wege einer geistigen Wirkkraft. Und
je macht- und kraftvoller es ist, um so inniger und fester ist die

Verbundenheit und Vereinigung, in die es die niedere Kreatur mit sich

bringen kann. Gott aber ist in seiner Macht und Wirkkraft unendlich
und darum nimmt er jedwedes Geschöpf nach Belieben in seinen

Dienst. Das aber ist nur insoweit möglich, als er den Dingen mit
seiner Wirkkraft nahe und gegenwärtig, verbunden und vereinigt ist.
So viele und vielfältige Dinge die Schöpfung auch aufweist, alle teilen
sich in eine und spezifisch gleiche, gemeinsame Art der Gottverbundenheit
und Gottvereinigung. Denn allen ist und bleibt Gott nahe, um allen
ohne Unterlaß das ihnen zugedachte und zustehende Maß an
Semsvollkommenheit zuzumessen und den Antrieb zum eigenen Tun und
Wirken zu geben. Darum ist Gottes Gegenwart in einem Geschöpf um
so innniger und intensiver, je vollkommener und intensiver dessen

Sein und Leben, Wirken und Schaffen ist. »1 Diese Wahrheit von der
über alles menschliche Erkennen erhabenen Allgegenwart Gottes in den

Geschöpfen wandte der hochselige Papst Pius X. einmal in treffender

1 Tanto autera Deus alicui naturae perfectius unitur, quanto in ea magis
saam virtutem exercet et esse largitur (Opusc. II — de rationibus fidei — c. 6).



134 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Weise auf den Menschen an, indem er sagte : « Gott sei uns näher,
als es unser eigenes Herz, unsere eigene Seele sei. » Damit sprach er
einen echt thomistischen Gedanken aus. 1

Umgekehrt muß ich auch mit dem hl. Thomas sagen, daß das

Geschöpf um so inniger in Gott ist, um so höher in der Gottverbundenheit
und Gottvereinigung steht, je höher die Rangordnung seiner
Semsvollkommenheit und je vollkommener sein Tun und Wirken ist (De

Potentia, q. 3 a. 16 ad 24). Im Lichte dieser Wahrheit muß sich der
Mensch einzig und allein schon auf Grund seines naturhaften Seins

und Lebens als das Geschöpf betrachten, das hienieden Gott am
innigsten verbunden und geeint ist. In dieser unzerstörbaren
Gottverbundenheit ist die unzerstörbare, objektive Begründung der natürlichen

Religion zu suchen, wo hingegen mit der bewußten Erkenntnis
und dem werktätigen Bekenntnis derselben die subjektive Übung der
natürlichen Religion anhebt und dem Menschen das Merkmal einer
natürlichen Ähnlichkeit und Gleichförmigkeit mit dem ewigen Gottessohne

aufprägt. Ihm eignet ja nach einem Ausdrucke des hl. Thomas
«das höchste Bewußtsein seiner Verbundenheit und Einheit mit Gott,
dem Vater» (III q. 45 a. 4). 2

Gott hat uns durch die Erschaffung aus dem Nichts heraus zu sich

emporgezogen und beläßt uns durch die Erhaltung in der uns natürlichen

Gottesnähe, um uns « an sein Herz zu ziehen ». Diese in der
aszetischen und mystischen Literatur häufige Wendung will besagen,
daß Gott uns nur deshalb erschaffen hat und uns nur deshalb im Dasein

erhält, um uns zu einer viel innigeren Vereinigung mit sich zu erheben,

uns in eine übernatürliche Verbundenheit und Gemeinschaft mit sich

aufzunehmen, damit das übernatürliche Abbild der Einheit des ein-

gebornen Sohnes mit dem Vater in uns aufleuchte und wiederstrahle.
Davon spricht der hl. Thomas an ungezählten Stellen seines

ausgedehnten Schrifttums, beispielsweise wenn er sagt : « Gott vollzieht
mit den in der Gnade geheiligten Menschen eine besondere, von der
natürlichen verschiedene Vereinigung. Und darum sagt man von ihm,
er sei in den Heiligen in einer Art und Weise, in der er in den übrigen
Geschöpfen nicht sei3 ; er wohne in den Heiligen in einer eigenen

1 Deus est intimius in anima quam qualitates naturales, eo quod Deus in
ipso esse animae est ut causans et conservans ; sed praedictae formae ad hoc non
pertingunt, sed essentiam animae quasi circumstant (De Verit. q. 28 a. 2 ad 8) ;

ib. q. 10, ad a. 9 ad 7. 2 De Spe. q. un. a. x ad 9 ; II-II q. 26 a. 3.
3 Deus dicitur esse in sanctis per gratiam quodam modo speciaii prae aliis

creaturis (De Verit. q. 27 a. 1).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 135

Weise1 ; er erfülle die Heiligen (C. G. IV c. 18), die darum auch mit
Fug und Recht Gottes voll, gotterfüllt genannt würden. »2

Weil nun dieses neue « Gott-wzii-uns », oder « Gott-w-uns » nur
auf dem Wege göttlicher WTVÄursächlichkeit zu uns kommen kann
(De Veritate, q. 27 a. 1), so führt er unserer Seele ein neues,
übernatürliches Sein und Leben zu, die Gnade nämlich, die unsere Seele

über den Bereich der eigenen Natur emporhebt und zur Besitz- und
Anteilnahme am göttlichen Seligkeitsgute befähigt — trahit creaturam
rationalem supra conditionem naturae ad participationem divini boni

(I-II q. no a. 1). Und genau in demselben Verhältnis, in dem die
Seele durch ihren Gnadenstand an Wert und Güte über den eigenen
natürlichen Seinsgehalt und den aller andern Dinge hinauswächst,
nimmt die Vereinigung Gottes mit ihr an Innigkeit zu.

Dieses « Gott-wf/-uns », « Gott-m-uns » ist nicht ohne sein Bezugsstück

: « Wir-wii-Gott », « Wir-iw-Gott », Wir sind in Gott durch eben

diese Gnade, diese nach Art einer Rorwa/ursache unsere SeelenSubstanz

innerlichst ergreifende Wirklichkeit, dieser neue Lebensgrund und
Lebensquell, aus welchem die eingegossenen Tugenden und Gaben des

Heiligen Geistes naturhaft hervorfließen und eine höhere, gottförmige
Vitalität in die Seelenkräfte hineintragen (De Veritate, q. 27 a. 2 und 3).

Wie der Gnade selbst, so eignet auch unserer übernatürlichen
Gottverbundenheit zunächst das Merkmal des statischen, ruhenden Zu-
standes. 3 Aber bei der Gottverbundenheit des untätigen Zustandes

darf es nicht bleiben. Denn auch hier muß sich das metaphysische
Prinzip bewähren : Agere sequitur esse — jedes Sein führt ein Wirken
und Tun in die Welt ein. Zu diesem Ende bleibt uns Gott seinerseits

mit seiner gnadenvollen Wirkursächlickheit innerlichst nahe. Sagt doch
der hl. Thomas : « Gott ist mit seiner Wirkkraft in den durch die Gnade

geheiligten Seelen, um deren übernatürliches Sein und Leben zu
erhalten, ihm Dauer und Bestand zu geben. Er bezweckt mehr. Er
regt sie innerlich an, sich nun ihrerseits ihm in Glaube und Liebe
zuzuwenden » (Opusc. II c. 6). 1 Wenn wir dieser Anregung entsprechen
und im Glauben und liebebeseelten Tun unsere Hinkehr zu Gott voll-

1 Unde Deus in Sanctis specialiter habitare dicitur (Opusc. II c. 6).
2 Unde et mentes sanctae Deo plenae esse dicuntur (Opusc. II c. 6).
3 Gratia non immediate ordinatur ad actum, sed ad quoddam esse spirituale,

quod in anima facit (De Verit. q. 27 a, 2 ad 7).
4 Gratia coniungit nos Deo per modum assimilationis ; sed requiritur quod

uniamur ei per operationem intellectus et effectus (De Car. q. un. a. 2 ad 7).



X36 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

ziehen, so geben wir unserer Gottverbundenheit den Stempel der

Vollendung und Krönung. Das « Wir in Gott » ist dem : « Ich in Dir »

(Joa. 17, 21), Christi gleichförmig. Wir sind, wie Christus, in Erkenntnis
und Liebe Gott vereint, eins mit Gott. Die Gottinnigkeit ist unser
Anteil geworden. Gottes Ziel und Gottes Zweck bei der

Menschwerdung werden erreicht. « Um für uns nachahmliches Vorbild und

Beispiel zu sein, sandte er seinen eigeborenen Sohn durch die
Menschwerdung zu uns. » ] Fortan steht er unter uns und sagt : « Folge mir
nach » (Luc. 5, 27) zur Gottinnigkeit. Wir folgen ihm, dem nachahmbaren

Gottessohne. Denn Gottinnigkeit heillt, durch die Gnade seiner

Gottessohnschaft zugesellt und damit zur Einheit mit Gott dem

Vater aufgenommen sein ; Gottinnigkeit heißt, seine Gotteserkenntnis
und seine Gottesliebe besitzen und in deren Betätigung gottvereint sein.

2. Weil die Gnade mit ihrer Tugendgefolgschaft Goßinnigkeit,
Teilnahme und Mitbesitz der göttlichen Güter wirkt, so ist sie in
eminentem Sinne sozial gerichtet. Was aber nach aufwärts zu Gott
hin Vereinigung und Gemeinschaft ist, kann unmöglich nach seitwärts

in die Menschheit hinein Trennung oder Spaltung bedeuten, noch
antisozial wirken. Unser Herr betete am Vorabende seines Leidens
für uns um GoWvereinigung, aber damit auch um Einheit und Gemein:
schaftlichkeit untereinander : « Aber nicht allein für diese bitte ich,
sondern auch für alle, die durch ihr Wort an mich glauben werden,
auf daß alle eins seien, wie Du, Vater, in mir bist, und ich in Dir bin,
damit auch sie in uns eins seien » (Joa. 17, 20-21), eins in uns und mit
uns in der vollkommenen und daher unzerstörbaren Gottförmigkeit
und Gottvereinigung der himmlischen Heimat, wie der hl. Thomas
bemerkt (III q. 45 a. 4). Aber weil die Gnade die Grundlegung des

seligen ewigen Lebens im Diesseits ist (De Veritate, q. 27 a. 2 ad 7),
so muß ihr eine starke soziale Tendenz und einende Kraft inne
wohnen. Darum gibt ihr der hl. Thomas die lieblichen Attribute :

« Die alle Heiligen zu einer Gemeinschaft sammelnde Gnade » (Opusc. I
c. 122), die verschwisternde Gnade (II-II q. 14 a. 2 ad 4). Die Innigkeit
der Gnadengemeinschaft übertrifft über alles Begreifen die rein natürlichen

Gemeinschaften und Vereinigungen der Menschen. Über dieses

Geheimnis der Gnade wurden dem heiligmäßigen P. Philipp Jeningen
S. J., einem Volksmissionär und Mystiker des 17. Jahrhunderts, seltene

1 Deus factus est homo, per quod se tradidit homini imitabilem (Opusc. 53
a. 1).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 137

Erleuchtungen zuteil. In einem Briefe an seinen Freund Ignatius
von Peutingen, Stiftsprobst von Ellwangen, spricht er sich darüber

folgendermaßen aus : « Das Andenken an unsere ewige "Vereinigung,
wie deren himmlische Hoffnung macht, daß ich auch den Abwesenden

in Christo Jesu, unserem Erhalter, gegenwärtig besitze. Je weiter wir
dem Leibe nach entfernt sind, desto näher sind unsere Seelen in der

heiligsten Seite Jesu und im Herzen Maria vereint. In der Tat, in
wunderbarer Gemeinschaft bleiben die verbunden und werden die nie

getrennt, die im allgegenwärtigen Gott eine gottgefällige Verbindung
eingegangen haben, y 1

Diese Briefstelle haben wir auch deshalb angeführt, weil sie uns
auf den Innigkeitsgrarf aufmerksam macht, den die verschwisternde
Wirkkraft der Gnade hat. Er richtet sich nach dem Grade der

Gnadenjülle der einzelnen, aus denen sich die große Gottesfamilie
zusammensetzt. Er steigt in dem Verhältnis, in dem die Gnade
zunimmt. Im Lichte dieser Wahrheit leuchtet ein neuer Zug am Christusbilde

auf. Wegen der unendlichen Gnadenfülle Christi, unseres
erstgeborenen Bruders, ist seinerseits die Verschwisterung mit uns so

innig, daß sie nicht inniger werden kann. Von unserer Seite aus ist
die Zugehörigkeit und Verschwisterung mit Christus einer Steigerung

fähig, weil wir hienieden bis zu unserem Tode in der Gnade zunehmen

sollen. Nach Christus ist die allerseligste Jungfrau Maria den begnadeten
Geschöpfen am innigsten zugetan und umgekehrt, nach Christus gibt
es niemanden, dem diese inniger zugehören als der Mutter Christi.

— Vor dieser durch die Gnade begründeten Verschwisterung treten
alle untergeordneten Unterschiede innerhalb der großen Menschenfamilie

zurück : « Da heißt es weder Jude noch Heide, weder Sklave
noch Freier, weder Mann noch Weib ; denn alle seid ihr eins in
Christus Jesus » (Gal. 3, 28). Selbst über den großen Natumnter-
schied, der uns von den Engeln trennt, schreitet sie hinweg und schließt

uns mit ihnen zu einem übernatürlichen Haushalte zusammen : « Sie

sind die ersten in diesem Haushalte», sagt der hl. Thomas (III q. 23
a. 3 ad 2), «und gehen uns in der Gotteskindschaft voran. Damit soll
aber nur gesagt sein, daß sie dieselbe zeitlich früher als wir empfangen
haben, nicht aber, daß sie in erster Linie ein Recht auf sie oder gar
ein Recht auf einen bevorzugten Platz in ihr gehabt hätten. Dem allem
ist nicht so. Denn die Aufnahme in die übernatürliche Gotteskindschaft

1 A. Höß, P. Ph. Jeningen S. J. Freiburg 1924, S. 246.



138 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

ist einzig und allein eine Wirkung des Gnadenwillens Gottes ; nicht
aber etwas, was sich aus der Naturanlage des vernunftbegabten
Geschöpfes ergibt. »1

Wie sich uns die Gottinnigkeit zunächst als Seiwszustand darstellt,
so auch die Gnadenverschwistenmg. Aber hier wie dort bewährt sich
der metaphysische Grundsatz : esse est propter operari — das Sein

ist auf das Wirken und Schaffen eingestellt und tritt darum auch in
dasselbe ein. Es ist nun sicher nicht leicht, für die geschwisterliche

Gegenseitigkeit und Gemeinschaftlichkeit im Wirken und Tun, für das

geschwisterliche Mit- und Füreinander einen immer und überall
zutreffenden Ausdruck zu finden. Am besten dürfte sich der vom
hl. Thomas gewählte Ausdruck « communicantia » (De Carit. q. un.
a. 7 ad 18) eignen. Denn einerseits tritt er uns in der aktiven Verbalform

èntgegen, als wolle er uns sagen, daß die geschwisterliche
Interessengemeinschaft und der geschwisterliche Interessenaustausch in
nimmermüder und nimmerrastender Gegenseitigkeit hin- und hergeht,
vom Diesseits zum Jenseits auf- und niedersteigt. Andrerseits hat er

gar keine nähere Bestimmung, kein einschränkendes Attribut, um
anzuzeigen, daß die Gnadenverschwisterung ein Arbeitsprogramm hat,
das alles und jedes, das Kleinste und Größte vorsieht und nichts
unerledigt läßt.

Sie in ihrer Arbeitsleistung beschreiben wollen, hieße die Gemeinschaft

der Heiligen in ihrer Auswirkung beschreiben wollen. Das wird
und kann niemals jemandem hienieden beschieden sein. Denn es ist
dem Lichte der Glorie vorbehalten, £fwze/kenntnisse über das
Gemeinschaftsleben der Himmelsbewohner untereinander, sowie das der
Armen Seelen untereinander zu vermitteln, wie denn auch erst im
Glorienlichte die Emze/herrlichkeiten der Wechselbeziehungen zwischen

der Jenseits- und Diesseitskirche aufleuchten werden. Das alles in
heiligem Schauer und in anbetender Bewunderung zu überblicken,
wird einen nicht geringen Teil unserer jenseitigen Beseligung ausmachen

(Opusc. 56 — de Beatitudine —• c. 1). —• Gehen wir einstweilen ganz
in unserer Diesseitssmiga.be auf, die uns zu reger Anteilnahme am
übernatürlichen Gemeinschaftsleben verpflichtet. Ohne daß wir uns reflexiv
darüber Rechenschaft zu geben brauchen, werden wir dieser Aufgabe
gerecht, wenn wir durch die Bewahrung der Gnade in der Gott-

1 Adoptio non est proprium consequens naturam, sed consequens gratiam
(III q. 23 a. 3 ad 3).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 139

Verbundenheit verharren und unser Leben auf dem Grundsatz
aufbauen, «daß Gott alles in allem, sein (I. Cor. 15, 28).

Wir müssen, wie der hl. Thomas zu dieser Schriftstelle bemerkt,
mit Glaubensgewißheit überzeugt sein, daß alles, was uns und andern

irgendwie an Natur- oder Gnadengut eigen ist, einzig und allein von
Gott stammt. 1 An dieser Überzeugung, so lehrt der Aquinate mit
großer erzieherischer Weisheit, nährt sich immer wieder die
übernatürliche Achtung und Ehrfurcht vor unsern Mitbrüdern und
Mitschwestern im übernatürlichen Familienverband : « Das Göttliche im
Menschen muß ich achtungs- und ehrfurchtsvoll wahrnehmen und
behandeln. Das Göttlichste ist das übernatürliche Gnaden- und Tugendgut

; aber göttlich ist auch des Menschen natürliche Ebenbildlichkeit
mit Gott. »2

An dem Grundsatze : « Daß Gott alles in allen sei », entzündet
sich die übernatürliche, geschwisterliche Liebe und folgt den Spuren
und Pfaden, auf denen die Liebe Gottes vorausgegangen ist. Sie ist
heimisch bei den Heiligen und Seligen des Himmels ; sie verweilt in
herzlichem Mitleiden und Helfen bei den Armen Seelen im Fegfeuer ;

sie besucht alle Menschen ohne Ausnahme. Denn alle sind ihr in Gott
liebenswürdig. — 0 diese übernatürliche, geschwisterliche Liebe
Wie stand sie in Ehren beim hl. Thomas und welch herrliches Denkmal
hat er ihr in seinen Schriften gesetzt Alles, was er an Erhebendem

geschrieben hat, um sie nach Länge und Breite, Tiefe und Höhe, nach

Herkunft und Ziel, nach Abstufungen und Graden, nach Wachsen

und Gedeihen gebührend zu schildern, hat er auf die kurze Formel
gebracht : « Man muß seinen Nebenmenschen lieben, weil Gott in ihm
ist, oder auf daß Gott überhaupt, oder immer mehr in ihm sei. »3

Vorhin hieß es : « Des Göttlichen wegen, das im Menschen ist, muß

man ihm mit Ehrfurcht begegnen. » Mit andern Worten : Die
Gottverbundenheit oder Gottinnigkeit ist das Fundament, das die

Beziehungen der Menschen zueinander begründen und tragen soll. Und
wie nun Christus als nachahmliches Vorbild und Beispiel der
Gottinnigkeit unter uns weilt und einem jeden von uns sagt : « Folge mir

1 In I. Cor. c. 15, lectio 3.
2 Aliquis reveretur homines, inquantum est in eis aliquid divinum : puta

bonum gratiae, vel virtutis ; vel saltem naturalis Dei imaginis (II-II q. 19 a. 3

ad 1).
3 Proximus enim càritate diligitur, quia in eo est Deus, vel ut in eo sit Deus

(De Carit. q. un. a. 4).



140 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

nach » (Luc. 5, 27) zur Gottinnigkeit in der Gnade und der Erkenntnis
und Liebe Gottes, so ist er auch das nachahmliche Vorbild und
Beispiel für das Gemeinschaftsleben mit den Menschen. Seine Einladung :

« Folge mir nach » — in der Ehrerbietung für die Menschen und in der
Liebe zu den Menschen soll uns bereitwillig finden (II-II q. 25 a. 1

ad 1 ; II-II q. 104 a. 2 ad 4).1
Nunmehr läßt sich die « Communicantia » — die Gemeinschaftlichkeit,

von der oben die Rede war, näher beleuchten. Sie ist eine

wirkliche Arbeits- und Gütergemeinschaft, die ein schattenhaftes Unterbild

in der des menschlichen Körpers hat. Letzterer dient dem
hl. Thomas als Vergleichsstück, wenn er sagt : « Betrachte, wie im
menschlichen Körper ein Glied zum Wohle und zum Besten aller
andern Einzelglieder und des Gesamtkörpers arbeitet und du hast ein

sprechendes Bild, an dem du dir die Arbeits- und Gütergemeinschaft
im Haushalte des einen geistigen Leibes, den wir mit Christus und den

Heiligen bilden, klar machen kannst. Von ihr legen wir mit gläubigem
Sinne Zeugnis ab, wenn wir im Apostolischen Glaubensbekenntnis

sagen : ,Ich glaube an die Gemeinschaft der Heiligen'. Unter den vielen

Mitgliedern ist Christus das vorzüglichste. Denn er ist das Haupt :

,Ihn machte er zum Haupte über die gesamte Kirche' (Eph. 1, 22).
Darum ist es gerade seine Arbeit, die allen und allen in arisnehmender

Weise zugute kommt. Denn sein Eigengut gibt er allen zum Anteil,
seine eigene Gotteskindschaft mit dem Erbe Gottes, die ewige Seligkeit »

(Opusc. VI — Expositio Symb. Apost. —). Ja, Christi Geheimnisse,
d. h. Christi gottmenschliches Wirken und Arbeiten, Leiden und Sterben
sind von einer solchen, alles und alle umfassenden Gemeinnützigkeit
und sozialen Fruchtbarkeit, daß sich überhaupt keine gemeinnützigen
Werke, keine sozialen Einrichtungen mit ihnen vergleichen lassen.

Warum nicht — Diese können höchstens irdische Gesellschaftsgüter
— und das auch nur sehr unvollkommen — zum Gemeinbesitz aller
Menschen machen ; wo hingegen das soziale Wirken Christi Gott selbst

zum beseligenden Allgemeinbesitz aller Menschen machen will. 2

Und selbst in diesem Stücke will er uns nachahmliches Vorbild
und Beispiel sein — se tradidit homini imitabilem (Opusc. 53 a. 1). —•

Denn die alles überragende Stellung Christi innerhalb der Menschheit

1 Dens factus est homo, per quod se tradidit homini imitabilem (Opusc. 53
a. 1).

2 Constat nempe, quod Dei filius non pro parva ad nos venit, sumens carnem
nostram, sed pro magna utilitate nostra (Opusc. VI).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 141

Wurde ihm von Gott nicht seiner selbst willen, sondern zu Nutz und

Frommen der Menschen zugewiesen. Nicht anders ist es bei uns, seinen

nachgeborenen Brüdern. Gewiß ist und bleibt das Naturgut persönlicher
Vorzüge, von Reichtum und Macht, sowie das Gnaden- und Tugendgut
Eigentum des Besitzers, aber sowohl das eine wie das andere wird
dem Menschen von Gott zugeteilt, damit es gemeinnützig wirke.1
Darum muß man sagen, daß nur durch die Gottverbundenheit, ähnlich
wie bei Christus, ein Zug ins Weite und Große in unser Leben
hineingetragen wird. In Vereinigung mit Christus solidarisch mit Gott und
seinen Heiligen verbunden, sind wir von der einen Seite her aufnehmend

tätig, ein Umstand, wodurch Christus in seinen Geheimnissen immer
unser wird und die Vorzüge und Verdienste der Heiligen uns immer
mehr zugeeignet werden. «Denn», so heißt es bei Scheeben-Weiß,
Herrlichkeiten der göttlichen Gnade 10, S. 269, « wenn in einem Körper
jedes Glied seine besondern Vorzüge hat, so gehören diese doch dem
Ganzen und dadurch allen übrigen Gliedern mit an. So können wir
uns freuen über die Weisheit der Cherubim, über die Liebe der

Seraphim, die Würde der Apostel, die Tapferkeit der Märtyrer, die

Weissagungsgabe der Propheten, die Wunder der Bekenner, die Reinheit
der Jungfrauen, die Gaben und Taten unserer Mitbrüder. Ja, wir
können stolz darauf sein, als wenn alles dieses unser eigen wäre, weil
alles von demselben Geiste, der aucli in uns wohnt, ausgeht und uns
als den Gliedern desselben Leibes mit angehört. »2

Nach der andern Seite hin sind wir in unserer solidarischen Einheit
mit Christus aber auch gebend tätig. Ein jeder von uns ist ja Christi
willen da. Er hat die Bestimmung, eine Vervollständigung Christi,
gleichsam eine andere Menschheit für Christus zu sein, damit er

(Christus) in ihr die eigenen Geheimnisse einführe und ausbreite. Ein
jeder soll seinen Teil dazu beitragen, daß sich das Schriftwort (Eph.

I, 23) erfülle : Ecclesia est plenitudo Christi, qui omnia in omnibus

adimpletur — der einzelne aber leistet diese Vervollständigungs- und

Ergänzungsaxbeit an und für Christus, wenn er beispielsweise durch
Anteilnahme an dessen WeisheitsiuWe nun auch die Gabe der Weisheit
besitzt, oder durch Nachahmung von Christi Gerechtigkeit selber auch

gerecht ist, kurz, wenn er die nachahmlichen Geheimnisse Christi in

1 Illud, in quo homo excellit, datur homini a Deo, ut ex eo aliis prosit
(IIT1 q. 131 a. 1).

2 Marmion, Le Christ dans ses mystères, p. 18 sq.



142 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

seinem Leben durch Nachbildung zur Darstellung bringt. 1 Diese

grundsätzliche Erwägung erläutert der hl. Thomas ausfühl lieh an einem
Einzelneispiel, der Ergänzung und Auffüllung des Leidensmaßes Christi
durch unsere Leiden (In Col. c. I lect. 6).

Halten wir einen Augenblick inne, um eine Erwägung auf uns
wirken zu lassen, die der hl. Thomas mit tiefer Ergriffenheit
niedergeschrieben hat : Selig die Seele, in der das Merkmal Christi aufleuchtet,
d. h. Christi Gottverbundenheit und Gottinnigkeit. Durch diese ist
sie ja in den Mitbesitz des einzig wahren Gesellschaftsgutes, des ewigen
beseligenden Gottes aufgenommen worden. — Umgekehrt muß aber
auch gesagt werden : unselig ist jede Seele, die sich mit dem Merkmal
Satans bezeichnet, indem sie sich durch die schwersündige Tat von
Gott abwendet (Opusc. II c. 7) und sich Luzifer, dem gefallenen und
darum gottfernen und gottverworfenen Engel zugesellt. Weil die
Todsünde den Menschen aus der Gottverbundenheit und damit aus dem
Besitze Gottes, des höchsten Gutes und der Quelle alles Guten, herausreißt,

ihn im eigentlichen Sinne Gottes los und ledig macht, so wirkt
sie im höchsten Grade antisozial. Sie verkehrt den Menschen in das

Gegenteil von dem, was er sein sollte. Ihn, der ein Nach- und Abbild
Christi sein sollte, macht sie zu einem Gegen- und Zerrbild Christi
(Opusc. 56 — de Beatitudine —• c. 2).

3. Die Gottverbundenheit trägt schließlich ihre Auswirkung nach

einwärts, in das Innere der Seele hinein. Die Seele nimmt teil an der

Heiligkeit Christi und vervollständigt dadurch ihre Gleichförmigkeit und
Verähnlichung mit ihm. Das wiederholt erwähnte Wort — Deus homo

factus est, per quod se tradidit homini imitabilem — (Opusc. 53, a. 1)

bestätigt sich auch hier : Christus, der in der Fülle menschlicher

Heiligkeit geborene Gott, ruft uns zur Nachahmung und Nachbildung
seiner Heiligkeit auf. Denn gerade in seiner Heiligkeit ist unser aller
nachahmliches Vorbild. 2 In ihm leuchten ja die Merkmale vollendeter

Heiligkeit auf. Denn « Heilig-sein » heißt in die unverbrüchliche

Zugehörigkeit zu Gott, in den Dauerzustand der Gottverbundenheit und

1 Christus omnia in omnibus adimpletur, sc. dum hune quidem, qui est
membrum Ecclesiae, facit sapientem secundum perfectam sapientiam, quae est
in ipso ; ilium vero iustum secundum perfectam iustitiam et sic (le aliis (In Eph.
c. I, lect. 8).

2 Christus quidem secundum liominem factus est sanetus ; quia scilicet
quando non fuit homo, non habuit sanctitatem humanam ; et ideo simul factus
fuit homo et sanctus homo, propter quod Angelus dicit Luc. i, 35 : ,Quod nascetur
ex te Sanctum' (III q. 34 a. 1 ad 2).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 143

Gottvereinigung aufgenommen sein. 1 In diesem positiven Merkmal
wird sofort dessen negatives Gegenstück erkenntlich. Heiligsein besagt :

entschiedene Abkehr, Loslösung und Losschälung von allem Sünd-
und Erdhaftem ; es besagt infolgedessen Reinheit und Makellosigkeit. 2

Darum nennen wir in tiefster Ehrfurcht und Anbetung Christum
« den Heiligen der Heiligen », preisen ihn im Gloria der heiligen Messe

als den : « der allein heilig ist », geben seiner gebenedeiten Menschheit
die stehende Bezeichnung : « heiligste » ; kurz, wir gebrauchen Wendungen
um auszudrücken, daß die Heiligkeit Christi einer Steigerung nicht
mehr fähig ist. Ein « Mehr » im Stücke der Reinheit ist ja unmöglich.
Denn in vollendeter Entsagung und Entäußerung des eigenen Ichs
ist Christi Menschheit ganz selbstlos, ohne Stütze einer geschöpflichen
Persönlichkeit. Und darum ist auch für sie ein « Mehr » in der
Gottverbundenheit unmöglich. Ist sie ja — der göttlichen Natur geschwistert
— vom göttlichen Worte zur persönlichen Einheit aufgenommen und

getragen (Opusc. II c. 6).

Weiterhin ist ein « Mehr » an innerer Heiligkeit unmöglich. Der
Ausdruck : innere Heiligkeit besagt die übernatürliche Gnaden- und
TugendiüWe, die sich wegen der persönlichen Gottverbundenheit im
Höchstmaß in die Seele Christi ergießt und diese zur höchsten Stufe

geschöpflicher Vollkommenheit und Gottförmigkeit erhebt (De Veritate,

q. 29 a. 5). Diese Gottförmigkeit verklärte von Anfang an und verklärt
in alle Ewigkeit hin seine Seelenkräfte und deren Tätigkeiten. Er gibt
ihnen unentwegt und intensivst die Zielrichtung auf Gott und führt
sie so zu ihrer Geburtsstätte, ihrem Quellprinzip zurück. Er macht
damit sein menschliches Tun und Wirken zum vollendeten Spiegelbild
der innertrinitarischen Kreisbewegung in Gott (De Potentia, q. 9 a. 9),
der ewigen, subsistierenden WerÄheiligkeit in Gott, aber zugleich auch

zum unübertrefflichen Vorbild jeglicher menschlichen WVrHieiligkeit.
Nunmehr sind wir in der Lage, das Fazit zu ziehen. Es ist das

unabänderliche Gesetz der Vorsehung : Nie und nirgendwo und in
keinem Falle wird jemand getrennt und fern von Gott ein vollkommener
Mensch. Ein ganzer Mensch wird man nur in der übernatürlichen

1 Nomen sanctitatis importât firmitatem adhaerentiae ad Deum (II-II q. 81

a. 8) ; Marmion, Le Christ vie de l'âme, pp. 9, 19, 28, 206.
2 Nomen sanctitatis videtur importare munditiam, quae est necessaria ad

hoc, quod mens Deo applicetur ; quia mens humana inquinatur ex hoc quod
inferioribus rebus conjungitur, sicut quaelibet res ex immixtione pejoris sordescit,
ut argentum ex immixtione plumbi (II-II q. 81 a. 8).



144 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Gottvereinigung und Gottverbundenheit. 1 Unseretwegen und um
unseres Heiles willen hat Gott einmal und in einzigartiger Weise

sein Arbeitsgesetz an der menschlichen Natur Christi in Vollzug
gebracht. Durch die persönliche. Verbindung mit dem Sohne Gottes
erhob er sie in all ihren Zuständlichkeiten, Kräften und Tätigkeiten zu

gottgleicher Vollendung und Vollkommenheit. « Das ergibt sich », wie
der hl. Thomas bemerkt, « aus der mit göttlicher Gewißheit
feststehenden Tatsache, daß nunmehr Gott selber in seinem eingeborenen
Sohne einen Leib und eine Seele hat, daß wir von Augen und Händen
und dem Herzen des Gottessohnes sprechen dürfen ; daß wir berechtigt
sind zu sagen, daß der Sohn Gottes Sinneserfahrungen habe durch den

körperlichen Vorgang der Gesichts- und Gehörswahrnehmung » (Opusc.

II c. 6).
In geheimnisvoller Nachbildung dieser persönlichen Gottverbunden-

heit erhebt er uns in unserer Natur zu gottförmiger, oder gottähnlicher
Vollkommenheit und macht uns damit erst zu ganzen, fertigen oder
vollkommenen Menschen. In dieser unserer gottgewollten Vollkommenheit
oder Vollendung unterscheidet der hl. Thomas eine erste und stellt
sie einer zweiten gegenüber. Es braucht wohl kaum darauf
hingewiesen zu werden, daß dieses « Erst » mit seinem Gegenstück « Zweit »

kein zeitliches oder gar örtliches Vorgehen und Nachkommen besagt.
Die Erst-Vollendung — perfectio prima — besagt vielmehr eine

übernatürliche, nach Art einer Eorw«/ursächlichkeit gebildete Wirklichkeit. -

Es ist die heiligmachende Gnade. Sie ist,- um eine Wendung des

hl. Thomas zu gebrauchen, in unserem übernatürlich-geistigen Leben
das für unsere Seele, was die Seele selbst im natürlich-leiblichen Leben
für unsern Körper ist. Führt sie ja in unsere SeelenSubstanz ein höher

geartetes geistiges, gottförmiges Sein ein, das seinerseits Q«re//prinzip
für die göttlichen Tugenden ist, diesen also so vorausgeht, wie die

Wurzel dem Pflanzenschaft, der aus ihr herauswächst, voraufgeht
(De Virtute in Com. q. i a. 2 c und ad 21).

Diese Erwägung rechtfertigt auch vollauf die Bezeichnung : « Erst-
Vollkommenheit » ; « Erst » dem natürlich-leiblichen Leben gegenüber ;

diesem geht es der Ziel- und Zweckordnung, der Würde und Erhabenheit
nach vorauf. Denn das natürlich-leibliche Leben wird uns nur um

1 Numquam perficietur natura humana, nisi in coniunctione ad Deurn (In
Eph. c. 5, lectio i).

2 Perfectio supponit saepe pro ratione formait actuante aliquid (Com. Card.
Cajet. in I q. 4 a. i).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 145

des übernatürlich-geistigen Lebens willen von Gott gegeben und
erhalten.1 « ^^-Vollkommenheit » ist die Gnade auch den Tugend-
Wirklichkeiten gegenüber. Als übernatürlicher Lehensgnmd muß sie

diesen der Natur nach vorausgehen.
Die « Zweit »- oder « Letzt «-Vollendung besteht in gottverbundener,

gottförmiger Tätigkeit — secunda perfectio est operatio, quae est finis
rei, vel id propter quod ad finem devenitur — (De Veritate, q. i a. 10

ad 3 eorum quae contra). Es ist die endgültige, ununterbrochen
andauernde IFerMieiligkeit des jenseitigen Lebens, die nach vollständiger
Loslösung von allem Irdischen die Seele zu Gott, ihrem Ursprung,
zurückiiihrt und sie eingehen läßt in die Freude ihres Herrn. « Heilig
ist der unverbrüchlich gottverbundene Mensch », sagt der hl. Thomas ;

« darum werden die Seligen des Himmels in erster Linie heilig genannt,
weil sie unverbrüchlich in der ewigen Seligkeit mit Gott verbunden
sind» (Opusc. VII — Expositio Orat. Dom. i pet.). 2 Aber auch

unser diesseitiges Leben muß mit dem Merkmal der « Zweit »- oder
« Letzt »-Vollendung in gottverbundener Tätigkeit bezeichnet sein,

m. a. W. es muß werkheilig sein und immer werkheiliger werden.
Zu diesem Ende müssen wir uns vom liebebeseelten Glauben leiten
lassen. In ihm wandeln wir in gottgewollter IFerMieiligkeit und
erfüllen die Doppelobliegenheit der innern Abkehr von der Sünde

und der sündigen Welt, sowie der Hinkehx zu Gott. Die Werkheiligkeit
Christi tritt in uns in die Erscheinung. Gleich ihm kommen wir mit
allem, was wir sind und haben, können und vermögen, wirken und
tun von Gott und kehren in liebender Anerkennung dieses unseres
Ursprunges und dieser unserer Herkunft in umgekehrter Folgeordnung
mit all dem Unsrigen wieder zu Gott zurück (Opusc. 53 — de humanitate
Christi c. I). Wir nehmen teil an der Vollkommenheit Christi, die
deshalb auf der Höchststufe der Vollendung ist, weil das Maß seiner
Hin- und Rückgabe an Gott dem Maße dessen, was er von Gott
empfangen hat und empfängt, vollständig gleichkommt. 3 Infolgedessen
nähern wir uns in dem Maße der Vollkommenheit Christi, als unsere
Hingabe an Gott rückhaltlos ist, also nichts von uns oder dem

Unsrigen für uns, oder irgend ein Geschöpf zurückbehält, nr. a. W. in
dem Maße als unsere Hingabe an Gott dem, was wir von Gott empfangen

1 De Virtute in Com. q. 1 a. 10.
2 I-II q. 3 a. 2 ad 4.
3 Christi reditio in Deum exitum a Deo adaequat (De Veritate, q. 20 a. 4).

Dimis Thomas. 10



146 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

haben und fortgesetzt empfangen, entspricht. Andernfalls wären und
blieben wir unheilig und unvollkommen. « Denn unvollendet und

unfertig wäre jedes Geschöpf, das — weil geschöpflich — von Gott
herkommen müßte und nicht wieder zu ihm zurückkehren sollte. »1

Das ist die grundsätzlich gehaltene Darstellung unserer
Gottverbundenheit, Gottinnigkeit, Gotteinheit und ihrer Auswirkung nach

aufwärts zu Gott, seitwärts zu den Geschöpfen und einwärts zum
Innern der eigenen Seele. Sie ist die Weiterführung und darum das

Nach- und Abbild der Gottverbundenheit Christi, jener Gottverbundenheit,

die wir im besondern als Zugehörigkeit des Kindes zum Vater,
des Wortes zum Sprechenden, des Gleichbildes zum Urbilde kennen
lernen werden.

(Fortsetzung folgt.)

1 Creaturae autem imperfectae essent, si a Deo procédèrent et ad Deum
non reorclinarentur (De Veritate, q. 20 a. 4).


	Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

