Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 4 (1926)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

L. Robin : La Pensée Grecque et les origines de 1’esprit scientifique.
Nov 13 de la Bibliothéque de synthése historique dirigée par Henri Berr
(Renaissance du livre) 1923 (8°, xxx11 und 480 pag.).

Was uns die Sammlung Berr unter diesem Titel bietet, ist einzig und
allein eine Geschichte der griechischen Philosophie, wie man sie gewohnlich
auffaBt. Auf die Wissenschaft wird eigentlich nur im Vorwort des Heraus-
gebers Bezug genommen. Mit dieser Bemerkung soll durchaus nicht das
Werk Robins irgendwie herabgesetzt, sondern bloB dessen Gegenstand
deutlicher bestimmt werden.

Ubrigens ist dieses lange Vorwort gewill lesenswert. «Es gibt ein
einheitliches menschliches Denken. Durch Zeit und Raum vollzicht sich
ein ecinziges Streben. Die Macht der Ideen ist unermeBlich, selbst die
abstraktesten wirken immer irgendwie auf das Leben. Die Erforschung
der Wahrheit ist eben dic wesentliche Aufgabe des Menschen. Wissen,
heiflt sich methodisch anpassen.» (p. viir). Dann weiter im Gegensatz zu
gelegentlichen AuBerungen des Verfassers iiber ein primitives kollektives
Denken : « Auf keiner Stufe der gesellschaftlichen und, insbesondere, der
sittlichen Entwicklung sind die Leistungen, selbst wenn sic anonym
erscheinen, unpersonlich. Noch weniger jene Leistungen, die zu ciner
systematischen Weltanschauung fiihren. Der Psychismus entwickelt sich
zwar in der Gesellschaft, er ist aber vor der Gesellschaft, ja sogar vor der
Menschheit da. Er verwirklicht sich im Gehirn des cinzelnen. Die
Erwerbungen und Schépfungen des Geistes verbreiten sich, vererben sich,
woraus sich dann eine gemeinsame Geistesverfassung ergeben kann. Sie
werden zu festen Einrichtungen, die den Fortschritt des Denkens hemmen
mogen. Sie bilden aber auch ein logisches Grundgewebe : das menschliche
Denken, unpersonliche Leistung der Personlichkeit» (p. x).

Mit einer gewissen idealistischen Seclbstherrlichkeit hatte Verf. ein-
leitend geschrieben : « Die Geschichte der Philosophie ist die Philosophie
selbst ; sie bietet fiir den Philosophen ein ewig lebendiges Interesse .. .. Die
Geschichte der Wissenschaft hingegen ist nicht die Wissenschaft, sondern
ihre Vergangenheit, das Tote und Vergessene an ihr ; sic mag dic Neugierde
des Gelehrten befriedigen, aber nicht die allgemeinsten und tiefsten
Bediirfnisse des Denkens» (p. 5). Da reagiert der Herausgeber mit der
ganzen Wucht seiner positivistischen Uberzeugung : « Nein, die Geschichte
der Wissenschaft ist nicht ein totes Ding, eine Kuriositit fiir Gelehrte.
Sie gibt dic fortschreitende Anpassung des Geistes an die Dinge wieder.
Sie gestattet, die Entstchung jener Methode zu verfolgen, die bestimmt
ist, die Probleme zu losen, iiber welche der Geist, zuerst durch die Religion,
dann durch die Metaphysik, zu entscheiden vermeinte. Denn die Wissen-



Literarische Besprechungen 93

schaft ist das eigentliche Organ, das Werkzeug zur Losung der philo-
sophischen Probleme. Die Geschichte der Wissenschaft ist fiir die Geschichte
des Denkens unentbehrlich, weil das Werkzeug seines Fortschrittes eben
dic Wissenschaft selber ist.» (p. xvi)

Rihmlich bekannt durch seine Forschungen tber die platonische
Philosophie war Robin wie kaum ein zweiter berufen, ein Gesamtbild des
griechischen Denkens von seinen tastenden Anfingen bis zu sciner letzten
Entfaltung im Neuplatonismus zu entwerfen. Er hat tatsichlich ein Hand-
buch geschaffen, welches dem Spezialisten mehr vielleicht als dem Anfanger
auflerst wertvolle Dienste leisten wird. Die im Anhang beigegebene syste-
matische Literaturauswahl (p. 457-470) bildet schon allein cin vollstindiges
Arbeitsprogramm. Der Text selbst mit seiner wissenschaftlichen Knappheit
ist i{iberreich an wertvollen Winken und geistreichen Deutungen. Die
analytische Methode herrscht durchwegs vor. Dabei bekundet Verf. cine
Kenntnis der Quellen, einen tief eindringenden Scharfsinn, ecine feinfiihlige
Empfindung fir dic subtilsten Wandlungen der Gedanken, wie man sic
nicht einmal bei groBen Spezialwerken immer findet. Im allgemeinen lag
ihm viel weniger daran, ein abgerundetes, wohlgegliedertes Ganz- und
Glanzbild der einzelnen Systeme auszumalen, als wichtige, kritische Punkte
scharf herauszuarbeiten, oder die Tatsachen in ihrer unausgeglichenen Viel-
deutigkeit vorzulegen. Freilich nur zu oft, wie man sehen wird, befleiB3t
er sich dabei einer Selbstdndigkeit, die mit der ruhigen Objektivitdat des
ristorikers wenig zu tun hat.

Als Beispiel fiir diese Darstellungsweise konnen wir das Kapitel iiber
Sokrates (p. 178-193) wahlen. Zunachst und ausfithrlich werden dic
verschiedenen Zecugnisse iiber Sokrates «die sich heftig widersprechen
oder doch schlecht tbereinstimmen », nach Inhalt und Gewicht ab-
gehandelt :  Aristoxenos, Aristophanes, Platon, Xenophon, Aristoteles.
Mit  Ausnahme von Aristoxenos und von Xenophon, liefert jeder
dieser Zeugen wertvolle Ziige, diec im Voriibergehen rasch, aber scharf
angemerkt werden. So aus Aristophanes, scine Sonderlichkeit, seine
Stadtbekanntheit, sein Ansehen bei der Jugend, seine Beziehungen zu den
sophistischen Kreisen. Aus Platon alle positiven Angaben iiber seinen
Lebenslauf ; dann vor allem seine Tatigkeit, richtiger sein Apostolat fiir
sittliche Bildung und S:elenpflege, wobei eine eigentliche Lehrrichtung sich
geltend macht, «so aber, da um einen festen Kern herum die Umrisse
der Lehre nach verschiedenen S:ziten hin wandlungsfahig bleiben » ; dazu
die kritische Tendenz seines Wirkens auf die Jugend mit dem fiir ihn
verhingnisvollen Gegensatz zur Uberlieferung ; schlieBlich der géttliche
Daimon, auf dessen Stimme er scine Sendung zuriickfithrt : immerhin ist
dieser Sokrates, in der Absicht die platonische Auffassung des Philosophen
zu versinnbilden, nicht unerheblich idealisiert (p. 181-187). Aus Aristoteles,
dessen Zeugnis « une importance capitale » besitzt, seine Forschungsmethode,
die darauf ausgeht, durch Induktion und Definition eine feste Grundlage
fiir die Wissenschaft zu gewinnen und durch welche Platon den Anstof3
zur Bildung der Ideenlehre erhielt (p. 188/9). Xenophon kommt nicht in
Betracht. « Die Memorabilien sind offenkundig ecine romanhafte Schopfung,



94 Literarische Besprechungen

aus welcher die Personlichkeit, die Neigungen und die Erinnerungen ihres
Verfassers stark hervortreten : ein durchtriebener Fréommler und kleinlicher
Niitzlichkeitskrimer, vollgepfropft mit militirischen und politischen
Anspriichen, die er nur auf dem Papier ausfithren kann; endlich ein
landlicher GrofBgrundbesitzer, Liebhaber von Pferden und Hunden. Die
Memorabilien bilden ein Gegenstiick zur Kyropddie : es wiare ebenso wahn-
witzig, in ithnen den wahren Sokrates suchen zu wollen, als in letzterer
den wahren Kyros. » Erst durch Anleihen bei Platon sei es ihm gelungen,
«scinem Helden ein wenig Philosophie aufzukleben» (a plaquer sur son
personnage un peu de philosophie). « Selbst in den rein biographischen
Angaben steht sein Zeugnis dem des Platon nach» (p. 187/8). Hierauf
wird in kurzen Ziigen die Philosophie des Sokrates gekennzeichnet
(p. 189-193), wobeil ihr Zusammenhang mit der zeitgenossischen Sophistik
stark unterstrichen wird und doch wieder der Gegensatz zu ihr:
Ablehnung ihrer unkritischen Vielwisserei und ihres oberflichlichen Ver-
balismus, Befreiung des Gewissens von der Autoritit jeder auch der
wissenschaftlichen Uberlieferung, Hinlenkung der Reflexion auf den innern,
bleibenden und allgemein giiltigen Gehalt des individuellen BewuBtseins :
in sich schauen, um sich zu erkennen und so das Wesen des Menschen,
welches sein eigentliches Gut ausmacht, in sich selbst zu entdecken :
« Evkenne dich selbst.» Dies letztere ist offenbar der wichtige kritische
Punkt, auf welchen es fiir Verf. vor allem ankam. Er hat sich damit
begniigt, ihn scharf, tief und wohl auch gewagt auszulegen. Dem Leser
bleibt es {iiberlassen, mit Hilfe geistreicher, fliichtig angedeuteter Ver-
knipfungen, das zusammenfassende Gesamtbild zu vollstandigen.

Auf adhnliche Weise wird die ganze Entwicklung der griechischen
Philosophie vorgefiihrt : am eingehendsten die vorplatonische Periode, als
« période de formation », mit iiber 200 Seiten — sehr eingehend auch Platon
(fortlaufende Analyse der Dialoge in ihrer chronologischen Reihenfolge)
und Aristoteles mit 170 Seiten — worauf die nacharistotelische Periode
auf etwa 8o Seiten in raschem Tempo voriiberzieht. Die sogenannte
alexandrinische Philosophie, d. h. die Philosophie der ersten nachchristlichen
Jahrhunderte wird als « période de vicillesse, mais d’une vieillesse qui n’est
pas pure décrépitude » bestimmt. Von Platon bis zu dieser Zeit hatten
wir die « période de maturité ». Wir miissen es uns leider versagen, auf
einzelnes hinzuweisen. Das wiirde uns viel zu weit fithren, da bei Robin
die kiithne, um nicht zu sagen willkiirliche Selbstandigkeit der Auslegung
ebenso oft zum Worte kommt als sein bereits hervorgehobener Scharfsinn.

Sein eigener philosophischer Standpunkt scheint ein intellektualistischer
Pantheismus zu sein, der die Welt apriorisch vom ersten Prinzip aus ab-
zuleiten versucht. Dies macht die SchluBbemerkung verstindlich, in welcher
er seine Verwerfung des aristotelischen Systems ausspricht. « Wenn es nach
Aristoteles eine Wissenschaft des Seins als Sein gibt, so ist es, weil alle
Weszen durch ihr gemeinsames Abhéangigkeitsverhiltnis gegeniiber einer
einzigen und ersten unabhédngigen Natur einander ahnlich sind (Met. I', 2 in.).
Nachdem nun diese universelle Analogie behauptet worden war, ware es
das Wichtigste gewesen, sie von ihrem Prinzip abzuleiten. » Anstatt dessen



Literarische Besprechungen 95

aber habe Aristoteles den platonischen Mathematismus abgelehnt und sich
dadurch jeder Méglichkeit beraubt, die Sinnesdinge anders als « dans les
termes du pur empirisme» zu erklaren (p. 370). Kein Wunder, wenn es
dann weiter heiB3t : « Aristoteles ist zu viel und zu wenig Philosoph gewesen :
cin geschickter und geriebener Dialektiker, der weder tief noch original ist.
Seine unbestreitbarsten Erfindungen bestehen in gliicklich gepragten
Formeln und in bequem brauchbaren Wortunterscheidungen : er hat eine
Maschine aufmontiert, deren Triebfedern, wenn einmal in Bewegung gesetzt,
die Wahnvorstellung einer eindringenden Betrachtung und eines wirklichen
Wissens moglich machen. Das schlimmste Ungliick ist aber, dal er diese
Maschine dazu verwendet hat, sowohl Demokrit wic Platon niederzureilen »
(ibid.). Diese wiitende Bitterkeit gegen Aristoteles 1iBt die Vorein-
genommenheit des Verfassers nur zu deutlich erkennen.

Ganz in diesem pantheistischen Sinn ist scine gro3ziigige und beachtens-
werte, wenn auch durchaus irrefithrende Deutung des plotinischen Systems
ausgefallen (p. 440-449). « Wenn fir uns die Philosophie des Plotin ecine
verfiihrerische Macht ohnegleichen besitzt, so ist ¢s nicht bloB wegen der
tiefen Impulse innern Lebens, die sie beseelen, sondern weil in ihr der
moderne Geist scine wesentlichen Bestrebungen wieder erkennt. Plotin
erinnert bestindig an Spinoza und oft an Leibniz .... Seine Lehre stellt
ein neues philosophisches Problem auf, das Problem der Beziechungen
zwischen dem individuellen BewuBtsein und dem universellen Geist»
(p. 448). So hat Plotin das sokratische « Evkenne dich selbst» zu Ende
gedacht und mit vorahnendem Weitblick beantwortet : « Mein Ich ist in
Wirklichkeit eine ewige Ansich! (aspect) des Einen » (ibid.). Diese Verkniipfung
mit Sokrates hat zwar Robin nicht ausgesprochen, sie liegt aber seiner
Geschichte der griechischen Philosophie zu Grunde und verleiht ihr die
geistige Einheit : dadurch eben wird diese Geschichte zu einer Philosophie,
wenn nicht zur Philosophie. Verf. wiirde sich szlbst nicht wenig verwundern,
wenn wir sie nicht ablehnten. Das kann uns aber nicht hindern, szin
reichhaltiges Werk in wissenschaftlicher Bezichung teilweise sehr hoch zu
stellen.

Freiburg (Schweiz). P. M. St. Morard.

E. Peterson : Was ist Theologie ? Bonn (Friedrich Cohen) 1925
(32 pag.).

Peterson, protestantischer Theologieprofessor in Bonn, hat hier eine
Studie vorgelegt, die das Interesse von weiten Kreisen in Anspruch nehmen
darf. Er gibt hier nicht blo8 eine Begriffsbestimmung von Theologiz,
sondern spricht sich auch iiber das Wesen der Theologie und das Ver-
hdltnis von Glauben und Wissen aus. Lobend méchten wir zunichst
anerkennen, dafl der Verfasser mit so groBer Entschiedenheit die Gottheit
Christi vertritt und se energisch die zentrale Bedeutung des Dogmas von
der Menschwerdung betont. Auch die Heilige Schrift betrachtet der Ver-
fasser als inspiriert, fiigt aber allerdings dieser Ausdrucksweise einmal
die Anmerkung bei: « Das Wort « inspiriert» in einem ganz weiten Sinne



gb Literarische Besprechungen

verstanden, ohne Riicksicht auf eine bestimmte Theorie der Inspiration »
(Anmerkung 16, p. 29). Die Uberzeugung des Verfassers iiber die grund-
legende Bedeutung des Dogmas von der Menschwerdung muBte ihn
natiirlich zu einer entschiedenen Ablehnung der unter dem Einflusse des
deutschen Idealismus stehenden rationalistischen Theologic veranlassen,
und Peterson hat mit aller wiinschenswerten Offenheit diese Absage voll-
zogen : « Damit ist dann aber auch das Urteil iiber alle Versuche der
protestantischen Theologic des 19. Jahrhunderts gesprochen, die den
Idealismus der klassischen deutschen Philosophie mit der Dogmatik in
cinen engen Zusammenhang zu bringen versucht haben. Alle diese Ver-
suche sind gescheitert und sie miissen auch heute noch scheitern, wenn-
gleich man das in unbegreiflicher Verblendung nur selten erkennt. Sie
miissen scheitern, weil man, wie die Ausfithrung aller dieser Versuche
gezeigt hat, auf einem solchen Wege bestenfalls zu einem religions-philo-
sophischen « System der christlichen Lehre » gelangt, aber nimmermehr zu
einer Theologie, fiir dic es gerade wesentlich ist, dal sic nicht in der Form
eines Systems auftritt. Nicht darum also ist der Idealismus von der
Theologie fernzuhalten, weil er in einem abstrakten Sinne vielleicht
theoretisch falsch wéire, sondern darum, weil er die Tatsache, dal Gott
Mensch geworden ist, nicht zugeben kann, ohne sich selbst dabei aufzu-
geben» (p. 10). In packender Weise aullert sich Peterson zur Absolutheit
des Dogmas am Schlusse seiner Ausfithrungen. Das christliche Dogma sei
keine Konzession an die menschliche Neigung zum Dogmatisieren, wie die
religionsgeschichtliche Schule lehrt, es sage vielmehr allem menschlichen
Dogmatisieren den Kampf an. Eine Theologie, die nicht wesentlich vom
Dogma bestimmt ist, betrachtet Peterson als Phantasterei (p. 23). Durch
das Dogma erst wiirde die Theologie zu einer Sphare erhoben, « in der cin
Mann leben kann» (p. 23). Uber die Teilnahmslosigkeit gegeniiber der
Glaubenslehre auBert sich der Verfasser in folgender Weise : « Man klagt
so oft iiber die Interesselosigkeit weiter Kreise fiir dic Theologie. Es gibt
ein einfaches Mittel dagegen. Man habe den Mut, wieder in der Sphire
zu leben, in der das Dogma vorkommt und man kann gewil3 sein, daB3 sich
die Menschen fiir Theologie wieder interessieren werden, so interessieren
werden, wie sich die Marktweiber in Konstantinopel fiir den Streit um das
homousios und homoiusios interessiert haben. Die Menschen interessieren
sich nicht um unsere theologischen Schulmeinungen und privaten Uber-
zeugungen — und sic tun gut daran — aber sie interessieren sich leiden-
schaftlich fiir jedes echte Dogma und sei es auch nur, daB3 sie dagegen
protestieren und sich dariiber entriisten» (p. 24).

Allen diesen mit wohltuender Entschiedenheit vertretenen Gedanken
kénnen wir nur zustimmen. Aber Bedenken hegen wir gegen die erkenntnis-
theoretische Basis. Der Verfasser steht stark im Banne der Ideen Soéren
Kierkegaards, ja er hat die Konsequenzen aus seines Meisters Lehre noch
schroffer gezogen. Peterson ist cin ganz radikaler Fideist, dem die
Philosophie fiir die Theologic auch gar nichts zu sagen und zu bicten hat.
Er kiampft fiir die vollstindige Loslésung der Theologie von den Geistes-
wissenschaften. welche die zweifelhaftesten aller Wissenschaften seien.



Literarische Besprechungen 97

Vor allem macht Peterson Front gegen jede Dialektik in der Theologie :
« Das ist die Nemesis, die den Dialektiker erreicht, daB er vor lauter Ernst-
nehmen nicht zum Ernst kommt. Méchten doch alle Leser der religidsen
Reden Kierkegaards diesen Satz einmal iiberdenken. Alle Dialektik kann
zu keinem hoheren Ernst als zu dem eines moglichen Ernstuehmens fithren.
Wie die Dialektik sinnvollerweise nicht cinmal zu cinem realen mensch-
lichen Ernsts gelangt, so kann sie noch viel weniger gar den Ernst Gottes
in ihrer Dialektik errcichen. Wie es aber zu Gott gehért, daBl er iiber alle
menschliche Dialektik erhaben ist, so gehort ¢s auch zu dem Ernste Gottes,
daBl er jenseits alles dialektischen Ernstnehmens steht. Denn das gehort
gerade zu dem Ernste Gottes, daBl er konkret sichtbar und dal er ganz
undialektisch da ist, da ist etwa in der Form des Gerichtes am jiingsten
Tage, wic es der christliche Glaube bekennt. Und darin unterscheidet
sich gerade der Ernst des Dialektikers von dem Ernste Gottes, dal
wahrend der Ernst Gottes da ist, der Ernst des Dialektikers doch nicmals
da ist, sondern nur in der Form des Ernstnchmens aller Moglichkeiten
mythisch da ist, d. h. in einem niichternen Sinne verstanden niemals da
Isty (p. 7). Die Feindschaft, die der Verfasser der Dialektik geschworen
zu haben scheint, treibt unter anderm auch zu sehr humorvollen Aus-
lassungen : « Auf der Zeit von Adam bis Christus lastet das Verfithrerische
aller dialektischen Méoglichkeiten, denn das Verfithrerische in der Frage
der Schlange lag ja nicht in dem Inhalt, sondern in der dialektischen Form
der Frage» (p. 8). Und doch scheint der Verfasser nur deshalb dic
Dialektik zu bekampfen, weil er selbst in den Schuhen einer manirierten
Dialektik steckt. Man beachte unter anderm folgende Stelle: «Als
inspiricrte Schrift sagt die Bibel Gottes Wort. Und doch sagt sie ja nichts,
denn sie ist ja Heilige Schrift. Das unterscheidet siec von den Propheten.
Abezr die Bibel ist nun auf der andern Seite auch nicht Gottes Wort. Denn
Gottes Wort 4st nur der Logos. Wenn dic Bibel aber nicht Gottes Wort
sagt und auch nicht Gottes Wort ist, dann folgt, dall die Bibel erst darin
Gottes Wort sagt, daB sic gesagt wird» (p. 17). In dieselbe Kategoric
manirierter Dialektik mochten wir des Verfassers Vorliebe fiir Paradoxalien
und Geistreichelei rechnen, welche Vorliebe er wohl als Erbgut von Soéren
Kisrkegaard erhalten hat. Der Parenthescnsatz in folgender Stelle hat
wohl kaum einen andern Sinn: «Das Evangelium ist ja keine frohe
Botschaft, die sich « an alle » richtet — wie unterschiede es sich da noch von
dem kommunistischen Manifest 7 — sondern es ist ein positiver Rechts-
anspruch Gottes, der aus dem Leibe Christi heraus einen jeden von uns
konkret trifft, und zwar jure divino trifft » (p. 20).

Mag man sich freuen ob des Verfassers entschiedener Stellung zur
Dogmatik, so wird diese Freude gewaltig reduziert durch die Art, wic
¢r der Relativitit des Menschlichen entrinnen will. Das ist nicht mehr
Auseinandersetzung, das ist ein eigentliches Entrinnen. So vermag seine
Dogmatik nur dem etwas zu bieten, dem es gleichgiiltig ist, ob sic in den
Wolken thront oder ihre Grundlage in objektiver Wirklichkeit hat.
Peterson vergiBt, daB die Menschwerdung zwei Gesichtspunkte hat: den
gottlichen Logos und seine Menschwerdung — Gott und Mensch ; gibt

Divus Thomas. .



98 Literarische Besprechungen

er dem letzten Gedanken seine Rechte, dann steht er auf dem Boden des
katholischen Dogmas. Die Arbeit Petersons ist ein sehr interessantes Zeit-
dokument, das wir allen Fachleuten zum Studium empfehlen.

Wolhusen. ‘ Prof. Dr. Spief.

Th. Specht : Lehrbuch der Dogmatik. Dritte, verbesserte Auflage von
Dr. G. L. Bauer. Regensburg (Verlagsanstalt vorm. G. J. Manz). 1923
(I. Band : x1 v. 528 pag.; II. Band: vIII u. 570 pag.).

Hatte Spechts Dogmatik schon in den fritheren Auflagen wegen ihrer
knappen, klaren und soliden Darstellung der Glaubenslehren einen guten
Namen, so hat der Herausgeber der neuen, dritten Auflage ein volles Recht,
dieselbe eine verbesserte zu nennen. Nicht blof sind die Neuerscheinungen
in zweckdienlichem Umfang sorgfiltig nachgetragen, sondern auch der
Text selbst weist Erweiterungen auf, die wirkliche Verbesserungen sind.
Dieselben betreffen teils neu aufgetauchte Probleme, wie z. B. I, 38§,
Schelers Intuitionismus, der ja (durch Hessen, Griindler u. a.) auch in
katholische Kreise einzudringen droht und den Dr. Bauer in wohl-
begriindeter Weise ablehnt ; teils sind es Erganzungen des Textes Spechts,
besonders wo es sich um Kontroversfragen zwischen theologischen Schulen
handelt. Specht hatte dabei gewohnlich eine subjektiv gewil3 aufrichtige
Neutralititsstellung eingenommen, bei der aber, da er in einer nicht-
thomistischen Begriffswelt befangen war, die thomistische Lehre unwill-
kiirlich zu kurz kam. An solchen Stellen nun, z. B. tiber die Systeme der
Gnadenlehre (II 69 f.), iiber die Pradestination (II g1 ff), die Reprobation
(I 98 ff.), den freien, verdienstlichen Gehorsam Christi (I 468 ft.), die
physische oder moralische Wirkungsweise der Sakramente (II 179 ff.) usw.,
stellte der Herausgeber das Gleichgewicht her, indem er in kundiger und
wohlwollender Weise auch die Erklirungen und Beweise der Thomisten
zu ihrem Recht kommen laBt, immerhin ohne personlich Stellung zu
nehmen. Nachahmenswert ist auch die vorsichtige Beurteilung der Stellung
des hl. Thomas zur Frage der Unbefleckten Empfangnis (I 324 ff.).

Die mariologischen Thesen sind ansprechend behandelt, waren aber
wohl besser zu einem eigenen Hauptstiick zusammengefal3t worden, wie es
neuestens gewohnlich geschieht. Uber die Definierbarkeit der Himmelfahrt
Maria spricht sich der Herausgeber nicht deutlich aus. Fir die allgemeine
Gnadenvermittlung durch Marid Fiirbitte werden die Griinde (I 427-432) gut
und verhiltnismaBig ausfiihrlich dargelegt und bemerkt : « Von angesehenen
Theologen wird die Meinung vertreten, die Voraussetzungen fiir eine end-
giiltige Entscheidung seitens des unfehlbaren Lehramtes seien gegeben.
Die Zeugnisse der Tradition seien zahlreicher und klarer als bei der Frage
nach der unbefleckten Empfingnis Marias; es habe sich auBlerdem nie
ein bedeutender und bis ins 17. Jahrhundert gar kein Widerstand gegen
unsern Satz erhoben. Andererseits kann man vielleicht doch auch nicht
verkennen, dafl eine tiefere Erforschung der Offenbarungsquellen und eine
schirfere theologische Begriindung der Wahrheit noch als wiinschenswert
erscheint. » ' '



Literarische Besprechungen 99

Fir die Klarheit wiirde es vielleicht von Vorteil sein, wenn die These
iberall "auch im Druck hervorgehoben wiirde. Der Druck ist iibrigens
sehr sorgfiltig ; Band 11, 91, Z. 19 von oben lies S. th. I q. 23 statt q. 230.

Das Werk ist fiir die Einfithrung in das Studium der Theologie zu
empfehlen.

Stift Einsiedeln. P. Memnvad Benz O.S. B.

Dokumente der Religion. — Unter diesem Titel veroffentlicht der
Verlag von F. Schéningh (Paderborn) eine Reihe von &lteren Schriften
und neueren Untersuchungen, die geeignet erscheinen, als Beweis und
Muster der Religion zu dienen. Die vier ersten Béndchen sollen hiemit
zur Besprechung kommen. :

Die Sammlung wird sehr gliicklich mit dem Enchiridion des hl. Augustin
eingeleitet (Das Handbiichlein des hl. Augustinus. Ubertragen und erliutert
von Paul Simon. 1923, 178 S.). Die Ubersetzung ist vortrefflich und leicht
lesbar. Eine kurze « Einfitlhrung » und « Erlauterung » (pp. 130-178) suchen
das Verstindnis zu erleichtern — die « Erlduterungen» sind allerdings
teilweise zu allgemein und zu subjektiv. Das « Biichlein » kann gereifteren
und ernsten Lesern kaum genug empfohlen werden.

An zweiter Stelle folgt das bis vor kurzem unter dem Namen des
sel. Albert d. G. bekannte Biichlein « De adhaerendo Deo », das aber nach
den Untersuchungen M. Grabmanns den bayerischen Benediktiner J. von
Kastel zum Verfasser hat (Wie man Gott anhangen soll, von Johannes wvon
Kastl. Nach dem neuentdeckten vollstindigen Lateintexte {ibertragen
und eingeleitet von Univ.-Prof. Dr. W. Oehl. 1923, 86 S.). Auch hier ist
die Ubersetzung sehr gut gelungen. Die « Einfithrung » ist mehr historisch,
bzw. literar.-historisch gehalten. Einzelne Bemerkungen, wie die iiber die
thomistische Lehre des 22. Kapitels (p. 12), sollten in einer spiteren
Auflage geschmackvoller gefalt werden.

Im 3. Bande bietet P. W. Schmidt S. V. D. Bericht iiber « Die geheime
Jugendweihe eines australischen Urstammes» (70 S.). Angesichts der groBen
religionsgeschichtlichen Bedeutung der sog. Jugend-, Stammes- oder
Geschlechtsweihe verfolgt man Bericht und Folgerungen mit grofem
Interesse.

Das 4. Bandchen bietet die Ubersetzung der Schrift des hl. Vincentius
Ferrerius iiber « Das geistliche l.eben» (Die Lehve vom geistlichen Leben
von San Vincente Ferver. Ubertragen von P. Sigismund Brettle O. M. C.
1923, 89 S.). Das goldene « Geistliche I.eben » des hl. Vincenz Ferrerius
ist leider, aus unbegreiflichen Griinden, in Deutschland fast unbekannt,
trotz der guten lateinischen Ausgabe von Rousset (Directorium asceticum,
Herder, 1913). Die deutsche Ubersetzung von Brettle wire um so mehr zu
begriiBen, als sie die erste zu sein scheint. Auch schien Brettle durch sein
Werk « San Vincente Ferrer und sein literarischer NachlaB » (1924) wie
kein anderer zur Ausgabe berufen. Indessen ist Brettles Ubersetzung
leider mit bedenklichen Mangeln belastet. Brettle verfiigt zwar iiber einen
guten Stil, aber die Ubersetzung ist zum nicht geringen Teil einfach



I00 Literarische Besprechungen

unrichtig. Ich kann, um Raum zu sparen, nur einige Beispiele anfithren. —
Der lateinische Ausdruck «cappa» = der lange schwarze Mantel der
Dominikaner, wird mit « Kapuze» ibersetzt (p. 46), einmal sogar mit
« Mundtuch » (p. 31). Im 1o0. Kapitel, das iiber die MiaBigkeit bei Tisch
handelt, mahnt der hl. Vincenzius, nicht iiber die Fehler anderer zu
urteilen, sondern in der Furcht Gottes zu stehen. Der Heilige fihrt dann
fort : « Si haec cogitaveris, firmus eris. Nam quae est causa, quod maultt
quandoque incipiunt multa in abstinentia et in aliis facere, qui non per-
severant ? » Brettle tibersetzt wie folgt: « Solche Gedanken bestirken dich
in der Beharrlichkeit, denn der Grund, weshalb viele in der Entsagung
GroBes vollbringen und andere (!) darin nicht beharrlich sind ...., ist
kein anderer als der, daB sie vom Geiste des Stolzes befallen sind » (p. 36).
Der hl. Vincenz fiithrt als Grund an : « Ex indiscretionis vitio plus facientes
quam oporteret, in infirmitatem incurrunt.» Brettle iibersetzt : « Weil sie
aus einem Fehler mehr machen als sich geziemt, verfallen sie in den gleichen
Fehler. » Der richtige Sinn ist aber folgender : Viele gehen bei Abtétungen
unklugerweise zu weit und werden davon krank. — Vincenzius mahnt
besonders jiingere Patres zur Ruhe bei allfilligen Fehlern im Chorgebet :
« quia ad antiquum bene pertinet emendare.» Brettle iibersetzt: « Dem
Alter steht es gut an, daB es sich bessere» (p. 47). In ahnlicher Weise
geht es in der Ubersetzung weiter. Nur noch ein Beispiel. Der hl. Vincenzius
schreibt vom Benehmen im Chore: « Pulsatis matutinis et factis veniis
vel inclinationibus, psallendo sta super pedes tuos, non appodiatus ....»
(c. 12). Der Sinn ist : « Hat es zur Matutin gelautet und nachdem du (beim
Eintritt in den Chor und vor Beginn des heiligen Officiums) die (vor-
geschriebenen) Verbeugungen und Verneigungen gemacht hast, stehe auf-
recht auf den FiiBen und lehne dich nicht (bequem) an.» Wie iibersetzt
nun Brettle ? Wie folgt : « Hat es zur Matutin gelautet und bist du durch
Gnade und Gesinnung vorbereitet (factis veniis et inclinationibus !), dann
erhebe dich von deinem Platze .... » (p. 43). — Die Ubersetzung Brettles
ist darum in ihrem wissenschaftlichen Werte stark beeintrichtigt.

Leider ist es Brettle auch vollstindig entgangen, dall ein groBer Teil
des « Geistlichen Lebens» Schriften des sel. Venturino da Bergamo O. P.
(1304-1346) beinahe wortlich entnommen ist, wie z. B. Kap. 11-14 des
zweiten Teiles. Giuseppe Clementi hat die ganze TFrage ausfiihrlich
behandelt und mit Dokumenten belegt : Il B. Venturino da Bergamo, Storia
e documenti, Roma 1904, p. 273 ; 370-389; ebenso B. Altaner, Venturino
von Bergamo, 1911, in Kirchengeschichtl. Abh., herausg. von M. Sdralek
(Breslau), Band IX, Heft 2.

Rom (Collegio Angelico). P. Reginald M. Schultes O. P.

K. Schmid O, S. B. : Die menschliche Willensfreiheit in ihrem Ver-
hialtnis zu den Leidenschaften nach der Lehre des hl, Thomas von Aquin,
Engelberg (Verlag der Stiftsschule) 1925 (VIII u. 356 pag.).

Der Verfasser behandelt sein Thema vom theologischen Standpunkt
und gliedert den Stoff in folgender Weise : Zuerst untersucht er das Wesen



Literarische Besprechungen I0I

der Freiheit an ihrem Urbild @n Gott (1-34), betrachtet dann die menschliche
Freiheit in ihrem 1Vesen (39-63) und [Verdegang (73-135), hicrauf den
Einflu des sinnlichen Strebens auf den freien Willen nach der psycho-
logischen (142-194 und moralischen (204-248) Seite, und zieht zuletzt dic
negativen und positiven Konsequenzen aus seinen Darlegungen (265-346).

1. Die Betrachtung der Freiheit i Goft fiihrt zu zwei grundlegenden
Folgerungen. Sie ist erstens im Vergleich mit der Notwendigkeit elwas
Sekunddres. Sie findet sich in Gott nur den Geschopfen, d. i. dem wumnter-
geordneten Objekt seines Willens gegentiber. Die Grofie und Kraft des Willens
liegt in dev nolwendigen Hinordnung auf sein addquates Objekt. Zweitens
licgt ihr Wesen in der aktiven Indifjerenz, d. h. in der durch die Hinordnung
auf das Gute in sich begriindeten Irvhabenheit des Willens tber das
indifferente Objekt (25). Deshalb ist die hypothetische Notwendigkeit,
d. h. Unabinderlichkeit des gottlichen Willens, die nur die passive
Indifferenz ausschlieBt, keine Beeintrachtigung, sondern diec integrale Voli-
endung der gottlichen Freiheit.

2. Von diesem [deal dev Freiheit unterscheidet sich die gesehdpfliche
in mehrfacher Weise : Vor allem ist der Wille des Geschopfes dem Endzweck
gegeniiber 1 Potens (41). Da dic Hinordnung auf diesen dic Vorbedingung
der Freiheit ist, muf3 das Geschopf erst frei werden dadurch, dal sein Wille
im letzten Ziel verankert wird (42). Es geschieht durch die Aktuierung
des Zweckstrebens von seiten Gottes. Ferner ist der Wille in Potenz dem
konkreten Objekt gegeniiber. Dieses verbilt sich ihm gegeniiber als ein
Bewegendes. Darum ist auch dic Liebe des absolut reinen Wohlwollens,
ohne jede Beimischung von Licbe des Begehrens, ein ausschlieBliches
Vorrecht Gottes (45). Der Wille ist weiters in Potenz in Bezug auf seinen
Akt, so daBB das unmittelbare Objekt der geschopflichen Freiheit die
Tdtigkeit ist, wahrend sich die Freiheit Gottes direkt auf duBere Gegen-
stinde bezieht (51). Die geschopfliche Freiheit ist endlich fehlbar (52 ff.). —
Dic Wurzel der Freiheit liegt in der Vernunfi (58). Die menschliche ist
in ihrer Tétigkeit an die Sinneswahrnehmung gebunden, dic von auBen
beeinflufft oder lahmgelegt werden kann und somit auch zur Schranke
der Freiheit zu werden vermag (63). Néaherhin liegt der Grund der Freiheit
im sogenannten « Reflex- oder Uberlegungsurteil » (65), denn erst in ihm
ist die Herrschaft {iber das praktische Urteil gegeben. « Zur Freiheit
vevhalten sich die ILeidenschaften, so wie sie sich zum Reflexuvteil ver-
halten » (66).

3. Der Abschnitt iiber den [Werdegang der menschlichen Ifreiheit
enthdlt eine Reihe feinsinniger padagogischer Winke. Sie sind aber nichts
anderes als eine Anwendung der spekulativen Prinzipien des hl. Thomas
und damit ein Erweis von deren Fruchtbarkeit. — Der unvollkommene,
potentielle Einzelmensch bedart ecines aktuierenden Prinzips, und dieses
ist cinerseits (in ordine exercitii) Gott, in ordine specificationis unmittelbar
die Autoritat. « Autoritit und Praemotion sind gewissermaBen die Licht-
und Wirmestrahlen fiir unser geistiges Leben und Wachsen. » (75). « Die
Autoritit muf in ihrer moralischen Bewegung die Wirkungsweise der
Praemotion nachahmen » (ibid.). Wie diese, soll auch jene Selbstbestimmung



I02 Literarische Besprechungen

hervorbringen, und mufB3 daher vor allem Beweggriinde bicten (76). Ihre
Aufgabe wird sodann fiir die einzelnen Perioden des geistigen Wachstums
genauer umschrieben. Zuerst muf3 das Kind durch Bildung der Phantasie,
der sinnlichen Schitzungskraft und der Affekte fiir den Moment der ersten
freien Selbstbestimmung vorbereitet werden. Diese bildet ja, da sie sachlich
mit der ersten Aktuierung des Willens auf den Endzweck hin zusammen-
fallt, das konkvete Fundament dev Freiheit (91). Die Bezichung dieses ersten
Aktes auf das fatsdchliche Ziel, namlich Gott, beseitigt schon am Anfange
die Schwiache und Unvollkommenheit unserer Freibeit, die in der Indifferenz
gegeniiber diesem gelegen ist. Eine Erziehung im Geiste Rousseaus, die
den kindlichen Willen in letzterer beli3t, oder gar cine positiv-atheistische
fiithrt das Kind mit moralischer Notwendigkeit zu cinem verfehlten duBern
Entscheid, und versctzt der Freiheit schon bei deren Geburt eine Todes-
wunde, die nur zu oft nimmer heilt (92). Der erste freie Entscheid ist aber
nur die erste Grundlage der Freiheit, die in allmdhlicher Entwicklung
welter ausgebaut werden mull (93). Das wesentliche Stiick zu dieser hat
jeder cinzelne selbst beizutragen. Doch hat gerade in diesem Stadium die
Autoritdt ihre wichtigste Aufgabe vor sich. Sie mul3 das schwache Tugend-
streben diberwachen (98), zur Vertiefung des Zweckstrebens durch Anleitung
zu fester Ovdnung und Prinktlichkeit (9g) beitragen. Diese missen verinner-
licht, d. h. motiviert werden (ibid.). Die weiterc Aufgabe der Autoritdt
ist die Entfaltung der praktischen [#teilskraft (101 ff.) und Entschlufi-
fahigkeit (imperium ; S. 105). In der dritten Periode des Wachstums tritt
die Autoritit allméhlich zuriick ; der Schwerpunkt liegt in der eigenen
[nitrative und in dem Erwerb der Tugendhabitus, die bewirken, dall der
Wille habituell ein tiberlegter wird (116). Die integrale Vollendung erlangt
die Freiheit im letzten Ewnischeid des Menschen. « Hier iiberschaut der
Mensch beim hereinbrechenden Lichte der Ewigkeit alles mit einem Blicke
und mit der ganzen Kraft, die er sich wihrend secines l.ebens gesammelt,
trifft er die vollkommenste freic Entscheidung seines Pilgerlebens, jene,
die einigermaBen mit der Entscheidung des Engels verglichen werden
kann » (119).

4. Der Mensch ist tatsdchlich in die dibernatiivliche Ordnung hinein-
gestellt. Darum untersucht nun der Verf. (12zo-141) die Vollendung unserer
Freiheit durch die Gnade, sowie diec Wunden, welche ihr durch die Erb-
sitnde zugefiigt wurden. « Die hauptsidchlichste und heutzutage typische
Seite des Problems: Wieweit ist die Freiheit nock vorhanden unter dem
EinfluB der feindlichen, zum Bdsen neigenden Leidenschatten, und wie kann
die Freileit gesteigert, der Feind zum Freunde und Bundesgenossen
gemacht werden, ist .... die Folge des Siindenfalles und dev damit in den
Menschen und die Menschheit getragenen Unovdnung » (141). Damit ist das
Thema des vorliegenden Werkes prézisiert. Bevor die Losung in Angriff
genommen wird, werden nun die psychologischen Grundlagen gelegt, d. h. es
muB3 die 47t und Weise erklart werden, wie die leidenschaften auf die
Freiheit einwirken konnen (ibid.).

5. Der Verf. erledigt zuerst die Vorfrage : Wie konnen in uns sinnliche
Gefiihle unabhidngig von der Vernunft entstchen ? Die erste Ursache ist



Literarische Besprechungen 103

dic Kérperdisposition, da ja die Leidenschaften an kérperliche Organe
gebunden sind, die zweite, die Wahrnehmung. Auf den Willen wirken die
Leidenschaften nur indivekt ein, und zwar in der Ordnung der Awusitbung
vorerst nach dem psychologischen Gesetz der Zerstreuung oder Abstraktion,
nach welchem die Steigerung der Téatigkeit des einen Vermogens die der
andern herabsetzt (150). Beim Verhdltnis von Affekt und Willen kommt
dann als spezieller Grund dazu, daB die Leidenschaften die Kraft und
Energie des Zweckstrebens herabsetzen und die Aufmerksamkeit des
praktischen Verstandes, die Schschirfe unseres moralischen Auges schwiachen
(151). In der Ordnung der Spezifikation des Aktes kommt die Einwirkung
der Leidenschaften auf das letzte praktische Urteil inbetracht. Dieses
befaBt sich nicht mit den Gegenstinden an sich, sondern mit dem Ver-
haltnis des Gegenstandes zum handelnden Subjekt, und zwar mit Riick-
sicht auf die gerade vorlicgenden Umstande. Die Giite und Bekémmlichkeit
ist aber etwas Relatives und hingt von beiden Seciten der Beziehung ab,
von der Beschaffenheit des Gegenstandes und dem Befinden des Handelnden.
Die Leidenschaften wirken somit auf dic Wahlfreiheit ein, indem sie i1m
handelnden Subjekt, das ciner der beiden Vergleichspunkte ist, einc Ver-
anderung hervorrufen, so daf3 der praktische Entscheid im Affekt anders
ausfallen mul3 als sonst (154). Ferner beeinflussen die Leidenschaften das
sinnliche Schdtzungsvermogen. Da die Schatzung (aestimatio) einen wichtigen
integrierenden Bestandteil der Klugheit bildet, so ergibt sich auch hieraus
ein EinfluB auf die Freiheit unserer Handlungen (156 ff.). — Es wird
dann (161-203) an den einzelnen Leidenschaften gezeigt, wie sich dieser
Einflu konkret gestaltet und in (194 ff.) ciner Digression die Frage der
« moral insanity » behandelt.

6. Der Verf. geht sodann iber auf die Betrachtung der moralischen
Seite der Frage, und behandelt im 5. Kapitel die Ausdehnung und den
Grad der Verantwortlichkeit, der unter dem EinfluB der I.eidenschatten
zustande gekommenen Akte (204-248) und im sechsten die moralische
Beurteilung der menschlichen Taten, woran sich eine Kritik des psycho-
logischen und sozialen Determinismus anschlieBt (265-287). Von den Dar-
legungen des Verf., die ihn zu einem gemdfigten [ndeteyminismus fithren,
beanspruchen die Ausfithrungen iiber die «motus primo primi» unser
besonderes Interesse. Sicher ist, dall der hl. Thomas stets klar und ent-
schieden fiir deren Willentlichkeit eintrat (213). Vgl. II. dist. 24 q. 3 a. 2;
de malo q. 7 a. 6; I-IT q. 74 a. 3. Man muB hier den Unterschied machen
zwischen der rein physiologischen Affektdisposition (motus naturales,
passiones corporis), die in keiner Weise dem Willen unterliegen, und den
ergentlichen Leidenschaften, die auf Grund eciner sinnlichen Wahvnehmung
erregt werden (214). Zu diesen gehoren die motus primo primo. Sie entstehen
nun allerdings unabhingig von einem Vernunftbefehl, allein jeder einzelne
derselben hitte von der Vernunft verhindert werden kénnen und sollen und
ist daher virfuell und indirekt willentlich (216). Das selbstindige Entstehen
sinnlicher Regungen ist dem Menschen nicht etwa als verniinftigem Sinnen-
wesen natiirlich, und daher nicht siindhaft. Denn die Sinnlichkeit ist kein
selbstindiger Teil des Menschen, da die eine geistige Seele Wesensform



104 Literarische Besprechungen

des ganzen Menschen und damit das einzige erste Prinzip aller Fahigkeiten
ist. Auch die Sinnenkrifte sind daher im Menschen ihrem Sein nach
verniinflig (per participationem) und so ist eine selbstindig auftretende
sinnliche Regung im Widerspruch mit der Menschennatur. Insbesondere
offenbart sie cinen Mangel, wenn man im Lichte der Offenbarung betrachtet,
wie Gott tatsdchlich den Menschen geschaffen hat, namlich im Stande der
urspriinglichen Gerechtigkeit (219). Freilich sind diese motus primo primi
unter allen ldBlichen Siinden die leichtesten und geringsten (221).

7. Im letzten Kapitel zicht der Verf. die positiven Konsequenzen aus
seinen Ausfithrungen, indem er unsere moralische Aufgabe gegeniiber den
Leidenschaften aufzeigt. Sie besteht im wesentlichen darin, die passio
antecedens zu Uberwinden und unscre Affekte zu nachfolgenden zu machen
(327)-

Das ausgezeichnete Werk macht es dem Leser klar, welchen Nutzen
die spckulative Behandlung der Moral im Sinne des hl. Thomas, sowohl
fiir den Fortschritt dieser Wissenschaft, als auch fiir Aszese, Seelenfithrung
und Piadagogik bringen kann.

Graz. P. Hvyvacinth Awmschi O. P.

P. Tischleder : Ursprung und Trager der Staatsgewalt nach der Lehre
des hl. Thomas und seiner Schule.- M. Gladbach (Volksvereinsverlag) 1g923.

Der Schwerpunkt der vorliegenden Abhandlung liegt in dem Nach-
weis, dall nach der Lehre des hl. Thomas und seiner Schule das Volk der
urspriingliche naturrechtliche Triger der Staatsgewalt ist, und daB diese
Lehre als logische Folge der organischen Staatsauffassung auch sachlich
begriindet erscheint. Damit tritt der Verfasser einer Reihe neuerer katho-
lischer Gelehrten, wie Cathrein, Theodor Meyer, Zigliara, Schrors u. a.
entgegen, die zwar den Unterschied der scholastischen Ansicht von der
Rousseau’s hervorheben, im iibrigen aber sich gegen sie ablehnend ver-
halten. Am schroffsten Schrérvs, der behauptet, dieselbe sei in der Encyclica
« Diuturnum » vom 29. Juni 1881 mitverurteilt. Die alt scholastische
Ansicht unterscheidet sich, was wir, um MiBverstindnissen vorzubeugen,
sogleich bemerken, von der Rousseau’schen darin, daB sie den Menschen
von Natur aus in die Gesellschaft hineingestellt sein laB3t, und einen gesell-
schaftslosen Urzustand von vornherein ablehnt. Daraus ergibt sich, daB3
die Staatsgewalt ihven Ursprung in Gott, dem auctor naturae hat, und nicht,
wie der franzosische Philosoph lehrt, im Gesellschaftsvertrag. Nur lehrt
sie, im Gegensatz zu den angefiithrten Schriftstellern, dall der Twrdiger der-
selben urspriinglich die Gesamtheit ist, welche sie dann an die eventuellen
Einzeltrager der Staatsgewalt vermittelt. Daher ist nach dieser Ansicht
auch nicht, wie bei Rousseau, die demokratische Republik die einzig
berechtigte Regierungsform, sondern es ist auch Raum gelassen fiir alle
iibrigen ; allerdings ist sie als solche auch nicht ausgeschlossen, wie es z. B.
nach Zigliara (Summa phil. II1, p. 231 ad 12) der Fall ist (« Multitudo seu
populus non polest esse auctoritatis subiectum »).

Der Verfasser behandelt im ersten Teile die Lehre des hl. Thomas



Literarische Besprechungen 105

(p. 13-113), im zweiten die Vertreter der Thomistenschule (p. 113-201) ;
der dritte wiirdigt die gegen die scholastische Ansicht erhobenen Schwierig-
keiten (p. 201-223). Im ersten Teile beeintrachtigt die Verquickung der
exegetischen mit der sachlichen Beweisfithrung die Klarheit und bedingt
Wiederholungen. Uns scheint die Lehre, daB die Gemeinschaft der
urspriingliche naturrechtliche Trager der Staatsgewalt ist, in der Summa
theologica klar vorausgesetzt zu sein. (Vgl. I-11 q. 9o a. 3 ¢.) Schwierigkeit
bereitet beziiglich der Lehre des hl. Thomas nur « De regimine principum »
(Vgl. T 6), indem dort nur dem Volke, welches das Recht dev Kdinigswahl
besitzt, die Befugnis zugesprochen wird, den tyrannus regiminis abzu-
setzen, eine Ansicht, die mit der im Buch verteidigten schwer in Einklang
zu bringen ist. Der Verf. ist geneigt, mit Endres die Autorschaft des
hl. Thomas an dieser Schrift iiberhaupt zu bezweifeln (p. 112). Es ist in
der Tat schwer daran festzuhalten, falls nicht unzweifelhafte dullere Griinde
dazu zwingen. Man vergleiche z. B. die emphatische Hervorhebung der
Vorziige der Monarchie im genannten Werke (loc. cit.) mit I-IT g. 105 a.
I c., welch letztere nach Grabmann beilaufig um dieselbe Zeit abgefal3t ist.

Die sachlichen Griinde, die der Verf. gestiitzt auf die Summa theologica
vorbringt, sind dem 1Wesen nach folgende: Nach dem hl. Thomas (I-IT
q. 90 a. 3) gilt der Grundsatz: « Ordinare in finem est eius, cuius est
proprius ille finis.» Nun ist aber das Gemeinwohl der finis proprius der
multitudo. Folglich kommt es von Natur aus dieser zu, das bonum
commune zu bewirken, d. h. urspriinglich naturrechtlicher Trager der
Staatsgewalt zu sein. Darum sagt der hl. Thomas: « ordinare in bonum
commune est vel fotius multitudinis, vel alicuius gerentis vicem totius
multitudinis » (loc. cit.). Nur im Falle es widerspruchsvoll ware, dafl die
Gesamtheit Tragerin der Autoritat sei, 1af3t sich die gegenteilige Ansicht
verfechten, wie dies ja z. B. Zigliara auch darzutun sucht. Dal es aber
moglich ist, beweist das Dasein demokratischer Republiken, und hat
seinen innern Grund darin, daB ja der Staat aus verniinftigen Wesen
besteht. Anderseits ist es unerkldrlich, wie eine Einzelperson « die doch,
nach der I.ehre des hl. Thomas als solche nur ein gleichwertiges Teilglied
am Gesellschaftsganzen, ohne jede metaphysische oder juristische Superiori-
tit gegeniiber den andern Gliedern des Organismus ist, als die Gesamt-
person des Staates gelten, und die staatliche Gemeinschaft rechtlich
vertreten konne, inwiefern sie also, obwohl Einzelperson, ohne innerliche
und wesentliche Beziehung zum Gemeinwohl das Recht haben soll, durch
Gesetze auf dieses Gemeinwohl gebietend hinzuordnen» (p. 92), ohne
daf3 ihr dasselbe irgendwie von der Gemeinschaft iibertragen wurde,
da ja eine unmittelbare Ubertragung von seiten Gottes nicht nach-
zuweisen 1st. :

Eine starke Stiitze fiir seine lLehre, sowie fiir seine Auffassung des
hl. Thomas, findet der Verf. in der thomistischen Schule. Der Verfasser
fihrt im zweiten Teile seines Werkes vor: Cajetan, Franz de Vittoria,
D. Soto, Didacus de Covarruvias, B. Medina, Bannez, Ludwig de Montesino,
Johannes Wigger, Gonet, Billuart, die Salmanticenser, Alexander Natalis,
Concina und zuletzt Card. Manning, welche samt und sonders die Ansicht



106 Literarische Besprechungen

verteidigen, dall die Volksgemeinschaft das urspriingliche, naturrechtliche
Subjekt der Staatsgewalt sei.

Die Schwierigkeiten, die gegen die altscholastische Ansicht vorgebracht
werden, sind befriedigend lésbar. Der Einwand, eine Ubertragung der Staats-
gewalt lasse sich geschichtlich nicht nachweisen, tibersieht, daBl eine solche
auch durch concludente Handlungen erfolgen kann, und keineswegs durch
einen formellen Akt geschehen mufBlite. Auch die geschichtliche Prioritit
der Monarchie beweist nichts gegen sie, weil ja nach ihr fiir alle Staats-
formen Raum gelassen ist, und selbst die Ansicht von der gréBern
Angemessenheit der Monarchie mit ihr ganz wohl vereinbar ist. Ebenso-
wenig vermag man mit dem Hinweis auf die Unmoglichkeit, daB die
Gesamtheit die Regierungsgewalt ausiibe, wie es Zigliara (loc. cit.) versucht,
die These zu entkriaften. Zum mindesten kann das Volk gewisse souverine
Akte selbst unmittelbar ausiiben, man denke an das Referendum, das in
den meisten Republiken fiir wichtige Gesetze vorgesehen ist. Andere
werden 2m Namen der Gemeinschaft von Volksbeauftragten vollzogen, ganz
so, wie dies in der Monarchie im Namen des Herrschers geschieht, Ubrigens
geniigt es, um die These des Verfassers aufrecht zu halten, daB die
Gesamtheit die Staatsgewalt « transeunter seu vialiter et instrumentaliter »
als Tragerin inne hat, wie Gredt O.S. B. (Elementa phil. arist. thom.
Vol. IT p. 362 ff. ed. I1I) meint. — Ein weiterer Einwand zielt dahin, daB
die scholastische Ansicht die Menschen nur in abstracto betrachte, und
die Verschiedenheit derselben nicht beachte. Mit Recht antwortet der
Verf. darauf, dal3 derleli Unterschiede durchaus der persénlichen und haus-
rechtlichen Sphidre angehéren, aber nicht wvermégen, den politischen
Herrscher zu konstituieren (p. 208). — Ferner wird eingewendet, dal3 nach
der scholastischen Theorie unerklarlich bleibt, wie diejenigen der iustitia
legalis ebenfalls unterworfen sein sollen, die sich gar nicht in die Zu-
stimmung, die Gewalt zu iibertragen, miteingeschlossen haben, sondern sich
ausdriicklich davon ausschlieen, und wie spatere Generationen gebunden
sein sollten an die Abmachungen ihrer Vorfahren (p. 210). Diese Schwierig-
keit haben aber auch jene zu ldsen, die dem Volke die Macht zubilligen,
den Twdiger der Autoritit zu bestimmen, wie es die anfangs angefiihrten
neuern scholastischen Autoren durchwegs tun. — Dann ist zu beachten,
daB ein derartiger Kontrakt, sei es ein formeller oder ein in concludenten
Handlungen erfolgter, der die Staatsgewalt an bestimmte Triger iber-
mittelt, dhnlich wie der Ehekontrakt, sui generis ist: beide begriinden
ein, Verhiltnis, das in seinen Zielen und in seinem Inhalt vom Naturrecht
festgelegt und darum willkiirlicher Anderung entriickt ist. Ausfiihrlich
beschaftigt sich der Verf. mit dem Einwand Schirdrs und Th. Meyers, die
scholastische Ansicht stehe im Widerspruch mit der Encyclica Leos XIII.
« Diuturnum ». Der Einwand beruht im Grunde auf einer Verwechslung
der I.ehre Rousseau’s mit der scholastischen. Die Worte « designatur prin-
ceps, non. conferuntur iura principatus, neque mandatur imperium, sed
statuitur a quo sit gerendum » beziehen sich nach dem Zusammenhang
auf eine Volksabstimmung in einem nicht erst zu griindenden, sondern
schon bestehenden Staatswesen, mit einer schon festgelegten monarchischen




Literarische Besprechungen I07

Verfassung, speziell auf die Bestellung der Fiirsten in einer Wahlmonarchie

(p. 217).
Der Verfasser schlieBt mit den Worten ;: « Die scholastische Lehre von
dem Volk als dem naturrechtlichen Trager der Staatsgewalt .... ist eine

logische Folge ihrer organischen Staatsauffassung iiberhaupt, die sich nicht
als Zitat aus dem rémischen Recht abtun laB1, sondern in sich tiet
begriindet ist, und auch heute noch ernsteste Beachtung verdient ....»
(p. 223). Unseres Erachtens liegt ihre Bedeutung allerdings weniger auf
dem praktischen als auf dem theoretischen Gebiet, indem sie die konse-
quente Durchfiihrung der Lehre vom Gemeinwohl als das die Staats-
gewalt und das Staatsleben beherrschende Prinzip (p. 57) darstellt. .

Graz. P. Hyazinth Amschi O. P.

F. Sawicki : Philosophie der Liebe. Paderborn (I'. Schoningh) 1924.
(130 pag.)

Der bekannte Verfasser bietet uns Vortrage, die er an der Volkshoch-
schule zu Danzig gehalten. Fiir die Auswahl des Stoffes war die Riicksicht
auf moderne Problemstellung und die Interessen eines weitern Zuhorer-
kreises bestimmend. Er behandelt Wesen und Gestalten der Liebe, Liebe
und Leben ; die Liebe als Naturtrieb, als Gesetz ; den Lebenswert der
Liebe, die Liebe als Urgrund der Dinge, Gott als die Liebe, die ewige
Liebe und das Weltleid. Im Rahmen dieser Einteilung werden dann die
heutigen Fragen iiber die Natur, das Gesetz der Liebe besprochen. Die
Zuriickweisung der gegnerischen Auffassung ist {iberall gegliickt und
iiberzeugend. Die schéne Sprache macht die Vortrage nur anziehender und
begeistert den Leser fiir die wahre, erhabene Nachsten- und Gottesliebe.
Dem Werke des gelehrten und wohlbekannten Verfassers wiinschen wir
gro3e Verbreitung. ‘

Graz. P. Paul Paluscsak O. P.

Zur Analysis fidei, — P, Ant, Straub S. J, hat gegen meine Besprechung
seines Buches « Analysis fidei» im Divus Thomas (1924, p. 488-494) cine
ausfithrliche Gegenkritik in der Zeitschrift fiiv katholische Theologie (1925,
P. 450-464) veroffentlicht, die im Interesse der Wahrheit eine Entgegnung
fordert.

Er schreibt (p. 450) : « Dic von mir vertretene Losung der obschweben-
den Frage liegt in der Aufstellung, im Glaubensakt werde die Autoritat
des offenbarenden Gottes weder wegen eines geschdpflichen Motivs, noch
um ihrer selbst willen, sondern lediglich als Objekt oder Gegenstand iiber
alles fest fiirwahrgehalten. » Was er hier « Objekt oder Gegenstand » nennt,
nannte er in dem von mir besprochenen Buche « Terminus» oder « merus
Terminus », um damit zu sagen, im Glaubensakt werde die Autoritit des
offenbarenden Gottes nicht als Objekt, von dem irgend eine Bewegung auf
den Verstand ausginge, mithin ni¢ht als Objekt, das zugleich irgendwie
Motiv wire, bejaht und fiirwahrgehalten, vielmehr vollziche sich dies



108 Literarische Besprechungen

Fiirwahrhalten ohne jedes Verstandesmotiv lediglich auf Befehl des Willens.
Das schien mir durchaus falsch und widernatiirlich, der Natur des Ver-
standes widersprechend zu sein und veranlaBte mich gegen Schlufl meiner
Besprechung (p. 493) zu folgender Ablehnung und Verurteilung : « Dann
ware also der Glaube in seinem ticfsten Grunde ein rein willkiirlicher Akt
und stande auf ciner Stufe mit dem Akt, durch den der Verstand einem
Irrtum zustimmt, weil der Wille es befichlt. Tut er das, so hat er freilich
keinen wahren objektiven Grund, aber meistens ! doch einen Scheingrund,
weil es gegen seine Natur ist, ohne Grund seine Zustimmung zu geben. »

1. In seiner Begriindung wendet sich Str. zuerst gegen meine Bestreitung
seiner Behauptung, der Wille, der das Objekt des Verstandes nicht ver-
starken konne, vermége auch den Verstand nicht so zu disponieren, dafl er
fiir den vom Objekt auf ihn ausgehenden Einflul empfanglich werde. Seine
Behauptung, so meint er (p. 450), sei zweifellos richtig. Der Wille kénne zwar
den Verstand zur aufmerksamen Priifung der dargelegten Bewecisgriinde
anhalten, aber wenn demungeachtet das einer Wahrheit eigene Licht fiir den
Verstand nicht hinreiche, um sie einzusehen und anzunehmen, so konne
der Wille den Verstand nur durch Erhéhung des geistigen Sehvermogens
fiir das vom Objekt ausgehende Licht empfanglich machen ; eine derartige
Erhoéhung stehe indes nicht in der Macht des Willens. Das letztere ist
allerdings richtig, aber das vorhergehende « nur » ist unrichtig und beruht
auf einem Mangel an Nachdenken. Hatte Str. etwas mehr die Sache durch-
dacht, bevor er das allzu voreilige « nur » niederschrieb, so wiirde er wohl
geschen haben, daB der Wille sogar in doppelter Weise den Verstand
beeinflussen und in Hinsicht auf cine von diesem zu gebende Zustimmung
disponieren kann : indirekt und direkt ; indirekt durch Fortrdumung von
Vorurteilen und andern Hindernissen, die aus dem Willen stammen und
gegen die Annahme der Wahrheit durch den Verstand sich richten, der
Zustimmung also im Wege stehen, direkt dadurch, dafl das vom Verstande
als Wahrheit Anzunehmende zugleich fiir den Willen ein Gut ist, oder
vielmehr, dessen Annahme durch den Verstand fiir den Willen ein Gut
ist oder wird ; direkt aber auch ganz allgemein aus dem psychologischen
Grunde, daf3 die Akte des Verstandes beziiglich ihres Seins und Werdens
der Herrschaft des Willens unterstehen. Ohne also das Sehvermoégen des
Verstandes zu erhéhen, vermag der Wille den Verstand in seinen Erkennt-
nissen und Zustimmungen machtig zu beeinflussen. Kann er ihm eine
Zustimmung sogar « befehlen », was Str. nicht bloB gelten la3t, sondern mit
Nachdruck behauptet, so kann er a fortiori, so schlieBen wir, ithn auch
fur eine solche Zustimmung innerlich disponieren. Und schon aus der
tiglichen Erfahrung weill jeder normale Mensch, dall bei der Erkenntnis
der Wahrheit Verstand und Wille so zusammen wirken, dall einer das, dem

1 Str. meint (p. 463), statt dieses « meistens» hitte ich «ausnahmslos»
schreiben missen. Er hat nicht bedacht, dali der Verstand auf Befehl des Willens
auch gegen seine Natur sich betitigen und ausnahmsweise auch ohne allen und
jeden Grund zustimmen kann, also auch ohne dat ein Scheingrund sich einzustellen
brauchte. Darum habe ich auch die Meinung Str.s oben nur widernatiirlich, nicht
absurd genannt.



Literarische Besprechungen I09

er mit dem Willen zuneigt, auch mit dem Verstande leicht annimmt,
und gegen das, worin der Wille sich verstockt hat, auch die besten
Argumente des Verstandes nichts ausrichten. Auf diec wenig iiberlegte
Frage : « Oder wird man im Ernst behaupten, da3 es bloB am guten Willen
fehle, so oft jemand nicht cinsieht, was cinem Scharfsinnigen klar ist ? »
antworte ich : Nein, das wird kein Verniinftiger behaupten, aber ebenso-
wenig kann Str. im Ernst bestreiten, daB das zuweilen vorkommt, und
das geniligt mir.

2. An zweiter Stelle sucht Str. sein verungliicktes argumentum ex-
clusionis zu retten, indem er die bei demselben ihm unterlaufene und ihm
vorgeworfene petitio principii einfach bestreitet. Das hilft ihm aber nichts,
sic liegt zu deutlich vor. Sie liegt darin, dafl er, nachdem er alle im Laufe
der Vergangenheit vorgebrachten « Lésungen» der von ihm behandelten
Frage fiir unrichtig crklirt hat, ihnen seine Losung, diejenige nidmlich,
dic er durch seine Argumente, also auch durch das argumentum cxclusionis,
beweisen will, beizdhlt und dadurch den fiir dieses bendtigten Obersatz
erhalt, da3 nunmehr eine von den im ganzen vorliegenden Losungen richtig
sei. Er nimmt also seine zu beweisende Losung als bewiesen und richtig
in seinen Obersatz auf. Wenn er jetzt sagt, sein Obersatz beschrinke
sich auf die Anfiithrung der verschiedenen Erklirungsweisen, ohne iiber
ithren Wert irgendwie zu urteilen, so ist das eben nicht wahr und trifft
ganz offensichtlich nicht zu. Er hat sie alle im Lichte seiner zu beweisenden
Losung verurteilt und ausdriicklich als falsch verworfen, um dann nach
Einbeziechung seiner zu beweisenden Losung in dic Gesamtheit der
Lésungen anzunchmen, dall nunmehr unter den Ldsungen eine dic richtige
sei und daher das Exklusionsargument angewandt werden kénne. Die darin
liegende petitio principii liegt so klar vor, dall jeder, der logisch denken
kann und sehen will, sie sieht. Dall Str. sie nicht sieht, liegt an seinem
Willen, an dem Willen, vor den Lesern der Zeitschrvift fiiv katholische
Theologic dem Gegner gegeniiber auf alle Fille Recht zu behalten.

3. Ein weiteres Argument fiir seine These sah Str. in seinem Buche
darin, daB der gliaubige Verstand zwar Gott als Formalobjekt des Glaubens
mit fester Zuversicht umfasse und bejahe, das aber nicht wegen irgend
eines ihm einleuchtenden Grundes tue. Etwas Geschaffenes kénne diesen
Grund nicht abgeben, weil dadurch der Glaube aufhoren wiirde, ein Akt
theologischer Tugend zu sein. Aber auch Gott selbst kénne dieser Grund
nicht sein, weil das ja das Sichtbarwerden Gottes fiir den Verstand mit
sich bringen wiirde, der dadurch mit Notwendigkeit zur Zustimmung
bewegt wiirde, wihrend der Glaube eine freie Zustimmung sei.

Ich hatte ihm vorgehalten, dal er hier das zwischen dem natiirlichen
Verstandeslicht und dem iibernatiirlichen Glorienlicht in der Mitte stehende
gleichfalls tibernatiirliche Glaubenslicht iibersehen habe. In diesem wiirde
er das, was sich ihm verberge, gefunden haben, namlich den von der veritas
prima her den Verstand erleuchtend bewegenden objektiven Grund fiir die
Bcjahuug des Formalobjektes des Glaubens, so daBl Gott nicht blofler
Terminus, sondern Objekt und Motiv der Zustimmung sei und diese nicht
blind, lediglich infolge des Machtgebots des Willens, erfolge.



IIO Literarische Besprechungen

Str. zeigt fiir diese meine Ausfithrungen kein Verstindnis. Er meint,
wenn Gott als Objekt den Verstand erleuchtend zu sich hinbewege, so
kénne das nur als cine Selbstoffenbarung gedacht werden, so daBl Gott im
Glaubensakt irgendwie geschaut wiirde, dann aber kénne die Zustimmung
des Verstandes nicht freiwillig sein, sondern miisse notwendig erfolgen.
Indes von einer Selbstoffenbarung Gottes durch das Glaubenslicht hatte ich
kein Wort gesagt und ecin Schauen Gottes hatte ich ausdriicklich aus-
geschlossen. Dal Str. auf solche abwegige Gedanken kommt, rithrt daher,
daB in seinem Gedankenkreise, aus dem er nicht herauskommt, nun einmal
fiir das lumen fidei kein Platz ist. Ich sehe mich daher veranlaBt, ihm
die Rolle, die es beim Werden des Glaubens spielt, kurz anzudeuten. Die
pracambula fidei und motiva credibilitatis sind, solange sie im Bereiche des
Natiirlichen bleiben, darin bin ich mit Str. einig, nicht eigentliches Motiv,
sondern nur Bedingung fiir den Glauben. Sie bleiben  aber, wenn im
Anschlusse an sie der Glaube zustande kommt, nicht im Bereiche des aus-
schlieBlich Natiirlichen, sondern werden durch das von Gott gespendete
iibernatiirliche Glaubenslicht ins Ubernatiirliche erhoben und sind dann
nicht mehr bloBe Bedingung. Gott, der das sie beleuchtende Licht in seiner
Gnade spendet, gibt sich in ihnen nunmehr als die héchste Autoritit, der
man mit voller Zuversicht glauben darf und unbedingt glauben muB, samt
der Offenbarungstatsache zu erkennen, ohne daB er irgendwie geschaut
wird. Der so in dem werdenden Glauben vom Verstande erkannte Gott
ist der Grund fiir das Formalobjekt, den Str. nicht finden konnte und so
in den Irrtum fiel, das Formalobjekt des Glaubens werde ohne Grund
lediglich auf Befehl des Willens bejaht. Das Glaubenslicht schlieBt freilich
den Willen nicht aus. Es schliet ihn so wenig aus, dal3 es auf dessen mit-
wirkende Tatigkeit abzielt, und erst wenn sie erfolgt, kommt der Glaubens-
akt zustande. Auf dem Wege zum Glauben disponieren sich der {iiber-
natiirlich erleuchtete Verstand und der von Gott iibernatiirlich bewegte
Wille gegenseitig und sind in Hinsicht auf den Glaubensakt zusammen-
wirkende Teilursachen. Die schlieBliche Entscheidung gibt der Wille ; er
ist die eigentliche causa efficiens fiir den Glauben in der Ordnung der causae
secundae, der Verstand aber ist nicht blof das Subjekt, in welchem der
Glaubensakt gewirkt wird, sondern er ist dabei auch tatig und wirkt in
seiner Weise in und mit der freien Willenstatigkeit, und Gott wirkt mit als
die causa prima.

Bei dem, was ich hier ausgefithrt habe, hat mir dic von Str. so arg
miBdeutete Stelle aus der theologischen Summa des hl. Thomas (I1-11 q. 1
a. 4) vorgeschwebt, auf die ich unten noch zurickkommen werde.

4. Sein von mir abgelehntes 4. Argument wiederholt Str. in seiner
Gegenkritik in kurzer Zusammenfassung mit folgenden Worten : « Der
seiner Vernunft hinreichend machtige Mensch, moge er im reinen Natur-
zustande sich befinden, oder im gegenwartigen iibernatiirlichen Stande noch
keine Kenntnis von der Offenbarung haben, ist durchaus verpflichtet, Gott
mit einer iiber alles festen Zustimmung des Verstandes zu bejahen ; eine
solche Bejahung ist aber nur insofern méglich, als sie kein eigentliches
Motiv, sondern Gott lediglich zum Objekte hat ; mithin ist schon der auBBer-



Literarische Besprechungen III

halb der Offenbarung stehende Mensch zu einer Bejahung verpflichtet, die
ohne ein eigentliches Motiv Gott rein als Objekt umfait. Da nun aber
der Mensch auch nach Empfang der Offenbarung dem Naturgesetz unter-
worfen bleibt, so ergibt sich auch dann fiir ihn die Folgerung, er konne
und miisse Gott mit einer freien, iiber alles festen Zustimmung blof als
Objekt bejahen ; zu diesem allgemeinen Verpflichtungsgrund tritt fiir den
der Offenbarung teilhaften Menschen der frither aufgezeigte besondere,
daB ohne eine derartige Bejahung Gottes die geoffenbarte Wahrheit nicht
nach Pflicht bejahbar wéare. »

Da Str. hinzufiigt, zur Bestatigung seiner Ansicht erscheine dies
Argument ganz besonders wirksam, so will ich ihm nicht verschweigen,
daB ich es fiir ganz besonders wertlos halte. Wenn er behauptet, schon
der natiirliche Mensch sei verpflichtet, Gottes Dasein mit einer iiber alles
festen Zustimmung zu bejahen, so fehlt dafir die Begriindung. Er gibt zu,
dal} die Erkenntnis, die wir mit dem Verstande aus den geschaffenen Dingen
iber Gott gewinnen, fiir eine iiber alles feste Bejahung nicht hinreicht,
darum miisse der Wille cintreten und das « Giber alles fest » der Zustimmung
dem Verstande befehlen. Aber wer legt denn dem Willen die Pflicht auf ?
Das konnte doch nur Gott; aber davon, daB er schon dem natiirlichen
Menschen eine solche Pflicht auferlegt habe, ist nichts bekannt. Wenn
Str. meint, ohne eine derartige Bejahung Gottes sei die geoffenbarte
Wahrheit nicht nach Pflicht bejahbar, so kann darin fiir den natiirlichen
Menschen, der ja von Offenbarung nichts wuflte, keine Begrindung der
genannten Pflicht gefunden werden. Auch ist es logisch doch wohl nicht
gestattet, das « iiber alles fest» in der Glaubensbejahung der Offenbarung
aus der behaupteten Pflicht des natiirlichen Menschen zur iiber alles festen
Bejahung Gottes herzuleiten und diese dann wieder umgekehrt aus der
Riicksicht auf die Offenbarung zu begriinden. Die genannte Pflicht, die
Hir den Willen bestehen soll, bleibt somit génzlich unbegriindet. Aber, was
eigentlich noch schlimmer ist, Str. gibt durch die Behauptung, schon der
natiirliche Mensch sei zu einer iiber alles festen Bejahung Gottes ver-
pflichtet, deutlich zu erkennen, dafl ihm fiir das « iber alles fest» in der
Glaubenszustimmung das richtige Verstandnis fehlt. Ein « iber alles fest»
in der Zustimmung oder Bejahung hat ndamlich nur dort einen verniinftigen
Sinn, wo der Zustimmende oder Bejahende eciner Autoritit, und zwar der
héchsten gegeniibersteht, wie es beim Glauben an Gottes Offenbarung der
Fall ist, nicht aber bei der Bejahung der Existenz Gottss. Diese erkennt
der natiirliche Mensch mit dem Lichte seiner Vernunft und kann und soll
sie daraufhin fest bejahen, aber eine iber alles feste Bejahung derselben
ist fiir ihn sinn- und grundlos.

5. Ich komme nun auf die oben schon beriihrte Stelle aus der Summa
theol. des hl. Thomas (II-II q. 1 a. 4) zuriick und auf dic sonderbare
Behauptung des Gegners, das «non sufficienter » des hl. Thomas sei im
Sinne von «non vere » zu verstchen. DaB das unstatthaft ist, galt und
gilt mir als selbstverstindlich. Nicht so Str. Er gibt zu, der Wortsinn
zwar von « non sufficienter» sei nicht derszlbe wie der von «non vere»,
aber sachlich s2i eine Ursache, die zur Hervorbringung ciner Wirkung



112 Literarische Besprechungen

nicht hinreiche, soviel wie keine Ursache. Allein der hl. Thomas, der kein
Nominalist war, meinte das «non sufficienter » ohne allen Zweifel im
sachlichen Sinne, und so ist eine nicht hinreichende Ursache eine Ursache,
die zur Hervorbringung der beabsichtigten Wirkung ciner Erganzung oder
Mithilfe von sziten einer andern Ursache bedarf, von der aber nicht
beshauptet werden darf, daB sie nichts wirke. Und daB Thomas so und
nicht anders zu verstehen ist, sieht man daraus, daB er an der genannten
Stelle ausdriicklich sagt, woher dem vom Objekte her unzureichend
bewegten Verstande die Erginzung oder Mithilfe kommen muB3. Str. denkt
allerdings anders, indem er (p. 461) sagt: « Ich behaupte, der hl. Thomas lehre
keineswegs, der Verstand werde auch zur freien Zustimmung vom Objekt,
obgleich nicht hinreichend, doch in wahrer Weise bewegt ; man kénne dies
auch nicht aus seinen Worten folgern, ohne ihm Ungereimtes zuzuschreiben. »

Das ist indes nicht secin letztes Wort. Zwei Seiten weiter sagt cr
beziiglich derselben Thomasstelle etwas ganz anderes mit folgenden Worten :
« Warum aber sagt der heilige Lehrer, im zweiten Falle bewege das Objekt
nicht hinreichend ? Legt er damit den Gedanken, da@ bei freier Zustimmung
des Meinens und Glaubens das Formalobjekt hinsichtlich seiner Annahme
cinigermaflen bewege, wenn er ihn auch nicht ausspricht, so doch irgendwie
nahe ? Dies rAume ich gerne ein; es entspricht der in meinem Werke
dargelegten Auffassung. Der Verstand kann nicht auf Willensgeheill jedem
beliebigen Objekte zustimmen ; es muf3 von seziten des Objekts unmittelbar
oder mittzlbar immer etwas vorliegen, was dem Verstand die vom Willen
befohlene Zustimmung ermdglicht ; wenn das Objekt auch insofern unzu-
reichend ist und bleibt, als e¢s den Verstand nicht zu dem Urteile bewegen
kann,.um das es cigentlich sich handelt, d. i. zum Urteile, es sei wahr, so
muf} es ihn doch wenigstens zu dem vorausgehenden Urteile bewegen, es seil
irgendwie wahrscheinlich und bejahbar, damit der Verstand aut Befehl des
Willens das weitergehende Urteil fallen kénne, es sei wahr. Beziiglich
des vorausgehenden Urteils ist das Objekt zugleich Motiv ; auch bzziiglich
des folgenden kann man cs Motiv nennen ; eigentlich jedoch ist es Bedingung,
indem es den Verstand fiir dieses vom Willen hervorzurufende Urteil
disponiert. So disponiert denn nicht, wie ©. meint, der Wille den Verstand,
auf daB er fur die Einwirkung des Objekts empfanglich werde, sondern es
disponiert umgekehrt das Objekt den Verstand, so daB er fir den Willens-
einflul empfinglich oder dieser fiir ihn suffizient wird. »

Beziiglich des letzten Satzes sei bemerkt, dafl daraus, dall das Objekt
den Verstand disponiert, um ihn fiir den WillenseinfluB empfinglich zu
machen, durchaus nicht folgt, daB nicht auch umgekehrt der Wille den
Verstand disponiert. Es findet eben auf dem Wege zum Glauben, wie ich
oben (unter 3) schon ausgefiihrt habe, ein gegenseitiges Disponieren des
vom Objekt erleuchteten Verstandes und des Willens statt. Im iibrigen
ist das Gesagte im ganzen richtig, und es ist fur mich hocherfreulich, dal
ich dem Gegner hier die Hand reichen kann. Durchaus unrichtig ist darin
nur die Behauptung, es entspreche der in seinem Werke dargelegten Auf-
fassung. Haitte er geschrieben, es widerspreche dieser Auffassung und der
Hauptthese des Werkes, Gott werde im Glaubensakt als Formalobjekt vom



Literarische Besprechungen I13

Verstande ohne jedes Motiv, einzig und allein auf Befehl des Willens bejaht,
so wéare das wahr und richtig gewesen. Und wenn er dann so offen und
aufrichtig gewesen wire, die genannte Hauptthese zuriickzunehmen, so
hatte ich ihm ein volles Lob spenden kénnen und wiirde damit auch nicht
zuriickgehalten haben. Aber jetzt, wo er sich cinzureden sucht, das von
ithm Eingerdumte entspreche der in seinem Buche dargelegten Auffassung,
wahrend es dieser nach meiner Meinung schnurstracks widerspricht, kann
ich ihm dieses volle Lob nicht spenden. Er darf es mir nicht iibel nehmen,
wenn ich sage, er suche sich das einzureden. Denn wenn cr davon in
einem innersten BewuBtsein vollkommen iiberzeugt ware, warum hat er
denn den in seinem Buche mit Vorliebe gebrauchten Ausdruck « terminus »
(auch « merus terminus») jetzt ganz fallen gelassen, um dafiir die Aus-
driicke Objekt und Motiv zu gebrauchen ? Den Ausdruck « Objekt» hat
er zwar zuweilen auch in seinem Buche schon gebraucht, ihn dort aber
im Sinne von terminus verstanden. Terminus, merus terminus ist ein Objekt,
das in keiner Weise Motiv, sondern nur Ziel oder Endpunkt ist. Jetzt
ist der Ausdruck terminus ganz verschwunden ; Str. hat ihn stillschweigend
unterdriickt. Das ist ja mit Freuden zu begriiBen, aber voll wiirde unsere
Freude doch erst dann gewesen sein, wenn er ihn offen zuriickgenommen
und auch einige Worte zur Begriindung der Zuriicknahme beigefiigt hatte.
Wir brauchen doch das Beispiel der Heerfithrer nicht nachzuahmen, dic,
wenn sie sich zurickziehen miissen, den Riickzug moglichst verdecken
und verschleiern, so daB er fast wie ein Sieg aussieht und dem Unkundigen
als solcher erscheinen kann. Der Heerfithrer mull so handeln, weil der
offen erkannte Riickzug ihm Schaden bringen wiirde. Uns aber, die wir
Geisteskampfe fiir die Wahrheit fiihren, geziemt es im allgemeinen mehr,
etwaige Riickziige nicht verdeckt, sondern offen zu machen, weil es mehr
der Wahrheit, fiir die wir streiten, entspricht und dic Wahrheit mechr
fordert. Ich gebe zu, daB es Ausnahmefalle gibt, sehe aber nicht, dal ein
solcher hier vorliegt. Zudem ist die Frage, um die es sich zwischen uns
handelte, subtil und schwierig. In einer solchen ist es ja doch keine Schande,
wenn dem energischen Anstreben der Wahrheit der Erfolg versagt bleibt.

Minster 1. W. Prof. Dr. Dorholt.

Diryirs Thomas, .



	Literarische Besprechungen

