
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

L. Robin : La Pensée Grecque et les origines de l'esprit scientifique.
N° 13 de la Bibliothèque de synthèse historique dirigée par Henri Berr
(Renaissance du livre) 1923 (8°, xxxn und 480 pag.).

Was uns die Sammlung Berr unter diesem Titel bietet, ist einzig und
allein eine Geschichte der griechischen Philosophie, wie man sie gewöhnlich
auffaßt. Auf die Wissenschaft wird eigentlich nur im Vorwort des Herausgebers

Bezug genommen. Mit dieser Bemerkung soll durchaus nicht das
Werk Robins irgendwie herabgesetzt, sondern bloß dessen Gegenstand
deutlicher bestimmt werden.

Übrigens ist dieses lange Vorwort gewiß lesenswert. « Es gibt ein
einheitliches menschliches Denken. Durch Zeit und Raum vollzieht sich
ein einziges Streben. Die Macht der Ideen ist unermeßlich, selbst die
abstraktesten wirken immer irgendwie auf das Leben. Die Erforschung
der Wahrheit ist eben die wesentliche Aufgabe des Menschen. Wissen,
heißt sich methodisch anpassen. » (p. vm). Dann weiter im Gegensatz zu
gelegentlichen Äußerungen des Verfassers über ein primitives kollektives
Denken : « Auf keiner Stufe der gesellschaftlichen und, insbesondere, der
sittlichen Entwicklung sind die Leistungen, selbst wenn sie anonym
erscheinen, unpersönlich. Noch weniger jene Leistungen, die zu einer
systematischen Weltanschauung führen. Der Psychismus entwickelt sich
zwar in der Gesellschaft, er ist aber vor der Gesellschaft, ja sogar vor der
Menschheit da. Er verwirklicht sich im Gehirn des einzelnen. Die
Erwerbungen und Schöpfungen des Geistes verbreiten sich, vererben sich,
woraus sich dann eine gemeinsame Geistesverfassung ergeben kann. Sie

werden zu festen Einrichtungen, die den Fortschritt des Denkens hemmen
mögen. Sie bilden aber auch ein logisches Grundgewebe : das menschliche
Denken, unpersönliche Leistung der Persönlichkeit» (p. x).

Mit einer gewissen idealistischen Selbstherrlichkeit hatte Verf.
einleitend geschrieben : « Die Geschichte der Philosophie ist die Philosophie
selbst ; sie bietet für den Philosophen ein ewig lebendiges Interesse Die
Geschichte der Wissenschaft hingegen ist nicht die Wissenschaft, sondern
ihre Vergangenheit, das Tote und Vergessene an ihr ; sie mag die Neugierde
des Gelehrten befriedigen, aber nicht die allgemeinsten und tiefsten
Bedürfnisse des Denkens» (p. 5). Da reagiert der Herausgeber mit der

ganzen Wucht seiner positivistischen Überzeugung : « Nein, die Geschichte
der Wissenschaft ist nicht ein totes Ding, eine Kuriosität für Gelehrte.
Sie gibt die fortschreitende Anpassung des Geistes an die Dinge wieder.
Sie gestattet, die Entstehung jener Methode zu verfolgen, die bestimmt
ist, die Probleme zu lösen, über welche der Geist, zuerst durch die Religion,
dann durch die Metaphysik, zu entscheiden vermeinte. Denn die Wissen-



Literarische Besprechungen 93

schaft ist das eigentliche Organ, das Werkzeug zur Lösung der
philosophischen Probleme. Die Geschichte der Wissenschaft ist für die Geschichte
des Denkens unentbehrlich, weil das Werkzeug seines Fortschrittes eben
die Wissenschaft selber ist. » (p. xvi)

Rühmlich bekannt durch seine Forschungen über die platonische
Philosophie war Robin wie kaum ein zweiter berufen, ein Gesamtbild des

griechischen Denkens von seinen tastenden Anfängen bis zu seiner letzten
Entfaltung im Neuplatonismus zu entwerfen. Er hat tatsächlich ein Handbuch

geschaffen, welches dem Spezialisten mehr vielleicht als dem Anfänger
äußerst wertvolle Dienste leisten wird. Die im Anhang beigegebene
systematische Literaturauswahl (p. 457-470) bildet schon allein ein vollständiges
Arbeitsprogramm. Der Text selbst mit seiner wissenschaftlichen Knappheit
ist überreich an wertvollen Winken und geistreichen Deutungen. Die
analytische Methode herrscht durchwegs vor. Da'bei bekundet Verf. eine
Kenntnis der Quellen, einen tief eindringenden Scharfsinn, eine feinfühlige
Empfindung für die subtilsten Wandlungen der Gedanken, wie man sie
nicht einmal bei großen Spezialwerken immer findet. Im allgemeinen lag
ihm viel weniger daran, ein abgerundetes, wohlgegliedertes Ganz- und
Glanzbild der einzelnen Systeme auszumalen, als wichtige, kritische Punkte
scharf herauszuarbeiten, oder die Tatsachen in ihrer unausgeglichenen
Vieldeutigkeit vorzulegen. Freilich nur zu oft, wie man sehen wird, befleißt
er sich dabei einer Selbständigkeit, die mit der ruhigen Objektivität des

Historikers wenig zu tun hat.
Als Beispiel für diese Darstellungsweise können wir das Kapitel über

Sokrates (p. 178-193) wählen. Zunächst und ausführlich werden die
verschiedenen Zeugnisse über Sokrates « die sich heftig widersprechen
oder doch schlecht übereinstimmen », nach Inhalt und Gewicht
abgehandelt : Aristoxenos, Aristophanes, Platon, Xenophon, Aristoteles.
Mit Ausnahme von Aristoxenos und von Xenophon, liefert jeder
dieser Zeugen wertvolle Züge, die im Vorübergehen rasch, aber scharf
angemerkt werden. So aus Aristophanes, seine Sonderlichkeit, seine
Stadtbekanntheit, sein Ansehen bei der Jugend, seine Beziehungen zu den
sophistischen Kreisen. Aus Piaton alle positiven Angaben über seinen
Lebenslauf ; dann vor allem seine Tätigkeit, richtiger sein Apostolat für
sittliche Bildung und Ssclenpflege, wobei eine eigentliche Lehrrichtung sich
geltend macht, « so aber, daß um einen festen Kern herum die Umrisse
der Lehre nach verschiedenen Seiten hin wandlungsfähig bleiben»; dazu
die kritische Tendenz seines Wirkens auf die Jugend mit dem für ihn
verhängnisvollen Gegensatz zur Überlieferung ; schließlich der göttliche
Daimon, auf dessen Stimme er seine Sendung zurückführt : immerhin ist
dieser Sokrates, in der Absicht die platonische Auffassung des Philosophen
zu versinnbilden, nicht unerheblich idealisiert (p. 181-187). A-us Aristoteles,
dessen Zeugnis « une importance capitale » besitzt, seine Forschungsmethode,
die darauf ausgeht, durch Induktion und Definition eine feste Grundlage
für die Wissenschaft zu gewinnen und durch welche Piaton den Anstoß
zur Bildung der Idecnlehre erhielt (p. 188/9). Xenophon kommt nicht in
Betracht. « Die Memorabilien sind offenkundig eine romanhafte Schöpfung,



94 Literarische Besprechungen

aus welcher die Persönlichkeit, die Neigungen und die Erinnerungen ihres
Verfassers stark hervortreten : ein durchtriebener Frömmler und kleinlicher
Nützlichkeitskrämer, vollgepfropft mit militärischen und politischen
Ansprüchen, die er nur auf dem Papier ausführen kann ; endlich ein
ländlicher Großgrundbesitzer, Liebhaber von Pferden und Hunden. Die
Memorabilien bilden ein Gegenstück zur Kyropädie : es wäre ebenso
wahnwitzig, in ihnen den wahren Sokrates suchen zu wollen, als in letzterer
den wahren Kyros. » Erst durch Anleihen bei Piaton sei es ihm gelungen,
« seinem Helden ein wenig Philosophie aufzukleben » (à plaquer sur son

personnage un peu de philosophie). « Selbst in den rein biographischen
Angaben steht sein Zeugnis dem des Piaton nach» (p. 187/8). Hierauf
wird in kurzen Zügen die Philosophie des Sokrates gekennzeichnet
(p. 189-193), wobei ihr Zusammenhang mit der zeitgenössischen Sophistik
stark unterstrichen wird und doch wieder der Gegensatz zu ihr :

Ablehnung ihrer unkritischen Vielwisserei und ihres oberflächlichen
Verbalismus, Befreiung des Gewissens von der Autorität jeder auch der
wissenschaftlichen Überlieferung, Hinlenkung der Reflexion auf den innern,
bleibenden und allgemein gültigen Gehalt des individuellen Bewußtseins :

in sich schauen, um sich zu erkennen und so das Wesen des Menschen,
welches sein eigentliches Gut ausmacht, in sich selbst zu entdecken :

« Erkenne dich selbst. » Dies letztere ist offenbar der wichtige kritische
Punkt, auf welchen es für Verf. vor allem ankam. Er hat sich damit
begnügt, ihn scharf, tief und wohl auch gewagt auszulegen. Dem Leser
bleibt es überlassen, mit Hilfe geistreicher, flüchtig angedeuteter
Verknüpfungen, das zusammenfassende Gesamtbild zu vollständigen.

Auf ähnliche Weise wird die ganze Entwicklung der griechischen
Philosophie vorgeführt : am eingehendsten die vorplatonische Periode, als
« période de formation », mit über 200 Seiten — sehr eingehend auch Piaton
(fortlaufende Analyse der Dialoge in ihrer chronologischen Reihenfolge)
und Aristoteles mit 170 Seiten — worauf die nacharistotelische Periode
auf etwa 80 Seiten in raschem Tempo vorüberzieht. Die sogenannte
alexandrinische Philosophie, d. h. die Philosophie der ersten nachchristlichen
Jahrhunderte wird als « période de vieillesse, mais d'une vieillesse qui n'est
pas pure décrépitude » bestimmt. Von Platon bis zu dieser Zeit hätten
wir die « période de maturité ». Wir müssen es uns leider versagen, auf
einzelnes hinzuweisen. Das würde uns viel zu weit führen, da bei Robin
die kühne, um nicht zu sagen willkürliche Selbständigkeit der Auslegung
ebenso oft zum Worte kommt als sein bereits hervorgehobener Scharfsinn.

Sein eigener philosophischer Standpunkt scheint ein intellektualistischer
Pantheismus zu sein, der die Welt apriorisch vom ersten Prinzip aus
abzuleiten versucht. Dies macht die Schlußbemerkung verständlich, in welcher
er seine Verwerfung des aristotelischen Systems ausspricht. « Wenn es nach
Aristoteles eine Wissenschaft des Seins als Sein gibt, so ist es, weil alle
Wesen durch ihr gemeinsames Abhängigkeitsverhältnis gegenüber einer
einzigen und ersten unabhängigen Natur einander ähnlich sind (Met. F, 2 in.).
Nachdem nun diese universelle Analogie behauptet worden war, wäre es

das Wichtigste gewesen, sie von ihrem Prinzip abzuleiten. » Anstatt dessen



Literarische Besprechungen 95

aber habe Aristoteles den platonischen Mathematismus abgelehnt und sich
dadurch jeder Möglichkeit beraubt, die Sinnesdinge anders als « dans les
termes du pur empirisme» zu erklären (p. 370). Kein Wunder, wenn es

dann weiter heißt : « Aristoteles ist zu viel und zu wenig Philosoph gewesen :

ein geschickter und geriebener Dialektiker, der weder tief noch original ist.
Seine unbestreitbarsten Erfindungen bestehen in glücklich geprägten
Formeln und in bequem brauchbaren Wortunterscheidungen : er hat eine
Maschine aufmontiert, deren Triebfedern, wenn einmal in Bewegung gesetzt,
die Wahnvorstellung einer eindringenden Betrachtung und eines wirklichen
Wissens möglich machen. Das schlimmste Unglück ist aber, daß er diese
Maschine dazu verwendet hat, sowohl Dcmokrit wie Piaton niederzureißen »

(ibid.). Diese wütende Bitterkeit gegen Aristoteles läßt die
Voreingenommenheit des Verfassers nur zu deutlich erkennen.

Ganz in diesem pantheistischen Sinn ist seine großzügige und beachtenswerte,

wenn auch durchaus irreführende Deutung des plotinischen Systems
ausgefallen (p. 440-449). «Wenn für uns die Philosophie des Plotin eine
verführerische Macht ohnegleichen besitzt, so ist es nicht bloß wegen der
tiefen Impulse innern Lebens, die sie beseelen, sondern weil in ihr der
moderne Geist seine wesentlichen Bestrebungen wieder erkennt. Plotin
erinnert beständig an Spinoza und oft an Leibniz Seine Lehre stellt
ein neues philosophisches Problem auf, das Problem der Beziehungen
zwischen dem individuellen Bewußtsein und dem universellen Geist »

(p. 448). So hat Plotin das sokratische a Erkenne dich seihst » zu Ende
gedacht und mit vorahnendem Weitblick beantwortet : « Mein Ich ist in
Wirklichkeit eine ewige Ansicht (aspect) des Einen)) (ibid.). Diese Verknüpfung
mit Sokrates hat zwar Robin nicht ausgesprochen, sie liegt aber seiner
Geschichte der griechischen Philosophie zu Grunde und verleiht ihr die
geistige Einheit : dadurch eben wird diese Geschichte zu einer Philosophie,
wenn nicht zur Philosophie. Verf. würde sich selbst nicht wenig verwundern,
wenn wir sie nicht ablehnten. Das kann uns aber nicht hindern, sein
reichhaltiges Werk in wissenschaftlicher Beziehung teilweise sehr hoch zu
stellen.

Freiburg (Schweiz). P. M. St. Morard.

E. Peterson : Was ist Theologie Bonn (Friedrich Cohen) 1925
(32 pag.).

Peterson, protestantischer Theologieprofessor in Bonn, hat hier eine
Studie vorgelegt, die das Interesse von weiten Kreisen in Anspruch nehmen
darf. Er gibt hier nicht bloß eine Begriffsbestimmung von Theologie,
sondern spricht sich auch über das Wesen der Theologie und das
Verhältnis von Glauben und Wissen aus. Lobend möchten wir zunächst
anerkennen, daß der Verfasser mit so großer Entschiedenheit die Gottheit
Christi vertritt und so energisch die zentrale Bedeutung des Dogmas von
der Menschwerdung betont. Auch die Heilige Schrift betrachtet der
Verfasser als inspiriert, fügt aber allerdings dieser Ausdrucksweise einmal
die Anmerkung bei : « Das Wort « inspiriert » in einem ganz weiten Sinne



gö Literarische Besprechungen

verstanden, ohne Rücksicht auf eine bestimmte Theorie der Inspiration »

(Anmerkung 16, p. 29), Die Überzeugung des Verfassers über die
grundlegende Bedeutung des Dogmas von der Menschwerdung mußte ihn
natürlich zu einer entschiedenen Ablehnung der unter dem Einflüsse des
deutschen Idealismus stehenden rationalistischen Theologie veranlassen,
und Peterson hat mit aller wünschenswerten Offenheit diese Absage
vollzogen : « Damit ist dann aber auch das Urteil über alle Versuche der
protestantischen Theologie des 19. Jahrhunderts gesprochen, die den
Idealismus der klassischen deutschen Philosophie mit der Dogmatik in
einen engen Zusammenhang zu bringen versucht haben. Alle diese
Versuche sind gescheitert und sie müssen auch heute noch scheitern, wenngleich

man das in unbegreiflicher Verblendung nur selten erkennt. Sie
müssen scheitern, weil man, wie die Ausführung aller dieser Versuche
gezeigt hat, auf einem solchen Wege bestenfalls zu einem religions-philo-
sophischen « System der christlichen Lehre » gelangt, aber nimmermehr zu
einer Theologie, für die es gerade wesentlich ist, daß sie nicht in der Form
eines Systems auftritt. Vicht darum also ist der Idealismus von der
Theologie fernzuhalten, weil er in einem abstrakten Sinne vielleicht
theoretisch falsch wäre, sondern darum, weil er die Tatsache, daß Gott
Mensch geworden ist, nicht zugeben kann, ohne sich selbst dabei aufzugeben

» (p. 10). In packender Weise äußert sich Peterson zur Absolutheit
des Dogmas am Schlüsse seiner Ausführungen. Das christliche Dogma sei
keine Konzcssion an die menschliche Neigung zum Dogmatisieren, wie die
religionsgeschichtliche Schule lehrt, es sage vielmehr allem menschlichen
Dogmatisieren den Kampf an. Eine Theologie, die nicht wesentlich vom
Dogma bestimmt ist, betrachtet Peterson als Phantasterei (p. 23). Durch
das Dogma erst würde die Theologie zu einer Sphäre erhoben, « in der ein
Mann leben kann» (p. 23). Über die Teilnahmslosigkeit gegenüber der
Glaubenslehre äußert sich der Verfasser in folgender Weise : « Man klagt
so oft über die Interesselosigkeit weiter Kreise für die Theologie. Es gibt
ein einfaches Mittel dagegen. Man habe den Mut, wieder in der Sphäre
zu leben, in der das Dogma vorkommt und man kann gewiß sein, daß sich
die Menschen für Theologie wieder interessieren werden, so interessieren
werden, wie sich die Marktweiber in Konstantinopel für den Streit um das
homousios und homoiusios interessiert haben. Die Menschen interessieren
sich nicht um unsere theologischen Schulmeinungen und privaten
Überzeugungen — und sie tun gut daran — aber sie interessieren sich
leidenschaftlich für jedes echte Dogma und sei es auch nur, daß sie dagegen
protestieren und sich darüber entrüsten» (p. 24).

Allen diesen mit wohltuender Entschiedenheit vertretenen Gedanken
können wir nur zustimmen. Aber Bedenken hegen wir gegen die
erkenntnistheoretische Basis. Der Verfasser steht stark im Banne der Ideen Sören
Kierkegaards, ja er hat die Konsequenzen aus seines Meisters Lehre noch
schroffer gezogen. Petersem ist ein ganz radikaler Fideist, dem die
Philosophie für die Theologie auch gar nichts zu sagen und zu bieten hat.
Er kämpft für die vollständige Loslösung der Theologie von den
Geisteswissenschaften. welche die zweifelhaftesten aller Wissenschaften seien.



Literarische Besprechungen 97

Vor allem macht Peterson Front gegen jede Dialektik in der Theologie :

« Das ist die Nemesis, die den Dialektiker erreicht, daß er vor lauter
Ernstnehmen nicht zum Ernst kommt. Möchten doch alle Leser der religiösen
Reden Kierkegaards diesen Satz einmal überdenken. Alle Dialektik kann
zu keinem höheren Ernst als zu dem eines möglichen Ernstnehmens führen.
Wie die Dialektik sinnvollerweise nicht einmal zu einem realen menschlichen

Ernste gelangt, so kann sie noch viel weniger gar den Ernst Gottes
in ihrer Dialektik erreichen. Wie es aber zu Gott gehört, daß er über alle
menschliche Dialektik erhaben ist, so gehört es auch zu dem Ernste Gottes,
daß er jenseits alles dialektischen 'Emstnehmens steht. Denn das gehört
gerade zu dem Ernste Gottes, daß er konkret sichtbar und daß er ganz
undialektisch da ist, da ist etwa in der Form des Gerichtes am jüngsten
Tage, wie es der christliche Glaube bekennt. Und darin unterscheidet
sich gerade der Ernst des Dialektikers von dem Ernste Gottes, daß
während der Ernst Gottes da ist, der Ernst des Dialektikers doch niemals
da ist, sondern nur in der Form des Ernstnehmens aller Möglichkeiten
mythisch da ist, d. h. in einem nüchternen Sinne verstanden niemals da
ist » (p. 7). Die Feindschaft, die der Verfasser der Dialektik geschworen
zu haben scheint, treibt unter anderm auch zu sehr humorvollen
Auslassungen : « Auf der Zeit von Adam bis Christus lastet das Verführerische
aller dialektischen Möglichkeiten, denn das Verführerische in der Frage
der Schlange lag ja nicht in dem Inhalt, sondern in der dialektischen Form
der Frage» (p. 8). Und doch scheint der Verfasser nur deshalb die
Dialektik zu bekämpfen, weil er selbst in den Schuhen einer manirierten
Dialektik steckt. Man beachte unter anderm folgende Stelle : « Als
inspirierte Schrift sagt die Bibel Gottes Wort. Und doch sagt sie ja nichts,
denn sie ist ja Heilige Schrift. Das unterscheidet sie von den Propheten.
Aber die Bibel ist nun auf der andern Seite auch nicht Gottes Wort. Denn
Gottes Wort ist nur der Logos. Wenn die Bibel aber nicht Gottes Wort
sagt und auch nicht Gottes Wort ist, dann folgt, daß die Bibel erst darin
Gottes Wort sagt, daß sie gesagt wird» (p. 17). In dieselbe Kategorie
manirierter Dialektik möchten wir des Verfassers Vorliebe für Paradoxalien
und Geistreichelei rechnen, welche Vorliebe er wohl als Erbgut von Sören
Kierkegaard erhalten hat. Der Parenthesensatz in folgender Stelle hat
wohl kaum einen andern Sinn : « Das Evangelium ist ja keine frolic
Botschaft, die sich « an alle » richtet — wie unterschiede es sich da noch con
dem kommunistischen Manifest —• sondern es ist ein positiver
Rechtsanspruch Gottes, der aus dem Leibe Christi heraus einen jeden von uns
konkret trifft, und zwar jure divino trifft» (p. 20).

Mag man sich freuen ob des Verfassers entschiedener Stellung zur
Dogmatik, so wird diese Freude gewaltig reduziert durch die Art, wie
er der Relativität des Menschlichen entrinnen will. Das ist nicht mehr
Auseinandersetzung, das ist ein eigentliches Entrinnen. So vermag seine
Dogmatik nur dem etwas zu bieten, dem es gleichgültig ist, ob sie in den
Wölken thront oder ihre Grundlage in objektiver Wirklichkeit hat.
Peterson vergißt, daß die Menschwerdung zwei Gesichtspunkte hat : den
göttlichen Logos und seine Menschwerdung — Gott und Mensch ; gibt

Divus Thomas. ~



9« Literarische Besprechungen

er dem letzten Gedanken seine Rechte, dann steht er auf dem Boden dés
katholischen Dogmas. Die Arbeit Petersons ist ein sehr interessantes
Zeitdokument, das wir allen Fachleuten zum Studium empfehlen.

Wolhusen. Prof. Dr. Spieß.

Th. Specht : Lehrbuch der Dogmatik. Dritte, verbesserte Auflage von
Dr. G. L. Bauer. Regensburg (Verlagsanstalt vorm. G. J. Manz). 1925
(I. Band: xi u. 528 pag. ; II. Band: vin u. 570 pag.).

Hatte Spechts Dogmatik schon in den früheren Auflagen wegen ihrer
knappen, klaren und soliden Darstellung der Glaubenslehren einen guten
Namen, so hat der Herausgeber der neuen, dritten Auflage ein volles Recht,
dieselbe eine verbesserte zu nennen. Nicht bloß sind die Neuerscheinungen
in zweckdienlichem Umfang sorgfältig nachgetragen, sondern auch der
Text selbst weist Erweiterungen auf, die wirkliche Verbesserungen sind.
Dieselben betreffen teils neu aufgetauchte Probleme, wie z. B. I, 38,
Schelers Intuitionismus, der ja (durch Hessen, Gründler u. a.) auch in
katholische Kreise einzudringen droht und den Dr. Bauer in
wohlbegründeter Weise ablehnt ; teils sind es Ergänzungen des Textes Spechts,
besonders wo es sich um Kontroversfragen zwischen theologischen Schulen
handelt. Specht hatte dabei gewöhnlich eine subjektiv gewiß aufrichtige
Neutralitätsstellung eingenommen, bei der aber, da er in einer nicht-
thomistischen Begriffswelt befangen war, die thomistische Lehre
unwillkürlich zu kurz kam. An solchen Stellen nun, z. B. über die Systeme der
Gnadenlehre (II 69 f.), über die Prädestination (II 91 ff), die Reprobation
(II 98 ff.), den freien, verdienstlichen Gehorsam Christi (I 468 ff.), die
physische oder moralische Wirkungsweise der Sakramente (II 179 ff.) usw.,
stellte der Herausgeber das Gleichgewicht her, indem er in kundiger und
wohlwollender Weise auch die Erklärungen und Beweise der Thomisten
zu ihrem Recht kommen läßt, immerhin ohne persönlich Stellung zu
nehmen. Nachahmenswert ist auch die vorsichtige Beurteilung der Stellung
des hl. Thomas zur Frage der Unbefleckten Empfängnis (I 324 ff.).

Die mariologischen Thesen sind ansprechend behandelt, wären aber
wohl besser zu einem eigenen Hauptstück zusammengefaßt worden, wie es

neuestens gewöhnlich geschieht. Über die Definierbarkeit der Himmelfahrt
Maria spricht sich der Herausgeber nicht deutlich aus. Für die allgemeine
Gnadenvermittlung durch Maria Fürbitte werden die Gründe (I 427-432) gut
und verhältnismäßig ausführlich dargelegt und bemerkt : « Von angesehenen
Theologen wird die Meinung vertreten, die Voraussetzungen für eine
endgültige Entscheidung seitens des unfehlbaren Lehramtes seien gegeben.
Die Zeugnisse der Tradition seien zahlreicher und klarer als bei der Frage
nach der unbefleckten Empfängnis Marias ; es habe sich außerdem nie
ein bedeutender und bis ins 17. Jahrhundert gar kein Widerstand gegen
unsern Satz erhoben. Andererseits kann man vielleicht doch auch nicht
verkennen, daß eine tiefere Erforschung der Offenbarungsquellen und eine
schärfere theologische Begründung der Wahrheit noch als wünschenswert
erscheint. »



Literarische Besprechungen 99

Für die Klarheit würde es vielleicht von Vorteil sein, wenn die These
überall auch im Druck hervorgehoben würde. Der Druck ist übrigens
sehr sorgfältig ; Band II, 91, Z. 19 von oben lies S. th. I q. 23 statt q. 230.

Das Werk ist für die Einführung in das Studium der Theologie zu

empfehlen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Dokumente der Religion. — Unter diesem Titel veröffentlicht der
Verlag von F. Schöningh (Paderborn) eine Reihe von älteren Schriften
und neueren Untersuchungen, die geeignet erscheinen, als Beweis und
Muster der Religion zu dienen. Die vier ersten Bändchen sollen hiemit
zur Besprechung kommen.

Die Sammlung wird sehr glücklich mit dem Enchiridion des Iii. Augustin
eingeleitet (Das Handbüchlein des hl. Augustinus. Übertragen und erläutert
von Paul Simon. 1923, 178 S.). Die Übersetzung ist vortrefflich und leicht
lesbar. Eine kurze « Einführung » und « Erläuterung » (pp. 130-178) suchen
das Verständnis zu erleichtern — die « Erläuterungen » sind allerdings
teilweise zu allgemein und zu subjektiv. Das « Büchlein » kann gereifteren
und ernsten Lesern kaum genug empfohlen werden.

An zweiter Stelle folgt das bis vor kurzem unter dem Namen des
sei. Albert d. G. bekannte Büchlein « De adhaerendo Deo », das aber nach
den Untersuchungen M. Grabmanns den bayerischen Benediktiner J. von
Kastel zum Verfasser hat (Wie man Gott anhangen soll, von Johannes von
Kastl. Nach dem neuentdeckten vollständigen Lateintexte übertragen
und eingeleitet von Univ.-Prof. Dr. W. Oehl. 1923, 86 S.). Auch hier ist
die Übersetzung sehr gut gelungen. Die « Einführung » ist mehr historisch,
bzw. literar.-historisch gehalten. Einzelne Bemerkungen, wie die über die
thomistische Lehre des 22. Kapitels (p. 12), sollten in einer späteren
Auflage geschmackvoller gefaßt werden.

Im 3. Bande bietet P. W. Schmidt S. V. D. Bericht über « Die geheime
Jugendweihe eines australischen Urstammes » (70 S.). Angesichts der großen
religionsgeschichtlichen Bedeutung der sog. Jugend-, Stammes- oder
Geschlechtsweihe verfolgt man Bericht und Folgerungen mit großem
Interesse.

Das 4. Bändchen bietet die Übersetzung der Schrift des hl. Vincentius
Ferrerius über « Das geistliche Leben » (Die Gehre vom geistlichen Leben
von San Vincente Ferrer. Übertragen von P. Sigismund Brettle O. M. C.

1923, 89 S.). Das goldene «Geistliche Leben» des hl. Vincenz Ferrerius
ist leider, aus unbegreiflichen Gründen, in Deutschland fast unbekannt,
trotz der guten lateinischen Ausgabe von Rousset (Directorium asceticum,
Herder, 1913). Die deutsche Übersetzung von Brettle wäre um so mehr zu
begrüßen, als sie die erste zu sein scheint. Auch schien Brettle durch sein
Werk « San Vincente Ferrer und sein literarischer Nachlaß » (1924) wie
kein anderer zur Ausgabe berufen. Indessen ist Brettles Übersetzung
leider mit bedenklichen Mängeln belastet. Brettle verfügt zwar über einen
guten Stil, aber die Übersetzung ist zum nicht geringen Teil einfach



100 Literarische Besprechungen

unrichtig. Ich kann, um Raum zu sparen, nur einige Beispiele anführen. —
Der lateinische Ausdruck « cappa » der lange schwarze Mantel der
Dominikaner, wird mit «Kapuze» übersetzt (p. 46), einmal sogar mit
«Mundtuch» (p. 31). Im 10. Kapitel, das über die Mäßigkeit bei Tisch
handelt, mahnt der hl. Vincenzius, nicht über die Fehler anderer zu
urteilen, sondern in der Furcht Gottes zu stehen. Der Heilige fährt dann
fort : « Si haec cogitaveris, firmus eris. Nam quae est causa, quod multi
quandoque incipiunt multa in abstinentia et in aliis facere, qui non per-
severant » Brettle übersetzt wie folgt : « Solche Gedanken bestärken dich
in der Beharrlichkeit, denn der Grund, weshalb viele in der Entsagung
Großes vollbringen und andere darin nicht beharrlich sind ist
kein anderer als der, daß sie vom Geiste des Stolzes befallen sind » (p. 36).
Der hl. Vincenz führt als Grund an : « Ex indiscretionis vitio plus facientes

quam oporteret, in infirmitatem incurrunt. » Brettle übersetzt : « Weil sie

aus einem Fehler mehr machen als sich geziemt, verfallen sie in den gleichen
Fehler. » Der richtige Sinn ist aber folgender : Viele gehen bei Abtötungen
unklugerweise zu weit und werden davon krank. — Vincenzius mahnt
besonders jüngere Patres zur Ruhe bei allfälligen Fehlern im Chorgebet :

« quia ad antiquum bene pertinet emendare. » Brettle übersetzt : « Dem
Alter steht es gut an, daß es sich bessere» (p. 47). In ähnlicher Weise
geht es in der Übersetzung weiter. Nur noch ein Beispiel. Der hl. Vincenzius
schreibt vom Benehmen im Chore : « Pulsatis matutinis et factis veniis
vel inclinationibus, psallendo sta super pedes tuos, non appodiatus »

(c. 12). Der Sinn ist : « Hat es zur Matutin geläutet und nachdem du (beim
Eintritt in den Chor und vor Beginn des heiligen Ofliciums) die
(vorgeschriebenen) Verbeugungen und Verneigungen gemacht hast, stehe
aufrecht auf den Füßen und lehne dich nicht (bequem) an. » Wie übersetzt
nun Brettle Wie folgt : « Hat es zur Matutin geläutet und bist du durch
Gnade und Gesinnung vorbereitet (factis veniis et inclinationibus dann
erhebe dich von deinem Platze » (p. 43). —• Die Übersetzung Brettles
ist darum in ihrem wissenschaftlichen Werte stark beeinträchtigt.

Leider ist es Brettle auch vollständig entgangen, daß ein großer Teil
des « Geistlichen Lebens » Schriften des sei. Venturino da Bergamo O. P.

(1304-1346) beinahe wörtlich entnommen ist, wie z. B. Kap. n-14 des
zweiten Teiles. Giuseppe Clementi hat die ganze Frage ausführlich
behandelt und mit Dokumenten belegt : Il B. Venturino da Bergamo, Storia
e documenti, Roma 1904, p. 273 ; 370-389 ; ebenso B. Altaner, Venturino
von Bergamo, 1911, in Kirchengeschichtl. Abh., herausg. von M. Sdralek
(Breslau), Band IX, Heft 2.

Rom (Collegio Angelico). P. Reginald M. Schuttes O. P.

K. Schmid O. S. B. : Die menschliche Willensfreiheit in ihrem
Verhältnis zu den Leidenschaften nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin.
Engelberg (Verlag der Stiftsschule) 1925 (VIII u. 356 pag.).

Der Verfasser behandelt sein Thema vom theologischen Standpunkt
und gliedert den Stoff in folgender Weise : Zuerst untersucht er das Wesen



literarische Besprechungen ior
der Freiheit an ihrem Urbild in Gott (1-34), betrachtet dann die menschliche
Freiheit in ihrem Wesen (39-63) und Werdegang (73-135), hierauf den
Einfluß des sinnlichen Strebens auf den freien Willen nach der
psychologischen (142-194 und moralischen (204-248) Seite, und zieht zuletzt die
negativen und positiven Konsequenzen aus seinen Darlegungen (265-346).

1. Die Betrachtung der Freiheit in Gott führt zu zwei grundlegenden
Folgerungen. Sie ist erstens im Vergleich mit der Notwendigkeit etwas
Sekundäres. Sie findet sich in Gott nur den Geschöpfen, d. i. dem
untergeordneten Objekt seines Willens gegenüber. Die Größe und Kraft des Willens
liegt in der notwendigen Hinordnung auf sein adäquates Objekt. Zweitens
liegt ihr Wesen in der aktiven Indifferenz, d. h. in der durch die Hinordnung
auf das Gute in sich begründeten Erhabenheit des Willens über das
indifferente Objekt (25). Deshalb ist die hypothetische Notwendigkeit,
(1. h. Unabänderlichkeit des göttlichen Willens, die nur die passive
Indifferenz ausschließt, keine Beeinträchtigung, sondern die integrale
Vollendung der göttlichen Freiheit.

2. Von diesem Ideal der Freiheit unterscheidet sich die geschöpfliche
in mehrfacher Weist- : Vor allem ist der Wille des Geschöpfes dem Endzweck
gegenüber in Potenz (4)). Da die Hinordnung auf diesen die Vorbedingung
der Freiheit ist, muß das Geschöpf erst frei werden dadurch, daß sein Wille
im letzten Ziel verankert wird (42). Es geschieht durch die Aktuierung
des Zweckstrebens von selten Gottes. Ferner ist der Wille in Potenz dem
konkreten Objekt gegenüber. Dieses verhält sich ihm gegenüber als ein
Bewegendes. Darum ist auch die Liebe des absolut reinen Wohlwollens,
ohne jede Beimischung von Liebe des Begehrens, ein ausschließliches
Vorrecht Gottes (45). Der Wille ist weiters in Potenz in Bezug auf seinen

Akt, so daß das unmittelbare Objekt der gc schöpf liehen Freiheit die
Tätigkeit ist, während sich die Freiheit Gottes direkt auf äußere Gegenstände

bezieht (51). Die geschöpfliche Freiheit ist endlich fehlbar (52 ff.). —
Die Wurzel der Freiheit liegt in der Vernunft (58). Die menschliche ist
in ihrer Tätigkeit an die Sinneswahrnehmung gebunden, die von außen
beeinflußt oder lahmgelegt werden kann und somit auch zur Schranke
(1er Freiheit zu werden vermag (63). Näherhin liegt der Grund der Freiheit
im sogenannten « Reflex- oder Überlegungsurteil» (65), denn erst in ihm
ist die Herrschaft über das praktische Urteil gegeben. « Zur Freiheit
verhalten sich die Leidenschaften, so wie sie sich zum Reflexurteil
verhalten » (66).

3. Der Abschnitt über den Werdegang der menschlichen Freiheit
enthält eine Reihe feinsinniger pädagogischer Winke. Sie sind aber nichts
anderes als eine Anwendung der spekulativen Prinzipien des hl. Thomas
und damit ein Erweis von deren Fruchtbarkeit. — Der unvollkommene,
potentielle Einzelmensch bedarf eines aktuierenden Prinzips, und dieses
ist einerseits (in ordine exercitii) Gott, in ordine specification^ unmittelbar
die Autorität. «Autorität und Praemotion sind gewissermaßen die Lichtend

Wärmestrahlen für unser geistiges Leben und Wachsen. » (75). « Die
Autorität muß in ihrer moralischen Bewegung die Wirkungsweise der
Praemotion nachahmen » (ibid.). Wie diese, soll auch jene Selbstbestimmung



102 Literarische Besprechungen

hervorbringen, und muß daher vor allem Beweggründe bieten (76). Ihre
Aufgabe wird sodann für die einzelnen Perioden des geistigen Wachstums
genauer umschrieben. Zuerst muß das Kind durch Bildung der Phantasie,
der sinnlichen Schätzungskraft und der Affekte für den Moment der ersten
freien Selbstbestimmung vorbereitet werden. Diese bildet ja, da sie sachlich
mit der ersten Aktuierung des Willens auf den Endzweck hin zusammenfällt,

das konkrete Fundament der Freiheit (91). Die Beziehung dieses ersten
Aktes auf das tatsächliche Ziel, nämlich Gott, beseitigt schon am Anfange
die Schwäche und TJnvollkommenheit unserer Freiheit, die in der Indifferenz
gegenüber diesem gelegen ist. Eine Erziehung im Geiste Rousseaus, die
den kindlichen Willen in letzterer beläßt, oder gar eine positiv-atheistische
führt das Kind mit moralischer Notwendigkeit zu einem verfehlten äußern
Entscheid, und versetzt der Freiheit schon bei deren Geburt eine
Todeswunde, die nur zu oft nimmer heilt (92). Der erste freie Entscheid ist aber
nur die erste Grundlage der Freiheit, die in allmählicher Entwicklung
weiter ausgebaut werden muß (93). Das wesentliche Stück zu dieser hat
jeder einzelne selbst beizutragen. Doch hat gerade in diesem Stadium die
Autorität ihre wichtigste Aufgabe vor sich. Sie muß das schwache Tugendstreben

überwachen (98), zur Vertiefung des Zweckstrebens durch Anleitung
zu fester Ordnimg und Pünktlichkeit (99) beitragen. Diese müssen verinner-
licht, d. h. motiviert werden (ibid.). Die weitere Aufgabe der Autorität
ist die Entfaltung der praktischen Urteilskraft (101 ff.) und Entschlußfähigkeit

(imperium ; S. 105). In der dritten Periode des Wachstums tritt
die Autorität allmählich zurück ; der Schwerpunkt liegt in der eigenen
Initiative und in dem Erwerb der Tugendhabitus, die bewirken, daß der
Wille habituell ein überlegter wird (116). Die integrale Vollendung erlangt
die Freiheit im letzten Entscheid des Menschen. «Hier überschaut der
Mensch beim hereinbrechenden Lichte der Ewigkeit alles mit einem Blicke
und mit der ganzen Kraft, die er sich während seines Lebens gesammelt,
trifft er die vollkommenste freie Entscheidung seines Pilgerlcbens, jene,
die einigermaßen mit der Entscheidung des Engels verglichen werden
kann» (119).

.4. Der Mensch ist tatsächlich in die übernatürliche Ordnung
hineingestellt. Darum untersucht nun der Verf. (120-141) die Vollendung unserer
Freiheit durch die Gnade, sowie die Wunden, welche ihr durch die
Erbsünde zugefügt wurden. « Die hauptsächlichste und heutzutage typische
Seite des Problems : Wieweit ist die Freiheit noch vorhanden unter dem
Einfluß der feindlichen, cum Bösen neigenden Leidenschaften, und wie kann
die Freiheit gesteigert, der Feind zum Freunde und Bundesgenossen
gemacht werden, ist die Folge des Sündenfalles und der damit in den

Menschen und die Menschheit getragenen Unordnung » (141). Damit ist das
Thema des vorliegenden Werkes präzisiert. Bevor die Lösung in Angriff
genommen wird, werden nun die psychologischen Grundlagen gelegt, d. h. es

muß die Art und Weise erklärt werden, wie die Leidenschaften auf die
Freiheit einwirken können (ibid.).

5. Der Verf. erledigt zuerst die Vorfrage : Wie können in uns sinnliche
Gefühle unabhängig von der Vernunft entstehen Die erste Ursache ist



Literarische Besprechungen

die Körperdisposition, da ja die Leidenschaften an körperliche Organe
gebunden sind, die zweite, die Wahrnehmung. Auf den Willen wirken die
Leidenschaften nur indirekt ein, und zwar in der Ordnung der Ausübung
vorerst nach dem psychologischen Gesetz der Zerstreuung oder Abstraktion,
nach welchem die Steigerung der Tätigkeit des einen Vermögens die der
andern herabsetzt (150). Beim Verhältnis von Affekt und Willen kommt
dann als spezieller Grund dazu, daß die Leidenschaften die Kraft und
Energie des Zweckstrebens herabsetzen und die Aufmerksamkeit des
praktischen Verstandes, die Sehschärfe unseres moralischen Auges schwächen
(151). In der Ordnung der Spezifikation des Aktes kommt die Einwirkung
der Leidenschaften auf das letzte praktische Grteil inbetracht. Dieses
befaßt sich nicht mit den Gegenständen an sich, sondern mit dem
Verhältnis des Gegenstandes zum handelnden Subjekt, und zwar mit Rücksicht

auf die gerade vorliegenden Umstände. Die Güte und Bekömmlichkeit
ist aber etwas Relatives und hängt von beiden Seiten der Beziehung ab,
von der Beschaffenheit des Gegenstandes und dem Befinden des Handelnden.
Die Leidenschaften wirken somit auf die Wahlfreiheit ein, indem sie im
handelnden Subjekt, das einer der beiden Vergleichspunkte ist, eine
Veränderung hervorrufen, so daß der praktische Entscheid im Affekt anders
ausfallen muß als sonst (154). Ferner beeinflussen die Leidenschaften das
sinnliche Schätzungsvermögen. Da die Schätzung (aestimatio) einen wichtigen
integrierenden Bestandteil der Klugheit bildet, so ergibt sich auch hieraus
ein Einfluß auf die Freiheit unserer Handlungen (156 ff.). — Es wird
dann (161-203) an den einzelnen Leidenschaften gezeigt, wie sich dieser
Einfluß konkret gestaltet und in (194 ff.) einer Digression die Frage der
« moral insanity » behandelt.

6. Der Verf. geht sodann über auf die Betrachtung der moralischen
Seite der Frage, und behandelt im 5. Kapitel die Ausdehnung und den
Grad der Verantwortlichkeit, der unter dem Einfluß der Leidenschaften
zustande gekommenen Akte (204-248) und im sechsten die moralische

Beurteilung der menschlichen Taten, woran sich eine Kritik des
psychologischen und sozialen Determinismus anschließt (265-287). Von den
Darlegungen des Verf., die ihn zu einem gemäßigten Indeterminismus führen,
beanspruchen die Ausführungen über die « motus primo primi » unser
besonderes Interesse. Sicher ist, daß der hl. Thomas stets klar und
entschieden für deren Willentlichkeit eintrat (213). Vgl. II. dist. 24 q. 3 a. 2 ;

de malo q. 7 a. 6 ; I-II q. 74 a. 3. Man muß hier den Unterschied machen
zwischen der rein physiologischen Affektdisposition (rnotus naturales,
passiones corporis), die in keiner Weise dem Willen unterliegen, und den
eigentlichen Leidenschaften, die auf Grund einer sinnlichen Wahrnehmung
erregt werden (214). Zu diesen gehören die motus primo primo. Sic entstehen
nun allerdings unabhängig von einem Vernunftbefehl, allein jeder einzelne
derselben hätte von der Vernunft verhindert werden können und sollen und
ist daher virtuell und indirekt willentlich (216). Das selbständige Entstehen
sinnlicher Regungen ist dem Menschen nicht etwa als vernünftigem Sinnenwesen

natürlich, und daher nicht sündhaft. Denn die Sinnlichkeit ist kein
selbständiger Teil des Menschen, da die eine geistige Seele Wesensform



104 Literarische Besprechungen

des ganzen Menschen und damit das einzige erste Prinzip aller Fähigkeiten
ist. Auch die Sinnenkräfte sind daher im Menschen ihrem Sein nach
vernünftig (per participationem) und so ist eine selbständig auftretende
sinnliche Regung im Widerspruch mit der Menschennatur. Insbesondere
offenbart sie einen Mangel, wenn man im Lichte der Offenbarung betrachtet,
wie Gott tatsächlich den Menschen geschaffen hat, nämlich im Stande der
ursprünglichen Gerechtigkeit (219). Freilich sind diese motus primo primi
unter allen läßlichen Sünden die leichtesten und geringsten (221).

7. Im letzten Kapitel zieht der Verf. die positiven Konsequenzen aus
seinen Ausführungen, indem er unsere moralische Aufgabe gegenüber den
Leidenschaften aufzeigt. Sic besteht im wesentlichen darin, die passio
antecedens zu überwinden und unsere Affekte zu nachfolgenden zu machen
(327)-

Das ausgezeichnete Werk macht es dem Leser klar, welchen Nutzen
die spekulative Behandlung der Moral im Sinne des hl. Thomas, sowohl
für den Fortschritt dieser Wissenschaft, als auch für Aszese, Seelenführung
und Pädagogik bringen kann.

Graz. P. Hyacinth Amschl O. P.

P. Tischleder : Ursprung und Träger der Staatsgewalt nach der Lehre
des hl. Thomas und seiner Schule. M. Gladbach (Volksvereinsverlag) 1923.

Der Schwerpunkt der vorliegenden Abhandlung liegt in dem Nachweis,

daß nach der Lehre des hl. Thomas und seiner Schule das Volk der
ursprüngliche naturrechtliche Träger der Staatsgewalt ist, und daß diese
Lehre als logische Folge der organischen Staatsauffassung auch sachlich
begründet erscheint. Damit tritt der Verfasser einer Reihe neuerer katholischer

Gelehrten, wie Cathrein, Theodor Meyer, Zigliara, Schrörs u. a.
entgegen, die zwar den Unterschied der scholastischen Ansicht von der
Rousseau's hervorheben, im übrigen aber sich gegen sie ablehnend
verhalten. Am schroffsten Schrörs, der behauptet, dieselbe sei in der Encyclica
« Diuturnum » vom 29. Juni 1881 mitverurteilt. Die alt scholastische
Ansicht unterscheidet sich, was wir, um Mißverständnissen vorzubeugen,
sogleich bemerken, von der Rousseau'schen darin, daß sie den Menschen
von Natur aus in die Gesellschaft hineingestellt sein läßt, und einen
gesellschaftslosen Urzustand von vornherein ablehnt. Daraus ergibt sich, daß
die Staatsgewalt ihren Ursprung in Gott, dem auetor naturae hat, und nicht,
wie der französische Philosoph lehrt, im Gesellschaftsvertrag. Nur lehrt
sie, im Gegensatz zu den angeführten Schriftstellern, daß der Träger
derselben ursprünglich die Gesamtheit ist, welche sie dann an die eventuellen
Einzelträger der Staatsgewalt vermittelt. Daher ist nach dieser Ansicht
auch nicht, wie bei Rousseau, die demokratische Republik die einzig
berechtigte Regierungsform, sondern es ist auch Raum gelassen für alle
übrigen ; allerdings ist sie als solche auch nicht ausgeschlossen, wie es z. B.
nach Zigliara (Summa phil. III, p. 231 ad 12) der Fall ist (« Multitudo seu
populus non potest esse auetoritatis subiectum»).

Der Verfasser behandelt im ersten Teile die Lehre des hl. Thomas



Literarische Besprechungen 105

(p. 13-113), im zweiten die Vertreter der Thomistenschule (p. 113-201') ;

der dritte würdigt die gegen die scholastische Ansicht erhobenen Schwierigkeiten

(p. 201-223). Im ersten Teile beeinträchtigt die Verquickung tier
exegetischen mit der sachlichen Beweisführung die Klarheit und bedingt
Wiederholungen. Uns scheint die Lehre, daß die Gemeinschaft der
ursprüngliche naturrechtliche Träger der Staatsgewalt ist, in der Summa
theologica klar vorausgesetzt zu sein. (Vgl. I-II q. go a. 3 c.) Schwierigkeit
bereitet bezüglich der Lehre des hl. Thomas nur « De regimine principum »

(Vgl. I 6), indem dort nur dem Volke, welches das Recht der Königswahl
besitzt, die Befugnis zugesprochen wird, den tyrannus regiminis
abzusetzen, eine Ansicht, die mit (1er im Buch verteidigten schwer in Einklang
zu bringen ist. Der Verf. ist geneigt, mit Endres die Autorschaft des

hl. Thomas an dieser Schrift überhaupt zu bezweifeln (p. 112). Es ist in
(1er Tat schwer daran festzuhalten, falls nicht unzweifelhafte äußere Gründe
dazu zwingen. Man vergleiche z. B. die emphatische Hervorhebung der
Vorzüge der Monarchie im genannten Werke (loc. cit.) mit I-1I q. 105 a.
1 c., welch letztere nach Grabmann beiläufig um dieselbe Zeit abgefaßt ist.

Die sachlichen Gründe, die der Verf. gestützt auf die Summa theologica
vorbringt, sind dem Wesen nach folgende : Nach dem hl. Thomas (I-II
cj. 90 a. 3) gilt der Grundsatz : « Ordinäre in finem est eins, cuius est
proprius ille finis. » Nun ist aber das Gemeinwohl der finis proprius der
mnltitudo. Folglich kommt es von Natur aus dieser zu, das bonum
commune zu bewirken, d. h. ursprünglich naturrechtlicher Träger der

Staatsgewalt zu sein. Darum sagt der hl. Thomas : « ordinäre in bonum
commune est vel totius multitudinis, vcl alieuius gerentis vicern totius
multitudinis » (loc. cit.). Nur im Falle es widerspruchsvoll wäre, daß die
Gesamtheit Trägerin der Autorität sei, läßt sich die gegenteilige Ansicht
verfechten, wie dies ja z. B. Zigliara auch darzutun sucht. Daß es aber
möglich ist, beweist das Dasein demokratischer Republiken, und hat
seinen innern Grund darin, daß ja der Staat aus vernünftigen Wesen
besteht. Anderseits ist es unerklärlich, wie eine Einzelperson « die doch,
nach der Lehre des hl. Thomas als solche nur ein gleichwertiges Teilglied
am Gesellschaftsganzen, ohne jede metaphysische oder juristische Superiori-
tät gegenüber den andern Gliedern des Organismus ist, als die Gesamtperson

des Staates gelten, und die staatliche Gemeinschaft rechtlich
vertreten könne, inwiefern sie also, obwohl Einzelperson, ohne innerliche
und wesentliche Beziehung zum Gemeinwohl das Recht haben soll, durch
Gesetze auf dieses Gemeinwohl gebietend hinzuordnen» (p. 92), ohne
daß ihr dasselbe irgendwie von der Gemeinschaft übertragen wurde,
da ja eine unmittelbare Übertragung von Seiten Gottes nicht
nachzuweisen ist.

Eine starke Stütze für seine Lehre, sowie für seine Auffassung des
hl. Thomas, findet der Verf. in der thomistischen Schule. Der Verfasser
führt im zweiten Teile seines Werkes vor : Cajetan, Franz de Vittoria,
D. Soto, Didacus de Covarruvias, B. Medina, Bannez, Ludwig de Montesino,
Johannes Wigger, Gonet, Billuart, die Salmanticenser, Alexander Natalis,
Concina und zuletzt Card. Manning, vrelche samt und sonders die Ansicht



io6 Literarische Besprechungen

verteidigen, daß die Volksgemeinschaft das ursprüngliche, naturrechtliche
Subjekt der Staatsgewalt sei.

Die Schwierigkeiten, die gegen die altscholastische Ansicht vorgebracht
werden, sind befriedigend lösbar. Der Einwand, eine Übertragung der Staatsgewalt

lasse sich geschichtlich nicht nachweisen, übersieht, daß eine solche
auch durch concludente Handlungen erfolgen kann, und keineswegs durch
einen formellen Akt geschehen mußte. Auch die geschichtliche Priorität
der Monarchie beweist nichts gegen sie, weil ja nach ihr für alle
Staatsformen Raum gelassen ist, und selbst die Ansicht von der größern
Angemessenheit der Monarchie mit ihr ganz wohl vereinbar ist. Ebensowenig

vermag man mit dem Hinweis auf die Unmöglichkeit, daß die
Gesamtheit die Regierungsgewalt ausübe, wie es Zigliara (loc. cit.) versucht,
die These zu entkräften. Zum mindesten kann das Volk gewisse souveräne
Akte selbst unmittelbar ausüben, man denke an das Referendum, das in
den meisten Republiken für wichtige Gesetze vorgesehen ist. Andere
werden im Namen der Gemeinschaft von Volksbeauftragten vollzogen, ganz
so, wie dies in der Monarchie im Namen des Herrschers geschieht. Übrigens
genügt es, um die These des Verfassers aufrecht zu halten, daß die
Gesamtheit die Staatsgewalt « transeunter seu vialiter et instrümentaliter »

als Trägerin inne hat, wie Gredt O. S. B. (Elementa phil. arist. thom.
Vol. II p. 362 ff. ed. III) meint. — Ein weiterer Einwand zielt dahin, daß
die scholastische Ansicht die Menschen nur in abstracto betrachte, und
die Verschiedenheit derselben nicht beachte. Mit Recht antwortet der
Verf. darauf, daß derlei Unterschiede durchaus der persönlichen und
hausrechtlichen Sphäre angehören, aber nicht vermögen, den politischen
Herrscher zu konstituieren (p. 208). — Ferner wird eingewendet, daß nach
der scholastischen Theorie unerklärlich bleibt, wie diejenigen der iustitia
legalis ebenfalls unterworfen sein sollen, die sich gar nicht in die
Zustimmung, die Gewalt zu übertragen, miteingeschlossen haben, sondern sich
ausdrücklich davon ausschließen, und wie spätere Generationen gebunden
sein sollten an die Abmachungen ihrer Vorfahren (p. 210). Diese Schwierigkeit

haben aber auch jene zu lösen, die dem Volke die Macht zubilligen,
den Träger der Autorität zu bestimmen, wie es die anfangs angeführten
neuern scholastischen Autoren durchwegs tun. — Dann ist zu beachten,
daß ein derartiger Kontrakt, sei es ein formeller oder ein in concludenten
Handlungen erfolgter, der die Staatsgewalt an bestimmte Träger
übermittelt, ähnlich wie der Ehekontrakt, sui generis ist : beide begründen
ein Verhältnis, das in seinen Zielen und in seinem Inhalt vom Naturrecht
festgelegt und darum willkürlicher Änderung entrückt ist. — Ausführlich
beschäftigt sich der Verf. mit dem Einwand Schrörs und Th. Meyers, die
scholastische Ansicht stehe im Widerspruch mit der Encyclica Leos XIII.
« Diuturnum ». Der Einwand beruht im Grunde auf einer Verwechslung
der Lehre Rousseau's mit der scholastischen. Die Worte « designator prin-
ceps, non. conferuntur iura principatus, neque mandator imperium, sed

statuitur a quo sit gerendum » beziehen sich nach dem Zusammenhang
auf eine Volksabstimmung in einem nicht erst zu gründenden, sondern
schon bestehenden Staatswesen, mit einer schon festgelegten monarchischen



Literarische Besprechungen 107

Verfassung, speziell auf die Bestellung der Fürsten in einer Wahlmonarchie
(p. 217).

Der Verfasser schließt mit den Worten : « Die scholastische Lehre von
dem Volk als dem naturrechtlichen Träger der Staatsgewalt ist eine

logische Folge ihrer organischen Staatsauffassung überhaupt, die sich nicht
als Zitat aus dem römischen Recht abtun läßt, sondern in sich tief
begründet ist, und auch heute noch ernsteste Beachtung verdient »

(p. 223). Unseres Erachtens liegt ihre Bedeutung allerdings weniger auf
dem praktischen als auf dem theoretischen Gebiet, indem sie die
konsequente Durchführung der Lehre vom Gemeinwohl als das die Staatsgewalt

und das Staatsleben beherrschende Prinzip (p. 57) darstellt.

Graz. P. Hyazinth Amschl O. P.

F. Sawicki : Philosophie der Liebe. Paderborn (F. Schöningh) 1924.
(130 pag.)

Der bekannte Verfasser bietet uns Vorträge, die er an der Volkshochschule

zu Danzig gehalten. Für die Auswahl des Stoffes war die Rücksicht
auf moderne Problemstellung und die Interessen eines weitern Zuhörerkreises

bestimmend. Er behandelt Wesen und Gestalten der Liebe, Liebe
und Leben ; die Liebe als Naturtrieb, als Gesetz ; den Lebenswert der
Liebe, die Liebe als Urgrund der Dinge, Gott als die Liebe, die ewige
Liebe und das Weltleid. Im Rahmen dieser Einteilung werden dann die

heutigen Fragen über die Natur, das Gesetz der Liebe besprochen. Die
Zurückweisung der gegnerischen Auffassung ist überall geglückt und
überzeugend. Die schöne Sprache macht die Vorträge nur anziehender und

begeistert den Leser für die wahre, erhabene Nächsten- und Gottesliebe.
Dem Werke des gelehrten und wohlbekannten Verfassers wünschen wir
große Verbreitung.

Graz. P. Paul Paluscsdk O. P.

Zur Analysis fidei. — P. Ant. Straub S. J. hat gegen meine Besprechung
seines Buches « Analysis fidei » im Divus Thomas (1924, p. 488-494) eine
ausführliche Gegenkritik in der Zeitschrift für katholische Theologie (1925,

p. 450-464) veröffentlicht, die im Interesse der Wahrheit eine Entgegnung
fordert.

Er schreibt (p. 450) : « Die von mir vertretene Lösung der obschweben-
den Frage liegt in der Aufstellung, im Glaubensakt werde die Autorität
des offenbarenden Gottes weder wegen eines geschöpflichen Motivs, noch
um ihrer selbst willen, sondern lediglich als Objekt oder Gegenstand über
alles fest fürwahrgehalten. » Was er hier « Objekt oder Gegenstand » nennt,
nannte er in dem von mir besprochenen Buche «Terminus» oder « merus
Terminus », um damit zu sagen, im Glaubensakt werde die Autorität des

offenbarenden Gottes nicht als Objekt, von dem irgend eine Bewegung auf
den Verstand ausginge, mithin niöht als Objekt, das zugleich irgendwie
Motiv wäre, bejaht und fürwahrgehalten, vielmehr vollziehe sich dies



io8 Literarische Besprechungen

Fürwahrhalten ohne jedes Verstandesmotiv lediglich auf Befehl des Willens.
Das schien mir durchaus falsch und widernatürlich, der Natur des
Verstandes widersprechend zu sein und veranlaßte mich gegen Schluß meiner
Besprechung (p. 493) zu folgender Ablehnung und Verurteilung : « Dann
wäre also der (Haube in seinem tiefsten Grunde ein rein willkürlicher Akt
und stände auf einer Stufe mit dem Akt, durch den der Verstand einem
Irrtum zustimmt, weil der Wille es befiehlt. Tut er das, so hat er freilich
keinen wahren objektiven Grund, aber meistens 1 doch einen Scheingrund,
weil es gegen seine Natur ist, ohne Grund seine Zustimmung zu geben. »

1. In seiner Begründung wendet sich Str. zuerst gegen meine Bestreitung
seiner Behauptung, der Wille, der das Objekt des Verstandes nicht
verstärken könne, vermöge auch den Verstand nicht so zu disponieren, daß er
für den vom Objekt auf ihn ausgehenden Einfluß empfänglich werde. Seine
Behauptung, so meint er (p. 450), sei zweifellos richtig. Der Wille könne zwar
dçn Verstand zur aufmerksamen Prüfung der dargelegten Beweisgründe
anhalten, aber wenn demungeachtet das einer Wahrheit eigene Licht für den
Verstand nicht hinreiche, um sie einzusehen und anzunehmen, so könne
der Wille den Verstand nur durch Erhöhung des geistigen Sehvermögens
für das vom Objekt ausgehende Licht empfänglich machen ; eine derartige
Erhöhung stehe indes nicht in der Macht des Willens. Das letztere ist
allerdings richtig, aber das vorhergehende « nur » ist unrichtig und beruht
auf einem Mangel an Nachdenken. Hätte Str. etwas mehr die Sache durchdacht,

bevor er das allzu voreilige « nur » niederschrieb, so würde er wohl
gesehen haben, daß der Wille sogar in doppelter Weise den Verstand
beeinflussen und in Hinsicht auf eine von diesem zu gebende Zustimmung
disponieren kann : indirekt und direkt ; indirekt durch Forträumung von
Vorurteilen und andern Hindernissen, die aus dem Willen stammen und
gegen die Annahme der Wahrheit durch den Verstand sich richten, der
Zustimmung also im Wege stehen, direkt dadurch, daß das vom Verstände
als Wahrheit Anzunehmende zugleich für den Willen ein Gut ist, oder
vielmehr, dessen Annahme durch den Verstand für den Willen ein Gut
ist oder wird ; direkt aber auch ganz allgemein aus dem psychologischen
Grunde, daß die Akte des Verstandes bezüglich ihres Seins und Werdens
der Herrschaft des Willens unterstehen. Ohne also das Sehvermögen des
Verstandes zu erhöhen, vermag der Wille den Verstand in seinen Erkenntnissen

und Zustimmungen mächtig zu beeinflussen. Kann er ihm eine
Zustimmung sogar 0 befehlen », was Str. nicht bloß gelten läßt, sondern mit
Nachdruck behauptet, so kann er a fortiori, so schließen wir, ihn auch
für eine solche Zustimmung innerlich disponieren. Und schon aus der
täglichen Erfahrung weiß jeder normale Mensch, daß bei der Erkenntnis
der Wahrheit Verstand und Wille so zusammen wirken, daß einer das, dem

1 Str. meint (p. 463), statt dieses «meistens» hätte ich «ausnahmslos»
schreiben müssen. Er hat nicht bedacht, daß der Verstand auf Befehl des Willens
auch gegen seine Natur sich betätigen und ausnahmsweise auch ohne allen und
jeden Grund zustimmen kann, also auch ohne daß ein Scheingrund sich einzustellen
brauchte. Darum habe ich auch die Meinung Str.s oben nur widernatürlich, nicht
absurd genannt.



Literarische Besprechungen 109

er mit dem Willen zuneigt, auch mit dem Verstände leicht annimmt,
und gegen das, worin der Wille sich verstockt hat, auch die besten
Argumente des Verstandes nichts ausrichten. Auf die wenig überlegte
Frage : « Oder wird man im Ernst behaupten, daß es bloß am guten Willen
fehle, so oft jemand nicht einsieht, was einem Scharfsinnigen klar ist »

antworte ich : Nein, das wird kein Vernünftiger behaupten, aber ebensowenig

kann Str. im Ernst bestreiten, daß das zuweilen vorkommt, und
das genügt mir.

2. An zweiter Stelle sucht Str. sein verunglücktes argumentum cx-
clusionis zu retten, indem er die bei demselben ihm unterlaufene und ihm
vorgeworfene petitio prineipii einfach bestreitet. Das hilft ihm aber nichts,
sie liegt zu deutlich vor. Sic liegt darin, daß er, nachdem er alle im Laufe
der Vergangenheit vorgebrachten « Lösungen » der von ihm behandelten
Frage für unrichtig erklärt hat, ihnen seine Lösung, diejenige nämlich,
die er durch seine Argumente, also auch durch das argumentum exclusionis,
beweisen will, beizählt und dadurch den für dieses benötigten Obersatz
erhält, daß nunmehr eine von den im ganzen vorliegenden Lösungen richtig
sei. Er nimmt also seine zu beweisende Lösung als bewiesen und richtig
in seinen Obersatz auf. Wenn er jetzt sagt, sein Obersatz beschränke
sich auf die Anführung der verschiedenen Erklärungsweisen, ohne über
ihren Wert irgendwie zu urteilen, so ist das eben nicht wahr und trifft
ganz offensichtlich nicht zu. Er hat sie alle im Lichte seiner zu beweisenden
Lösung verurteilt und ausdrücklich als falsch verworfen, um dann nach
Einbeziehung seiner zu beweisenden Lösung in die Gesamtheit der
Lösungen anzunehmen, daß nunmehr unter den Lösungen eine die richtige
sei und daller das Exklusionsargument angewandt werden könne. Die darin
liegende petitio prineipii liegt so klar vor, daß jeder, der logisch denken
kann und sehen will, sie sieht. Daß Str. sie nicht sieht, liegt an seinem
Willen, an dem Willen, vor den Lesern der Zeitschrift für katholische
Theologie dem Gegner gegenüber auf alle Fälle Recht zu behalten.

3. Ein weiteres Argument für seine These sah Str. in seinem Buche
darin, daß der gläubige Verstand zwar Gott als Formalobjekt des Glaubens
mit fester Zuversicht umfasse und bejahe, das aber nicht wegen irgend
eines ihm einleuchtenden Grundes tue. Etwas Geschaffenes könne diesen
Grund nicht abgeben, weil dadurch der Glaube aufhören würde, ein Akt
theologischer Tugend zu sein. Aber auch Gott selbst könne dieser Grund
nicht sein, weil das ja das Sichtbarwerden Gottes für den Verstand mit
sich bringen würde, der dadurch mit Notwendigkeit zur Zustimmung
bewegt würde, während der Glaube eine freie Zustimmung sei.

Ich hatte ihm vorgehalten, daß er hier das zwischen dem natürlichen
Verstandeslicht und dem übernatürlichen Glorienlicht in der Mitte stehende
gleichfalls übernatürliche Glaubenslicht übersehen habe. In diesem würde
er das, was sich ihm verberge, gefunden haben, nämlich den von der veritas
prima her den Verstand erleuchtend bewegenden objektiven Grund für die
Bejahung des Formalobjektes des Glaubens, so daß Gott nicht bloßer
Terminus, sondern Objekt und Motiv der Zustimmung sei und diese nicht
blind, lediglich infolge des Machtgebots des Willens, erfolge.



110 Literarische Besprechungen

Str. zeigt für diese meine Ausführungen kein Verständnis. Er meint,
wenn Gott als Objekt den Verstand erleuchtend zu sich hinbewege, so
könne das nur als eine Selbstoffenbarung gedacht werden, so daß Gott im
Glaubensakt irgendwie geschaut würde, dann aber könne die Zustimmung
des Verstandes nicht freiwillig sein, sondern müsse notwendig erfolgen.
Indes von einer Selbstofienbarung Gottes durch das Glaubenslicht hatte ich
kein Wort gesagt und ein Schauen Gottes hatte ich ausdrücklich
ausgeschlossen. Daß Str. auf solche abwegige Gedanken kommt, rührt daher,
daß in seinem Gedankenkreise, aus dem er nicht herauskommt, nun einmal
für das lumen fidei kein Platz ist. Ich sehe mich daher veranlaßt, ihm
die Rolle, die es beim Werden des Glaubens spielt, kurz anzudeuten. Die
praeambula fidei und motiva credibilitatis sind, solange sie im Bereiche des
Natürlichen bleiben, darin bin ich mit Str. einig, nicht eigentliches Motiv,
sondern nur Bedingung für den Glauben. Sie bleiben aber, wenn im
Anschlüsse an sie der Glaube zustande kommt, nicht im Bereiche des
ausschließlich Natürlichen, sondern werden durch das von Gott gespendete
übernatürliche Glaubenslicht ins Übernatürliche erhoben und sind dann
nicht mehr bloße Bedingung. Gott, der das sie beleuchtende Licht in seiner
Gnade spendet, gibt sich in ihnen nunmehr als die höchste Autorität, der
man mit voller Zuversicht glauben darf und unbedingt glauben muß, samt
der Offenbarungstatsache zu erkennen, ohne daß er irgendwie geschaut
wird. Der so in dem werdenden Glauben vom Verstände erkannte Gott
ist der Grund für das Formalobjekt, den Str. nicht finden konnte und so
in den Irrtum fiel, das Formalobjekt des Glaubens werde ohne Grund
lediglich auf Befehl des Willens bejaht. Das Glaubenslicht schließt freilich
den Willen nicht aus. Es schließt ihn so wenig aus, daß es auf dessen
mitwirkende Tätigkeit abzielt, und erst wenn sie erfolgt, kommt der Glaubensakt

zustande. Auf dem Wege zum Glauben disponieren sich der
übernatürlich erleuchtete Verstand und der von Gott übernatürlich bewegte
Wille gegenseitig und sind in Hinsicht auf den Glaubensakt zusammenwirkende

Teilursachen. Die schließliche Entscheidung gibt der Wille ; er
ist die eigentliche causa efficiens für den Glauben in der Ordnung der causae
secundae, der Verstand aber ist nicht bloß das Subjekt, in welchem der
Glaubensakt gewirkt wird, sondern er ist dabei auch tätig und wirkt in
seiner Weise in und mit der freien Willenstätigkeit, und Gott wirkt mit als
die causa prima.

Bei dem, was ich hier ausgeführt habe, hat mir die von Str. so arg
mißdeutete Stelle aus der theologischen Summa des hl. Thomas (II-II q. i
a. 4) vorgeschwebt, auf die ich unten noch zurückkommen werde.

4. Sein von mir abgelehntes 4. Argument wiederholt Str. in seiner
Gegenkritik in kurzer Zusammenfassung mit folgenden Worten : « Der
seiner Vernunft hinreichend mächtige Mensch, möge er im reinen
Naturzustande sich befinden, oder im gegenwärtigen übernatürlichen Stande noch
keine Kenntnis von der Offenbarung haben, ist durchaus verpflichtet, Gott
mit einer über alles festen Zustimmung des Verstandes zu bejahen ; eine
solche Bejahung ist aber nur insofern möglich, als sie kein eigentliches
Motiv, sondern Gott lediglich zum Objekte hat ; mithin ist schon der außer-



Literarische Besprechungen III
hall) der Offenbarung stehende Mensch zu einer Bejahung verpflichtet, die
ohne ein eigentliches Motiv Gott rein als Objekt umfaßt. Da nun aber
der Mensch auch nach Empfang der Offenbarung dem Naturgesetz
unterworfen bleibt, so ergibt sich auch dann für ihn die Folgerung, er könne
und müsse Gott mit einer freien, über alles festen Zustimmung bloß als

Objekt bejahen ; zu diesem allgemeinen Verpflichtungsgrund tritt für den
der Offenbarung teilhaften Menschen der früher aufgezeigte besondere,
daß ohne eine derartige Bejahung Gottes die geoffenbarte Wahrheit nicht
nach Pflicht bejahbar wäre. »

Da Str. hinzufügt, zur Bestätigung seiner Ansicht erscheine dies
Argument ganz besonders wirksam, so will ich ihm nicht verschweigen,
daß ich es für ganz besonders wertlos halte. Wenn er behauptet, schon
der natürliche Mensch sei verpflichtet, Gottes Dasein mit einer über alles
festen Zustimmung zu bejahen, so fehlt dafür die Begründung. Er gibt zu,
daß die Erkenntnis, die wir mit dem Verstände aus den geschaffenen Dingen
über Gott gewinnen, für eine über alles feste Bejahung nicht hinreicht,
darum müsse der Wille eintreten und das « über alles fest » der Zustimmung
dem Verstände befehlen. Aber wer legt denn dem Willen die Pflicht auf
Das könnte doch nur Gott ; aber davon, daß er schon dem natürlichen
Menschen eine solche Pflicht auferlegt habe, ist nichts bekannt. Wenn
Str. meint, ohne eine derartige Bejahung Gottes sei die geoffenbarte
Wahrheit nicht nach Pflicht bejahbar, so kann darin für den natürlichen
Menschen, der ja von Offenbarung nichts \vußte, keine Begründung der
genannten Pflicht gefunden werden. Auch ist es logisch doch wohl nicht
gestattet, das « über alles fest » in der Glaubensbejahung der Offenbarung
aus der behaupteten Pflicht des natürlichen Menschen zur über alles festen
Bejahung Gottes herzuleiten und diese dann wieder umgekehrt aus der
Rücksicht auf die Offenbarung zu begründen. Die genannte Pflicht, die
für den Willen bestehen soll, bleibt somit gänzlich unbegründet. Aber, was
eigentlich noch schlimmer ist, Str. gibt durch die Behauptung, schon der
natürliche Mensch sei zu einer über alles festen Bejahung Gottes
verpflichtet, deutlich zu erkennen, daß ihm für das « über alles fest » in der
Glaubenszustimmung das richtige Verständnis fehlt. Ein «über alles fest»
in der Zustimmung oder Bejahung hat nämlich nur dort einen vernünftigen
Sinn, wo der Zustimmende oder Bejahende einer Autorität, und zwar der
höchsten gegenübersteht, wie es beim Glauben an Gottes Offenbarung der
Fall ist, nicht aber bei der Bejahung der Existenz Gottes. Diese erkennt
der natürliche Mensch mit dem Lichte seiner Vernunft und kann und soll
sie daraufhin fest bejahen, aber eine über alles feste Bejahung derselben
ist für ihn sinn- und grundlos.

5. Ich komme nun auf die oben schon berührte Stelle aus der Summa
theol. des hl. Thomas (II-II q. 1 a. 4) zurück und auf die sonderbare
Behauptung des Gegners, das « non sufficienter « des hl. Thomas sei im
Sinne von « non vere » zu verstehen. Daß das unstatthaft ist, galt und
gilt mir als selbstverständlich. Nicht so Str. Er gibt zu, der Wortsinn
zwar von « non sufficienter » sei nicht derselbe wie der von « non vere »,

aber sachlich sei eine Ursache, die zur Hervorbringung einer Wirkung



112 Literarische Besprechungen

nicht hinreiche, soviel wie keine Ursache. Allein der hl. Thomas, der kein
Nominalist war, meinte das « non sufficienter » ohne allen Zweifel im
sachlichen Sinne, und so ist eine nicht hinreichende Ursache eine Ursache,
die zur Hervorbringung der beabsichtigten Wirkung einer Ergänzung oder
Mithilfe von seifen einer andern Ursache bedarf, von der aber nicht
behauptet werden darf, daß sie nichts wirke. Und daß Thomas so und
nicht anders zu verstehen ist, sieht man daraus, daß er an der genannten
Stelle ausdrücklich sagt, woher dem vom Objekte her unzureichend
bewegten Verstände die Ergänzung oder Mithilfe kommen muß. Str. denkt
allerdings anders, indem er (p. 461) sagt : « ich behaupte, der hl. Thomas lehre
keineswegs, der Verstand werde auch zur freien Zustimmung vom Objekt,
obgleich nicht hinreichend, doch in wahrer Weise bewegt ; man könne dies
auch nicht aus seinen Worten folgern, ohne ihm Ungereimtes zuzuschreiben. »

Das ist indes nicht sein letztes Wort. Zwei Seiten weiter sagt er
bezüglich derselben Thomasstelle etwas ganz anderes mit folgenden Worten :

« Warum aber sagt der heilige Lehrer, im zweiten Falle bewege das Objekt
nicht hinreichend Legt er damit den Gedanken, daß bei freier Zustimmung
des Meinens und Glaubens das Formalobjekt hinsichtlich seiner Annahme
einigermaßen bewege, wenn er ihn auch nicht ausspricht, so doch irgendwie
nahe Dies räume ich gerne ein ; es entspricht der in meinem Werke
dargelegten Auffassung. Der Verstand kann nicht auf Willensgeheiß jedem
beliebigen Objekte zustimmen ; es muß von Seiten des Objekts unmittelbar
oder mittelbar immer etwas vorliegen, was dem Verstand die vom Willen
befohlene Zustimmung ermöglicht ; wenn das Objekt auch insofern
unzureichend ist und bleibt, als es den Verstand nicht zu dem Urteile bewegen
kann, um das es eigentlich sich handelt, d. i. zum Urteile, es sei wahr, so
muß es ihn doch wenigstens zu dem vorausgehenden Urteile bewegen, es sei

irgendwie wahrscheinlich und bejahbar, damit der Verstand auf Befehl des
Willens das weitergehende Urteil fällen könne, es sei wahr. Bezüglich
des vorausgehenden Urteils ist das Objekt zugleich Motiv ; auch bezüglich
des folgenden kann man es Motiv nennen ; eigentlich jedoch ist es Bedingung,
indem es den Verstand für dieses vom Willen hervorzurufende Urteil
disponiert. So disponiert denn nicht, wie D, meint, der Wille den Verstand,
auf daß er für die Einwirkung des Objekts empfänglich werde, sondern es

disponiert umgekehrt das Objekt den Verstand, so daß er für den Willensemfluß

empfänglich oder dieser für ihn suffizient wird. »

Bezüglich des letzten Satzes sei bemerkt, daß daraus, daß das Objekt
den Verstand disponiert, um ihn für den Willenseinfluß empfänglich zu
machen, durchaus nicht folgt, daß nicht auch umgekehrt der Wille den
Verstand disponiert. Es findet eben auf dem Wege zum Glauben, wie ich
oben (unter 3) schon ausgeführt habe, ein gegenseitiges Disponieren des

vom Objekt erleuchteten Verstandes und des Willens statt. Im übrigen
ist das Gesagte im ganzen richtig, und es ist für mich hocherfreulich, daß
ich dem Gegner hier die Hand reichen kann. Durchaus unrichtig ist darin
nur die Behauptung, es entspreche der in seinem Werke dargelegten
Auffassung. Hätte er geschrieben, es widerspreche dieser Auffassung und der
Hauptthese des Werkes, Gott werde im Glaubensakt als Formalobjekt vom



Literarische Besprechungen "3
Verstände ohne jedes Motiv, einzig und allein auf Befehl des Willens bejaht,
so wäre das wahr und richtig gewesen. Und wenn er dann so offen und
aufrichtig gewesen wäre, die genannte Hauptthese zurückzunehmen, so
hätte ich ihm ein volles Lob spenden können und würde damit auch nicht
zurückgehalten haben. Aber jetzt, wo er sich einzureden sucht, das von
ihm Eingeräumte entspreche der in seinem Buche dargelegten Auffassung,
während es dieser nach meiner Meinung schnurstracks widerspricht, kann
ich ihm dieses volle Lob nicht spenden. Er darf es mir nicht übel nehmen,
wenn ich sage, er suche sich das einzureden. Denn wenn er davon in
seinem innersten Bewußtsein vollkommen überzeugt wäre, warum hat er
denn den in seinem Buche mit Vorliebe gebrauchten Ausdruck « terminus »

(auch « merus terminus ») jetzt ganz fallen gelassen, um dafür die
Ausdrücke Objekt und Motiv zu gebrauchen Den Ausdruck « Objekt » hat
er zwar zuweilen auch in seinem Buche schon gebraucht, ihn dort aber
im Sinne von terminus verstanden. Terminus, merus terminus ist ein Objekt,
das in keiner Weise Motiv, sondern nur Ziel oder Endpunkt ist. Jetzt
ist der Ausdruck terminus ganz verschwunden ; Str. hat ihn stillschweigend
unterdrückt. Das ist ja mit Freuden zu begrüßen, aber voll würde unsere
Freude doch erst dann gewesen sein, wenn er ihn offen zurückgenommen
und auch einige Worte zur Begründung der Zurücknahme beigefügt hätte.
Wir brauchen doch das Beispiel der Heerführer nicht nachzuahmen, die,
wenn sie sich zurückziehen müssen, den Rückzug möglichst verdecken
und verschleiern, so daß er fast wie ein Sieg aussieht und dem Unkundigen
als solcher erscheinen kann. Der Heerführer muß so handeln, weil der
offen erkannte Rückzug ihm Schaden bringen. würde. Uns aber, die wir
Geisteskämpfe für die Wahrheit führen, geziemt es im allgemeinen mehr,
etwaige Rückzüge nicht verdeckt, sondern offen zu machen, weil es mehr
der Wahrheit, für die wir streiten, entspricht und die Wahrheit mehr
fördert. Ich gebe zu, daß es Ausnahmefälle gibt, sehe aber nicht, daß ein
solcher hier vorliegt. Zudem ist die Frage, um die es sich zwischen uns
handelte, subtil und schwierig. In einer solchen ist es ja doch keine Schande,
wenn dem energischen Anstreben der Wahrheit der Erfolg versagt bleibt.

Münster i. W. Prof. Dr. Dörholt.

Diras Thomas. S


	Literarische Besprechungen

