Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Die Pradestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin
Autor: Friethoff, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762159

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- Die Pradestinationslehre
bei Thomas von Aquin und Calvin.'

Von Lect. C. FRIETHOFF O. P.

« LLa Souveraineté de Dieu, I'honneur de Dieu, c’est le principe qui
embrasse, contient, domine, caractérise, détermine tous les autres.» 2
Mit diesen Worten weist Doumergue auf das oberste Prinzip hin, von
dem aus Calvin die Pridestinationslehre, die er bei den iibrigen Refor-
matoren vorgefunden 3, iiberschaut und in dem er sie systematisch
zusammenfal3t. Und gerade in dieser starken Betonung von Gottes
unantastbarer Oberhoheit, zeigt er eine auffallende Ahnlichkeit mit
Thomas von Aquin. Dennoch diirfen wir trotz dieser scheinbaren
Ubereinstimmung  beider Theologen nicht sagen, Luther, Zwingli,
Calvin und alle Supralapsarier hitten sachlich nicht anders gelehrt
als Thomas und seine Schule. 4 Zweck vorliegender Studie méchte es
sein, die Ubereinstimmung und den Gegensatz zwischen Calvin und
Thomas in der Vorherbestimmungslehre darzustellen und zu zeigen,
daB trotz der scheinbaren Ubereinstimmung der Unterschied in
Wirklichkeit ein tiefgreifender ist. |

Wohl findet sich nicht selten bei beiden das gleiche Wort, die
nimliche &uBere Formulierung, aber in Wahrheit wollen sie beide
damit etwas ganz anderes sagen. Daraus ergibt sich von selbst, daf

1 Die Universitait Utrecht (Holland) hatte die Bearbeitung dieses Themas
zum Wettbewerb ausgeschriecben. Nachstehende Abhandlung (im hollindischen
Originaltext) wurde auf Grund der Begutachtung von seiten der dortigen nicht
katholischen theologischen Fakultit am 21. September 1925 preisgekréont. — Die
Redaktion.

2 I£. Doumergue, Jean Calvin, Les hommes et les choses de son temps
(Lausanne 1910) IV, 34.

3 Doumergue 1INV, 407 ; R. Seeberg, Dogmengeschichte (Leipzig 1913-20)
IN, 559 ; F. Lichtenberger, Encyclop. des sciences religicuses X, 717 ; Herzog-
Hauck, Realencyklopadie fiir protestantische Theologie und Kirche 3 XV, 600, 29 ;
K. Dijk, De strijd over infra- en supra-lapsarisme in de Gereformeerde Kerken
van Nederland (Kampen 1g12), p. 18; M. Scheibe, Calvins Pradestinationslehre
(Halle 1897), p. 76.

Y H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek 3. (Kampen 1918) 11, 373-374.



72 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

wir, um die beiden Systeme in ihrem innersten Wesen zu erfassen, auf
die ersten Quellen, d. h. auf die Werke des Thomas von Aquin und
Calvins zuriickgehen und diese im Sinn ihrer Verfasser zu verstehen
trachten miissen. Wir werden uns also in unserer Abhandlung in erster
Linic an die Schriften beider Theologen halten ' und nur nebenbei
andere Autoren zu Rate zichen.

L«

Die Vorherbestimmung zur Seligkeit.

In der Definition, die Calvin und Thomas von der Vorher-
bestimmung geben, besteht anscheinend eine groBe Ahnlichkeit zwischen
beiden. « Pradestination », lehrt Calvin, «nennen wir Gottes ewigen
Ratschlufl, durch welchen er bei sich bestimmt hat, was mit jedem
Menschen geschehen soll ; denn nicht alle sind unter den namlichen
Bedingungen geschaffen : sondern den einen wird das ewige Leben,
den andern die ewige Verdammnis bestimmt.» 2 Und Thomas: « Wie
die Pridestination ein Teil der Vorsehung ist, hinsichtlich derjenigen
namlich, die von Gott zur ewigen Seligkeit hingeordnet werden, so ist
auch die Reprobation ein Teil der Vorsehung beziiglich derjenigen,
die dieses Ziel verfehlen. » 3

Der tiefste Grund, warum Thomas eine doppelte Definition
anwenden mul}, wo Calvin sich mit einer einzigen begniigt, mul} in
einem tiefen sachlichen Gegensatze gesucht werden. Wihrend namlich
nach Calvin einigen das ewige Leben und andern die ewige Verwerfung
auf gleiche Weise prdadestiniert ist 4, stellt Thomas diese beiden
Gruppen einander scharf gegeniiber. Auch nach sciner Ansicht ist

1 IFar Calvin beniitzen wir sowohl die letzte Ausgabe des Corpus Refor-
matorum (Opera omniz Calvini Braunschweig-Berlin, 1869-1900) [C. R.] als auch
die vorletzte Editio Amstelodamensis (1667) [E. A.].

2 Institutio Christiana libri 1T, capite 21, sectione 5 (abgekiirzt : Inst. Chr. 111,
21, 5): Praedestinationem vocamus acternum Dei decretum, quo apud se con-
stitutum habuit quid de unoquoque homine fieri vellet, non enim pari conditione
creantur omnes : sed aliis vita aeterna, aliis damnatio acterna pracordinatur, itaque
prout in alterutrum finem quisque conditus est, vel ad vitam vel ad mortem
pracdestinatum dicimus.

% Summa Theologica partis I, quaestione 23, articulo 3 (abgektirzt : S. Th. T,
23, 3): Sic igitur, sicut praedestinatio est pars providentiae, respectu eorum qui
divinitus ordinantur in aeternam salutem, ita reprobatio est pars providentiae,
respectn illorum qui ab hoc fine decidunt (cfr. de Verit. q. 6 art. 1).

4 Inst. Christ. 1. c. cfr. ibid. 21, 7 et 24, 12,



Die Priadestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 73

die Pridestination Ursache ebensowohl des zukiinftigen Lebens, wie
dessen, was die dazu Vorherbestimmten in ihrem Erdenleben empfangen
(die Gnade) 1; aber weiter geht sie nicht. Fiir die andere Gruppe
wendet er den Ausdruck Reprobation an. Und mit dem Wechsel
in der Terminologie geht ein Unterschied in den Begriffen Hand in
Hand. 2

Im ersten Teile unserer Untersuchung wollen wir uns also mit der
Priidestination zur Seligkeit befassen, und hierin kann die relativ gréBte
Ubereinstimmung zwischen beiden Theologen festgestellt werden ; der
zweite Teil soll der Reprobationslehre gelten, worin der schirfste
Gegensatz zwischen beiden obwaltet.

1. Die Lehre von der Vorsehung.

Das Vorherwissen Gottes.

Was Calvin und Thomas von Aquin in der Lehre von der
gottlichen Auserwihlung vorerst gemeinsam haben, ist ihre Auslegung
der Pridestination als Ratschlull Gottes, worin, wie iibrigens in der
ganzen Lehre von der Vorsehung, ihre hohe Auffassung von Gott als
erster Ursache deutlich zum Ausdruck kommt. Nachdem Gott Himmel
und Erde geschaffen, iberlilt er sie nicht ihrem Schicksal, sondern
trigt auch weiter Sorge um sie. Das ergibt sich cbensowohl aus Gottes
eigener Natur, als aus der Hilflosigkeit der Geschopfe. So kommt es,
dal3 weder Calvin noch Thomas die gottliche Vorsehung mit dem
gottlichen Vorherwissen identifizieren wollen. Dieser letztere Begriff
bedeutet nichts weiter, als daf3 alles immer vor Gottes Augen war und
bleiben wird, so daBl es fiir sein Wissen weder Vergangenes noch
Zukiinftiges gibt. Gottes Auge ruht von Ewigkeit her auf allem. 3

1 S.Th. T, 23, 3 ad 2 : Nam praedestinatio est causa, et eius quod expectatur
in futura vita a praedestinatis, scilicet gloriae, et eius quod percipitur in praesenti,
scilicet gratiae cfr. 111, 24, 1. :

2 1. ¢.: Reprobatio vero non est causa eius quod est in praesenti, scilicet
culpae, sed est causa derelictionis a Deo. Est tamen causa eius quod redditur
in futuro, scilicet poenae aeternae.

3 Inst. Chr. ITI, 21, 5: Praescientiam quum attribuimus Deo, significamus
omnia semper fuisse ac perpetuo manere sub eius oculis ut eius notitiae nihil
futurum aut praeteritum, sed omnia sint praesentia.

S. Th. I, 14, 13: .... elus intuitus fertur ab acterno supra omnia, prout
sunt in sua praesentialitate.



74 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Die Vorschung aber besagt mehr. Sie ist nicht cin untitiges Zusehen
vom Himmel her zu dem, was hier auf unserer Lrde vor sich geht,
sondern sic ist ein gottliches Eingreifen. Der Vorsehungsbegriff fiigt
also zu dem des Vorherwissens eine Ursachbeziehung hinzu.! Fort-
wihrend lenkt Gott alle seine Geschipfe. ? Die Vorsehung erstreckt sich
nicht blof3 auf das Ganze, sondern auch auf alle einzelnen 3 Teile.
« Bien plus, Dieu s’occupe des petites choses qui paraissent ridicules,
comme de la baiteste de deux femmes. »

In dieser gottlichen Vorsehung unterscheidet Thomas die ratio
ordinis verum in finem und die executio ordinis. Hinsichtlich der ratio
ordinis, des Ordnungsplanes, erstreckt sich die gottliche Vorsehung
ohne Vermittlung einer andern Ursache auf alles einzelne. Hinsichtlich
der Ausfithrung des Planes aber setzt Gott, nicht aus Hilfsbediirftigkeit
von seiner Seite, sondern im Ubermal} seiner Giite, zweite Ursachen
als execulrices ordinis unter seiner obersten Fiithrung ein. ®

Calvin hat diese Unterscheidung nicht mit sovielen Worten zum
Ausdruck gebracht. Doch aus der Art und Weise, wie er diesen Gegen-
stand behandelt, zumal wie er die géttliche Vorsehung mit Ricksicht
auf die Einzeldinge ¢ betont, geht klar hervor, dall wir beziiglich der
Wirksamkeit der von Gott geleiteten zweiten Ursachen, keinen
Gegensatz zu Thomas bei ihm annehmen diirfen.

1S, Th. I, 22, 1 ad 3: Providentia est in intellectu, sed praesupponit volun-
tatem finis. Nullus enim praecipit de agendis propter linem, nisi velit finem.

2 De aetern. Dei praed. C. R, XXXVI, 347 (E. A. 623 a): Providentiam
vocamus, non quia Deus e caelo otiosus speculetur quae in mundo fiunt; sed
quia mundum a se conditum gubernat ; ut non unius tantum momenti sit opifex,
sed perpetuus moderator. cfr. Inst. Chr. I, 16, 4 et 5.

8 Inst. Chr. I, 16, 8 : Unde eius providentia, non caelum modo ac terram,
et creaturas inanimatas, sed hominum ectiam consilia et voluntates gubernarn sic
asserimus, ut ad destinatum ab ea scopum recta ferantur. cfr. I1, 4, 2.

S. Th. I, 22, 2 : Sed necesse est dicere omnia divinae providentiac subiacere,
non in universali tantum sed etiam in singulari. cfr. de Verit. ¢. 3, art. 2 ; Comp.
Th. c. 130-133.

4 Doumergue IV, 113,

5 8. Th. I, 22, 3: Ad providentiam divinam duo pertinent ; scilicet ratio
ordinis rerum provisarum in finem et executio huius ordinis, quae gubernatio
dicitur. Quantum igitur ad primum horum Deus immediate omnibus providet .. ..
quantum autem ad sccundum, sunt aliqua media divinae providentiae . ...

Idem ad 2: Per hoc quod Deus habet immediate providentiam de rebus
omnibus, non excluduntur causae secundae, quae sunt executrices huius ordinis.
cfr. 'S. ©; Gent. I1L, 76 et 77,

6 Vgl. oben Anmerkung 3.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 75

Notwendigkeit und Zufilligkeit.

Aus dieser Auffassung von der Vorsehung ergibt sich, dall bei
Calvin ebensowenig wie bei Thomas die Rede sein kann von Zufilligkeit
im Sinne von Fatum, daB ndmlich etwas der goéttlichen Verursachung
nicht unterworfen wire ; gleicherweise'ist es unmoglich, dall Gottes
Wille irgendwie gehindert werden kénnte.! Der Grund, warum diese
oder jene Ursache nicht die beabsichtigte Wirkung setzt, besteht
darin, daB eine andere Ursache mit ihrer Tatigkeit dazwischen tritt.
Bei der hochsten Ursache aber, die iiber allen andern Ursachen steht
und sie umfaBt, ist es ausgeschlossen, dall die von ihr beabsichtigte
Wirkung nicht gesetzt werde. 2 ‘

Damit wird in dieser Lehre die Moglichkeit des Bésen durchaus nicht
geleugnet. 3 Thomas erkliart dies an einem Beispiele. Liegt jemandem
die Sorge fiir einzelne Teile eines groBern Unternchmens ob, so wird
er sich bemiihen, allen Unvollkommenheiten zuvorzukommen und sie
zu vermeiden. Derjenige aber, dem das Ganze anvertraut ist, wird im
Interesse des Ganzen dann und wann etwas tun oder zulassen miissen,
was fiir diesen oder jenen Teil, in sich betrachtet, ein Ubel bedeutet.
Wenn also durch die gottliche Vorsehung alles Bése verhindert wiirde,
so wiirde damit der Schopfung als Ganzem viel Gutes entzogen. 4, —
Wie aber das Verhiltnis Gottes zu den verschiedenen Arten des Bosen
(das moralisch Bose, das physisch Base) sich gestaltet, werden wir an
anderer Stelle auseinandersetzen.

Diese fortdauernde gottliche Verursachung des Ganzen und der
einzelnen Teile, eine Verursachung, deren Erfolg unter keiner Bedingung
ausbleiben kann, legt aber deshalb den Geschépfen noch nicht eine
starre Notwendigkeit auf. Eben weil die Vorsehung sich auch mit
dem Allerkleinsten befalt, darum verursacht sie, wie Thomas zu
wiederholten Malen hervorhebt, nicht nur das Geschehen, sondern nicht
weniger die Al des Geschehens. Notwendig und unausbleiblich wird
geschehen, was Gott will, daBl es notwendig geschehe. Wenn Gott aber
will, dafl etwas kontingent, zuféllig geschehe, so wird es auch unfehlbar,

-

Inst. Chr. I, 16, 8-9; S. Th. I, 116, 1.
S.Th. 1, 19, 6; 1, 22, 2 ad 1.

Inst. Chr. I, 16, 3.

S. Th. I, 22, 32 ad 2 ; Comp. Th. c. 141-142.

= « W



76 Die Prddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

unausbletblich stattfinden — ist es doch Gott, der es will — aber
zugleich wird es auf kontingente, zufillige Weise geschehen. !

Auch Calvin bemerkt, dall dic Notwendigkeit nur aus dem
gottlichen Ratschlul3 sich ableitet, nicht aber aus der natiirlichen
Anlage dessen, was durch Gottes Wille geschieht. Er erklirt das
mittels eines Beispieles: Die Gebeine Christi waren ihrer Natur nach
brechbar wie die unsrigen, und dennoch blieben sie notwendig unversehrt
aui Grund gottlicher Anordnung. 2

irstreckt sich auch die gottliche Vorsehung auf alle Geschopfe,
so hegt sie doch eine ganz besondere Sorge fiir den Menschen, die Krone
der Schopfung, und noch mehr fiir die « Gemeinde ».  In der Benenning
dieser besondern Art der Vorsehung aber zeigt sich bei beiden Theo-
logen eine Verschiedenheit. Wihrend Calvin nur von einem speziellen
Grad der Vorschung spricht, bringt Thomas eine Unterscheidung an.
Besagt doch der Begriff der Vorsehung, wie bereits betont, einé Ziel-
ordnung. Das Ziel aber, auf welches der Mensch von Gott hingeordnet
ist, ist ein zweifaches : das eine entspricht seinen natiirlichen Kriften,
das andere aber ragt {iber seine natiirlichen Krifte hinaus (das ewige
Leben), so dall er von Gott zu demselben erhoben werden mul.
Wihrend Thomas sonst von Vorsehung redet, nennt er den
gottlichen Plan, dem gemidl das mit Vernunft begabte Geschopt
rum  Ziele des ewigen Lebens geleitet wird, Pridestination.* Aus

'S, Th. I, 19, 8: Cum igitur voluntas divina sit efficacissima, non solum
secquitur quod fiant ea quae Deus vult fieri, sed et quod eo modo fiant, quo Deus
ea fieri vult. Vult autem quacdam fieri Deus necessario, quaedam contingenter
.... Non igitur propterea effectus voliti a Deo eveniunt contingenter, quia causae
proximae sunt contingentes; sed propterea quia Deus voluit cos contingenter
evenire, contingentes causas ad cos praeparavit.

Ibid. 22, 4 ad 1 .... Et ideo evenit infallibiliter et necessario, quod divina
providentia disponit evenire infallibiliter et necessario; et evenit contingenter
quod divina providentiae ratio habet ut contingenter eveniat. cfr. De Verit. q. 6,
art. 3 ad 3;S. ¢. Gent. I, 85; TI, 30; III, 72-79 et 93-94; de Verit. q. 23, art. 5.

2 De aeterna. Dei praed. C. R. XXXVI, 354 (E.A.625 a) : Sic evenire necesse
est, quod statuit Deus, ut tamen neque praecise neque suapte natura necessarium
sit .... Ergo si in Christi ossibus naturam consideres ; fragilia erant: sin vero
illud Dei decretum, quod suo tempore manifestum fuit, nihilo magis fracturae
obnoxia erant, quam humanis aerumnis Angeli. cfr. Inst. Chr. T, 16, 9. Adversus
Pigh, C. R. XXXIV, 257. (E. A. 125 b.)

3 De aetern. Dei praed. l. c. 347 f. (E. A. 623a): Nunc in ista speciali
providentia, quae curandis singulis Del operibus privatim excubat, certos et
distinctos gradus statuere convenit . ... Denique Ecclesia propria est Dei officina,
in qua suam providentiam exercet : et praccipuum eiusdem providentiae theatrum.

+S. Th. I, 23, 1: Unde ratio praedictae transmissionis creaturae rationalis
in finem vitac acternae praedestinatio nominatur. — S. Th. III, 24, 1: Prae-



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 77

diesem Begriffe der Pridestination als spezieller Vorsehung sucht sowohl
Calvin als Thomas das eigentliche Problem in diesem ecrsten Teile
der Vorherbestimmungslehre, nimlich die Frage vom gegenseitigen
Zusammenhang zwischen der géttlichen Auserwihlung und den guicn
Werken des Menschen zu lésen.

2. Vorherbestimmung und Verdienste.

Da die Auserwihlung ein gottlicher Willensakt ist, so kann in
keinem Falle und in keiner Weise nach einer Ursache gefragt werden,
welche diesen Willensakt veranlaBt hitte. Es stiinde das im Wider-
spruche mit der vollkommenen Unabhingigkeit Gottes. Ist doch in
Gott selber kein Verstandesakt Ursache eines andern, kein Willensakt
Ursache eines andern Willensaktes. Niemand ist denn auch, wie Thomas
sagtl so toricht gewesen, anzunchmen, dafl die guten Werke des
Menschen die Auserwihlung in Gott veranlaBit hitten. Eine andere
Frage aber ist die, ob Gott zwischen den Objekten seines Willens ein
gegenseitiges Abhingigkeitsverhiltnis festsetzen kann. Es ist undenkbar,
daB Gott, wenn er mit einem ersten Willensakt dem Menschen das
Tageslicht geben will, durch diesen Willensakt veranlaBt werde, in einem
folgenden Willensakt das Mittel hiezu zu wihlen, d. h. die Sonne.
Umgekehrt aber verstoBit es keineswegs gegen Gottes Vollkommenheit,
wenn er durch ein und denselben Willensakt will, daf3 der Mensch das
Tageslicht von der Sonne bekomme und dal die Sonne dem Menschen
das Tageslicht spende. Nicht Gott ist in diesem Falle abhingig in seinem
Wollen, sondern dic Objekte seines gottlichen Wollens hangen von-
einander ab. 2 Wenn wir das Gesagte nun auf unsern Fall anwenden,
so ist die Frage nicht die: «Sind die (von Gott gewollten) Verdienste
des Menschen die Ursache, daBl Gott ihn pridestiniert hat ? », sondern

destinatio proprie accepta est quaedam divina pracordinatio ab aeterno de his
quac per gratiam Dei sunt fienda in tempore.

1. S. Th. I, 23, 5: Dictum est autem supra quod non est assignarc causam
divinae voluntatis ex parte actus volendi: sed.potest assignari ratio ex parte
volitorum, inquantum scilicet Deus vult esse aliquid propter aliud. Nullus ergo fuit
ita insanae mentis, qui diceret, merita esse causam divinae praedestinationis ex
Parte actus praedestinantis.

28, Th. I, 19, 5: Velle finem non est ¢i-causa volendi ea quae sunt ad
finem ; sed tamen vult ea quae sunt ad finem, ordinari in finem. Vult ergo: hoc
esse propter hoc; sed non propter hoc vult hoc.



78 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

die Frage lautet : « Hat Gott verordnet, dem Menschen die Wirkungen
dey Pradestination maitzuteilen wm seiner, d. h. des Menschen Verdienste
willen ?1

Bekdampfte Losungsversuche.

Manche meinten, daBl Gott die Wirkung der Vorherbestimmung
demi Menschen mitteile um der in einem frithern Leben erworbenen
Verdienste willen. Gegen diese Lehre nimmt Calvin direkt Stellung 2
mit dem Worte Christi: « Nicht ihr habt mich erwihlt, sondern ich
habe cuch erwidhlt» (Jo. 15, 16) und indirekt 3, indem er sagt, daB
alle Wohltaten, die uns Gott fiir unser geistliches Leben schenkt, der
Lehre Pauli gemdB aus der einen Quelle entspringen, dal Gott aus-
erwidhlt hat, wen er wollte. Die Gnade, die er thnen geben wollte,
hat er schon vor ihrer Geburt fiir sie bestimmt. Und hiemit spielt er
auf die auch von Thomas aus Rom. 9, 11 beigezogene Stelle an. 4

Auch die Pelagianer mit ihrer Behauptung, dafl die der Wirkung
der Pridestination, d. h. der Gnade vorausgehenden Verdienste aus
diesem Leben Ursache derselben waren, stofen bei beiden Theologen
auf den nidmlichen Widerstand.

Eine dritte Gruppe endlich vertrat die Ansicht, dall Gott einem
die Gnade (und mit der Gnade die Seligkeit) gibt und vorherbestimmt
hat, sie thm zu geben, weil er voraussah, dall dieser Mensch die ihm
zuerkannte ‘Gnade guf gebrauchen werde; wie z. B. der Konig ein Pferd
einem seiner Offiziere schenkt, von dem er ganz genau weill, dal} er
das Tier gut behandeln wiirde. Aber auch diese Meinung geniigt weder
Thomas noch Calvin. Beide verwahren sich positiv dagegen, freilich
jeder in ganz anderer Weise. Calvin bekdmpft sie an verschiedenen
Stellen. > Den Kern seines Gegenbeweises bilden die Worte Pauli
(Eph. 1, 4), daBl wir von Gott auserwahlt worden, damit wir heilig und
untadelhaft seien. Dieser Text widerlegt ausdriicklich den Irrtum
derer, welche die Auserwihlung vom Vorherwissen abhingig machen :

1S, Th. I, 23, 5. Sed hoc sub quaestione vertitur, utrum ex parte effectus
praedestinatio habeat aliquam causam. Et hoc est quaerere, utrum Deus
praeordinaverit se daturum effectum praedestinationis alicui propter merita
aliqua. cfr. ibid. I, 19, 5; S. ¢. Gent. I, 86-87.

2 Inst. Chr. I1I, 22, 3.

8 Ibid. sect. 2.

4 S Th.I, 23, 3. :

5 Inst. Chr. I11, 22, 1-7; De act. Dei praed. C. R. XXXVI, 270-271 (E. A.

598 b) ; ibid. 280 (E. A. 601 b); Rom. g, 11 ; Eph. 1, 4.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 79

lehrt doch Paulus, daB alle Tugend, die sich im Menschen vorfindet,
eine Folge der Auserwihlung ist. Und wenn wir eine noch héhere
Ursache suchen, so lautet Pauli Antwort, daB Gott dies alles angeordnet
hat nach seinem Wohlgejallen. 1

-Wenn wir also sagen, dall Gott gerade diese auserwihlte, weil er
voraussah, dafl sie heilig sein wiirden, dann stellen wir Pauli Gedanken-
folge um. Es ist allerdings cin Widerspruch, daBl die Guten es der Aus-
erwahlung zu verdanken haben, wenn sie heilig sind und daB3 sie
anderseits eben auserwiahlt sind um ihrer guten Werke willen. 2 Aber
die Schrift scheint sich nur dann zu widersprechen, wenn wir ver-
gessen, dall Gottes Liebe eine aktive Liebe ist. 2

Auch nach Thomas ist die Ansicht vom Vorherschen der Verdienste
nicht richtig; eben weil sie unterscheidet zwischen dem, was awus der
Gnade und dem, was aus dem freien Willen (liberum arbitrium) hervor-
geht, als ob ein und dasselbe nicht aus beiden zugleich hervorgehen
kénnte. Da alles, was aus der Gnade hervorgeht, offenbar Folge der
Pridestination ist, so kann es unmoglich deren Ursacke sein. Sollte
also unsererseits ein Grund der Auserwidhlung vorliegen, so miillte
derselbe aufler dem Bereiche der Folgen der Auserwidhlung gesucht
werden. Allein dies ist unmdoglich kraft der Wirkungsweise der Vor-
schung. Die goéttliche Vorsehung bringt ja ihre Wirkungen hervor
mittels untergeordneter zweiter Ursachen — ecrinnern wir uns nur an
das, was oben gesagt wurde von den causae executrices — und des-
halb ist alles, was in dieser Beziehung aus dem freien Willen hervor-
geht, auch eine FFolge der Prddestination und kann von dersclben
ebensowenig unterschieden werden als das, was aus der ersten und
was aus der zweiten Ursache stammt. 4

b Inst. Chr, 111, 22, 2 : Quod additur : fuisse clectos, ut essent sancti, errorem
aperte refutat qui electionem ex praescientia deducit : quando reclamat Paulus
quicquid virtutis in hominibus apparet, electionis esse effectum. Jam si causa
superior quaeritur, respondit Paulus, Deum ita praedestinasse et quidem pro
voluntatis suae beneplacito.

2 Ibid. Sect. 3: .... Dic enim, Quoniam futuros praevidit sanctos, ideo
elegit © et ordinem Pauli invertes. Sic ergo colligere tuto potes. Si elegit nos ut
sancti essemus, non clegit quia futuros tales praevidebat. Pugnant enim inter sc
haec duo, habere pios ab clectione ut sancti sint, et ad eam ratione operum
pervenire. '

3 Ibid. sect. 6 (cfr. IXI, 21, 5).

1 8. Th. I, 23, 5 : Manifestum est autem quod id quod est ex gratia, est prae-
destinationis effectus ; et hoc non potest poni ut ratio praedestinationis, cum hoc
sub praedestinatione concludatur. Si igitur aliquid aliud ex parte nostra sit ratio
praedestinationis, hoc erit practer effectum pracdestinationis. Non est autem



8o Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Aus diesen Erwiderungen der beiden Theologen gewahren wir
bereits, daBl die bis jetzt im groBen und ganzen miteinander iiber-
einstimmenden Anschaiungen allmédhlich von<inander abweichen und
in der Darlegung von Calvins und Thomas’ persénlicher Ansicht,
erweckt es uns den Anschein, als ob sie sich direkt gegeniiberstehin.

Thomas’ persodnliche Ansicht.

Nach Thomas setzt die Vorherbestimmung nicht nur eine unteilbare
Wirkung, sondern hat deren wviele. Wenn man also diese vielen
Wirkungen einzeln in sich betrachtet, so ist es nicht ausgeschlossen,
daB eine Wirkung Ursache einer andern sei; z. B. eine erste Wirkung
kann zu einer zweiten disponieren, oder eine spitere Wirkung kann
das Ziel ciner frithern sein. Ausgeschlossen aber ist, dall alle Wirkungen
der Priadestination zusammen genommen, also als ein Ganzes gefaldt,
ihren Grund im Menschen haben, weil alles dasjenige, was den Menschen
auf seine ewige Seligkeit hinordnet, ein Teil der Wirkungen der Vorher-
bestimmung als Ganzes ist. In diesem Sinne ist der gottliche Wille
allein die Ursache und der Grund, auf welchen die ganze Wirkung
der Vorherbestimmung als zu ihrem Ziele hingeordnet ist und aus
welchem sie als ihrem ersten Prinzip hervorgeht. Betrachtet man
aber die einzelnen Folgen in ithrem Verhdltnis zu eimander (wie oben
angedeutet worden), dann kann man sagen: Gott hat angeordnet,
die Seligkeit auf Grund von Verdiensten zu schenken, oder Gott hat
angeordnet, jemandem (es hédngt von seinem Willen ab, wem) die
Gnade zu geben, damit er die Seligkeit verdient. !

distinctum quod est ex libero arbitrio et ex praedestinatione, sicut nec est
distinctum quod est ex causa secunda et causa prima. Divina enim providentia
producit cffectus per operationes causarum secundarum, ut supra dictum est.
Unde et id quod est per liberum arbitrium, est ex praedestinatione.

1 Ibid: Effectum praedestinationis possumus considerare dupliciter: uno modo
in particulari ; et sic nihil prohibet aliquem effectum praedestinationis esse causam
et rationem alterius; posteriorem quidem prioris, secundum rationem causae
finalis ; priorem vero posterioris, secundum rationem causae meritoriae, quac
reducitur ad dispositionem materiae ; sicut si dicamus quod Deus praeordinavit
se daturum alicui gloriam ex meritis, et quod pracordinavit se daturum alicui
gratiam, ut mereretur gloriam. Alio modo potest considerari praedestinationis
effectus in communi. Et sic impossibile est quod totus praedestinationis effectus
in communi habeat aliquam causam ex parte nostra ; quia quidquid est in homine
ordinans ipsum ad salutem, totum comprehenditur sub effectu praedestinationis,
etiam ipsa praeparatio ad gratiam. cfr. S. ¢. Gent. III, 163 ; de Verit. q. 6 ; art. 2 ;
1 Sent. 41, 1, 3.



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 81

Calvins persdnliche Ansicht.

Calvin widerspricht dem Aquinaten, den er hier mit Namen nennt,
ausdriicklich. Es scheint aber, dal3 er die Lehre von Thomas nicht
dessen eigenen Werken entnehmen konnte, sondern sich mit einer
ungenauen Wiedergabe derselben begniigen mullite. Nur so ist es zu
erklaren, dall er gegen dessen Ansicht geltend machen kann, die
Vorherbestimmung zur Seligkeit miisse eher der Grund sein fiir die
Pridestination zu den Verdiensten, als umgekehrt : gerade das setzt
ja Thomas mit Riicksicht auf die Zielursichlichkeit voraus.

Um das besser zu veranschaulichen, stellen wir die Texte beider
Theologen einander gegeniiber. So zeigt sich klar, wie Thomas das
eine Mal das nicht sagt, was Calvin ihm vorwirft, und wie er ecin

anderes Mal gerade das lehrt, was Calvin gegen ihn anfiihrt.

CALVIN :
Inst. Chr. III, 22, g:

Ac ne illam quidem Thomae
argutiam moramur, praescientiam
meritorum #non ex parte quidem
actus praedestinantis esse praedesti-
nationis causam :

Ex parte autem nostra quodam-
modo sic vocarl posse,

_secundum  particularem

praedestinationis aestimationem,

nempe

Diyus Thomas.

THOMAS :

S. Th. I, 23, 5:

Dictum est autem supra quod
non est assignare causam divinae
voluntatis ex parte actus volendi ;
sed potest assignari ratio ex parte
volitorum, in quantum scilicet
Deus wvult esse aliquid propter
aliud. Nullus ergo fuit ita insanae
mentis, qui diceret merita esse
causam divinae praedestinationis
ex parte actus praedestinantis. Sed
hoc sub quaestione vertitur, utrum
ex parte
habeat aliquam causam. Et hoc

effectus praedestinatio

est quaerere, utrum Deus prae-
ordinaverit se daturum effectum
praedestinationis alicui propter
merita aliqua ....

Dicendum est ergo quod effec-
tum praedestinationis considerare
possumus dupliciter. ‘Uno modo in
particulari; et sic nihil prohibet
aliquem effectum praedesttnationss

t



82 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

ut quum dicitur Deus praedestinare
homani gloriam ex meritis, quia
gratiam ei largivi decrevit,
gloviam mereatur.

qua

Quum enim- nihil in electione
nist meram bownitatem velit nos in-
tueri Dominus, si quis plus aliquid
prospicere hic cupiat, praepostera
erit affectatio.

Quodsi certare subtilitate libeat,
non deest quo istam Thomae
argutiolam retundamus. Ipse con-
tendit, gloriam electis quodam-
modo praedestinari ex meritis:
quia gratiam illis praedestinat
Deus,
Quid si contra excipiam, praedesti-

nationem ad gratiam electioni ad

qua gloriam mereantur.

vitam subservive esseque erus velutt

esse causam et rationem altevius ;
posteriorem quidem prioris, secun-
dum rationem causae finalis ; prio-
rem vero posterioris, secundum
rationem causae meritoriae, quae
reducitur ad dispositionem ma-
teriae ; sicut si dicamus quod Deus
pracordinavit se daturum alicui
gloriam ex meritis, et quod prac-
ordinavit se daturum alicur gra-
Alio
modo potest considerari praedesti-

tram, ut wmeveretur gloviam.

nationis effectius 1n communi. Et
sic impossibile est quod totus prae-
destinationis effectus in communi
habeat aliquam causam ex parte
nostra ; .quia quidquid est in
homine ordinans ipsum in salutem,
totum comprehenditur sub effectu
praedestinationis, etiam ipsa prac-
paratio ad gratiam. Neque entm
hoc fit nist per auxilium divinum ;
illud :

Domine, ad te, et convertemur.

secundum Converte nos,
Habet tamen hoc modo praedesti-
natio ex parte effectus pro ratione
divinam voluntatem, ad quam totus
effectus praedestinationis ordina-
tur ut in finem, et ex qua procedit

sicut ex principio primo movente.

S. Theol. I, 24, 2 ad 3:
Vita gratiae non habet vationem
fints, sed rationem eius quod est



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 33

pedissequam ? gratiam iis prae-
destinari quibus gloriae possessio
lam diu assignata sit: quia in
lustificationem ex electione filios
suos  adducere Domino placeat.
Unde enim sequitur, praedesti-
Nationem gloriae causam potius
esse  praedestinationis  gratiae,
quam ¢ converso.

Sed valeant haec certamina, ut
sunt supervacua inter eos qui satis
sapientiae sibi in verbo Dei ducent.

Vere enim illud ab Ecclesiastico
scriptore olim dictum fuit, quz Der
meritis

electionem assignant  €os

plusquam oportet sapere.

ad finem. Unde ad vitam gratiac
non dicitur aliquis eligi wisi n
quantum vita graliae ovdinatur ad
gloviam.

S. Th. I, 23, 5 ad 3:
Voluit igitur Deus in hominibus
quantum ad aliquos, quos prae-
destinat suam repraesentare boni-
tatem per modum misericordiae,
parcendo ; et quantum ad aliquos
quos reprobat, per modum iusti-
tiae, puniendo. Et haec est ratio
quare Deus quosdam cligit et
quosdam reprobat. Et hanc cau-
sam assignat Apostolus dicens: Vo-
lens Deus ostendere iram ctc. Sed
quare hos elegit in gloriam et tllos
reprobavit, non habet rationem nisi
divinam voluntatem . . . .

AuBerdem setzt Calvin in seiner Widerlegung voraus, dall die Ver-

dienste als Grund der géttlichen Auserwdhlung bezeichnet werden ' (und

in diesem Falle wiirden sic als Grund der Gesamitwirkungen der

Pradestination betrachtet), wihrend doch bei Thomas, wie wir gesehen,
die Verdienste in diesem Sinne nicht Grund der Vorherbestimmung

sind. 2

Dieser Unterschied, daff Calvin jede Ursichlichkeit der Verdienste

mit Riicksicht auf die Pridestination verwirft (c’est cette prétention

au mérite qui irrite Calvin, qui le met hors de lui» 3), wiahrend Thomas

1 Inst. Chr. III, 21, 1; TIT, 22, 3. 5. 9; Conf. de foy C. R, XXXVII, 7506.

(E. A. 93 a).
2 S. Th. I-IT 110, 1 in fine.
3 Doumergue IV, 368.



84 Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

eine disponierende Ursédchlichkeit gelten 148t ist zu tiefgreifend, als dal
er blof auf einer falschen Darstellung beruhen kénnte. Und es ist
das der cigentliche Grund, weshalb die Ansichten beider Theologen
tatsachlich #wicht, wie e¢s den Anschein haben konnte, einander krewuzen,
sondern aneinander vorbeigehen.

Gerade diese Frage iber das Verdienst der guten Werke zeigt,
wie denselben Termini oft ganz andere Begriffe entsprechen. Eben
hier werden aus scheinbar gleichen Prinzipien zwei ganz entgegen-
gesetzte Folgerungen gezogen. Calvin und Thomas gehen aus von
dem Grundsatz, daBl alles, was in den menschlichen Werken Lob
verdient, aus Gottes Gnade stammt und wir nichts davon uns
selbst zuschreiben diirfen. Calvin schlieBt daraus: « Wenn wir das in
Wabhrheit und Ernst erkennen, so schwindet nicht nur jedes Vertrauen
auf unser Verdienst, sondern iiberhaupt jeder Gedanke daran.»!
Thomas hingegen lehrt, dall die guten Werke gerade deswegen mit
voller Ebenbiirtigkeit das ewige Leben verdienen. 2

Der Gegensatz dieser beiden SchluBfolgerungen ist aber bei
genauerem Zusehen schon im Ausgangspunkte enthalten. Der Satz
namlich : « Alles, was n den menschlichen Werken Lob verdient, stammt
aus der gottlichen Gnade », setzt die ganze Lehre vom Siindenfall Adams
und von der Erlésung in Christus voraus.

Wollen wir uns also eine richtige Auffassung bilden inbezug auf
cinen der wichtigsten Punkte in der Priddestinationslehre beider
Theologen, d. h. inbezug auf das Verhdltnis zwischen Verdiensten
und Auserwihlung, so ist es unbedingt notwendig, auch oben genannte
Lehre wenigstens in ihren Hauptziigen zu betrachten. Nur so werden
wir verstehen, wie Thomas und Calvin, mit der ndmlichen Folge-
richtigkeit fortschreitend, zu voneinander so stark abweichenden Kon-
klusionen kommen.

est quod laudem meretur ; nullam esse guttam quam proprie nobis adscribere
debeamus ; id si revera scrioque agnoscimus, evanescit quaelibet meriti non fiducia
tantum, sed opinio . ...

2 S. Th. I-II, 114, 3: Si consideretur secundum substantiam operis ct
secundum quod procedit ex libero arbitrio, sic non potest ibi esse condignitas . .. .
si autem loquamur de opere meritorio secundum quod’ procedit ex gratia Spiritus
Sancti, sic est meritorium vitae aeternae ex condigno.

L Inst. Chr. IIT, 15, 3 : Gratiam Dei esse non dubium est quicquid in operibus



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 85

3. Der Grund des Gegensatzes.

Die Folgen des Siindenfalles.

Worin die Siinde Adams auch immer bestanden haben mag —
wir brauchen uns nicht eigens damit zu befassen — so war sie jeden-
falls nach Calvin fir Adam selber wie auch fiir alle seine Nachkommen
von den traurigsten Folgen begleitet. An Stelle der Weisheit, Tugend,
Heiligkoit, Wahrheit, Gerechtigkeit des Urzustandes traten Blindheit,
Ohnmacht, Unreinheit, Eitelkeit und Ungerechtigkeit.? Die iiber-
natiirlichen Gaben, wie Glaube, Liebe zu Gott und zum Nichsten,
Streben nach Heiligkeit und Gerechtigkeit, wurden zerstort, der
Reichtum des Geistes und Herzens an natiirlichen Gaben ging ver~
loren. 2 Infolge der Siinde Adams wurde dic Natur des Menschen
nicht nur ohnmichtig zum Guten, sondern so fruchtbar an allem Bosen,
dal} sie ohne dieses gar nicht mehr sein kann. * Ohne den Geist Gottes
zu listern * und der allgemeinen Ansicht zu widersprechen ®, darf aber
nicht in Abrede gestellt werden, daf3 die menschliche Vernunft kraft
gottlicher Gnade noch gar vieles vermag inbezug auf die res fervenae,
dasjenige nimlich, was nicht Gott und sein Reich, die wahre Gerechtig-
keit und die Seligkeit des zukiinftigen Lebens, sondern das gegenwirtige
Leben betrifft, wie Politik, Okonomie, Technik und freiec Kinste. §
Ja, Calvin spricht hieriiber so begeistert, daB3 es nicht iibertrieben ist,
wenn gesagt wird : « Calvin a fait un splendide éloge. » ? Und in diesem
Sinne darf Doumergue auch versichern, daB nach Calvin durch dic
Siinde jedenfalls nicht die ganze Natur verdorben ist. 8

I Inst. Chr. 1I, 1, 5: Postquam obliterata fuit caeclestis imago, non solus
sustinuit hanc poenam, ut in locum sapientiae, virtutis, sanctitatis, veritatis,
lustitiae (quibus ornamentis vestitus fuerat) teterrimae cederent pestes, caecitas,
impotentia, impuritas, vanitas, iniustitia : sed iisdem quoque miseriis implicuit
Suam progeniem, ac immersit. Haec est haeriditaria corruptio, quam peccatum
Originale veteres nuncuparunt.

Inst. Chr. II, 2, 12.
Inst. Chr. II, 1, 8 : Non enim natura nostra boni tantum inops et vacua
¢st, sed malorum omnium adeo fertilis et ferax, ut otiosa esse non possit.

4 Inst. Chr. II, 2, 15.

® Inst. Chr. II, 2, 12,

¢ Inst. Chr. II, 2, 13.

© Lichtenberger 11, 548.

1. c. IV, 140.

2
a
o5



86 Die Priidestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Aber inbezug auf die res caelestes !, d. 1. die reine Gotteserkenntnis,
den Sinn fiir wahre Gerechtigkeit und die Geheimnisse des Himmel-
reiches ist unsere Vernunft talpis caecior. > Wie sollten denn Gottes
Eigenschaften erkannt werden kénnen von einer Vernunft, die mittels
thres Scharfsinnes die Wahrheit in Liige verkehrt und deshalb, was
Religion und Glaube von Wahrheit und Licht uns bieten, nur zu
filschen vermag ? 3

Vor allem jedoch lastet das Joch der Siinde auf dem Willen, und
zwar so sehr, daB er aus seinen natiirlichen Kriften das Gute weder
anzustreben, noch zu verlangen imstande ist. * Calvin teilt ihm aller-
dings, wie er selber sagt, das natiirliche Vermégen zu, etwas gutzu-
heiBBen oder abzuweisen, zu wollen oder nicht zu wollen, anzustreben
oder ihm zu widerstehen. Allein das bedeutet: Gutheillen der
Eitelkeit, Abweisen des einzig wahren Gutes, Wollen des Bosen,
Nicht-Wollen des Guten, Anstreben des Lasters, Widerstehen der
Gerechtigkeit. ®

Dieser Lehre, dall alle Begierden des Menschen bose und siindhaft
sind, weil sie aus einer verdorbenen Natur stammen b scheint dic
Tatsache zu widersprechen, dal3 sich auch bei den Heiden Tugenden
finden. Allein diese Tugenden darf man nicht zu hoch einschiitzen.
An und fiir sich sind sie iure commendabiles und als solche spezielle
goltliche Gnaden : betrachtet man sie aber von ihrer subjektiven Seite,
so kann, da sie aus der verdorbenen Natur und aus bosen Motiven
hervorgehen, ihre Siindhaftigkeit nicht bestritten werden. *

1 Inst. Chr, 11, 2, 13.

2 1. c. Sect. 18.

3 De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 313 (E. A. 646a) : Qualis autem sit
Deus, quomodo ratio definiet, quae sua perspicatia nihil aliud potest quam,
veritatem in mendacium vertendo, adulterare quicquid intelligentiae et lucis habet
vera religio et fides. cfr. Inst. Chr, 11, 2, 25 ; adv. Pigh. C. R. XXXIV, 320. (E. A.
147 b).

4 Inst. Chr. IT, 4, 1; 2, 27 ; adv. Pigh. C. R. XXXIV, 257-258. (E. A. 125 b).

5 Inst. Chr. 11, 5, 14: In naturales hominis facultates referimus, approbare,
respuere, velle, nolle: eniti, resistere: nempe approbare vanitatem, respuere
solidum bonum, velle malum, nolle bonum : eniti ad nequitiam, resistere iustitiae.

6 Tnst. Chr. II, 2. 12 : .... sic voluntas, quia inseparabilis est ab hominis
natura, non periit : sed pravis cupiditatibus invincta fuit, ut nihil rectum appetere
queat. — Inst. Chr. III, 3, 12 ;: Omnes hominum cupiditates malas esse docemus et

peccati reas peragimus ; non quatenus sunt naturales, sed quia inordinatae, inor-
dinatas autem esse, quia ex natura corrupta et polluta nihil puri nec sinceri prodire
potest.

7 Inst. Chr. 11, 3, 4: .... quia, ut praestantissimus quisque fuit, cum semper
impulit sua ambitio (qua labe foedantur omnes virtutes, ut coram Deo gratiam



Die Pridestinationslchre bei Thomas von Aquin und Calvin 87

Wenn Thomas Wesen und Folgen des « peccatum originale » unter-
sucht, so tut er es im Hinblick auf die urspriingliche Gerechtigkeit.
In diesem Zustande war Adams Vernunft Gott unterworfen, die
niedern Krifte der Vernunft, der Leib der Seele.? All das konnte aber
nicht auf natiirlichen Prinzipien beruhen : wir brauchen ja nur an die
Zusammensetzung des Leibes aus einander so entgegengesetzten Ele-
menten zu denken, an die verschiedenen sentitiven Krifte, von denen
jede ihr eigenes Objekt gar oft im Widerspruche mit der Vernunft
anstrebt. 2 Sind die genannten Gaben auch der Wiirde der mensch-
lichen Natur, d. h. der Seele ? angemessen, so hat sie doch Gott zur
Natur Adams (und deshalb auch zu der aller seiner Nachkommen %)
eigens /Mnzugefiigl. ® Diese von Gott zur Natur hinzugefiigten und
infolgedessen awufernatiiviichen Gaben wurzelten in ciner dibernatiiviichen
Gabe Gottes, niamlich in der heiligmachenden Gnade.® Sie ist nach
Thomas’ Lehre das alle Verhiltnisse der Natur iiberragende Prinzip,
durch welches der Mensch, nicht wesenhaft, sondern der Ahnlichkeit nach?

omnem amittant) pro nihilo ducendum est, quicquid laude dignum apparet in
hominibus profanis. cfr. I. ¢. II, 3, 3; IIL, 14, 2-3; III, 7, 2; De aet. Dei praed.
C. R. XXXVI, 324 (E. A. 615 D).

1S, Th. I, g5, 1: Erat enim haec rectitudo secundum hoc quod ratio sub-
debatur Deo, rationi vero inferiores vires, ¢t animac corpus; S. Th. I-II1, 82, 3.

2 Comp. Theol, ¢. 186: Non enim hoc crat cx natura corporis, si eius coni-
ponentia considerentur, quod in eo dissolutio sive quaecumque passio vitae
repugnans locum non haberet, cum esset ex contrariis clementis compositum.
Similiter etiam non erat ex natura animae quod vires ctiam scnsibiles absque
repugnantia rationi subiicerentur; cum wvires sensibiles naturaliter moveantur in
2 quae sunt delectabilia secundum sensum, quae multoties rectae rationi re-
pugnant. cfr. Rom. 5: 3.

$ S.Th. 1. 97, 1; I, 1I, 85, 6 ; Comp. Theol. C. 152, 186 ; Rom. cap. 3, lect. 3.

¢ J. Kors, La Justice Primitive et le Péch¢ Originel d’aprés S. Thomas.
(Kain 1922) p. 130 ctc.

5 S. Th. I, 100, 1: Iustitia autem originalis, in qua primus homo conditus
fuit, fuit accidens naturac speciei non quasi ex principiis speciei causatum, sed
tantum sicut quoddam donum divinitus datum toti naturae. Ibid. 97, 1; 94, 1;
95; T; 102. 4.

6 S. Th. I, 100 ad 2: Sed cum radix originalis iustitiac, in cuius rectitudine
factus est homo, consistat in subiectione supernaturali rationis ad Deum, quae
est per gratiam gratum facientem ... ..

“ S. Th. I-II, 110, 4: Sicut enim per potentiam intellectivam homo parti-
cipat cognitionem divinam per virtutem fidei, ¢t secundum potentiam voluntatis
amorem divinum per virtutem charitatis : ita etiam per naturam animae participat
secundum quamdam similitudinem naturam divinam per quamdam regenerationem
sive recreationem.



88 Die Priadestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

deyr gottlichen Natur leilhaftig' und damit befihigt wird, Werke von
iibernatiirlichem Wert zu verrichten. 2

Darin stimmt Thomas mit Calvin iiberein, daB die Erbstnde
mehr bedeutet als eine bloBe Zerstérung der urspriinglichen Gerechtig-
keit. * Wie die Krankheit nicht bloB privativ den Mangel an Gesundheit,
sondern auch positiv eine Disharmonie der Dispositionen des Kérpers
besagt, so ist nach Thomas’ Ansicht die Erbsiinde auller dem Verlust
der urspriinglichen Gerechtigkeit — im Wesen der Seele selbst? —
eine aus diesem Verluste folgende iible Disposition der Krifte unserer
Seele. 3 Daher finden wir bei ihm Ausdriicke wie inordinata dispositio,
habitus corruptus. ® « Cette distinction entre le siege propre du péché
héréditaire et les puissances qui en sont infectées, témoigne une fois
encore que le péché originel comme faute de nature, n’est pas le
désordre formel des puissances, mais ce désordre radical de la nature
qui vient de la privation de la justice originelle. Par voie de consé-
quence, les puissances issues d'une telle nature, ne sont plus sub-
ordonnées 'une a l'autre.»”?

Da Thomas, wie er selber bezeugt, natiirlich in einem doppelten
Sinne faB3t, namlich als «aus den Naturprinzipien hervorgegangen »,
und als «angemessen, iibereinstimmend mit der Natur»® so kommt

1S, Th. I-11, 110, 3-4; 112, 1; 114, 3; ibid, ITI, 2, 10 ad 1; 3, 4 ad 3;
62, 1-2.
2 S, Th. I, 110, 2: Multo igitur magis, illis quos movet (Deus) ad conse-
quendum bonum supernaturale aeternum, infundit aliquas formas, seu qualitates
supernaturales secundum quas suaviter et prompte ab ipso moveantur ad bonum
acternum consequendum : et sic donum gratiae qualitas quaedam est.

3 Inst. Chr. II, 1, 8: Quare, qui peccatum originale definicrunt carentiam
iustitiae originalis, quam inesse nobis oportet, quamquam id totum complectuntur,
quod in re est, non tamen satis significanter vim atque energiam ipsius expresserunt.
Non enim natura nostra boni tantum inops et vacua est, sed malorum omnium
adeo fertilis et ferax, ut otiosa esse non possit.

4 g Th. I-1I, 83, 1.

58S, Th. I-IT, 82, 1 ad 1 : Sicut aegritudo corporalis habet aliquid de pri-
vatione in quantum tollitur aequalitas sanitatis, et aliquid habet positive, scilicet
ipsos humores inordinate dispositas; ita etiam peccatum originale habet priva-
tionem originalis iustitiae, et cam hoc inordinatam dispositionem partium animae.
Unde non est privatio pura, sed est quidem habitus corruptus.

¢ 8. Th. I-1I, 82, 1.

" Kors, 1. c. 160.

8 S. Th. I-I1, 6, 5 ad 2 : Sicut naturale dicitur quod est secundum inclina-
tionem naturae, ita .... Dicitur autem aliquid naturale dupliciter: uno modo
quia est a natura sicut a principio activo .... alio modo secundum principium
passivum, quia scilicet est innata inclinatio ad recipiendum actionem a principio
extrinseco ....



Die Pradestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 39

es vor, dall er Ausdriicke gebraucht wie wvulneratio naturae, languor
naturae ', obschon, wie gesagt, nach seiner Ansicht die menschliche
Natur ihren konstitutiven Prinzipien nach durch die Erbsiinde nicht
zerstort worden 1ist.

Daraus ergibt sich, dal nach Thomas die menschliche Vernunft
in ihrer Titigkeit nicht blef auf das Gebiet der res terrenae beschrinkt
ist. Im Gegensatz zu Calvin lehrt er vielmehr, dafl dieselbe mit Bezug
auf die Erkenntnis Gottes aus seinen Werken ? und infolgedessen auch
mit Bezug auf die aus dieser Erkenntnis abgeleitete Sittenlehre, ihre
natiirlichen Krifte bewahrt hat. 3

Der Lehre Calvins also, wie sie oben dargelegt worden und wie
sic Bavinck treffend formuliert hat: « Es gibt keine eigene theologia
naturalis, die ohne jede Offenbarung vom Menschen aus der ver-
nimftigen Beobachtung der Welt abgeleitet werden konnte» 4, kann
Thomas nicht beipflichten.

Merkwiirdig ist, wie beide Theologen ihre Theorie anf die Praxis
anwenden.

Calvin theologisiert « by using exposition where the Angelic Doctor
syllogizes ». 5 Obschon Calvin auch nicht ohne jede Beweisfithrung
auskommen kann, so ist es doch wahr, dal} seine «arguments emploved
arc always ostensibly grounded on Scripture, the autority of which
rests not upon fallible human reasoning, but on the eternal persuasion
of the Holy Spirit ». ®

Auch Thomas stiitzt sich auf die Heilige Schrift, die kirchlichen
Entscheidungen und dic Autoritit anderer Schriftsteller. Ja, es heil3t
von ihm mit Recht: « Das biblisch-positive Element tritt in seinen
Werken viel bedeutsamer und mehr im rechten GleichmalB3 mit der
Spekulation hervor, als bei den Theologen der spitern Scholastik. » 7
Nichtsdestoweniger kommt bei ihm der Philosophie eine grofle Rolle zu.

Calvins Auffassung begegnet uns wiederum bei Bavinck, wenn er
sagt, dall die Gottesbeweise uns nur zu einer Ursache der Welt fithren,

1 S. Th. I-I1, 85, 3; ibid. I-11I, 82, 1.

2 Vgl. Calvins Ansicht tber die angeborene Gotteserkenntnis (Inst. Chr. 1,
3) mit Thomas diesbeziiglichen Ausfithrungen (5. Th. I, 2, 1 und S. ¢. Gent. 1, 10).

3 S. Th. I, 2, 2: ibid. I-TI, 109, 1; S. ¢. Gent. 1, 12.

4 Bavinck 11, 52: « Er is geen afzonderlijke theologia naturalis, die buiten
alle openbaring om door den mensch uit de denkende beschouwing der wereld
zou kunnen verkregen worden. » cfr. Inst. Chr. I, 6 ; ibid. 11, 12, 18—10.

5 The Cath. Encvclop. (New York-Freiburg i. Br. 1go7-1918) 111, 198.

6 Thid.
7 Mausbach, in Wetzer und Welte's Kirchenlexikon XI, 1647.



q0 Die Préddestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

die aus sich selbst besteht und deshalb unendlich, ewig, absolut ist,
daf3 damit aber nicht entschieden ist, ob diese Ursache auch trans-
zendent oder nur immanent ist, ob sie persénlich oder unpersénlich,
bewuBt oder unbewult ist. ' Thomas’ Ansicht aber ist in den Worten
de Groot’s ausgedriickt : «Die Erkenntnis der Wahrheit, dal Gott
die erste Ursache und darum das aus sich selbst bestechende Wesen
ist, erdtfnet uns notwendig die Vollkommenheiten, die in diesem Wesen
beschlossen sind, dafl es ndmlich unkorperlich und absolut einfach,
ohne jede Zusammensetzung ist, daBl es absolut vollkommen, gut,
unendlich, unverinderlich, ewig, einzig ist, so daB neben ihm, dem

2

Allerhochsten, kein anderer ist oder sein kann.»? Wie aber dieser
Gott iibernatiirlicher Weise in sich selbst ist, weill auch Thomas nur
aus der Offenbarung. ?

AuBerdem ist nach Thomas die Offenbarung notwendig fiir eine
vollkommene und allgemeine natiirliche Gotteserkenntnis. Wir finden
einc deutliche Parallele zwischen ithm und Calvin, wenn beide sagen,
dall ohne die Offenbarung nur wenige und zudem mit viel Mithe und
vielen Irrtiimern zur Gotteserkenntnis gelangen. 4

1 Bavinck 311, 61 « .... tot een oorzaak der wereld, die van Zichzelve bestaat,
en dus oneindig, eeuwig, absoluut is, -— of die oorzaak nu ook transcendent of
allcen immanent is, of ze persoonlijk dan wel onpersoonlijk, bewust of onbewust
is, is hiermede volstrekt niet beslist, »

2 De Groot, Denkers van onzen tijd (Leiden 1918), p. 56 : « .... de erkende
waartrheid, dat God de eerste Oorzank, dus het uitzichzelfbestaande Wezen is,
doet ons noodzakelijkerwijze besluiten tot de uitmuntendheid, die in zulk cen
Wezen besloten ligt, als onstoffelijk en volstrekt enkelvoudig zonder eenige
samengesteldheid ; als algeheel volmaakt ; als goed, oneindig, onveranderlijk,
eeuwig, eenig, zoodat er naast Hem, den Allerhoogste geen andere is of zijn kan.

3G, Th. I, 12, 12.

¢S, Th, TI-TI, 2, 4: Necessarium est homini accipere per modum fidei non
solum ea quae sunt supra rationem, sed etiam eca quae per rationem cognosci
possunt .... Scientia enim ad quam pertinet probare Deum esse, et alia huius-
modi de Deo, ultimo hominibus addiscenda proponitur, praesuppossitis multis
aliis scientiis ; et sic nonnisi post multum tempus vitae suae homo ad Dei cog-
nitionem perveniret .... Multi in studio scientiae proficere non possunt
qui omnino Dei cognitionem fraudarentur.

Ratio humana in rebus divinis est multum deficiens. Cuius signum
est, quia philosophi de rebus humanis naturali investigatione perscrutantes in
multisserraverunt, et sibi ipsis contraria senserunt .. ..

Inst. Chr. II, 2, 18 : Equidem non inficior, sparsim quaedam apud philosophos
de Deco legi scite et apposite dicta ; sed quae vertiginosam quandam imaginationem
semper resipiant .... sed ita viderunt, quae videbant, ut tali intuitu minime
ad veritatem dirigerentur nedum pertingerent .... Praeterea illae veritates
guttulae, quibus libros tamquam fortuito aspergunt, quot et quam portentosis
mendaciis sunt inquinatae ?



Die Pridestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin oI

Viel weiter aber weichen die Ansichten beider Theologen von-
einander ab bezuglich dessen, was der Mensch im Zustande der
gefallenen Natur noch zu fun vermag.

In folgerichtiger Weiterfithrung seiner Auffassung von der iiber-
natiirlichen Gabe (donum supernaturale), dem Prinzip, vermittels dessen
der Mensch Werke von iibernatiirlichem Wert zu verrichten imstande
1st, unterscheidet Thomas zwischen iibernatiirlich und natiirlich guten
Werken. Durch den Verlust der iibernatiirlichen Gabe ist der Mensch
in der tbernatiirlichen Ordnung ohnmiichtig geworden ; er vermag
deshalb aus eigener Kraft nicht mehr Goit iiber alles zu lieben und auf
ihn alle seine Werke hinzuordnen ! ; aber es wire nach Thomas verfehlt,
daraus auf die vollstindige Unfihigkeit zu natiiriich guten Werken zu
schlielen 2. Infolge des-Verlustes der aufiernatiirlichen Gaben jedoch,
d. h. der oben genannten Harmonie unter den verschiedenen Seelen-
vermoégen, ist der Mensch dem Einflusse der lLeidenschaften mehr
unterworfen 3, .so dal3 er sich nur auf kurze Zeit (per aliquod tempus)
der Siinde enthalten und nicht ohne Gottes Hilfe beharren kann. Und
hat er einmal gefehlt, so werden andere Stinden einander rascher folgen 4,
da durch jede Siinde des Menschen individuelle Natur mehr geschwiicht
wird. ®

Wihrend so nach Calvin bei den in Adam gefallenen Menschen
von Tugend gar nicht die Rede sein kann, ja jede menschliche Tat
subjektiv schlecht ist, lehrt Thomas vielmehr, dall auch der gefallene
Mensch sittlich gute Werke verrichten, sogar Tugenden besitzen kann,
wenn auch ohne Anrecht auj das ewige Leben. Denn darin stimmen
Thomas und Calvin miteinander tiberein, dal} seit der Sinde Adams
kein Menschenwerk fiir die himmlische Belohnung inbetracht kommt,
auller um der Verdienste Christi willen.

Aus der Erklirung nun, wie wir an denselben Anteil haben, ergibt
sich die endgiiltige Losung der gestellten Frage. (Fortsetzung folgt.)

1S, Th. I-1I, 109, 3.

2 S. Th. II-II, 10, 4: Unde manifestum est quod inﬁdgles non possunt
operari bona opera meritoria ; tamen bona opera ad quae sufficit bonum naturae,
aliqualiter operari possunt. Unde non oportet quod in omni opere peccent. Ibid.
ad 3: Per infidelitatem non corrumpitur totaliter in infidelibus ratio naturalis,
quin remaneat in eis aliqua veri cognitio, per quam facere possunt aliquod opus
de genere bonorum. cir. ibid. 23, 7; I-II, 109, 2, de Malo q. 2, art. 5 ad ;.

3 Vgl. hiezu u. a. S. Th. I-II, 10, 3; ibid. 17, 7.

1S, Th. I-II, 109, 8.
5§, Th. I-11, 85, 1-2; de Malo q. 2, art. 11-12,



	Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

