
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Autor: Friethoff, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Prädestinationslehre
bei Thomas von Aquin und Calvin.1

Von Lect. C. FRIETHOFF O. P.

« La Souveraineté de Dieu, l'honneur de Dieu, c'est le principe qui
embrasse, contient, domine, caractérise, détermine tous les autres. » 2

Mit diesen Worten weist Doumergue auf das oberste Prinzip hin, von
dem aus Calvin die Prädestinationslehre, die er bei den übrigen
Reformatoren vorgefunden 3, überschaut und in dem er sie systematisch
zusammenfaßt. Und gerade in dieser starken Betonung von Gottes
unantastbarer Oberhoheit, zeigt er eine auffallende Ähnlichkeit mit
Thomas von Aquin. Dennoch dürfen wir trotz dieser scheinbaren

Ubereinstimmung beider Theologen nicht sagen, Luther, Zwingli,
Calvin und alle Supralapsarier hätten sachlich nicht anders gelehrt
als Thomas und seine Schule. 4 Zweck vorliegender Studie möchte es

sein, die Übereinstimmung und den Gegensatz zwischen Calvin und
Thomas in der Vorherbestimmungslehre darzustellen und zu zeigen,
daß trotz der scheinbaren Übereinstimmung der Unterschied in
Wirklichkeit ein tiefgreifender ist.

Wohl findet sich nicht selten bei beiden das gleiche Wort, die
nämliche äußere Formulierung, aber in Wahrheit wollen sie beide
damit etwas ganz anderes sagen. Daraus ergibt sich von selbst, daß

1 Die Universität Utrecht (Holland) hatte die Bearbeitung dieses Themas
zum Wettbewerb ausgeschrieben. Nachstehende Abhandlung (im holländischen
Originaltext) wurde auf Grund der Begutachtung von Seiten der dortigen nicht
katholischen theologischen Fakultät am 21. September 1925 preisgekrönt. — Die
Redaktion.

2 E. Doumergue, Jean Calvin, Les hommes et les choses de son temps
(Lausanne 1910) IV, 34.

3 Doumergue IV, 407 ; Ii. Seeberg. Dogmengeschichte (Leipzig 1913-20)
IV, 559 ; F. Lichtenberger, Encyclop. des sciences religieuses X, 717 ; Herzog-
Hauch, Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche 3 XV, 600, 29 ;

D. Dijk, De strijd over infra- en supra-lapsarisme in de Gereformeerde Kerken
van Nederland (Kampen 1912), p. 18 ; M. Scheibe, Calvins Prädestinationslehre
(Halle 1897), p. 76.

4 H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek3. (Kampen 1918) II, 373-374.



72 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

wir, um die beiden Systeme in ihrem innersten Wesen zu erfassen, auf
die ersten Quellen, d. h. auf die Werke des Thomas von Aquin und
Calvins zurückgehen und diese im Sinn ihrer Verfasser zu verstehen
trachten müssen. Wir werden uns also in unserer Abhandlung in erster
Linie an die Schriften beider Theologen halten 1 und nur nebenbei
andere Autoren zu Rate ziehen.

I.

Die Vorherbestimmung zur Seligkeit.
In der Definition, die Calvin und Thomas von der

Vorherbestimmung geben, besteht anscheinend eine große Ähnlichkeit zwischen
beiden. «Prädestination», lehrt Calvin, «nennen wir Gottes ewigen
Ratschluß, durch welchen er bei sich bestimmt hat, was mit jedem
Menschen geschehen soll ; denn nicht alle sind unter den nämlichen

Bedingungen geschaffen : sondern den einen wird das ewige Leben,
den andern die ewige Verdammnis bestimmt. » 2 Und Thomas : «Wie
die Prädestination ein Teil der Vorsehung ist, hinsichtlich derjenigen
nämlich, die von Gott zur ewigen Seligkeit hingeordnet werden, so ist
auch die Reprobation ein Teil der Vorsehung bezüglich derjenigen,
die dieses Ziel verfehlen. » 3

Der tiefste Grund, warum Thomas eine doppelte Definition
anwenden muß, wo Calvin sich mit einer einzigen begnügt, muß in
einem tiefen sachlichen Gegensatze gesucht werden. Während nämlich
nach Calvin einigen das ewige Leben und andern die ewige Verwerfung
auf gleiche Weise prädestiniert ist4, stellt Thomas diese beiden

Gruppen einander scharf gegenüber. Auch nach seiner Ansicht ist

1 Für Calvin benützen wir sowohl die letzte Ausgabe des Corpus Refor-
matorum (Opera omnia Calvini Braunschweig-Berlin, 1869-1900) [C. R.] als auch
die vorletzte Editio Amstelodamensis (1667) [E. A.].

2 Institutio Christiana libri III, capite 21, sectionc 5 (abgekürzt : Inst. Chr. III,
21, 5) : Praedestinationem vocamus aeternum Dei dccretum, quo apud se

constitutum habuit quid de unoquoque homine tieri vellet, non enim pari conditione
creantur omnes : sed aliis vita aeterno, aliis damnatio aeterna praeordinatur, itaque
prout in alterutrum finem quisque conditus est, vel ad vitam vel ad mortem
praedestinatu m dieimu s.

3 Summa Theologica partis I, quaestione 23, articulo 3 (abgekürzt : S. Th. I,
23, 3) : Sic igitur, sicut praedestinatio est pars providentiae, respecta eorum qui
divinitus ordinantur in aeternam salutem, ita reprobatio est pars providentiae,
respecta illorum qui ab hoc fine decidunt (cfr. de Verit. q. 6 art. 1).

4 Inst. Christ. 1. c. cfr. ibid. 21, 7 et 24, 12.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 73

die Prädestination Ursache ebensowohl des zukünftigen Lebens, wie
dessen, was die dazu Vorherbestimmten in ihrem Erdenleben empfangen
(die Gnade) 1

; aber weiter geht sie nicht. Für die andere Gruppe
wendet er den Ausdruck Reprobation an. Und mit dem Wechsel
in der Terminologie geht ein Unterschied in den Begriffen Hand in
Hand. 2

Im ersten Teile unserer Untersuchung wollen wir uns also mit der
Prädestination zur Seligkeit befassen, und hierin kann die relativ größte
Ubereinstimmung zwischen beiden Theologen festgestellt werden ; der
zweite Teil soll der Reprobationslehre gelten, worin der schärfste

Gegensatz zwischen beiden obwaltet.

1. Die Lehre von der Vorsehung.

Das Vorherwissen Gottes.

Was Calvin und Thomas von Aquin in der Lehre von der

göttlichen Auserwählung vorerst gemeinsam haben, ist ihre Auslegung
der Prädestination als Ratschluß Gottes, worin, wie übrigens in der

ganzen Lehre von der Vorsehung, ihre hohe Auffassung von Gott als

erster Ursache deutlich zum Ausdruck kommt. Nachdem Gott Himmel
und Erde geschaffen, überläßt er sie nicht ihrem Schicksal, sondern

trägt auch weiter Sorge um sie. Das ergibt sich ebensowohl aus Gottes

eigener Natur, als aus der Hilflosigkeit der Geschöpfe. So kommt es,

daß weder Calvin noch Thomas die göttliche Vorsehung mit dem

göttlichen Vorherwissen identifizieren wollen. Dieser letztere Begriff
bedeutet nichts weiter, als daß alles immer vor Gottes Augen war und
bleiben wird, so daß es für sein Wissen weder Vergangenes noch

Zukünftiges gibt. Gottes Auge ruht von Ewigkeit her auf allem. s

1 S. Th. I, 23, 3 ad 2 : Nam praedestinatio est causa., et eius quod expectatur
in futura vita a praedestinatis, scilicet gloriae, et eius quod pereipitur in praesenti,
scilicet gratiae cfr. III, 24, 1.

2 1. c. : Reprobatio vero non est causa eius quod est in praesenti, scilicet
culpae, sed est causa derelictionis a Deo. Est tarnen causa ejus quod redditur
in futuro, scilicet poenae aeternae.

3 Inst. Chr. III, 21, 5 : Praescientiam quum attribuimus Deo, significamus
omnia semper fuisse ac perpetuo manere sub eius oculis ut eius notitiae nihil
futurum aut praeteritum, sed omnia sint praesentia.

S. Th. I, 14, 13 : eius intuitus fertur ab aeterno supra omnia, prout
sunt in sua praesentialitate.



74 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Die Vorsehung aber besagt mehr. Sie ist nicht ein untätiges Zusehen

vom Himmel her zu dem, was hier auf unserer Erde vor sich geht,
sondern sie ist ein göttliches Eingreifen. Der Vorsehungsbegriff fügt
also zu dem des Vorherwissens eine Ursachbeziehung hinzu. 1

Fortwährend lenkt Gott alle seine Geschöpfe. 2 Die Vorsehung erstreckt sich

nicht bloß auf das Ganze, sondern auch auf alle einzelnen 3 Teile.
« Bien plus, Dieu s'occupe des petites choses qui paraissent ridicules,
comme de la batteste de deux femmes. » 4

In dieser göttlichen Vorsehung unterscheidet Thomas die ratio
ordinis verum in finem und die executio ordinis. Hinsichtlich der ratio
ordinis, des Ordnungsplanes, erstreckt sich die göttliche Vorsehung
ohne Vermittlung einer andern Ursache auf alles einzelne. Hinsichtlich
der Ausführung des Planes aber setzt'Gott, nicht aus Hilfsbedürftigkeit
von seiner Seite, sondern im Übermaß seiner Güte, zweite Ursachen
als executrices ordinis unter seiner obersten Führung ein. 5

Calvin hat diese Unterscheidung nicht mit sovielen Worten zum
Ausdruck gebracht. Doch aus der Art und Weise, wie er diesen Gegenstand

behandelt, zumal wie er die göttliche Vorsehung mit Rücksicht
auf die Einzeldinge 6 betont, geht klar hervor, daß wir bezüglich der
Wirksamkeit der von Gott geleiteten zweiten Ursachen, keinen

Gegensatz zu Thomas bei ihm annehmen dürfen.

1 S. Th. I, 22, i ad 3 : Providentia est in intellectu, sed praesupponit volun-
tatem finis. Kullus enim praeeipit de agendis propter finem, nisi velit finem.

2 De aetern. Dei praed. C. R. XXXVI, 347 (E. A. 623 a) : Providentiam
vocamus, non quia Dens e caelo otiosus speculetur quae in mundo fiunt ; sed

quia mundum a se conditum gubernat ; ut non unius tantum momenti sit opifex,
sed perpetuus moderator, cfr. Inst. Chr. I, 16, 4 et 5.

3 Inst. Chr. I, 16, 8 : Unde eius Providentia, non caelum modo ac terram,
et creaturas inanimatas, sed hominum etiam consilia et voluntates gubernari sie

asserimus, ut ad destinatum ab ea scopum recta ferantur. cfr. II, 4, 2.

S. Th. I, 22, 2 : Sed necessc est dicere omnia divinae providentiae subiacere,
non in universali tantum sed etiam in singulari. cfr. de Verit. q. 5, art. 2 ; Comp.
Th. c. 130-133.

4 l)oumeri;iie IV, 113.
6 S. Th. I, 22, 3 : Ad providentiam divinam duo pertinent ; scilicet ratio

ordinis rerum provisarum in finem et executio huius ordinis, quae gubernatio
dicitur. Quantum igitur ad primum horum Deus immediate omnibus providet
quantum autem ad secundum, sunt aliqua media divinae providentiae

Idem ad 2 : Per hoc quod Deus habet immediate providentiam de rebus
omnibus, non excluduntur causae secundae, quae sunt executrices huius ordinis.
cfr. S. c. Gent. Ill, 76 et 77.

6 Vgl. oben Anmerkung 3.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 75

Notwendigkeit und Zufälligkeit.

Aus dieser Auffassung von der Vorsehung ergibt sich, daß bei
Calvin ebensowenig wie bei Thomas die Rede sein kann von Zufälligkeit
im Sinne von Fatum, daß nämlich etwas der göttlichen Verursachung
nicht unterworfen wäre ; gleicherweise ist es unmöglich, daß Gottes
Wille irgendwie gehindert werden könnte. 1 Der Grund, warum diese

oder jene Ursache nicht die beabsichtigte Wirkung setzt, besteht
darin, daß eine andere Ursache mit ihrer Tätigkeit dazwischen tritt.
Bei der höchsten Ursache aber, die über allen andern Ursachen steht
und sie umfaßt, ist es ausgeschlossen, daß die von ihr beabsichtigte
Wirkung nicht gesetzt werde. 2

Damit wird in dieser Lehre die Möglichkeit des Bösen durchaus nicht
geleugnet. 3 Thomas erklärt dies an einem Beispiele. Liegt jemandem
die Sorge für einzelne Teile eines größern Unternehmens ob, so wird
er sich bemühen, allen Unvollkommenheiten zuvorzukommen und sie

zu vermeiden. Derjenige aber, dem das Ganze anvertraut ist, wird im
Interesse des Ganzen dann und wann etwas tun oder zulassen müssen,

was für diesen oder jenen Teil, in sich betrachtet, ein Übel bedeutet.

Wenn also durch die göttliche Vorsehung alles Böse verhindert würde,
st) würde damit der Schöpfung als Ganzem viel Gutes entzogen. J,—
Wie aber das Verhältnis Gottes zu den verschiedenen Arten des Bösen

(das moralisch Böse, das physisch Böse) sich gestaltet, werden wir an
anderer Stelle auseinandersetzen.

Diese fortdauernde göttliche Verursachung des Ganzen und der
einzelnen Teile, eine Verursachung, deren Erfolg unter keiner Bedingung
ausbleiben kann, legt aber deshalb den Geschöpfen noch nicht eine

starre Notwendigkeit auf. Eben weil die Vorsehung sich auch mit
dem Allerkleinsten befaßt, darum verursacht sie, wie Thomas zu
wiederholten Malen hervorhebt, nicht nur das Geschehen, sondern nicht

weniger die Art des Geschehens. Notwendig und unausbleiblich wird
geschehen, was Gott will, daß es notwendig geschehe. Wenn Gott aber

will, daß etwas kontingent, zufällig geschehe, so wird es auch unfehlbar,

1 Inst. Chr. I, 16, 8-9 ; S. Th. I, 116, 1.
2 S. Th. I, 19, 6 ; I, 22, 2 ad 1.
3 Inst. Chr. I, 16, 5.
4 S. Th. I, 22, 1 ad 2 ; Comp. Th. c. 141-142.



y6 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

unausbleiblich stattfinden — ist es doch Gott, der es will — aber
zugleich wird es auf kontingente, zufällige Weise geschehen. 1

Auch Calvin bemerkt, daß die Notwendigkeit nur aus dem

göttlichen Ratschluß sich ableitet, nicht aber aus der natürlichen
Anlage dessen, was durch Gottes Wille geschieht. Er erklärt das

mittels eines Beispieles : Die Gebeine Christi waren ihrer Natur nach
brechbar wie die unsrigen, und dennoch blieben sie notwendig unversehrt
auf Grund göttlicher Anordnung. 2

Erstreckt sich auch die göttliche Vorsehung auf alle Geschöpfe,
so hegt sie doch eine ganz besondere Sorge für den Menschen, die Krone
der Schöpfung, und noch mehr für die « Gemeinde ». 3 In der Benennung
dieser besondern Art der Vorsehung aber zeigt sich bei beiden Theologen

eine Verschiedenheit. Während Calvin nur von einem speziellen
Grad der Vorsehung spricht, bringt Thomas eine Unterscheidung an.

Besagt doch der Begriff der Vorsehung, wie bereits betont, eine

Zielordnung. Das Ziel aber, auf welches der Mensch von Gott hingeordnet
ist, ist ein zweifaches : das eine entspricht seinen natürlichen Kräften,
das andere aber ragt über seine natürlichen Kräfte hinaus (das ewige

Leben), so daß er von Gott zu demselben erhoben werden muß.
Wählend Thomas sonst von Vorsehung redet, nennt er den

göttlichen Plan, dem gemäß das mit Vernunft begabte Geschöpf
zum Ziele des ewigen Lebens geleitet wird, Prädestination. * Aus

1 S. Th. I, 19, 8 : Cum igitur voluntas divina sit efficacissima, non solum
sequitur quod fiant ca quae Deus vult fieri, sed et quod eo modo fiant, quo Deus
ea fieri vult. Vult autem quaedam fieri Deus necessario, quaedam contingenter

Non igitur propterea effectus voliti a Deo eveniunt contingenter, quia causae
proximae sunt contingentes ; sed propterea quia Deus voluit eos contingenter
evenire. contingentes causas ad eos praeparavit.

Ibid. 22, 4 ad I Et ideo evenit infallibiliter et necessario, quod divina
Providentia disponit evenire infallibiliter et necessario ; et evenit contingenter
quod divina providentiae ratio habet ut contingenter eveniat. cfr. De Verit. q. 6,
art. 3 ad 3 ; S. c. Gent. I, 85 ; II, 30 ; III, 72-79 et 93-94 ; de Verit. q. 23, art. 5.

2 De aeterna. Dei praed. C. R. XXXVI, 354 (E. A. 625 a) : Sic evenire necesse
est, quod statuit Deus, ut tarnen neque praecise neque suapte natura necessarium
sit Ergo si in Christi ossibus naturam considérés ; fragilia erant : sin vero
illud Dei decretum, quod suo tempore manifestum fuit, nihilo magis fracturae
obnoxia erant, quam humanis aerumnis Angeli. cfr. Inst. Chr. I, 16, 9. Adversus
Pigh, C. R. XXXIV, 257. (E. A. 125 b.)

3 De aetern. Dei praed. 1. c. 347 f. (E. A. 623 a) : Nunc in ista speciali
Providentia, quae curandis singulis Dei operibus privatim excubat, certos et
distinctos gradus statuere convenit Denique Ecclesia propria est Dei officina,
in qua suam providentiam exercet : et praecipuum eiusdem providentiae theatrum.

4 S. Th. I, 23, i : Unde ratio praedictae transmissionis creaturae rationalis
in finem vitae aeternae praedestinatio nominatur. — S. Th. Ill, 24, 1 : Prae-



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 77

diesem Begriffe der Prädestination als spezieller Vorsehung sucht sowohl
Calvin als Thomas das eigentliche Problem in diesem ersten Teile
der Voiherbestimmungslehre, nämlich die Frage vom gegenseitigen
Zusammenhang zwischen der göttlichen Auserwählung und den guten
Werken des Menschen zu lösen.

2. Vorherbestimmung und Verdienste.

Da die Auserwählung ein göttlicher Willensakt ist, so kann in
keinem Falle und in keiner Weise nach einer Ursache gefragt werden,
Welche diesen Willensakt veranlaßt hätte. Es stünde das im
Widerspruche mit der vollkommenen Unabhängigkeit Gottes. Ist doch in
Gott selber kein Verstandesakt Ursache eines andern, kein Willensakt
Ursache eines andern Willensaktes. Niemand ist denn auch, wie Thomas

sagt b so töricht gewesen, anzunehmen, daß die guten Werke des

Menschen die Auserwählung in Gott veranlaßt hätten. Eine andere

Frage aber ist die, ob Gott zwischen den Objekten seines Willens ein

gegenseitiges Abhängigkeitsverhältnis festsetzen kann. Es ist undenkbar,
daß Gott, wenn er mit einem ersten Willensakt dem Menschen das

Tageslicht geben will, durch diesen Willensakt veranlaßt werde, in einem

folgenden Willensakt das Mittel hiezu zu wählen, d. h. die Sonne.

Umgekehrt aber verstößt es keineswegs gegen Gottes Vollkommenheit,
wenn er durch ein und denselben Willensakt will, daß der Mensch das

Tageslicht von der Sonne bekomme und daß die Sonne dem Menschen
das Tageslicht spende. Nicht Gott ist in diesem Falle abhängig in seinem

Wollen, sondern die Objekte seines göttlichen Wollens hangen
voneinander ab. 2 Wenn wir das Gesagte nun auf unsern Fall anwenden,
so ist die Frage nicht die : « Sind die (von Gott gewollten) Verdienste
des Menschen die Ursache, daß Gott ihn prädestiniert hat », sondern

destinatio proprie accepta est quaedam divina praeordinatio ab aeterno de his
quae per gratiam Dei sunt fienda in tempore.

1 S. Th. I, 23, 5 : Dictum est autem supra quod non est assignare causam
divinae voluntatis ex parte actus volendi : sed potest assignari ratio ex parte
volitorum, inquantum scilicet Deus vult esse aliquid propter aliud. Nullus ergo fuit
ita insanae mentis, qui diceret, mérita esse causam divinae praedestinationis ex
parte actus praedestinantis.

2 S. Th. I, 19, 5 : Velle finem non est ei causa volendi ea quae sunt ad
finem ; sed tarnen vult ea quae sunt ad finem, ordinari in finem. Vult ergo : hoc
esse propter hoc ; sed non propter hoc vult hoc.



7« Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

die Frage lautet : « Fiat Gott verordnet, dem Menschen die Wirkungen
der Prädestination mitzuteilen um seiner, d. h. des Menschen Verdienste
willen ?1

Bekämpfte Lösungsversuche.

Manche meinten, daß Gott die Wirkung der Vorherbestimmung
dem Menschen mitteile um der in einem frühern Leben erworbenen
Verdienste willen. Gegen diese Lehre nimmt Calvin direkt Stellung 2

mit dem Worte Christi: «Nicht ihr habt mich erwählt, sondern ich
habe euch erwählt » (Jo. 15, 16) und indirekt 3, indem er sagt, daß
alle Wohltaten, die uns Gott für unser geistliches Leben schenkt, der
Lehre Pauli gemäß aus der einen Quelle entspringen, daß Gott
auserwählt hat, wen er wollte. Die Gnade, die er ihnen geben wollte,
hat er schon vor ihrer Geburt für sie bestimmt. Und hiemit spielt er
auf die auch von Thomas aus Rom. 9, 11 beigezogene Stelle an. 4

Auch die Pelagianer mit ihrer Behauptung, daß die der Wirkung
der Prädestination, d. h. der Gnade vorausgehenden Verdienste aus
diesem Leben Ursache derselben waren, stoßen bei beiden Theologen
auf den nämlichen Widerstand.

Eine dritte Gruppe endlich vertrat die Ansicht, daß Gott einem
die Gnade (und mit der Gnade die Seligkeit) gibt und vorherbestimmt
hat, sie ihm zu geben, weil er voraussah, daß dieser Mensch die ihm
zuerkannte Gnade gut gebrauchen werde; wie z. B. der König ein Pferd
einem seiner Offiziere schenkt, von dem er ganz genau weiß, daß er
das Tier gut behandeln würde. Aber auch diese Meinung genügt weder
Thomas noch Calvin. Beide verwahren sich positiv dagegen, freilich
jeder in ganz anderer Weise. Calvin bekämpft sie an verschiedenen
Stellen. 6 Den Kern seines Gegenbeweises bilden die Worte Pauli

(Eph. 1, 4), daß wir von Gott auserwählt worden, damit wir heilig und
untadelhaft seien. Dieser Text widerlegt ausdrücklich den Irrtum
derer, welche die Auserwählung vom Vorherwissen abhängig machen :

1 S. Th. I, 23, 5. Sed hoc sub quaestione vertitur, utrum ex parte eflectus
praedestinatio habeat aliquam causam. Et hoc est quaerere, utrum Deus
praeordinaverit se daturum effectum praedestinationis alicui propter mérita
aliqua. cfr. ibid. I, 19, 5 ; S. c. Gent. I, 86-87.

2 Inst. Chr. III, 22, 3.
3 Ibid. sect. 2.
4 S. Th. I, 23, 5.
5 Inst. Chr. III, 22, 1-7 ; De aet. Dei praed. C. R. XXXVI, 270-271 (E. A.

•598 b) ; ibid. 280 (E. A. 601 b) ; Rom. 9, Ii ; Eph. 1, 4.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 79

lehrt doch Paulus, daß alle Tugend, die sich im Menschen vorfindet,
eine Folge der Auserwählung ist. Und wenn wir eine noch höhere,

Ursache suchen, so lautet Pauli Antwort, daß Gott dies alles angeordnet
hat nach seinem Wohlgefallen. 1

Wenn wir also sagen, daß Gott gerade diese auserwählte, weil er
voraussah, daß sie heilig sein würden, dann stellen wir Pauli Gedankenfolge

um. Es ist allerdings ein Widerspruch, daß die Guten es der
Auserwählung zu verdanken haben, wenn sie heilig sind und daß sie

anderseits eben auserwählt sind um ihrer guten Werke willen. 2 Aber
die Schrift scheint sich nur dann zu widersprechen, wenn wir
vergessen, daß Gottes Liebe eine aktive Liebe ist. 3

Auch nach Thomas ist die Ansicht vom Vorhersehen der Verdienste
nicht richtig; eben weil sie unterscheidet zwischen dem, was aus der

Gnade und dem, was aus dem jreien Willen (liberum arbitrium) hervorgeht,

als ob ein und dasselbe nicht aus beiden zugleich hervorgehen
könnte. Da alles, was aus der Gnade hervorgeht, offenbar Folge der
Prädestination ist, so kann es unmöglich deren Ursache sein. Sollte
also unsererseits ein Grund der Auserwählung vorliegen, so müßte
derselbe außer dem Bereiche der Folgen der Auserwählung gesucht
werden. Allein dies ist unmöglich kraft der Wirkungsweise der
Vorsehung. Die göttliche Vorsehung bringt ja ihre Wirkungen hervor
mittels untergeordneter zweiter Ursachen — erinnern wir uns nur an

das, was oben gesagt wurde von den causae executrices —1 und
deshalb ist alles, was in dieser Beziehung aus dem freien Willen hervorgeht,

auch eine Folge der Prädestination und kann von derselben
ebensowenig unterschieden werden als das, was aus der ersten und
was aus der zweiten Ursache stammt. 1

1 Inst. Chr. III, 22, 2 : Quod additur : luisse electos, ut essent .sancti, errorem
aperte réfutât qui electionem ex praescientia deducit : quando reclamat Paulus
quiequid virtutis in hominibus apparet, electionis esse effectum. Jam si causa
superior quaeritur, respondit Paulus, Deum ita praedestinasse et quidem pro
voluntatis suae beneplacito.

2 Ibid. Sect. 3 : Die enim, Quoniam futuros praevidit sanetos, ideo
elegit : et ordinem Pauli invertes. Sic ergo colligere tuto potes. Si elegit nos ut
sancti essemus, non elegit quia futuros tales praevidebat. Pugnant enim inter se
haec duo, habere pios ab electione ut sancti sint, et ad eam ratione operum
pervenire.

3 Ibid. sect. 6 (cfr. III, 21, 5).
4 S. Th. I, 23, 5 : Manifestum est autem quod id quod est ex gratia, est prae-

destinationis effectus ; et hoc non potest poni ut ratio praedestinationis, cum hoc
sub praedestinatione concludatur. Si igitur aliquid aliud ex parte nostra sit ratio
praedestinationis, hoc erit praeter effectum praedestinationis. Non est autem



8o Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

Aus diesen Erwiderungen der beiden Theologen gewahren wir
bereits, daß die bis jetzt im großen und ganzen miteinander
übereinstimmenden Anschauungen allmählich voneinander abweichen und
in der Darlegung von Calvins und Thomas' persönlicher Ansicht,
erweckt es uns den Anschein, als ob sie sich direkt gegenüberstehen.

Thomas' persönliche Ansicht.

Nach Thomas setzt die Vorherbestimmung nicht nur eine unteilbare
Wirkung, sondern hat deren viele. Wenn man also diese vielen
Wirkungen einzeln in sich betrachtet, so ist es nicht ausgeschlossen,
daß eine Wirkung Ursache einer andern sei ; z. B. eine erste Wirkung
kann zu einer zweiten disponieren, oder eine spätere Wirkung kann
das Ziel einer frühern sein. Ausgeschlossen aber ist, daß alle Wirkungen
der Prädestination zusammen genommen, also als ein Ganzes gefaßt,
ihren Grund im Menschen haben, weil alles dasjenige, was den Menschen
auf seine ewige Seligkeit hinordnet, ein Teil der Wirkungen der
Vorherbestimmung als Ganzes ist. In diesem Sinne ist der göttliche Wille
allein die Ursache und der Grund, auf welchen die ganze Wirkung
der Vorherbestimmung als zu ihrem Ziele hingeordnet ist und aus
welchem sie als ihrem ersten Prinzip hervorgeht. Betrachtet man
aber die einzelnen Folgen in ihrem Verhältnis zu einander (wie oben

angedeutet worden), dann kann man sagen : Gott hat angeordnet,
die Seligkeit auf Grund von Verdiensten zu schenken, oder Gott hat
angeordnet, jemandem (es hängt von seinem Willen ab, wem) die
Gnade zu geben, damit er die Seligkeit verdient. 1

distinctum quod est ex libero arbitrio et ex praedestinatione, sicut nec est
distinctum quod est ex causa secunda et causa prima. Divina enim Providentia
producit effectus per operationes causarum secundarum, ut supra dictum est.
Unde et id quod est per liberum arbitrium, est ex praedestinatione.

1 Ibid : Effectum praedestinationis possumus considerare dupliciter: uno modo
in particulari ; et sie nihil prohibet aliquem effectum praedestinationis esse causam
et rationem alterius ; posteriorem quidem prioris, secundum rationem causae
finalis ; priorem vero posterioris, secundum rationem causae meritoriae, quae
reducitur ad dispositionem materiae ; sicut si dicamus quod Deus praeordinavit
se daturum alicui gloriam ex meritis, et quod praeordinavit se daturum alicui
gratiam, ut mereretur gloriam. Alio modo potest considerari praedestinationis
effectus in communi. Et sie impossibile est quod totus praedestinationis effectus
in communi habeat aliquam causam ex parte nostra ; quia quidquid est in homine
ordinans ipsum ad salutem, totum comprehenditur sub effectu praedestinationis,
etiam ipsa praeparatio ad gratiam. cfr. S. c. Gent. III, 163 ; de Verit. q. 6 ; art. 2 ;

1 Sent. 41, i, 3.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 8l

Calvins persönliche Ansicht.

Calvin widerspricht dem Aquinaten, den er hier mit Namen nennt,
ausdrücklich. Es scheint aber, daß er die Lehre von Thomas nicht
dessen eigenen Werken entnehmen konnte, sondern sich mit einer

ungenauen Wiedergabe derselben begnügen mußte. Nur so ist es zu

erklären, daß er gegen dessen Ansicht geltend machen kann, die

Vorherbestimmung zur Seligkeit müsse eher der Grund sein für die

Prädestination zu den Verdiensten, als umgekehrt : gerade das setzt
ja Thomas mit Rücksicht auf die Zielursächlichkeit voraus.

Um das besser zu veranschaulichen, stellen wir die Texte beider

Theologen einander gegenüber. So zeigt sich klar, wie Thomas das

eine Mal das nicht sagt, was Calvin ihm vorwirft, und wie er ein
anderes Mal gerade das lehrt, was Calvin gegen ihn anführt.

CALVIN :

Inst. Chr. III, 22, 9 :

Ac ne illam quidem Thomae

argutiam moramur, praescientiam
meritorum non ex parte quidem
actus praedestinantis esse praedesti-
nationis causam :

Ex parte autem nostra quodam-
modo sic vocari posse,

nempe secundum particularem
praedestinationis aestimationem,

THOMAS :

S. Th. I, 23, 5 :

Dictum est autem supra quod
non est assignare causam divinae
voluntatis ex parte actus volendi ;

sed potest assignari ratio ex parte
volitorum, in quantum scilicet
Dens vult esse aliquid propter
aliud. Nullus ergo fuit ita insanae

mentis, qui diceret mérita esse

causam divinae praedestinationis
ex parte actus praedestinantis. Sed

hoc sub quaestione vertitur, utrum
ex parte effectus praedestinatio
habeat aliquam causam. Et hoc

est cjuaerere, utrum Deus prae-
ordinaverit se daturum effectum

praedestinationis alicui propter
mérita aliqua

Dicendum est ergo quod effectum

praedestinationis considerare

possumus dupliciter. Uno modo in
particulari ; et sie nihil prohibet
aliquem effectum praedestinationis

Divas Thomas.



82 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

ut quum dicitur Deus praedestinare
homini gloriam ex meritis, quia
gratiam ei largiri decrevit, qua
gloriam mereatur.

Quum enim- nihil in electione
nisi meram bonitatem velit nos in-
tueri Dominus, si quis plus aliquid
prospicere hic cupiat, praepostera
erit affectatio.

Quodsi certare subtilitate libcat,
non deest quo istam Thomae

argutiolam retundamus. Ipse con-
tendit, gloriam electis quodam-
modo praedestinari ex meritis :

quia gratiam illis praedestinat
Deus, qua gloriam mereantur.
Quid si contra excipiam, praedesti-
nationem ad gratiam electioni ad

vitam subservire esseque eins veluti

esse causam et rationem alter ius ;

posteriorem quidem prioris, secundum

rationem causae finalis ; prio-
rem vero posterioris, secundum
rationem causae meritoriae, quae
reducitur ad dispositionem ma-
teriae ; sicut si dicamus quod Deus

praeordinavit se daturum alicui
gloriam ex meritis, et quod
praeordinavit se daturum alicui
gratiam, ut mereretur gloriam. Alio
modo potest considerari praedesti-
nationis effectus in communi. Et
sie impossibile est quod totus prae-
destinationis effectus in communi
habeat aliquam causam ex parte
nostra ; .quia quidquid est in
homine ordinans ipsum in salutem,
totum comprehenditur sub effectu

praedestinationis, etiam ipsa prae-
paratio ad gratiam. Neque enim
hoc fit nisi per aitxilium divinum ;
secundum illud : Converte nos,
Domine, ad te, et convertemur.
Habet tarnen hoc modo praedesti-
natio ex parte effectus pro ratione
divinam voluntatem, ad quam totus
effectus praedestinationis ordina-
tur ut in finem, et ex qua procedit
sicut ex principio primo movente.

S. Theol. I, 24, 2 ad 3 :

Vita gratiae non habet ratiom

finis, sed rationem eius quod <



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 83

pedissequam gratiam iis prae-
destinari quibus gloriae possessio
iam diu assignata sit : quia in
lustificationcm ex eleetione fiiios
suos adducere Domino placeat.
Ende enim sequitur, praedesti-
nationem gloriae causam potius
osse praedestinationis gratiae,
quam e converso.

Sed valeant haec certamina, ut
sunt supervacua inter cos qui satis

sapientiae sibi in verbo Dei ducent.
Vere enim illud ab Ecclesiastico

scriptore olim dictum fuit, qui Dei
electionem meritis assignant eos

plusquam oportet sapere.

ad finem. Unde ad vitam gratiae
non dicitur aliquis eligi nisi in
quantum vita gratiae ordinatur ad,

eloriam.

S. Th. I, 23, 5 ad 3:
Voluit igitur Deus in hominibus

quantum ad aliquos, quos prae-
destinat suam repraesentare boni-
tatem per modum misericordiae,

parcendo ; et quantum ad aliquos

quos reprobat, per modum iusti-
tiae, puniendo. Et haec est ratio

quare Deus quosdam eligit et

quosdam reprobat. Et banc causam

assignat Apostolus dicens : Vo-
lens Deus ostendere iram etc. Sed

quare hos elegit in gloriam et illos

rcprobavit, non habet rationem nisi
divinum voluntatem

Außerdem setzt Calvin in seiner Widerlegung voraus, daß die
Verdienste als Grund der göttlichen Auserwählung bezeichnet werden 1 (und
in diesem Falle würden sie als Grund der Gesamtwirkungen der
Prädestination betrachtet), während doch bei Thomas, wie wir gesehen,
die Verdienste in diesem Sinne nicht Grund der Vorherbestimmung
sind. 2

Dieser Unterschied, daß Calvin jede Ursächlichkeit der Verdienste
mit Rücksicht auf die Prädestination verwirft (c'est cette prétention
au mérite qui irrite Calvin, qui le met hors de lui » 3), während Thomas

1 Inst. Chr. III, 21, i ; III, 22, 3. 5. 9; Conf. de foy C. R. XXXVII, 756.
(E. A. 93 a).

2 S. Th. I-II no, 1 in fine.
3 Doumergue IV, 368.



84 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

eine disponierende Ursächlichkeit gelten läßt, ist zu tiefgreifend, als daß

er bloß auf einer falschen Darstellung beruhen könnte. Und es ist
das der eigentliche Grund, weshalb die Ansichten beider Theologen
tatsächlich nicht, wie es den Anschein haben könnte, einander kreuzen,
sondern aneinander vorbeigehen.

Gerade diese Frage über das Verdienst der guten Werke zeigt,
wie denselben Termini oft ganz andere Begriffe entsprechen. Eben
hier werden aus scheinbar gleichen Prinzipien zwei ganz entgegengesetzte

Folgerungen gezogen. Calvin und Thomas gehen aus von
dem Grundsatz, daß alles, was in den menschlichen Werken Lob
verdient, aus Gottes Gnade stammt und wir nichts davon uns
selbst zuschreiben dürfen. Calvin schließt daraus : « Wenn wir das in
Wahrheit und Ernst erkennen, so schwindet nicht nur jedes Vertrauen
auf unser Verdienst, sondern überhaupt jeder Gedanke daran. »1

Thomas hingegen lehrt, daß die guten Werke gerade deswegen mit
voller Ebenbürtigkeit das ewige Leben verdienen. 2

Der Gegensatz dieser beiden Schlußfolgerungen ist aber bei

genauerem Zusehen schon im Ausgangspunkte enthalten. Der Satz

nämlich : « Alles, 'was in den menschlichen Werken Lob verdient, stammt

aus der göttlichen Gnade », setzt die ganze Lehre vom Sündenfall Adams
und von der Erlösung in Christus voraus.

Wollen wir uns also eine richtige Auffassung bilden inbezug auf
einen der wichtigsten Punkte in der Prädestinationslehre beider
Theologen, d. h. inbezug auf das Verhältnis zwischen Verdiensten
und Auserwählung, so ist es unbedingt notwendig, auch oben genannte
Lehre wenigstens in ihren Hauptzügen zu betrachten. Nur so werden
wir verstehen, wie Thomas und Calvin, mit der nämlichen
Folgerichtigkeit fortschreitend, zu voneinander so stark abweichenden
Konklusionen kommen.

1 Inst. Chr. III, 15, 3 : Gratiam Dei esse non dubium est quiequid in operibus
est quod laudem meretur ; nullam esse guttam quam proprie nobis adscribere
debeamus ; id si révéra serioque agnoseimus, evanescit quaelibet meriti non fiducia
tantum, sud opinio

2 S. Th. I-II, 114, 3 : Si consideretur secundum substantiam operis et
secundum quod procedit ex libero arbitrio, sic non potest ibi esse condignitas
si autem loquamur de opere meritorio secundum quod procedit ex gratia Spiritus
Sancti, sic est meritorium vitae aeternae ex condigno.



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 85

3. Der Grund des Gegensatzes.

Die Folgen des Sündenfalles.

Worin die Sünde Adams auch immer bestanden haben mag —
wir brauchen uns nicht eigens damit zu befassen — so war sie jedenfalls

nach Calvin für Adam selber wie auch für alle seine Nachkommen
von den traurigsten Folgen begleitet. An Stelle der Weisheit, Tugend,
Heiligkeit, Wahrheit, Gerechtigkeit des Urzustandes traten Blindheit,
Ohnmacht, Unreinheit, Eitelkeit und Ungerechtigkeit. 1 Die
übernatürlichen Gaben, wie Glaube, Liebe zu Gott und zum Nächsten,
Streben nach Heiligkeit und Gerechtigkeit, wurden zerstört, der
Reichtum des Geistes und Herzens ah natürlichen Gaben ging
verloren. 2 Infolge der Sünde Adams wurde die Natur des Menschen
nicht nur ohnmächtig zum Guten, sondern so fruchtbar an allem Bösen,
daß sie ohne dieses gar nicht mehr sein kann. 3 Ohne den Geist Gottes
zu lästern 4 und der allgemeinen Ansicht zu widersprechen 5, darf aber

nicht in Abrede gestellt werden, daß die menschliche Vernunft kraft
göttlicher Gnade noch gar vieles vermag inbezug auf die res terrenae,

dasjenige nämlich, was nicht Gott und sein Reich, die wahre Gerechtigkeit

und die Seligkeit des zukünftigen Lebens, sondern das gegenwärtige
Leben betrifft, wie Politik, Ökonomie, Technik und freie Künste. 6

Ja, Calvin spricht hierüber so begeistert-, daß es nicht übertrieben ist,
Wenn gesägt wird : <1 Calvin a fait un splendide éloge. >>

7 Und in diesem
Sinne darf Doumergue auch versichern, daß nach Calvin durch die
Sünde jedenfalls nicht die ganze Natur verdorben ist. 8

1 Inst. Chr. II, 1, 5 : Postquam obliterata fuit caelestis imago, non solus
sustinuit hanc poenam, ut in locum sapientiae, virtutis, sanctitatis, veritatis,
iustitiae (quibus ornamentis vestitus fuerat) teterrimae cederent pestes, caecitas,
impotentia, impuritas, vanitas, iniustitia : sed iisdem quoque miseriis implicuit
suam progeniem, ac immersit. Haec est haeriditaria corruptio, quam peccatum
originale veteres nuncuparunt.

2 Inst. Chr. II, 2, 12.
:i Inst. Chr. II, 1,8: Non enim natura nostra boni tantum inops et vacua

est, sed malorum omnium adeo fertilis et ferax, ut otiosa esse non possit.
4 Inst. Chr. II, 2, 15.
5 Inst. Chr. II, 2, 12.
6 Inst. Chr. II, 2, 13.
7 Lichtenberger II, 548.
8 1. c. IV, 149.



86 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

x\ber inbezug auf die res caelesles 1, d. i. die reine Gotteserkenntnis,
den Sinn für wahre Gerechtigkeit und die Geheimnisse des Himmelreiches

ist unsere Vernunft talpis caecior. 2 Wie sollten denn Gottes
Eigenschaften erkannt werden können von einer Vernunft, die mittels
ihres Scharfsinnes die Wahrheit in Lüge verkehrt und deshalb, was
Religion und Glaube von Wahrheit und Licht uns bieten, nur zu
fälschen vermag 3

Vor allem jedoch lastet das Joch der Sünde auf dem Willen, und
zwar so sehr, daß er aus seinen natürlichen Kräften das Gute weder
anzustreben, noch zu verlangen imstande ist. 4 Calvin teilt ihm
allerdings, wie er selber sagt, das natürliche Vermögen zu, etwas
gutzuheißen oder abzuweisen, zu wollen oder nicht zu wollen, anzustreben
oder ihm zu widerstehen. Allein das bedeutet : Gutheißen der
Eitelkeit, Abweisen des einzig wahren Gutes, Wollen des Bösen,
Nicht-Wollen des Guten, Anstreben des Lasters, Widerstehen der
Gerechtigkeit. 5

Dieser Lehre, daß alle Begierden des Menschen böse und sündhaft
sind, weil sie aus einer verdorbenen Natur stammen 8, scheint die
Tatsache zu widersprechen, daß sich auch bei den Heiden Tugenden
finden. Allein diese Tugenden darf man nicht zu hoch einschätzen.
An und für sich sind sie iure commendabiles und als solche spezielle

göttliche Gnaden : betrachtet man sie aber von ihrer subjektiven Seite,
so kann, da sie aus der verdorbenen Natur und aus bösen Motiven
hervorgehen, ihre Sündhaftigkeit nicht bestritten werden. 7

1 Inst. Chr. II, 2, 13.
2 1. c. Sect. 18.
3 De occ. Dei prov. C. R. XXXVII, 313 (E. A. 646 a) : Qualis autem sit

Deus, quomodo ratio definiet, quae sua perspicatia nihil aliud potest quam,
veritatem in mendacium vertendo, adulterare quicquid intelligentiae et lucis habet
vera religio et fides, cfr. Inst. Chr. II, 2, 25 ; adv. Pigh. C. R. XXXIV, 320. (E. A.
147 b).

4 Inst. Chr. II, 4, 1 ; 2, 27 ; adv. Pigh. C. R. XXXIV, 257-258. (E. A. 125 b).
5 Inst. Chr. II, 5, 14: In naturales hominis facultates referimus, approbare,

respuere, velle, nolle : eniti, resistere : nempe approbare vanitatem, respuere
solidum bonum, velle malum, nolle bonum : eniti ad nequitiam, resistere iustitiae.

6 Inst. Chr. II, 2. 12 : sic voluntas, quia inseparabilis est ab hominis
natura, non periit : sed pravis cupiditatibus invineta fuit, ut nihil rectum appetere
queat. — Inst. Chr. III, 3, 12 ; Omnes hominum cupiditates malas esse docemus et
peccati reas peragimus ; non quatenus sunt naturales, sed quia inordinatae, inor-
dinatas autem esse, quia ex natura corrupta et polluta nihil puri nec sinceri prodire
potest.

7 Inst. Chr. II, 3, 4 : quia, ut praestantissimus quisque fuit, eum semper
impulit sua ambitio (qua labe foedantur omnes virtutes, ut coram Deo gratiam



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 87

Wenn Thomas Wesen und Folgen des « peccatum originale » untersucht,

so tut er es im Hinblick auf die ursprüngliche Gerechtigkeit.
In diesem Zustande war Adams Vernunft Gott unterworfen, die
niedern Kräfte der Vernunft, der Leib der Seele. 1 All das konnte aber

nicht auf natürlichen Prinzipien beruhen : wir brauchen ja nur an die

Zusammensetzung des Leibes aus einander so entgegengesetzten
Elementen zu denken, an die verschiedenen sentitiven Kräfte, von denen

jede ihr eigenes Objekt gar oft im Widerspruche mit der Vernunft
anstrebt. 2 Sind die genannten Gaben auch der Würde der menschlichen

Natur, d. h. der Seele 3 angemessen, so hat sie doch Gott zur
Natur Adams (und deshalb auch zu der aller seiner Nachkommen 4)

eigens hinzugefügt. 5 Diese von Gott zur Natur hinzugefügten und

infolgedessen außernatürlichen Gaben wurzelten in einer übernatürlichen
Gabe Gottes, nämlich in der heiligmachenden Gnade. 6 Sie ist nach

Thomas' Lehre das alle Verhältnisse der Natur überragende Prinzip,
durch welches der Mensch, nicht wesenhaft, sondern der Ähnlichkeit nach7

omnem amittant) pro niliilo (lucendum est, quicquid laude dignum apparet in
hominibus profanis. cfr. 1. c. II, 3, 3 ; III, 14, 2-3 ; III, 7, 2 ; De aet. Dei praed.
C. R. XXXVI, 324 (E. A. 615 b).

1 S. Th. I, 95, i ^ Erat enim haec rectitudo secundum hoc quod ratio sub-
debatur Deo, rationi vero inferiores vires, et animae corpus ; S. Th. I-II, 82, 3.

2 Comp. Theol. c. 186 : Non enim hoc erat ex natura corporis, si eius com-
ponentia considerentur, quod in eo dissolutio sivc quaecumque passio vitae
repugnans locum non haberet, cum esset ex contrariis elementis compositum.
Similiter etiam non erat ex natura animae quod vires etiam sensibiles absque
repugnantia rationi subiicerentur ; cum vires sensibiles naturaliter moveantur in
ea quae sunt delectabilia secundum sensum, quae multoties rectae rationi
repugnant. cfr. Rom. 5 : 3.

3 S. Th. I. 97, 1 ; I, II, 85, 6 ; Comp. Theol. C. 152, 186 ; Rom. cap. 5, lect. 3.
4 /. Kors, La Justice Primitive et le Péché Originel d'après S. Thomas.

(Kain 1922) p. 130 etc.
5 S. Th. I, 100, 1 : Iustitia autem originalis, in qua primus homo conditus

fuit, fuit accidens naturae speciei non quasi ex principiis speciei causatum, sed

tantum sicut quoddam donum divinitus datum toti naturae. Ibid. 97, i ; 94, i ;

95, i ; 102. 4.
6 S. Th. I, 100 ad 2 : Sed cum radix originalis iustitiae, in cuius rectitudine

factus est homo, consistât in subiectione supernaturali rationis ad Deum, quae
est per gratiam gratum facientem

7 S. Th. I-II, no, 4: Sicut enim per potentiam intellectivam homo participât

cognitionem divinam per virtutem fidei, et secundum potentiam voluntatis
amorem divinum per virtutem charitatis : ita etiam per natu ram animae participât
secundum quamdam similitudinem naturam divinam per quamdam regenerationem
sive recreationem.



88 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

der göttlichen Natur teilhaftig 1 und damit befähigt wird, Werke von
übernatürlichem Wert zu verrichten. 2

Darin stimmt Thomas mit Calvin überein, daß die Erbsünde
mehr bedeutet als eine bloße Zerstörung der ursprünglichen Gerechtigkeit.

3 Wie die Krankheit nicht bloß privativ den Mangel an Gesundheit,
sondern auch positiv eine Disharmonie der Dispositionen des Körpers
besagt, so ist nach Thomas' Ansicht die Erbsünde außer dem Verlust
der ursprünglichen Gerechtigkeit — im Wesen der Seele selbst 4 —
eine aus diesem Verluste folgende üble Disposition der Kräfte unserer
Seele. 5 Daher finden wir bei ihm Ausdrücke wie inordinata dispositio,
habitus corruptus. 6 « Cette distinction entre le siège propre du péché
héréditaire et les puissances qui en sont infectées, témoigne une fois

encore que le péché originel comme faute de nature, n'est pas le

désordre formel des puissances, mais ce désordre radical de la nature
qui vient de la privation de la justice originelle. Par voie de

conséquence, les puissances issues d'une telle nature, ne sont plus
subordonnées l'une à l'autre. » 7

Da Thomas, wie er selber bezeugt, natürlich in einem doppelten
Sinne faßt, nämlich als «aus den Naturprinzipien hervorgegangen»,
und als «angemessen, übereinstimmend mit der Natur»8, so kommt

1 S. Th. I-II, no, 3-4; 112, i ; 114, 3 ; ibid. III, 2, 10 ad 1 ; 3, 4 ad 3 ;

62, 1-2.
2 S. Th. I. 110, 2: Multo igitur magis, Ulis quos movet (Deus) ad conse-

quendum bonum supernaturale aeternum, infundit aliquas formas, seu qualitates
supernaturales secundum quas suaviter et prompte ab ipso moveantur ad bonum
aeternum consequendum : et sie donum gratiae qualitas quaedam est.

3 Inst. Chr. II, i, 8 : Quare, qui peccatum originale definierunt carentiam
iustitiac originalis, quam inesse nobis oportet, quamquam id totum complectuntur,
quod in re est, non tarnen satis significanter vim atque energiam ipsius expresserunt.
Non enim natura nostra boni tantum inops et vacua est, sed malorum omnium
adeo fertilis et ferax, ut otiosa esse non possit.

4 S. Th. I-II, 83, 1.
5 S. Th. I-II, 82, r ad 1 : Sicut aegritudo corporalis habet aliquid de pri-

vatione in quantum tollitur aequalitas sanitatis, et aliquid habet positive, scilicet
ipsos humores inordinate dispositas ; ita etiam peccatum originale habet priva-
tionem originalis iustitiae, et cum hoc inordinatam dispositionem partium animae.
Unde non est privatio pura, sed est quidem habitus corruptus.

6 S. Th. I-II, 82, 1.
7 Kors, 1. c. 160.
8 S. Th. I-II, 6, 5 ad 2 : Sicut naturale dicitur quod est secundum inclina-

tionem naturae, ita Dicitur autem aliquid naturale dupliciter : uno modo

quia est a natura sicut a prineipio activo alio modo secundum prineipium
passivum, quia scilicet est innata inclinatio ad recipiendum actionem a prineipio
extrinseco



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 89

es vor, daß er Ausdrücke gebraucht wie vulneratio naturae, languor
naturae ', obschon, wie gesagt, nach seiner Ansicht die menschliche
Natur ihren konstitutiven Prinzipien nach durch die Erbsünde nicht
zerstört worden ist.

Daraus ergibt sich, daß nach Thomas die menschliche Vernunft
in ihrer Tätigkeit nicht bloß auf das Gebiet der res terrenae beschränkt
ist. Im Gegensatz zu Calvin lehrt er vielmehr, daß dieselbe mit Bezug
auf die Erkenntnis Gottes aus seinen Werken 2 und infolgedessen auch

mit Bezug auf die aus dieser Erkenntnis abgeleitete Sittenlehre, ihre
natürlichen Kräfte bewahrt hat. 3

Der Lehre Calvins also, wie sie oben dargelegt worden und wie
sie Bavinck treffend formuliert hat : « Es gibt keine eigene theologia
naturalis, die ohne jede Offenbarung vom Menschen aus der
vernünftigen Beobachtung der Welt abgeleitet werden könnte » 4, kann
Thomas nicht beipflichten.

Merkwürdig ist, wie beide Theologen ihre Theorie auf die Praxis
anwenden.

Calvin theologisiert « by using exposition where the Angelic Doctor
syllogizes ». 5 Obschon Calvin auch nicht ohne jede Beweisführung
auskommen kann, so ist es doch wahr, daß seine «arguments empkwed
are always ostensibly grounded on Scripture, the autority of which

rests not upon fallible human reasoning, but on the eternal persuasion
of the Holy Spirit ».

6

Auch Thomas stützt sich auf die Heilige Schrift, die kirchlichen
Entscheidungen und die Autorität anderer Schriftsteller. Ja, es heißt

von ihm mit Recht : « Das biblisch-positive Element tritt in seinen

Werken viel bedeutsamer und mehr im rechten Gleichmaß mit der

Spekulation hervor, als bei den Theologen der spätem Scholastik. »
7

Nichtsdestoweniger kommt bei ihm der Philosophie eine große Rolle zu.
Calvins Auffassung begegnet uns wiederum bei Bavinck, wenn er

sagt, daß die Gottesbeweise uns nur zu einer Ursache der Welt führen,

1 S. Th. I II. 85, 3 ; ibid. I II, 82, 1.
2 Vgl. Calvins Ansicht über die angeborene Gotteserkenntnis (Inst. Chr. 1,

3) mit Thomas diesbezüglichen Ausführungen (S. Th. I, 2, 1 und S. c. Gent. I, 10).
3 S. Th. I, 2, 2 : ibid. I-II, 109, 1 ; S. c. Gent. I, 12.
4 Bavinck II, 52 : « Er is geen afzonderlijke theologia naturalis, die buiten

alle openbaring orn door den mensch uit de denkende beschouwing der wereld
zou kunnen verkregen worden. » cfr. Inst. Chr. I, 6 ; ibid. II, 12, 18—19.

5 The Cath. Encvclop. (New York-Freiburg i. Br. 1907-1918) III, 198.
6 Ibid.
7 Mausbach, in Wetzer und Weite's Kirchenlexikon XI, 1647.



90 Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

die aus sich selbst bestellt und deshalb unendlich, ewig, absolut ist,
daß damit aber nicht entschieden ist, ob diese Ursache auch
transzendent oder nur immanent ist, ob sie persönlich oder unpersönlich,
bewußt oder unbewußt ist. 1 Thomas' Ansicht aber ist in den Worten
de Groot's ausgedrückt : « Die Erkenntnis der Wahrheit, daß Gott
die erste Ursache und darum das aus sich selbst bestehende Wesen

ist, eröffnet uns notwendig die Vollkommenheiten, die in diesem Wesen
beschlossen sind, daß es nämlich unkörperlich und absolut einfach,
ohne jede Zusammensetzung ist, daß es absolut vollkommen, gut,
unendlich, unveränderlich, ewig, einzig ist, so daß neben ihm, dem
Allerhöchsten, kein anderer ist oder sein kann. »

2 Wie aber dieser
Gott übernatürlicher Weise in sich selbst ist, weiß auch Thomas nur
aus der Offenbarung. 3

Außerdem ist nach Thomas die Offenbarung notwendig für eine
vollkommene und allgemeine natürliche Gotteserkenntnis. Wir finden
eine deutliche Parallele zwischen ihm und Ca-Ivin, wenn beide sagen,
daß ohne die Offenbarung nur wenige und zudem mit viel Mühe und
vielen Irrtümern zur Gotteserkenntnis gelangen. 4

1 Bavinck 3 II, 61 « tot een oorzaak der wereld, die van Zichzelve bestaat,
en dus oneindig, eeuwig, absoluut is, — of die oorzaak nu ook transcendent of
alleen immanent is, of ze persoonlijk dan wel onpersoonlijk, bewust of onbewust
is, is hiermede volstrekt niet beslist. »

2 De Groot, Denkers van onzen tijd (Leiden 1918), p. 56 : « de erkende
waarheid, dat God de eerste Oorzaak, dus het uitzichzelfbestaande Wezen is,
doet ons noodzakelijkerwijze besluiten tot de uitmuntendheid, die in zulk een
Wezen besloten ligt, als onstoffelijk en volstrekt enkelvoudig zonder eenige
samengesteldheid ; als algeheel volmaakt ; als goed, oneindig, onveranderlijk,
eeuwig, eenig, zoodat er naast Hern, den Allerhoogste geen andere is of zijn kan.

3 S. Th. I, 12, 12.
4 S. Th. II-II, 2, 4 : Necessarium est homini accipere per modum fklei non

solum ea quae sunt supra rationem, sed etiam ea quae per rationem cognosci
possunt Scientia enim ad quam pertinet probare Deum esse, et alia huius-
modi de Deo, ultimo hominibus addiscenda proponitur, praesuppossitis multis
aliis scientiis ; et sic nonnisi post multum tempus vitae suae liomö ad Dei
Cognitionen! perveniret Multi in studio scientiae proficere non possunt
qui omnino Dei Cognitionen! fraudarentur.

Ratio humana in rebus divinis est multum deficiens. Cuius Signum
est, quia philosophi de rebus humanis naturali investigatione perscrutantes in
multis« erraverunt, et sibi ipsis contraria senserunt

Inst. Chr. II, 2, 18 : Equidem non inlfcior, sparsim quaedam apud philosophos
de Deo legi scite et apposite dicta ; sed quae vertiginosam quandam imaginationem
semper resipiant sed ita viderunt, quae videbant, ut tali intuitu minime
ad veritatem dirigerentur nedum pertingerent Praeterea illae veritates
guttulae, quibus libros tamquam fortuito aspergunt, quot et quam portentosis
mendaeiis sunt inquinatae



Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin 91

Viel weiter aber weichen die Ansichten beider Theologen
voneinander ab bezüglich dessen, was der Mensch im Zustande der

gefallenen Natur noch zu tun vermag.
In folgerichtiger Weiterführung seiner Auffassung von der

übernatürlichen Gabe (donum supernaturale), dem Prinzip, vermittels dessen

der Mensch Werke von übernatürlichem Wert zu verrichten imstande
ist, unterscheidet Thomas zwischen übernatürlich und natürlich guten
Werken. Durch den Verlust der übernatürlichen Gabe ist der Mensch
in der übernatürlichen Ordnung ohnmächtig geworden ; er vermag
deshalb aus eigener Kraft nicht mehr Gott über alles zu lieben und auf
ihn alle seine Werke hinzuordnen 1

; aber es wäre nach Thomas verfehlt,
daraus auf die vollständige Unfähigkeit zu natürlich guten Werken zu
schließen 2. Infolge des Verlustes der außernatürlichen Gaben jedoch,
d. h. der oben genannten Harmonie unter den verschiedenen
Seelenvermögen, ist der Mensch dem Einflüsse der Leidenschaften mehr
unterworfen 3, so daß er sich nur auf kurze Zeit (per aliquod tempus)
der Sünde enthalten und nicht ohne Gottes Hilfe beharren kann. Und
hat er einmal gefehlt, so werden andere Sünden einander rascher folgen 4,

da durch jede Sünde des Menschen individuelle Natur mehr geschwächt
wird. 5

Während so nach Calvin bei den in Adam gefallenen Menschen

von Tugend gar nicht die Rede sein kann, ja jede menschliche Tat
subjektiv schlecht ist, lehrt Thomas vielmehr, daß auch der gefallene
Mensch sittlich gute Werke verrichten, sogar Tugenden besitzen kann,
wenn auch ohne Anrecht au/ das ewige Leben. Denn darin stimmen
Thomas und Calvin miteinander überein, daß seit der Sünde Adams
kein Menschenwerk für die himmlische Belohnung inbetracht kommt,
außer um der Verdienste Christi willen.

Aus der Erklärung nun, wie wir an denselben Anteil haben, ergibt
sich die endgültige Lösung der gestellten Frage. (Fortsetzung folgt.)

1 S. Th. I II, 109, 3.
2 S. Th. II-II, 10, 4 : Unde manifestum est quod infidèles non possunt

operari bona opera meritoria ; tarnen bona opera ad quae sufficit bonum naturae,
aliqualiter operari possunt. Unde non oportet quod in omni opere peccent. Ibid.
ad 3 : Per infidelitatem non corrumpitur totaliter in infidelibus ratio naturalis,
quin remaneat in eis aliqua veri cognitio, per quam facere possunt aliquod opus
de genere bonorum, cfr. ibid. 23, 7 ; ITI, 109, 2, de Malo q. 2, art. 5 ad 7.

3 Vgl. hiezu u. a. S. Th. I-II, 10, 3 ; ibid. 17.7.
4 S. Th. I-II, 109, 8.
5 S. Th. I-II, 85, 1-2 ; de Malo q. 2, art. 11-12.


	Die Prädestinationslehre bei Thomas von Aquin und Calvin

