
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Das Papsttum nach F. Heiler

Autor: Schultes, Reginald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Papsttum nach F. Heiler.

Von P. Reginald M. SCHULTES O. P.

Ohne Zweifel gipfelt die ganze Organisation der katholischen Kirche
im Papsttum. Viele identifizieren auch ohne weiteres Papsttum und
Katholizismus. Es ist darum nicht befremdend, daß Heiler sich in
seinem Werke « Der Katholizismus » in besonderer Weise mit dem

Papsttum beschäftigt. Nachdem wir in einem ersten Artikel die

Anschauungen Heilers über die Wesensmerkmale der katholischen
Kirche geprüft («Divus Thomas» 1925, p. 348-359), wollen wir nun,
wie bereits angekündigt, Heilers Beurteilung des Papsttums
untersuchen, auch hier uns bestrebend, auf das der ganzen Frage zugrunde
liegende Problem einzugehen. Die Wichtigkeit und Aktualität der

Frage leuchtet wohl ein.

Die historische Auffassung Heilers.

Protestantismus und Modernismus verneinen die unmittelbare
Einsetzung der Kirche und des Papsttums durch den historischen
Christus. Deswegen tritt an sie die schwere Frage heran über die

Entstehung der katholischen Kirche. G. Krüger schreibt darüber :

« Die Frage, wie die katholische Kirche dieses mächtige Wesen

entstanden ist gehört zu den Rätseln, die die Forschung
erst langsam zu lösen vermocht hat » (Dreieinigkeit, 17). Bekanntermaßen

ist aber die Lösung des « Rätsels » keineswegs übereinstimmend.
Heiler zieht die modernistische Auffassung vor.

Nach Heiler wäre die katholische Kirche folgendermaßen
entstanden. «Der geschichtliche Jesus, der vom Glauben an die Nähe
des Endreiches beseelt war, kann mit den Institutionen, Riten und
Dogmen der späteren Kirche :n keinen unmittelbaren Zusammenhang
gebracht werden» (p. 278 ; 17 ff.). Die juridisch-hierarchische Organisation

de Kirche trete aber bereits in der jerusa'emischen Urgemeinde
auf : « die zwölf Apostel erscheinen allenthalben in der
Apostelgeschichte als Träger göttlicher Autorität» (p. 279).



56 Das Papsttum nach F. Heiler

Heiler erklärt diese Tatsache folgendermaßen : « Es war
selbstverständlich, daß sie (die Apostel) als die Abgesandten des Messias, als die
Herolde des Gottesreiches, als die zum eschatologischen Richteramt
Prädestinierten, die autoritative Führung der jungen Christengemeinde
übernahmen. Genau so wie diese Gemeinde (von Jerusalem) eine Antizipation

der großen eschatologischen Reichsgemeinde war, so waren auch
diese kirchlichen Vollmachten eine Vorwegnahme jener richterlichen
Vollmachten, die Jesus den Zwölfen feierlich verheißen hatte. Da die Apostel
diese Gewalt nicht von der neubekehrten Gemeinde empfangen hatten,
sondern vom Messias und Gottessohn selbst, ist hier im Kern der katholische
Gedanke von der göttlich gestifteten Jurisdiktion und Kanonischen Mission
der Hierarchie erkennbar. » (S. 279.)

Durch Vermittlung der von den Aposteln eingesetzten « Ältesten »

soll sich dann diese Autorität der Apostel weiter auf die kommenden
Generationen fortgepflanzt haben (p. 281). Außerdem empfing das

Kollegium der Ältesten noch im ersten Jahrhundert « eine monarchische

Zuspitzung ; aus der Schar der Presbyter trat als Führer der Gemeinde
der Bischof hervor» (p. 281). «Die große Idee der episkopalen
Hierarchie der Kirche, welche schon um die Wende des ersten
Jahrhunderts die führenden christlichen Persönlichkeiten beherrschte,
wurde zu Ende gedacht von dem afrikanischen Kirchenmann Cyprian »

(p. 282), bis um die Wende des vierten Jahrhunderts eine Zentralisierung
der Kirche einsetzte und so das Papsttum entstand.

« Der römische Bischof wurde zum episcopus episcoporum, der immer
mehr von den Rechten der Einzelbischöfe und des Bischofskollegiums
an sich riß An die Stelle des Episkopalismus der alten Kirche trat
der Papalismus des Mittelalters, der in den Canoncs des Vaticanums und
des Codex Juris Canonici seinen krönenden Abschluß erlangte. Aus dem
Bischof der vornehmsten apostolischen Gemeinde wurde schließlich
der absolutistische Monarch der gesamten Kirche, ja der gesamten Welt,
der die plenitudo potestatis besitzt und seine Machtmittel auf göttlichen
Ursprung zurückführt. » (S. 284.)

Und Petrus Heiler gibt zu : « Eine unbefangene Untersuchung
der neutestamentlichen Urkunden ergibt, daß Petrus unter den Aposteln
eine führende Stellung einnahm, und daß weite urchristliche Kreise
ihn als den princeps apostolorum verehrten» (a. a. 0.). Allein «diese

Vorrangstellung Petri geht nicht auf ein ausdrückliches Mandat des

geschichtlichen Jesus zurück, sie scheint vielmehr auf der persönlichen

Initiative und Tatkraft des Felsenapostels zu beruhen. Die
neutestamentlichen Worte, mit denen die spätere katholische Dogmatik
die Stiftung des Amtsprimates durch Jesus zu erweisen suchte, sind



Das Papsttum nach F. Heiler 57

nicht das Fundament, sondern lediglich der Reflex dieses petrinischen
Primates. Alle diese Worte sind nicht wirkliche Logien des geschichtlichen

Jesus, sondern Schöpfungen einer jüngeren christlichen
Generation, für welche der Vorsitz des Petrus im Apostelkollegium eine

unbestreitbare Tatsache war» (285). Heiler fügt noch bei, daß die alte
christliche Tradition den Primat Petri zwar als gottgewollte Größe,
nicht aber als ein zur Verfassung der Kirche gehöriges Amt betrachtet
habe (286). Speziell der Gedanke eines durch Christus gestifteten
Rechtsprimates des römischen Bischofs sei der gesamten alten Kirche unbekannt
(28g). Roms Vorzug (291) war nur, daß es eine ecclesia apostolica war,
die mehr als alle andern Apostelgemeinden als der sichere Hort der

apostolischen Überlieferung galt — so wird die Irenäusstelle, A. H.,
III, 3, 2 interpretiert —, sowie daß die ausgedehnte karitative
Wirksamkeit Rom von selbst zum Vorsitz des Liebesbundes machte

(292). Endlich folgt die Schilderung, wie die Päpste allmählig ihre
Macht auf Italien, auf das Abendland, ja auf die ganze Kirche
ausgedehnt hätten. Soweit die geschichtliche Darstellung Heilers.

Es ist hier nicht der Platz, den positiven historischen Gegenbeweis

zu führen — wir verweisen auf die katholischen Exegeten, Historiker
und Apologeten. Negativ ergibt sich indes die LTnhaltbarkeit der

Heilerschen Auffassung aus folgenden allgemeinen Erwägungen.
Vorerst stellt Heiler die modernistische historische Deutung als

die einzig anerkannte, ja mögliche auf und schiebt die katholische
historische Interpretation mit einer Handbewegung beiseite, läßt ihre
Vertreter nicht einmal zur Sprache kommen. Das ist ein böses Zeichen
für die Wissenschaftlichkeit der Behauptungen. Eine so gewaltige
Tatsache, wie die des Papsttums, kann durch die einseitigen Deutungen
einer historisch-exegetischen Schule nicht einfach entwertet werden.

Sodann hat aber die katholische Überzeugung — auch rein
historisch gesprochen — für sich das Zeugnis der Wirklichkeit, d. h.

des Lebens der gesamten katholischen Kirche. Die Millionen von
Christen, die im Laufe der Jahrhunderte in der katholischen Kirche
lebten, wissen nichts von der von Heiler behaupteten Entwicklung.
Schon die Gemeinde von Jerusalem, historisch gesprochen die Urkirche,
weiß nichts von einer « Vorwegnahme » eschatologischer Ämter, sondern
anerkennt die Apostel und die neue Kirche als Gründung Gottes, als

die ecclesia Dei, als den neuen Weg des Heiles, an Stelle der Synagoge. 1

1 Vergl. R. Schlütes, De Ecclesia catholica, art. 8 : Divina institutio Ecclesiae
probatur ex Ecclesia Apostolorum.



58 Das Papsttum nach F. Heiler

Die Bischöfe werden keineswegs als Neuschöpfung empfunden ; im
Gegenteil, jede Anwandlung von Unbotmäßigkeit wird durch die
Berufung auf ihr anerkanntes göttliches Recht zurückgewiesen. Der
Primat des römischen Bischofs findet keine prinzipielle Beanstandung
— Ausnahmen, wie bei Cyprian, erklären sich ungezwungen aus den
besondern Verhältnissen der Zeit und der Personen. Selbst die
griechische Kirche suchte ihre Trennung von Rom auf einem Umwege
zu rechtfertigen, nämlich mit der Behauptung, die römische Kirche
sei vom wahren Glauben abgefallen, so daß nun die griechische Kirche
allein die « orthodoxe » Kirche sei, wie sie sich bis auf den heutigen
Tag zu nennen beliebt. Dieses Zeugnis der durch die Jahrhunderte
lebenden Christen, die nichts von der von den Modernisten behaupteten
Entwicklung wissen, ist jedenfalls stärker als die Autorität einiger
neuzeitlicher Historiker und Exegeten.

Damit ist natürlich nicht jede « Entwicklung » geleugnet. Eine
solche wird sowohl von der katholischen Wissenschaft gelehrt, als auch
wiederum vom katholischen Leben beurkundet. Die ganze Kirchen-
geschichte zeigt uns die allmählige Entfaltung der Kirche. Besonders
das Papsttum, als einzigartige Institution in der Weltgeschichte, nahm

naturgemäß seinen Entwicklungsgang. Wir kennen auch die Phasen

und Schwierigkeiten dieser Entwicklung, bis hinauf zum Vatikanischen
Konzil und bis zu den Wirren des Modernismus. Nur ist diese

Entwicklung eine ganz andere als die von Heiler konstruierte.
In concreto beruht die ganze Geschichtskonstruktion Heilers auf

der besonders von A. Loisy aufgestellten Behauptung von der rein
eschatologischen Einstellung Christi : nach dieser hätte Jesus das nahe

Ende der Welt erwartet, hätte infolgedessen überhaupt nicht an die

Gründung eines Reiches im Sinne der katholischen Kirche denken
können, wären also alle auf eine organisierte Kirche zielenden Texte
der Evangelien unhistorisch, d. h. nicht dem historischen Christus
zuzuweisen, wären endlich Kirche und Papsttum ein Produkt der

Transfiguration, d. h. der historischen Entwicklung. Wie man sieht,
hängt in dieser Gedankenreihe alles von der Richtigkeit der Behauptung
der rein eschatologischen Erwartung Christi ab.

Nun ist aber diese Interpretation, obwohl auch von vielen
Protestanten angenommen, von katholischer Seite genügend widerlegt
worden ;

1 sie ist kein historisches Fundament ; jedenfalls dürfen

1 Vergl. z. B. B. Bartmann, Das Reich Gottes in der Schrift. Bibl. Zt. V,
Heft 4-5; Dictionnaire Apol. I, col. 1230-36 ; III, col. 1345-58; besonders aber



Das Papsttum nach F. Heiler 59

auf Grund dieser Hypothese historische Tatsachen nicht umgebogen
oder gar geleugnet werden, wie es von Seite der protestantischen und
modernistischen Dogmengeschichte geschieht.

Ferner darf historisch nichts als selbstverständlich behauptet
werden, was eine historische Umwälzung besagt : eine solche muß ihre

entsprechenden Ursachen haben. Die modernistische Kirchengeschichte
stellt aber die tiefstgehenden Veränderungen als « selbstverständlich »

hin oder behauptet sie ohne Angabe eines entsprechenden Grundes.

So findet es Heiler für « selbstverständlich », daß « die zum eschatolo-
gischen Richteramt Prädestinierten die autoritative Führung der jungen
Christengemeinde übernahmen» (279). Es ist aber im Gegenteil historisch
und ohne Angabe von Gründen unverständlich und unglaublich, daß,
ausgerechnet die Urkirchc (von Jerusalem), die ersten Christen, bei ihrer
angeblich rein eschatologischen Einstellung die Apostel als von Christus
bevollmächtigte Träger hierarchischer Gewalt anerkannt hätten. Daran
ändert auch die Bemerkung nichts, daß diese kirchlichen Vollmachten
nur eine « Vorwegnahme » jener richterlichen Vollmachten waren, die
Jesus den Zwölfen feierlich verheißen hatte (a. a. O.). Nicht weniger
widerspruchsvoll ist die Erklärung der Entstehung des (monarchischen)
Episkopates. Heiler schreibt sehr einfach : » Das Kollegium der Ältesten
empfing noch im ersten Jahrhundert eine monarchische Zuspitzung ; aus
der Schar der Presbyter trat als Führer der Gemeinde der Bischof hervor »,

so daß « die große Idee der episkopalen Hierarchie schon um die Wende
des ersten Jahrhunderts die führenden christlichen Persönlichkeiten
beherrschte» (281 f.). Eine so fundamentale Umwälzung darf nicht ohne
weiteres behauptet werden. Übrigens hat Heiler vergessen zu bemerken,
daß um die Wende des ersten Jahrhunderts der hierarchische Episkopat
bereits bestand und allseitig anerkannt war, wie der Brief des Klemens
an die Korinther und die Briefe des hl. Ignatius von Antiochien beweisen.
Wie soll ferner Petrus die Führerrollc und Vorrangstellung unter den
Aposteln seiner « persönlichen Initiative und Tatkraft » (285) verdanken
Und wie soll diese Anerkennung Petri sich auch in weiten christlichen
Kreisen durchgerungen haben Endlich ist es eine starke Zumutung,
wenn behauptet wird, die römische Kirche verdanke den Primat ihrer
karitativen Tätigkeit. Die ganze behauptete Entwicklung ist somit voller
Widersprüche, setzt Umwälzungen voraus, für die kein Grund angegeben
wird und stempelt die ersten Christen entweder zu Idioten oder Verbrechern.

Bemerkenswert ist an den Ausführungen Heilers nur, daß er,
im Gegensatz zu vielen protestantischen Dogmengeschichten, schon
in der apostolischen Zeit eine Vorrangstellung Petri und schon um

P. Lagrange O.P. in Revue bibl. III (1906), 382-411; 561-574; 561-574, und
Evangile selon saint Matthieu, 1923. Ebenso wird die Frage in allen neuern
Apologetiken behandelt.



bo Das Papsttum nach F. Heiler

die Wende des ersten Jahrhunderts eine hierarchische Verfassung
der Kirche zugibt, allerdings nicht ohne dieser Konzession die Spitze
abzubrechen.

Wir mußten auf diese geschichtlichen Konstruktionen Heilers
eingehen, weil dieser nun in der Folge die Päpste ausschließlich von
diesem erkünstelten Gesichtspunkte aus beurteilt. Das zeigt vor allem
das abscheuliche Kapitel über die «Sünden Roms» (317 ff.).

Die Wirksamkeit der Päpste nach Heiler.

Heiler schreibt : « Kein vorurteilsloser Beobachter kann die

Einzigartigkeit des kirchlichen Rechtsorganismus und seine Bedeutung für
das kirchliche Gesamtleben bestreiten. Und doch, wer tiefer blickt —
hinter die Mauern des Vatikans —, der schaut mit Kummer und
Entrüstung die furchtbaren religiös-ethischen Schäden, die dieses

politische Kirchensystem nach sich zieht ; der entdeckt, wie hier seit
Jahrhunderten böse Geister am Werke sind, die nicht Segen, sondern
Verderben über die Kirche Christi bringen. Der Papalismus mit seinen

Trabanten ist die Ursache namenlosen innern und äußern Elendes,
das seit 1200 Jahren über die Kirche gekommen ist. Unwahrhaftigkeit,
Gewissenszwang, Weltsinn und Lieblosigkeit schänden die reine, heilige,
untadelige Braut Jesu Christi» (317). Damit werden die Ausführungen
über die « Sünden Roms » eingeleitet. Kein Wort der Anerkennung
für die so segensreiche Tätigkeit der Kirche auf dem Gebiete der Religion
und der Moral, nur « religiös-ethischer Schaden », « Verderben », « namenloses

Elend »

Qui nimis probat, nihil probat, lautet ein altes Axiom. Das Bild,
das Heiler von der Kirche und dem Papsttum entwirft, die ungeheuerlichen

Anklagen, die er Rom ins Gesicht schleudert, entsprechen offenbar

keineswegs der Wirklichkeit, weder jener der Vergangenheit noch

jener der Gegenwart. Kein noch so grimmiger Gegner der katholischen
Kirche wird, wenn er noch einen Rest unbefangenen Urteils bewahrt
hat, in dem Wirken Roms das Werk « böser Geister » sehen, die Gesamtleistung

Roms als Verderben und Schändung der Kirche Christi
beurteilen. Die protestantische Polemik des XVI. Jahrhunderts hat
allerdings derart gesprochen, aber nicht auf Grund von Tatbeweisen,
sondern lediglich ein Theologoumenon aufstellend, weil sie eben das

Papsttum nicht als Stiftung Christi anerkannte. Heiler verfällt in den

gleichen Fehler, indem er das Wirken der Kirche einseitig vom



Das Papsttum nach F. Heiler 6l

modernistischen Standpunkt aus beurteilt, d. h. von der Voraussetzung
aus, daß die Lehre, Gewalt und Verfassung der Kirche Menschenwerk

gegen den Willen Gottes sei. Nur unter dieser Voraussetzung erscheint
die ganze Tätigkeit der Kirche als verderbliche Gewaltherrschaft.

Betrachten wir dagegen die Früchte der Wirksamkeit der Kiixhe
rein objektiv, so bietet sich ein ganz anderes Bild. Wir können zwei
Arten von Früchten unterscheiden, je nachdem wir vom allgemein
christlichen oder vom rein natürlichen Standpunkt ausgehen. Erstens
ist es eine unbestreitbare Tatsache, daß die katholische Kirche es ist,
durch die, unter Leitung der Päpste, der Glaube an Christus, das Leben
nach dem Evangelium Christi, mit einem Worte das Christentum,
auf der Welt unter den Völkern verbreitet wurde, festgehalten und

verteidigt — bis auf den heutigen Tag; ja gerade in der Gegenwart
zeigt es sich immer deutlicher, daß allein die katholische Kirche der

Hort christlichen Glaubens und christlichen Lebens ist, während der
Modernismus und Protestantismus Schrittmacher für den Abfall
von christlichem Glauben und christlichem Leben sind. Zweitens ist
es ebenso unbestreitbare Tatsache, daß auch vom Standpunkte der
rein natürlichen Moral die katholische Kirche zu jeder Zeit Sitte und
Recht sowohl theoretisch gelehrt und verteidigt als auch praktisch
effektiv durchgesetzt hat — auch hier ist gerade die Gegenwart
wiederum der beste Zeuge ; während der Modernismus und Protestantismus

sowohl theoretisch wie praktisch ein Stück auch der natürlichen
Moral nach dem andern preisgegeben haben und noch preisgeben.
Das ist das charakteristische Merkmal der Wirksamkeit der Kirche
und der Päpste, das göttliche Siegel ihrer göttlichen Sendung, verstärkt
noch durch andere göttliche Zeichen, nämlich durch Charismata
(Wunder). Die Protestanten wenden zwar ein, daß die Kirche allerdings
den christlichen Glauben verbreitet, aber verdorben habe. Indessen
verlassen sie damit das Gebiet der Tatsachen und verteidigen sich

mit einer Selbstbehauptung. Wie wäre es auch möglich, daß
ausgerechnet ein verderbtes Christentum den Glauben an Christus und
christliches Leben wirksam zu verbreiten und zu erhalten vermöchte
Der Modernismus erhebt die gleiche Schwierigkeit, nur begründet
er sie in anderer Weise, indem er nämlich den gesamten christlichen
Glauben (wie auch die natürliche Moral) nur als Produkt des blinden
sensus religiosus hinstellt und so jeder objektiven Bedeutung beraubt
— das beweist aber nur, daß er überhaupt auf Christus verzichtet,
jedes positive Christentum preisgibt, ja selbst die Grundlagen der



62 Das Papsttum nach F. Heiler

natürlichen Moral. Das ist auch der Unterschied zwischen den Früchten
der Wirksamkeit der katholischen Kirche und des Modernismus —
dort christlicher Glaube, christliches Leben, Praxis der natürlichen
Moral, hier theoretische und praktische Preisgabe nicht nur der
positiven, sondern auch der natürlichen Religion und Moral.

Doch Heiler wirft Rom vier ganz bestimmte « Sünden » vor :

nämlich gegen die Wahrheit, Freiheit, Demut und Liebe. Erstens
soll Rom den Blick für die Wahrheit eingebüßt haben, indem es alle

theologischen und religiösen Probleme -nur unter dem Gesichtspunkte
seines Kirchenrechtes und seiner Kirchenpolitik beurteile : daher die

Verurteilung der neuern Philosophie, Bibelforschung und
Dogmengeschichte. — Allein gerade umgekehrt Aus Liebe und Sorge jiir
die Wahrheit hat die Kirche die modernen Irrtümer verurteilt. Die
Kirche ist eben die Hüterin der geoffenbarten Wahrheit, die von einer
gewissen neuzeitlichen Philosophie, Exegese und Geschichte gefährdet
wird ; darum muß die Kirche dagegen einschreiten. Heiler identifiziert
ohne weiteres die modernen Irrtümer mit der Wahrheit. Heiler hat
nur das eine bewiesen, daß die Kirche die ihr anvertraute Wahrheit
des Evangeliums mit Aufbietung aller ihr zu Gebote stehenden Mittel
zu wahren und zu verteidigen trachtet, wie die kirchliche Wissenschaft
schließlich noch die einzige ist, die überhaupt eine objektive « Wahrheit »

verteidigt. 1

Heiler fährt fort : « Mit dem Fehlen des reinen Wahrheitssinnes

hängt eng zusammen die mangelnde Achtung vor dem freien, in Gott
gebundenen Gewissen » (321). So viel Worte, so viel Unrichtigkeiten
Ein «freies» Gewissen in dem Sinne, daß ein jeder denken, lehren und
vertreten kann, was ihm beliebt, anerkennt die Kirche allerdings nicht,
und zwar gerade aus Wahrheitssinn ; ein freies Gewissen dagegen in
dem Sinne, daß wir von Irrtümern befreit, aus eigener Überzeugung
der Wahrheit zustimmen und darnach handeln, das ist gerade die
Intention und Frucht der Erziehung der Kirche. Ebenso anerkennt
und fördert die Kirche das « in Gott gebundene » Gewissen : die ganze
Lehre der Kirche über das Gewissen besteht ja darin, daß der Mensch
seine Handlungen nach den Normen des göttlichen Gesetzes einrichten

1 Heiler behauptet, daß Gregor IX. die aristotelische Philosophie verurteilt
habe. Cf. Denz., n. 442 s. Diese Behauptung ist aber unrichtig. Gregor verurteilt
die Tendenz von solchen, die « doctrinis variis et peregrinis abdueti ancillae
cogunt famulavi reginam », d. h. das Verderbnis der Theologie durch philosophische
Irrtümer. Gregor verurteilt also zum voraus die modernistische Methode, keineswegs

aber die Methode des hl. Thomas. Cf. Schultes, De Ecclesia, 716, 699.



Das Papsttum nach F. Heiler

müsse, daß somit die Stimme des Gewissens eine in Gott verankerte
Autorität besitze. Dabei verkennt aber die Kirche nicht, daß das

Gewissen der Einzelnen, als Frucht persönlichen Urteils, irrig sein
kann ; darum bemüht sich die Kirche, auf Grund ihrer göttlichen
Sendung, das Gewissen der Gläubigen richtig zu bilden und Irrtümer
zu beseitigen. Heiler dagegen ist gar nicht berechtigt, von einem « in
Gott gebundenen » Gewissen zu sprechen : wenn Gott das absolut
unerkennbare « Irrationale » ist, kann das Urteil unseres Gewissens

nicht in ihm gebunden sein. Überhaupt verliert der Ausdruck
« Gewissen » bei den Modernisten (wie bei vielen Protestanten) seine

Bedeutung 1
: « Gewissen » besagt nur mehr die rein persönliche, rein

subjektive Stimmung oder Richtung, die keineswegs Wert und
Bedeutung einer sittlichen Norm des Handelns hat.

Was Heiler weiterhin über den « Gewissenszwang » ausführt,
entspricht nicht einmal der historischen Wahrheit. Er schreibt von
« zahllosen Opfern der Inquisition » (321) 2 und unterschiebt den

Päpsten als Motiv bei der Niederhaltung der Irrlehren «brutalen
kirchlichen Machthunger» (a. a. 0.).

Als dritte « Sünde » macht Heiler den « Mangel an Demut » geltend.
Er begründet dies wie folgt : « Die Demut redet nicht von sich, sie

pocht nicht auf Recht und Macht, und wo sie Recht und Macht

besitzt, da kennt sie nichts Größeres und Heiligeres, als sich dieser

Macht zu entäußern, als auf das Recht zu verzichten, um allein in
Liebe zu dienen » (324). Das mag zwar richtig sein für Fälle, wo es

sich allein um rein persönliche Rechte und Ansprüche handelt ; es wäre
aber alles andere eher als wahre Demut, wo es sich um von Gott
anvertraute Güter, um die Ausführung einer göttlichen Sendung
handelt. Das heißt nicht Demut üben, dem Irrtum Tür und Tor zu
öffnen und dem Verderben und Verbrechen « in Liebe zu dienen ».

Ein Ähnliches ist von der letzten angeblichen Sünde Roms zu urteilen,
von der « Sünde wider die Liebe ».

1 Das richtige Gewissen ist ein Akt der Tugend der Klugheit und setzt
sowohl den Willen zum wahren Ziel als auch ein objektiv wahres Urteil voraus.
Vergl. Garrigou-Lagrange in Rev. Thom. 1925, p. 347 ss.

2 Heiler beruft sich dabei auf das anerkannt tendenziöse Werk von H. C. Lea.
Dieses Werk ist aber bereits berichtigt durch den Protestanten A. F. Tubbevville,
Medioeval heresy and the Inquisition, Lond. 1920. Der Verf. zeigt, daß die
Häretiker des Mittelalters derart waren, daß sie nach den Verhältnissen der
Zeit Strafe verdienten ; daß ferner die Todesstrafe relativ selten verhängt wurde,
und zwar eher, um ein Exempel zu statuieren.



64 Das Papsttum nach F. Heiler

« Die große, weite, reine Liebe hat in Rom keine Stätte », ruft
Heiler aus (325). Er begründet dies wieder mit der Motivierung:
« Wo wahre Liebe ist, da ist kein Wille zum Herrschen, da ist nur
Bereitschaft zum Dienen und zum Opfern » (a. a. O.). Als ob ein
« Herrscher » keine wahre Liebe zu seinen Untergebenen hegen könnte
Ist nicht gerade die « Herrschaft » des Papstes ein Dienen und Opfern
Heiler spielt offenbar mit dem Ausdruck « herrschen ». Aber die Kirche
verurteilt, brandmarkt die Andersgläubigen Ist das nicht «furchtbare
Lieblosigkeit » So wenig als wenn ein Richter zum Wohle der
Gesellschaft einen Verbrecher für schuldig erklärt und zur Strafe
verurteilt. So haben auch die Päpste, als oberste Richter der Kirche,
die Häretiker entlarvt und verurteilt, wenn die Reinerhaltung des

Glaubens und das Seelenheil der Gläubigen es erforderte. Heiler
versucht allerdings die Behauptung umzukehren, indem er den Päpsten
Lieblosigkeit vorwirft «gegen jene, die — von tiefstem religiösem
Geiste ergriffen — auf andern Wegen zum Göttlichen wanderten als

auf der römischen Heerstraße» (325). Er hat aber den Beweis dafür

vergessen, daß die von der Kirche verurteilten Häretiker wirklich
« von tiefstem religiösen Geiste ergriffen » waren, daß sie wirklich
« zum Göttlichen wanderten ». Besonders klagt Heiler Rom an wegen
der Verurteilung des Modernismus und der modernistischen Führer.
Die Begründung ist folgende : « Es hat wenig katholische Geister im
letzten Jahrhundert gegeben, die so scharf das katholische Ideal
schauten und mit so leidenschaftlicher Liebe ihm ergeben waren wie
die Modernisten. Kann es beredtere Herolde katholischen Geistes

geben als einen George Tyrell, Antonio Fogazzaro und Friedrich von
Hügel Und doch, diese Männer, die in der Arbeit für die. Kirche
aufgingen, die katholisch waren vom Scheitel bis zur Sohle, katholischer
als je ein römischer Kurialist war und sein wird, sie mußten die

häßlichste Beschimpfung durch die päpstliche Enzyklika erfahren »

(326). Das ist allerdings echt modernistische Argumentation.
Schließen wir dieses Kapitel. Heiler hat nicht « Sünden » Roms

nachgewiesen, sondern das gerade Gegenteil, daß nämlich Rom mit
großer Sorgfalt und Energie, auch mit Erfolg, Abweichungen von der
katholischen Lehre aufgedeckt, verurteilt und schadlos gemacht hat —
nicht zuletzt die modernistische Irrlehre.



Das Papsttum nach F. Heiler 65

Papsttum und Rechtsordnung.

Heiler kommt in seinen Ausführungen immer wieder darauf zurück,
daß Rom alle « theologischen und religiösen Probleme unter dem

Gesichtspunkte seines Kirchenrechtes und seiner Kirchenpolitik» (318)

beurteile, daß es sich «von brutalem, weltlichen Machthunger» (323)
leiten lasse. Das ist natürlich objektiv eine ungereimte Verleumdung.
Aber wir stoßen damit auf eines der hauptsächlichen von Heiler
aufgestellten prinzipiellen Probleme. Heiler erachtet Rechtsordnung als

unvereinbar mit dem Wesen der Kirche und der Religion 1
; darum

lehnt er die Kirche und das Papsttum ab, weil er in ihnen ein « Rechtsinstitut

», ein «politisches Gebilde» sieht, was «in einem religiösen
Menschen die schwersten Zweifel am göttlichen Ursprung erweckt »

(306 f.). Darum ist sein «Sehnsuchtstraum» der «papa angelicus»
(334 ff.), der nur « den Primat der dienenden Liebe » kennt, der seine

versöhnende Bruderhand auch den getrennten Brüdern bietet, der
die vatikanischen Behörden auflöst, aber auch selbst jene Gewalten

zurücklegt, die ihm das vatikanische Konzil übertragen der alle

Dogmen aufhebt, von dem sich infolgedessen zwar « die geistesengen
und liebesarmen Vertreter der kirchlichen Rechtgläubigkeit »

abwenden, dafür aber die Herzen « aller wahren Christusjünger » zujubeln
werden, so daß die alten Häresien und Schismen verschwinden, aber
« Orientalen und Anglikaner, Lutheraner und Calvinisten, Sektierer
und Spiritualisten •— alle sich beugen diesem neuen Papste ».

2 Diese

phantastische Folgerung charakterisiert zwar Heilers Position zur
Genüge ; gehen wir indessen auf das Problem ein.

Dieses ist nicht neu. Schon der alte Protestantismus vertrat,
um Hierarchie und Papsttum ablehnen zu können, eine rein spirituelle
Kirche, mit der weitern theologischen Begründung, daß Menschen in
Sachen des Heiles nicht Vermittler sein könnten, oder auch unter
Berufung auf die « evangelische Freiheit ». In neuerer Zeit hat besonders
R. Sohrn 3, auf den sich Heiler auch ausdrücklich beruft, die These

1 Anderswo (S. 277) schreibt aber Heiler wieder : « Jede Kirche schafft
sich eine, wenn auch noch so primitive, Rechtsordnung, um ihren religiösen
Gehalt zu schützen und eine geregelte Pflege des kirchlichen Lebens zu ermöglichen.
Ohne Kirchenrecht und Hierarchie vermag eine religiöse Gemeinschaft nicht die

engen Grenzen der Sektentums zu durchbrechen und Stabilität zu gewinnen. »

2 An anderer Stelle vertritt Heiler aber eine Art Episkopalismus im galli-
kanisch-jansenistischen Sinne (344).

3 Wesen und Ursprung des Katholizismus ; Kirchenrecht.

Divus Thomas.



66 Das Papsttum nach F. Heiler

aufgestellt, daß das « Recht » unvereinbar sei mit Kirche und Religion.
Die neuern Protestanten, allen voran A. Harnack, betrachten darum
die katholische Kirche als bloßes politisches Reehtsgebilde. Heiler
urteilt, daß die katholische Kirche als Universalreligion und Universalkirche,

als complexio oppositorum, kraft ihres Wesens auch das

juridische Element umfassen müsse, doch so, daß sie « bis zum heutigen
Tage das Bewußtsein des auxiliären Charakters aller rechtlichen
Institutionen nicht völlig verloren » habe (277). Der Abfall vom wahren
katholischen Ideal bestehe darin, daß « seit Jahrhunderten die äußere

Rechtskirche mit der Geisteskirche Christi so gut wie eins gesetzt
werde » (a. a. 0.).

Ist aber wirklich eine Rechtsordnung unvereinbar mit dem Wesen

der Kirche und der Religion Ist es wirklich ausgeschlossen, daß

« Recht » zum Wesen der Kirche gehöre
Zur Beantwortung dieser Frage muß vorerst eine falsche Voraussetzung

beseitigt werden. Alle Gegner einer « Rechtskirche » kennen
oder anerkennen nur ein rein menschliches Recht rein historischen

Ursprunges. So betrachten ja Protestanten und Modernisten alle
hierarchische Gewalt als rein menschlichen, historischen Ursprunges.
Auch Sohm, der Hauptvertreter dieser Ansicht, geht von der Annahme,

tamquam ex concesso, aus, daß Christus der Kirche keine rechtliche
Gewalt verliehen habe. Nun ist es allerdings evident, daß rein
menschlich-historisch gewordenes Recht nicht zum Wesen dei von Gott,
von Christus gestifteten Kirchç gehören kann — darüber ist auch die
katholische Theologie einig Dagegen bleibt die Frage offen, ob Gott
selbst seiner Kirche und der von ihm bestimmten Religionsform eine

rechtliche Konstitution geben könne, d. h. ob er in seiner Kirche und
in seiner Religion Menschen mit bestimmten Befugnissen und
Vollmachten betrauen könne, denen dann von Seite anderer bestimmte

Verpflichtungen entsprechen. Eine solche « rechtliche » Konstitution
behauptet die Kirche erhalten zu haben. Sie anerkennt darum, soweit

ihre wesentliche Konstitution inbetracht kommt, nur göttliches Recht,
nur von Gott, von Christus verliehene Gewalt, nur jene Rechtsordnung,
die unmittelbar oder mittelbar auf göttlicher Einsetzung beruht. Die

ganze Argumentation der Gegner der « Rechtskirche » geht darum

an der eigentlichen Frage vorüber, bekämpft ein Phantom.
Protestanten und Modernisten bestreiten zwar auch die Möglichkeit

von Gott verliehener hierarchischer Gewalt. Aber wiederum auf Grund
bestimmter Voraussetzungen, diesmal theologischer Natur: es handelt



Das Papsttum nach F. Heiler 07

sich um die Auffassung des Rechtfertigungs- und allgemein des

Heilsprozesses. Nach calvinistischer Lehre erfolgt Rechtfertigung und Heil
ausschließlich durch die göttliche Prädestination, ohne Mitwirkung
des Menschen : da die Prädestination ein ewiger, innergöttlicher Akt
ist, kann unter dieser Voraussetzung natürlich keine Rede sein von
Vermittlung des Heiles durch Menschen : daraus erklärt sich auch die
heftige Ablehnung jeder hierarchischen Gewalt von Seite der Calvinisten.
Die Lutheraner vertreten eine Rechtfertigung durch bloße Imputation
der Verdienste Christi, unter der Bedingung der persönlichen Fiducia

auch hier ist eine Vermittlung ausgeschlossen. Im Modernismus
kommt alles auf das persönliche subjektive Gefühl an, das zwar von
außen angeregt, aber nicht mitgeteilt werden kann, so daß wieder für
eine Vermittlung kein Raum bleibt. Die Ablehnung der Hierarchie
mit dem damit verbundenen Recht ist also ganz eigentlich ein spezifisch
protestantisch-modernistisches Theologoumenon, keineswegs aber eine

Folgerung der reinen Vernunft oder der Religion. Im katholischen
System bietet denn auch diese Vermittlung absolut kein Hindernis.
Die (bei den Erwachsenen) erforderte persönliche Mitwirkung kann

allerdings durch kein Institut, durch keine Hierarchie ersetzt werden.

Aber anderseits kann die von Gott geoffenbarte Wahrheit durch von
Gott bevollmächtigte menschliche Organe bestimmt, vorgelegt und

vorgeschrieben werden, kann ferner die zum Heile notwendige objektive
Gnade durch die priesterliche Gewalt mitgeteilt werden, kann endlich
das christliche Volk durch Stellvertreter und Gesandte Gottes in

sittlich-religiöser Hinsicht geleitet und geführt werden. Darum
empfindet auch der wahre Katholik die Hierarchie mit ihren Rechten
und Befugnissen nicht so sehr als eine Last, sondern vielmehr als eine

Wohltat, nicht als Fremdkörper, sondern als organischen Teil der
Heilseinrichtung.

Die hierarchische Gestaltung der Kirche, mit ihrer Rechtsordnung,
ist übrigens nur die Anwendung eines allgemeinen Gesetzes der
Weltordnung. In dieser tritt uns das Gesetz entgegen, daß Gott seine

Wirkungen durch Vermittlung geschaffener Ursachen hervorbringt,
seine Gaben durch andere vermittelt. Ganz konsequent und unter
Einhaltung dieses allgemeinen Gesetzes verursacht Gott auch die

übernatürlichen Wirkungen durch-geschaffene Ursachen, verleiht seine

Gnadengaben durch Vermittlung der Sakramente und der priesterlichen
Gewalt, erleuchtet und leitet sein Volk durch die Lehrautorität der
Kirche. Von Seite Gottes ist also eine Kirche und Religion mit



68 Das Papsttum nach F. Heiler

Autorität und Rechtsordnung nur ein integrierender Bestandteil seines

allgemeinen Weltplanes.
Aber auch die Religion selbst — mag man sie im engern oder im

weitern Sinne fassen — gestattet nicht nur, sondern verlangt eine

Rechtsordnung, d. h. Amtsgewalten. 1 Religion (im weitern Sinne)
besagt das Verhältnis des Menschen zu Gott, näherhin die Gott vom
Menschen zu leistende Huldigung und damit den Verkehr des Menschen

mit Gott : in concreto besteht diese Religion (im weitern Sinne) in der

Betätigung der drei göttlichen Tugenden, in Glaube, Hoffnung und
Liebe. 2 Alle diese drei Tugenden lassen eine amtliche Vermittlung
und Leitung nicht nur zu, sondern fordern sie geradezu, nämlich zu
ihrer vollen, allgemeinen und wirksamen Entwicklung. So verlangt
der Glaube zu seiner sichern Entfaltung ein kirchliches Lehramt3,
Hoffnung und Liebe erfordern eine sichere, autoritative Leitung. So

ist es ja auch im übrigen, rein menschlichen Leben : ohne autoritative
Leitung und Führung kann keine menschliche Leistung zur vollen
Entwicklung gelangen : darum die Notwendigkeit des Staates, die
vielen freien Vereinigungen und Organisationen. Protestantismus und
Modernismus entgehen dieser Forderung nur dadurch, daß sie die

Religion als etwas rein Subjektives fassen. Dadurch berauben sie aber
die Religion jedes innern und objektiven Wertes und begeben sich des

Rechtes, im Namen der Religion Forderungen zu stellen. So

widerspricht auch das Papsttum nicht den « religiösen Idealen » (332),
sondern nur einer Verzerrung des Religionsbegriffes, sei es im
protestantischen oder noch mehr im modernistischen Sinne.

Heiler versucht zwar einen solchen Widerspruch noch auf anderm
Wege zu konstruieren. Er deutet das Prädikat vicarius Christi folgendermaßen

: « Der Stellvertreter Christi soll in seinem Denken und Leben
dem göttlichen Meister am nächsten stehen ; der Inhaber der sedes

apostolica soll den Aposteln am ähnlichsten sein » (327). Nun
habe aber der Heiland arm gelebt, während der Papst in einem prunkvollen

Palaste wohne usw. Die Antwort auf diesen Einwand kann
aber nicht schwer fallen.

1 Selbst Harnack bemerkt in seiner Kritik der Theorien von R. Solim
(Entstehung und Entwicklung der Kirchenverfassung, 1910, 140-155). daß in
der ganzen Geschichte das Recht eng mit dor Religion verbunden sei. Er bemerkt :

« Das Genossenschaftliche Korporative kann auch vom sublimsten Begriff der
Kirche nicht getrennt werden» (150).

2 S. Augustinus, Enchiridion, 1.
3 S. Thomas, II-II q. 1 a. 9, 10.



Das Papsttum nach F. Heiler 69

Der Stellvertreter Christi steht diesem am nächsten, was Amt
und Würde und Vollmacht betrifft ; es ist auch eine naheliegende Pflicht
für den Stellvertreter Christi, daß er in besonderer Weise die Tugenden
seines Meisters zu üben bestrebt sei ; es ist aber keineswegs Sinn der
katholischen Lehre, daß der Papst auch immer tatsächlich in seinem
Leben Christus am ähnlichsten sei1, wie es auch keineswegs eine

Forderung seiner Stellung ist, daß der Papst auch in seiner äußern
Lage in gleichen Verhältnissen lebe wie Christus. Der göttliche Heiland
hatte eben noch andere Aufgaben als allein die Leitung der Kirche,
nämlich die Erlösung der Menschen, abgesehen davon, daß Christus
der menschgewordene Gottessohn, der Papst aber ein bloßer Mensch
ist. So ist es selbstverständlich, daß die Päpste nicht immer ein Vollmaß
von Heiligkeit aufweisen ; so führte Christus ein armes Leben, um
uns durch seine Armut zu bereichern 2, während die Päpste in ihrer
Lebenshaltung auch die Autorität und das Ansehen der Kirche zu

repräsentieren haben, daher auch für die irdischen Bedürfnisse der
Kirche Sorge tragen müssen. Christus mahnt, nicht zu richten (Mt. 7, x),

und er hat auch selbst nicht gerichtet ; aber er hat der Kirche das

Richteramt übertragen und wird selbst am Ende der Zeiten richten.
Jesus mahnt zur Demut, aber er hat Petrus doch die Verpflichtung
übertragen, seine Herde zu weiden usw. Die ganze Argumentation
Heilers, womit er einen Widerspruch zwischen der Lehre des göttlichen
Heilandes und den Funktionen des Papsttums nachzuweisen sucht,
beruht wiederum auf der falschen Voraussetzung, als ob energisches

Kirchenregiment mit christlicher Liebe und Demut unvereinbar wäre.
Wer aber die Geschichte der Päpste einigermaßen unbefangen durchgeht,

wird erstaunt sein über das Maß von dienender Liebe, geduldiger
Demut, opfervollen Seeleneifers und glühender Liebe zu Gott und den

Menschen, die sich ihm da zeigen. 3

Heiler hat weder den rein historischen Ursprung des Papsttums
noch dessen verderbliche Wirksamkeit, am allerwenigsten den « brutalen"
Machthunger » des Papsttums nachgewiesen.

1 P. Lagrange O. P. bemerkt in seinem neuesten Werke Evangile selon saint
Jetin, Paris 1925 zu Joa. 21,15 : 11 Simon Joannis, diligis me plus his » wie folgt :

« Il n'est pas requis ni acquis que l'amour du chef dépasse toujours celui d'un
simple fidèle, mais c'était une convenance à l'origine » (p. 529).

2 S. Thomas, III q. 40 a. 3.
3 K. Adam beruft sich in seiner Schrift «Wesen des Katholizismus» (S. 39)

auf das Urteil des protestantischen Theologen W. Koehler über Pius X. : « Er



70 Das Papsttum nach F. Heiler

Die Bedeutung des Papsttums.

Zusammenfassend urteilt Heiler über die Bedeutung des Papsttums
(340-346), daß es nicht Gottes Werk, sondern Menschenwerk sei, daß

es wohl im Mittelalter notwendig gewesen sei, um die Einheit der
Kirche zu wahren, in der heutigen Zeit aber der « Reife » der Menschheit
seine Daseinsberechtigung in seiner gegenwärtigen Form verloren
habe. Er schließt mit den Worten : Sic transit gloria mundi..

Nach dem Gesagten können wir diesem Ausspruche ruhig die
Lehre des Vatikanums entgegensetzen, worin die Bedeutung der Kirche
und des Papsttums zusammengefaßt wird, wie folgt : « Der ewige Hirte
und Hüter unserer Seelen beschloß, um das Heilswerk der Erlösung
zu verewigen, die heilige Kirche zu erbauen, in der als im Hause des

lebendigen Gottes alle Gläubigen durch das Band des einen Glaubens
und der Liebe verbunden würden Wie er also die Apostel, die

er erwählt hatte, sandte, wie er selbst vom Vater gesandt wurde
(Joan. 20, 21), so wollte er, daß in seiner Kirche bis zum Ende der
Zeiten Hirten und Lehrer seien. Damit aber der Episkopat selbst einig
und ungeteilt sei und damit durch den gegenseitigen Zusammenhang
der Bischöfe die gesamte Masse der Gläubigen in der Einheit des

Glaubens und der (kirchlichen) Gemeinschaft erhalten bleibe, machte er
Petrus zum Vorsteher der übrigen Apostel und setzte in ihm ein
fortdauerndes Prinzip und Fundament jener doppelten Einheit ein

(Diesem) Petrus und seinen Nachfolgern auf diesem (römischen)
Bischofsstuhle ist das Charisma nie versagender Wahrheit und Glaubens

von Gott verliehen, damit sie ihr erhabenes Amt zum Heile aller
verwalteten, damit die gesamte Herde Christi durch sie vor dem Gifte
des Irrtums bewahrt, mit dem Brote der himmlischen Lehre genährt
werde, damit, unter Vermeidung jedes Anlasses zur Spaltung, die

ganze Kirche in der Einheit erhalten bleibe und, auf ihr Fundament
gestützt, fest stehe gegen die Pforten der Hölle. »

Rom, Collegium Angelicum.

hatte kein Auge für das, was Staatsgewalt im modernen Gesellschaftsgefüge heißt-
Er war der Priester, der mit hoch erhobener Hostie, unbekümmert um rechts und
links, seinen Heiland durch die Welt tragen wollte. »


	Das Papsttum nach F. Heiler

