Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Das Papsttum nach F. Heiler

Autor: Schultes, Reginald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Papsttum nach F. Heiler.

Von P. Reginald M. SCHULTES O. P.

Ohne Zweifel gipfelt die ganze Organisation der katholischen Kirche
im Papsttum. Viele identifizieren auch ohne weiteres Papsttum und
Katholizismus. Es ist darum nicht befremdend, daB3 Heiler sich in
seinem Werke « Der Katholizismus» in besonderer Weise mit dem
Papsttum beschiftigt. Nachdem wir in einem ersten Artikel die
Anschauungen Heilers uber die Wesensmerkmale der katholischen
Kirche gepriift (¢« Divus Thomas» 1925, p. 348-359), wollen wir nun,
wie bereits angekiindigt, Heilers Beurteilung des Papsttums unter-
suchen, auch hier uns bestrebend, auf das der ganzen Frage zugrunde
liegende Problem einzugehen. Die Wichtigkeit und Aktualitiat der
Frage leuchtet wohl ein.

Die historische Auffassung Heilers.

Protestantismus und Modernismus verneinen die unmittelbare
Einsetzung der Kirche und des Papsttums durch den historischen
Christus. Deswegen tritt an sic die schwere Frage heran fiiber die
Entstehung der katholischen Kirche. G. Kriiger schreibt dariiber :
« Die Frage, wie die katholische Kirche .... dieses michtige Wesen

. entstanden ist .... gehort zu den Ritseln, die die Forschung
erst langsam zu losen vermocht hat» (Dreieinigkeit, 17). Bekannter-
maflen ist aber die Losung des « Rétsels » keineswegs itbereinstimmend.
Heiler zieht die modernistische Auffassung vor.

Nach Heiler wire die katholische Kirche folgendermallen ent-
standen. «Der geschichtliche Jesus, der vom Glauben an die Nihe
des Endreiches beseelt war, kann mi: den Institutionen, Riten und
Dogmen der spiteren Kirche ‘n keinen unmittelbaren Zusammenhang
gebracht werden» (p. 278 ; 17 ff.). Die juridisch-hierarchische Organi-
sation de - Kirche trete aber bereits in der jerusa’emischen Urgemeinde
auf : «die zwolf Apostel .... erscheinen allenthalben in der Apostel-
geschichte als Trager gottlicher Autoritit » (p. 279).



56 Das Papsttum nach I, Heiler

Heiler erklart diese Tatsache folgendermaBlen: «Es war selbst-
verstandlich, daB sie (die Apostel) als die Abgesandten des Messias, als die
Herolde des Gottesreiches, als die zum eschatologischen Richteramt
Priadestinierten, die autoritetive Fithrung der jungen Christengemeinde
iibernahmen. Genau so wie diese Gemeinde (von Jerusalem) eine Antizi-
pation der groBen eschatologischen Reichsgemeinde war, so waren auch
diese kirchlichen Vollmachten eine Vorwegnahme jener richterlichen Voll-
machten, die Jesus den Zwolfen feierlich verheien hatte. Da die Apostel
diese Gewalt nicht von der neubekehrten Gemeinde empfangen hatten,
sondern vom Messias und Gottessohn selbst, ist hier im Kern der katholische
Gedanke von der gottlich gestifteten Jurisdiktion und Kanonischen Mission
der Hierarchie erkennbar.» (S. 279.)

Durch Vermittlung der von den Aposteln eingesetzten « Altesten »
soll sich dann diese Autoritit der Apostel weiter auf die kommenden
Generationen fortgepflanzt haben (p. 281). Aulerdem empfing das
Kollegium der Altesten noch im ersten Jahrhundert « eine monarchische
Zuspitzung ; aus der Schar der Presbyter trat als Fiihrer der Gemeinde
der Bischof hervor» (p. 281). «Die groBe Idee der episkopalen
Hierarchie der Kirche, welche schon um die Wende des ersten Jahr-
hunderts die fithrenden christlichen Personlichkeiten beherrschte,
wurde zu Ende gedacht von dem afrikanischen Kirchenmann Cyprian »
(p. 282), bis um die Wende des vierten Jahrhunderts eine Zentralisierung
der Kirche einsetzte und so das Papsttum entstand.

« Der romische Bischof wurde zum episcopus episcoporum, der immer
mehr von den Rechten der Einzelbischéfe und des Bischofskollegiums
an sich riB ..... An die Stelle des Episkopalismus der alten Kirche trat
der Papalismus des Mittelalters, der in den Canones des Vaticanums und
des Codex Juris Canonici seinen krénenden Abschlufl erlangte. Aus dem
Bischof der vornehmsten apostolischen Gemeinde wurde . ... schlieBlich
der absolutistische Monarch der gesamten Kirche, ja der gesamten Welt,

der die plenitudo potestatis besitzt und seine Machtmittel auf gottlichen
Ursprung zuriickfiihrt. » (S. 284.)

Und Petrus ? Heiler gibt zu: « Eine unbefangene Untersuchung
der neutestamentlichen Urkunden ergibt, daBl Petrus unter den Aposteln
eine fithrende Stellung einnahm, und daBl weite urchristliche Kreise
ihn als den princeps apostolorum verehrten» (a. a. 0.). Allein «diese
Vorrangstellung Petri geht nicht auf ein ausdriickliches Mandat des
geschichtlichen Jesus zurtick, sie scheint (!) vielmehr auf der persin-
lichen [mitiative und Tatkraft des Felsenapostels zu beruhen. Die
neutestamentlichen Worte, mit denen die spétere katholische Dogmatik
die Stiftung des Amtsprimates durch Jesus zu erweisen suchte, sind



Das Papsttum nach F. Heiler 57

nicht das Fundament, sondern lediglich der Reflex dieses petrinischen
Primates. Alle diese Worte sind nicht wirkliche Logien des geschicht-
lichen Jesus, sondern Schépfungen einer jiingeren christlichen Gene-
ration, fiir welche der Vorsitz des Petrus im Apostelkollegium eine
unbestreitbare Tatsache war» (285). Heiler fiigt noch bei, daB3 die alte
christliche Tradition den Primat Petri zwar als gottgewollte Grofe,
nicht aber als ein zur Verfassung der Kirche gehoriges Amt betrachtet
habe (286). Speziell der Gedanke eines durch Christus gestifteten Rechts-
primates des rémischen Bischofs sei der gesamten alten Kirche unbekannt
(28g). Roms Vorzug (291) war nur, dal} es eine ecclesia apostolica war,
dic mehr als alle andern Apostelgemeinden als der sichere Hort der
apostolischen Uberlieferung galt — so wird die Irendusstelle, A. H.,
ITI, 3, 2 interpretiert —, sowie dal3 die ausgedehnte karitative
Wirksamkeit Rom von selbst (!) zum Vorsitz des Liebesbundes machte
(202). Endlich folgt die Schilderung, wie die Papste allmihlig ihre
Macht auf Italien, auf das Abendland, ja auf die ganze Kirche aus-
gedehnt hidtten. Soweit die geschichtliche Darstellung Heilers.

Es ist hier nicht der Platz, den positiven historischen Gegenbeweis
zu fithren — wir verweisen auf die katholischen Exegeten, Historiker
und Apologeten. Negativ ergibt sich indes die Unhaltbarkeit der
Heilerschen Auffassung aus folgenden allgemeinen Erwigungen.

Vorerst stellt Heiler die modernistische historische Deutung als
die einzig anerkannte, ja mogliche auf und schiebt die katholische
historische Interpretation mit ciner Handbewegung beiseite, 1df3t ihre
Vertreter nicht einmal zur Sprache kommen. Das ist ein boses Zeichen
fir die Wissenschaftlichkeit der Behauptungen. Iine so gewaltige
Tatsache, wie die des Papsttums, kann durch die einseitigen Deutungen
einer historisch-exegetischen Schule nicht einfach entwertet werden.

Sodann hat aber die katholische Uberzeugung — auch rein
historisch gesprochen — fiir sich das Zeugnis der Wirklichkeit, d. h.
des Lebens der gesamten katholischen Kirche. Die Millionen von
Christen, die im Laufe der Jahrhunderte in der katholischen Kirche
lebten, wissen nichts von der von Heiler behaupteten Entwicklung.
Schon die Gemeinde von Jerusalem, historisch gesprochen die Urkirche,
weill nichts von einer « Vorwegnahme » eschatologischer Amter, sondern
anerkennt die Apostel und die neue Kirche als Grindung Gottes, als
die ecclesia Dei, als den neuen Weg des Heiles, an Stelle der Synagoge. !

1 Vergl. R. Schultes, De Ecclesia catholica, art. 8 ;: Divina institutio Ecclesiae
probatur ex Ecclesia Apostolorum,



58 Das Papsttum nach F. Heiler

Die Bischofe werden keineswegs als Neuschopfung empfunden ; im
Gegenteil, jede Anwandlung von UnbotmiBigkeit wird durch die
Berufung auf ihr anerkanntes gottliches Recht zuriickgewiesen. Der
Primat des romischen Bischofs findet keine prinzipielle Beanstandung
-~ Ausnahmen, wie bei Cyprian, erkliren sich ungezwungen aus den
besondern Verhéltnissen der Zeit und der Personen. Selbst die
griechische Kirche suchte ihre Trennung von Rom auf einem Umwege
zu rechtfertigen, namlich mit der Behauptung, die rémische Kirche
sei vom wahren Glauben abgefallen, so dafl nun die griechische Kirche
allein die «orthodoxe» Kirche sei, wie sie sich bis auf den heutigen
Tag zu nennen beliebt. Dieses Zeugnis der durch die Jahrhunderte
lebenden Christen, die nichts von der von den Modernisten behaupteten
Entwicklung wissen, ist jedenfalls stirker als die Autoritdt einiger
neuzeitlicher Historiker und Exegeten.

Damit ist natiirlich nicht jede « Entwicklung» geleugnet. Eine
solche wird sowohl von der katholischen Wissenschaft gelehrt, als auch
wiederum vom katholischen ILeben beurkundet. Die ganze Kirchen-
geschichte zeigt uns die allmidhlige Entfaltung der Kirche. Besonders
das Papsttum, als einzigartige Institution in der Weltgeschichte, nahm
naturgemil3 seinen Entwicklungsgang. Wir kennen auch die Phasen
und Schwierigkeiten dieser Entwicklung, bis hinauf zum Vatikanischen
Konzil und bis zu den Wirren des Modernismus. Nur ist diese
Entwicklung eine ganz andere als die von Heiler konstruierte.

In concreto beruht die ganze Geschichtskonstruktion Heilers auf
der besonders von A. Loisy aufgestellten Behauptung von der rein
eschatologischen Einstellung Christi: nach dieser hitte Jesus das nahe
Ende der Welt erwartet, hitte infolgedessen iiberhaupt nicht an die
Griindung eines Reiches im Sinne der katholischen Kirche denken
konnen, wiren also alle auf eine organisierte Kirche zielenden Texte
der Evangelicn unhistorisch, d. h. nicht dem historischen Christus
zuzuweisen, wiren endlich Kirche und Papsttum ein Produkt der
Transfiguration, d. h. der historischen Entwicklung. Wie man sieht,
hingt in dieser Gedankenreihe alles von der Richtigkeit der Behauptung
der rein eschatologischen Erwartung Christi ab.

Nun ist aber diese Interpretation, obwohl auch wvon vielen
Protestanten angenommen, von katholischer Seite geniigend widerlegt
worden ;! sie ist kein historisches Fundament; jedenfalls diirfen

1 Vergl. z. B. B. Bartmann, Das Reich Gottes in der Schrift. Bibl. Zt. V|
Heft 4-3; Dictionnaire Apol. I, col. 1230-36; III, col. 1345-58 ; besonders aber



Das Papsttum nach F. Heiler 59

auf Grund dieser Hypothese historische Tatsachen nicht umgebogen
oder gar geleugnet werden, wie es von Seite der protestantischen und
modernistischen Dogmengeschichte geschieht.

Ferner darf historisch nichts als selbstverstindlich behauptet
werden, was eine historische Umwalzung besagt : eine solche mul3 ihre
entsprechenden Ursachen haben. Die modernistische Kirchengeschichte
stellt aber die tiefstgehenden Verdnderungen als «sclbstverstandlich »
hin oder behauptet sie ohne Angabe eines entsprechenden Grundes.

So findet es Heiler fiir « selbstverstindlich », dal «die zum eschatolo-
gischen Richteramt Pradestinierten die autoritative Fiithrung der jungen
Christengemeinde itbernahmen » (279). Es ist aber im Gegenteil historisch
und ohne Angabe von Griinden unverstiandlich und unglaublich, daB,
ausgerechnet die Urkirche (von Jerusalem), die ersten Christen, bei ihrer
angeblich rein eschatologischen Einstellung die Apostel als von Christus
bevollméchtigte Triager hierarchischer Gewalt anerkannt hitten. Daran
dandert auch die Bemerkung nichts, daB diese kirchlichen Vollmachten
nur ecine « Vorwegnahme » jener richterlichen Vollmachten waren, die
Jesus den Zwolfen feierlich verheien hatte (a. a. O.). Nicht weniger
widerspruchsvoll ist die Erklarung der Entstchung des (monarchischen)
Episkopates. Heiler schreibt sehr einfach : « Das Kollegium der Altesten
empfing noch im ersten Jabrhundert eine monarchische Zuspitzung ; aus
der Schar der Presbyter trat als Fithrer der Gemeinde der Bischof hervor »,
so daB « die groBe Idee der episkopalen Hierarchie schon um die Wende
des ersten Jahrhunderts die fithrenden christlichen Personlichkeiten
beherrschte » (281 f.). Eine so fundamentale Umwélzung darf nicht ohne
weiteres behauptet werden. Ubrigens hat Heiler vergessen zu bemerken,
daBl um die Wende des ersten Jahrhunderts der hierarchische Episkopat
bereits bestand und allseitig anerkannt war, wie der Brief des Klemens
an die Korinther und die Briefe des hl. Ignatius von Antiochien beweisen.
Wie soll ferner Petrus die Fiihrerrolle und Vorrangstellung unter den
Aposteln seiner « personlichen Initiative und Tatkraft» (285) verdanken ?
Und wie soll diese Anerkennung Petri sich auch in weiten christlichen
Kreisen durchgerungen haben ? Endlich ist es ecine starke Zumutung,
wenn behauptet wird, die rémische Kirche verdanke den Primat ihrer
karitativen Tatigkeit. Dic ganze behauptete Entwicklung ist somit voller
Widerspriiche, setzt Umwalzungen voraus, fiir die kein Grund angegeben
wird und stempelt die ersten Christen entweder zu Idioten oder Verbrechern.

Bemerkenswert ist an den Ausfiihrungen Heilers nur, dall er,
im Gegensatz zu vielen protestantischen Dogmengeschichten, schon
in der apostolischen Zeit eine Vorrangstellung Petri und schon um

2, Lagrange O.P. in Revue bibl. 111 (1906), 382-411; 361-374; 561-574, und
Evangile selon saint Maltthieu, 1923, Ebenso wird die Frage in allen neuern
Apologetiken behandelt.



60 Das Papsttum nach F. Heiler

die Wende des ersten Jahrhunderts eine hierarchische Verfassung
der Kirche zugibt, allerdings nicht ohne dieser Konzession die Spitze
abzubrechen.

Wir muBlten auf diese geschichtlichen Konstruktionen Heilers
eingehen, weil dieser nun in der Folge die Pidpste ausschlieBlich von
diesem erkiinstelten Gesichtspunkte aus beurteilt. Das zeigt vor allem
das abscheuliche Kapitel iiber die « Siinden Roms» (317 ff.).

Die Wirksamkeit der Pipste nach Heiler.

Heiler schreibt : « Kein vorurteilsloser Beobachter kann die Einzig-
artigkeit des kirchlichen Rechtsorganismus und seine Bedeutung fiir
das kirchliche Gesamtleben bestreiten. Und doch, wer tiefer blickt —
hinter die Mauern des Vatikans —, der schaut mit Kummer und
Entristung die furchtbaren religios-cthischen Schiaden, die dieses
politische Kirchensystem nach sich zieht ; der entdeckt, wie hier seit
Jahrhunderten bése Geister am Werke sind, die nicht Segen, sondern
Verderben iiber die Kirche Christi bringen. Der Papalismus mit seinen
Trabanten . ... ist die Ursache namenlosen innern und duBern Elendes,
das seit 1200 (!) Jahren iiber die Kirche gekommen ist. Unwahrhaftigkeit,
Gewissenszwang, Weltsinn und Lieblosigkeit schianden die reine, heilige,
untadelige Braut Jesu Christi» (317). Damit werden die Ausfithrungen
iber die «Siinden Roms» eingeleitet. Kein Wort der Anerkennung
fiir die so segensreiche Tatigkeit der Kirche auf dem Gebiete der Religion
und der Moral, nur « religits-ethischer Schaden », « Verderben », « namen-
loses Elend»! '

Qui nimis probat, nihil probat, lautet ein altes Axiom. Das Bild,
das Heiler von der Kirche und dem Papsttum entwirft, die ungeheuer-
lichen Anklagen, die er Rom ins Gesicht schleudert, entsprechen offenbar
keineswegs der Wirklichkeit, weder jener der Vergangenheit noch
jener der Gegenwart. Kein noch so grimmiger Gegner der katholischen
Kirche wird, wenn er noch einen Rest unbefangenen Urteils bewahrt
hat, in dem Wirken Roms das Werk « boser Geister » sehen, die Gesamt-
leistung Roms als Verderben und Schindung der Kirche Christi
beurteilen. Die protestantische Polemik des XVI. Jahrhunderts hat
allerdings derart gesprochen, aber nicht auf Grund von Tatbeweisen,
sondern lediglich ein Theologoumenon aufstellend, weil sie eben das
Papsttum nicht als Stiftung Christi anerkannte. Heiler verfillt in den
gleichen Fehler, indem er das Wirken der Kirche einseitig vom



Das Papsttum nach F. Heiler 01

modernistischen Standpunkt aus beurteilt, d. h. von der Voraussetzung
aus, dal} die Lehre, Gewalt und Verfassung der Kirche Menschenwerk
gegen den Willen Gottes sei. Nur unter dieser Voraussetzung erscheint
die ganze Titigkeit der Kirche als verderbliche Gewaltherrschaft.
Betrachten wir dagegen die Friichte der Wirksamkeit der Kirche
rein objektiv, so bietet sich ein ganz anderes Bild. Wir kénnen zwei
Arten von Friichten unterscheiden, je nachdem wir vom allgemein
christlichen oder vom rein natiirlichen Standpunkt ausgehen. Erstens
ist es eine unbestreitbare Tatsache, dal3 die katholische Kirche es ist,
durch die, unter Leitung der Pipste, der Glaube an Christus, das Leben
nach dem Evangelium Christi, mit einem Worte das Christentum,
auf der Welt unter den Volkern verbreitet wurde, festgehalten und
verteidigt — bis auf den heutigen Tag; ja gerade in der Gegenwart
zeigt es sich immer deutlicher, dal allein die katholische Kirche der
Hort christlichen Glaubens und christlichen Lebens isf, wihrend der
Modernismus und Protestantismus Schrittmacher fiir den Abfall
von christlichem Glauben und christlichem Leben sind. Zweitens ist
¢s ebenso unbestreitbare Tatsache, daBl auch vom Standpunkte der
rein natiirlichen Moral die katholische Kirche zu jeder Zeit Sitte und
Recht sowohl theoretisch gelehrt und verteidigt als auch praktisch
effektiv durchgesetzt hat — auch hier ist gerade die Gegenwart
wiederum der beste Zeuge ; wahrend der Modernismus und Protestan-
tismus sowohl theoretisch wie praktisch ein Stiick auch der natiirlichen
Moral nach dem andern preisgegeben haben und noch preisgeben.
Das ist das charakteristische Merkmal der Wirksamkeit der Kirche
und der Papste, das gottliche Siegel ihrer gittlichen Sendung, verstiarkt
noch durch andere goéttliche Zeichen, nidmlich durch Charismata
(Wunder). Die Protestanten wenden zwar ein, daf3 die Kirche allerdings
den christlichen Glauben verbreitet, aber verdorben habe. Indessen
verlassen sie damit das Gebiet der Tatsachen und verteidigen sich
mit einer Selbstbehauptung. Wie wire es auch moglich, dall aus-
gerechnet ein verderbtes Christentum den Glauben an Christus und
christliches Leben wirksam zu verbreiten und zu erhalten verméchte ?
Der Modernismus erhebt die gleiche Schwierigkeit, nur begriindet
er sie in anderer Weise, indem er namlich den gesamten christlichen
Glauben (wie auch die natiirliche Moral) nur als Produkt des blinden
sensus religiosus hinstellt und so jeder objektiven Bedeutung beraubt
— das beweist aber nur, dall er tiberhaupt auf Christus verzichtet,
jedes positive Christentum preisgibt, ja selbst die Grundlagen der



62 Das Papsttum nach F. Heiler

natiirlichen Moral. Das ist auch der Unterschied zwischen den Friichten
der Wirksamkeit der katholiscken Kirche und des Modernismus —
dort christlicher Glaube, christliches Leben, Praxis der natiirlichen
Moral, hier theoretische und praktische Preisgabe nicht nur der
positiven, sondern auch der natiirlichen Religicn und Moral.

Doch Heiler wirft Rom vier ganz bestimmte «Siinden» vor:
nimlich gegen die Wahrheit, Freiheit, Demut und Liebe. Erstens
soll Rom den Blick fiir die Wahrheit eingebiiBt haben, indem es alle
theologischen und feligiésen Probleme -nur unter dem Gesichtspunkte
seines Kirchenrechtes und seiner Kirchenpolitik beurteile : daher die
Verurteilung der neuern Philosophie, Bibelforschung und Dogmen-
geschichte. — Allein geré.de umgekehrt ! Aus Liebe und Sorge jiir
die Wahrheit hat die Kirche die modernen Irrtiimer verurteilt. Die
Kirche ist eben die Hiiterin der geoffenbarten Wahrheit, die von einer
gewissen neuzeitlichen Philosophie, Exegese und Geschichte gefihrdet
wird ; darum muf die Kirche dagegen einschreiten. Heiler identifiziert
ohne weiteres die modernen Irrtiimer mit der Wahrheit. Heiler hat
nur das eine bewiesen, dafl die Kirche die ihr anvertraute Wahrheit
des Evangeliums mit Aufbietung aller ihr zu Gebote stehenden Mittel
zu wahren und zu verteidigen trachtet, wie die kirchliche Wissenschaft
schlieBlich noch die einzige ist, die iiberhaupt eine objektive « Wahrheit »
verteidigt. !

Heiler fahrt fort: « Mit dem Fehlen des reinen Wahrheitssinnes
hingt eng zusammen die mangelnde Achtung vor dem freien, in Gott
gebundenen Gewissen » (321). So viel Worte, so viel Unrichtigkeiten !
Ein «freies » Gewissen in dem Sinne, dal} ein jeder denken, lehren und
vertreten kann, was ihm beliebt, anerkennt die Kirche allerdings nicht,
und zwar gerade aus Wahrheitssinn ; ein freies Gewissen dagegen in
dem Sinne, daB wir von Irrtiimern befreit, aus eigener Uberzeugung
der Wahrheit zustimmen und darnach handeln, das ist gerade die
Intention und Frucht der Erziehung der Kirche. Ebenso anerkennt
und férdert die Kirche das «in Gott gebundene » Gewissen : die ganze
Lehre der Kirche iiber das Gewissen besteht ja darin, dal der Mensch
seinc Handlungen nach den Normen des géttlichen Gesetzes einrichten

L Heiler behauptet, dall Gregor 1X. die aristotelische Philosophie verurteilt
habe. Cf. Denz., n. 442 s. Diese Behauptung ist aber unrichtig. Gregor verurteilt
die Tendenz von solchen, die « doctrinis variis et peregrinis abducti ... ancillae
cogunt famulari veginam », d. h. das Verderbnis der Theologie durch philosophische
Irrtimer. Gregor verurteilt also zum voraus die modernistische Methode, keines-
wegs aber die Methode des hl. Thomas. Cf. Schultes, De Ecclesia, 716, 699g.



Das Papsttum nach F. Heiler 03

nmitisse, dal3 somit die Stimme des Gewissens cine in Gott verankerte
Autoritit besitze. Dabei verkennt aber die Kirche nicht, dal das
Gewissen der Einzelnen, als Frucht personlichen Urteils, irrig sein
kann : darum bemitht sich die Kirche, auf Grund ihrer gottlichen
Sendung, das Gewissen der Gliaubigen richtig zu bilden und Irrtiimer
zu beseitigen. Heiler dagegen ist gar nicht berechtigt, von einem «in
Gott gebundenen » Gewissen zu sprechen: wenn Gott das absolut
unerkennbare « Irrationale» ist, kann das Urteil unseres Gewissens
nicht in ihm gebunden sein. Uberhaupt verliert der Ausdruck
« Gewissen » bei den Modernisten (wie bei vielen Protestanten) seine
Bedeutung ': « Gewissen » besagt nur mehr die rein personliche, rein
subjektive Stimmung oder Richtung, dic keineswegs Wert und
Bedeutung einer sittlichen Norm des Handelns hat.

Was Heiler weiterhin iiber den « Gewissenszwang » ausfiihrt,
entspricht nicht einmal der historischen Wahrheit. Er schreibt von
«zahllosen Opfern der Inquisition» (321)2 und unterschiebt den
Papsten als Motiv bei der Niederhaltung der Irrlehren «brutalen
kirchlichen Machthunger» (a. a. O.).

Als dritte « Stinde » macht Heiler den « Mangel an Demut » geltend.
Er begriindet dies wie folgt: «Die Demut redet nicht von sich, sie
pocht nicht auf Recht und Macht, und wo sie Recht und Macht
besitzt, da kennt sie nichts Grifleres und Heiligeres, als sich dieser
Macht zu entduBern, als auf das Recht zu verzichten, um allein in
Liebe zu dienen » (324). Das mag zwar richtig sein fiir Fille, wo es
sich allein um rein persénliche Rechte und Anspriiche handelt ; es wire
aber alles andere eher als wahre Demut, wo es sich um von Gott
anvertraute Giiter, um die Ausfithrung einer géttlichen Sendung
handelt. Das heiBt nicht Demut iiben, dem Irrtum Tiir und Tor zu
offnen und dem Verderben und Verbrechen «in Liebe zu dienen ».
Ein Ahnliches ist von der letzten angeblichen Siinde Roms zu urteilen,
von der «Siinde wider die Liebe ».

1 Das richtige Gewissen ist ecin Akt der Tugend der Klugheit und setzt
sowohl den Willen zum wahren Ziel als auch ein objektiv wahres Urteil voraus.
Vergl. Garrigou-Lagrange in Rev. Thom. 1923, p. 347 SS.

2 Heiler beruft sich dabei auf das anerkannt tendenziése Werk von H. C. Lea.
Dieses Werk ist aber bereits berichtigt durch den Protestanten A. F. Tubberville,
Medioeval hevesy and the Inguisition, Lond. 1920. Der Verf. zeigt, dal} die
Héretiker des Mittelalters derart waren, dafl sie nach den Verhiltnissen der
Zeit Strafe verdienten ; daB ferner die Todesstrafe relativ selten verhingt wurde,
und zwar eher, um ein Exempel zu statuieren.



64 Das Papsttum nach F. Heiler

« Die groBle, weite, reine Liebe hat in Rom keine Stitte», ruft
Heiler aus (325). Er begriindet dies wieder mit der Motivierung :
« Wo wahre Liebe ist, da ist kein Wille zum Herrschen, da ist nur
Bereitschaft zumn Dienen und zum Opfern» (a. a. O.). Als ob ein
« Herrscher » keine wahre Liebe zu seinen Untergebenen hegen konnte !
Ist nicht gerade die « Herrschaft » des Papstes ein Dienen und Opfern !
Heiler spielt offenbar mit dem Ausdruck « herrschen ». Aber die Kirche
verurteilt, brandmarkt die Andersgliubigen ! Ist das nicht « furchtbare
Lieblosigkeit » 7 So wenig als wenn ein Richter zum Wohle der
Gesellschaft einen Verbrecher fiir schuldig erklirt und zur Strafe
verurteilt. So haben auch die Pipste, als oberste Richter der Kirche,
die Hiretiker entlarvt und verurteilt, wenn die Reinerhaltung des
(Glaubens und das Seelenheil der Glaubigen es erforderte. Heiler ver-
sucht allerdings die Behauptung umzukehren, indem er den Pépsten
Lieblosigkeit vorwirft «gegen jene, die — von tiefstem religiosem
Geiste ergriffen

auf andern Wegen zum Gottlichen wanderten als
auf der rémischen Heerstralle» (325). LEr hat aber den Beweis dafiir
vergessen, dal3 +lie von der Kirche verurteilten Hiretiker wirklich
«von tiefstem religivsen Geiste ergriffen» waren, dall sie wirklich
« zum Gottlichen wanderten ». Besonders klagt Heiler Rom an wegen
der Verurteilung des Modernismus und der modernistischen Fiihrer.
Die Begrundung ist folgende: « Es hat wenig katholische Geister im
letzten Jahrhundert gegeben, die so scharf das katholische Ideal
schauten und mit so leidenschaftlicher Liecbe 1thm ergeben waren wie
die Modernisten. Kann es beredtere Herolde katholischen Geistes
geben als einen George Tyrell, Antonio Fogazzaro und Friedrich von
Hiigel ? Und doch, diese Manner, die in der Arbeit fur die Kirche
aufgingen, die katholisch waren vom Scheitel bis zur Sohle, katholischer
als je ein romischer Kurialist war und sein wird, sie mullten die
haBlichste Beschimpfung durch die pipstliche Enzyklika erfahren»
(326). Das ist allerdings echt modernistische Argumentation.

SchlieBen wir dieses Kapitel. Heiler hat nicht «Siinden» Roms
nachgewiesen, sondern das gerade Gegenteil, dafl nimlich Rom mit
groBer Sorgfalt und Energie, auch mit Erfolg, Abweichungen von der
katholischen ILehre aufgedeckt, verurteilt und schadlos gemacht hat —
nicht zuletzt die modernistische Irrlehre.



Das Papsttum nach I'. Heiler 65

Papsttum und Rechtsordnung.

- Heiler kommt in seinen Ausfithrungen immer wieder darauf zuriick,
dall Rom alle «theologischen und religiosen Probleme unter dem
Gesichtspunkte seines Kirchenrechtes und seiner Kirchenpolitik » (318)
beurteile, daB es sich «von brutalem, weltlichen Machthunger» (323)
leiten lasse. Das ist natiirlich objektiv eine ungereimte Verleumdung.
Aber wir stoBen damit auf eines der hauptsichlichen von Heiler auf-
gestellten prinzipiellen Probleme. Heiler erachtet Rechtsordnung als
unvereinbar mit dem Wesen der Kirche und der Religion ' ; darum
lehnt er die Kirche und das Papsttum ab, weil er in ihnen ecin « Rechts-
institut », ein «politisches Gebilde » sieht, was «in einem religidsen
Menschen die schwersten Zweifel am gottlichen Ursprung erweckt »
(306 f.). Darum ist sein «Sehnsuchtstraum» der «papa angelicus»
(334 ff.), der nur «den Primat der dienenden Liebe » kennt, der seine
verschnende Bruderhand auch den getrennten Briidern bietet, der
die vatikanischen Behorden auflost, aber auch selbst jene Gewalten
zuriicklegt, die ihm das vatikanische Konzil tbertragen (!), der alle
Dogmen aufhebt, von dem sich infolgedessen zwar «die geistesengen
und liebesarmen Vertreter der kirchlichen Rechtgliaubigkeit » ab-
wenden, dafiir aber die Herzen «aller wahren Christusjiinger » zujubeln
werden, so daB3 die alten Hiresien und Schismen verschwinden, aber
« Orientalen und Anglikaner, Lutheraner und Calvinisten, Sekticrer
und Spiritualisten — alle sich beugen diesem neuen Papste». 2 Diese
phantastische Folgerung charakterisiert zwar Heilers Position zur
Geniige ; gehen wir indessen auf das Problem ein.

Dieses ist nicht neu. Schon der alte Protestantismus vertrat,
um Hierarchie und Papsttum ablehnen zu koénnen, eine rein spirituelle
Kirche, mit der weitern theologischen Begrindung, dall Menschen in
Sachen des Heiles nicht Vermittler sein koénnten, oder auch unter
Berufung auf die « evangelische Ireiheit ». In neuerer Zeit hat besonders
R. Sohm 3, auf den sich Heiler auch ausdriicklich beruft, die These

1 Anderswo (S. 277) schreibt aber Heiler wieder: « Jede Kirche schafft
sich eine, wenn auch noch so primitive, Rechtsordnung, um ihren religidsen
Gehalt zu schiitzen und eine geregelte Pflege des kirchlichen Lebens zu erméglichen.,
Ohne Kirchenrecht und Hierarchie vermag cine religiose Gemeinschaft nicht dic
engen Grenzen der Sektentums zu durchbrechen und Stabilitit zu gewinnen. »

2 An anderer Stelle vertritt Heiler aber cine Art Episkopalismus im galli-
kanisch-jansenistischen Sinne (344).

3 Wesen und Ursprung des Katholizismus,; Kirchenvecht.

Divus Thomas. ' )



66 Das Papsttum nach F. Heiler

aufgestellt, dall das « Recht » unvereinbar sei mit Kirche und Religion.
Die neuern Protestanten, allen voran A. Harnack, betrachten darum
die katholische Kirche als bloBes politisches Rechtsgebilde. Heiler
urteilt, dal} die katholische Kirche als Universalreligion und Universal-
kirche, als complexio oppositorum, kraft ihres Wesens auch das
juridische Element umfassen miisse, doch so, daf} sie « bis zum heutigen
Tage das BewuBtsein des auxilidren Charakters aller rechtlichen
Institutionen nicht vollig verloren » habe (277). Der Abfall vom wahren
katholischen Ideal bestehe darin, dal3 « seit Jahrhunderten die duBere
Rechtskirche mit der Geisteskirche Christi so gut wie eins gesetzt
werde» (a. a. O.).

Ist aber wirklich eine Rechtsordnung unvereinbar mit dem Wesen
der Kirche und der Religion ? Ist es wirklich ausgeschlossen, daf3
« Recht » zum Wesen der Kirche gehore ?

Zur Beantwortung dieser Frage mul} vorerst eine falsche Voraus-
setzung beseitigt werden. Alle Gegner einer « Rechtskirche » kennen
oder anerkennen nur ein rein menschliches Recht rein historischen
Ursprunges. So betrachten ja Protestanten und Modernisten alle
hierarchische Gewalt als rein menschlichen, historischen Ursprunges.
Auch Sohm, der Hauptvertreter dieser Ansicht, geht von der Annahme,
tamquam ex concesso, aus, dall Christus der Kirche keine rechtliche
Gewalt verlichen habe. Nun ist es allerdings evident, dall rein
menschlich-historisch gewordenes Recht nicht zum Wesen der von Gott,
von Christus gestifteten Kirche gehdéren kann — dariiber ist auch die
katholische Theologie einig . Dagegen bleibt die Frage offen, ob Gott
selbst seiner Kirche und der von ihm bestimmten Religionsform eine
rechtliche Konstitution geben kénne, d. h. ob er in seiner Kirche und
in seiner Religion Menschen mit bestimmten Befugnissen und Voll-
machten betrauen koénne, denen dann von Seite anderer bestimmte
Verpflichtungen entsprechen. Eine solche «rechtliche » Konstitution
behauptet die Kirche erhalten zu haben. Sie anerkennt darum, soweit
ihre wesentliche Koenstitution inbetracht kommt, nur gottliches Recht,
nur von Gott, von Christus verlichene Gewalt, nur jene Rechtsordnung,
die unmittelbar oder mittelbar auf géttlicher Einsetzung beruht. Die
ganze Argumentation der Gegner der «Rechtskirche» geht darum
an der eigentlichen Frage voriiber, bekdmpift ein Phantom.

Protestanten und Modernisten bestreiten zwar auch die Moglichkeit
von Gott verlichener hierarchischer Gewalt. Aber wiederum auf Grund
bestimmiter Voraussetzungen, diesmal theologischer Natur: es handelt



Das Papsttum nach F. Heiler b7

sich um die Auffassung des Rechtfertigungs- und allgemein des Heils-
prozesses. Nach calvinistischer Lehre erfolgt Rechtfertigung und Heil
ausschlieBlich durch die gottliche Priadestination, ohne Mitwirkung
des Menschen : da die Pridestination ein ewiger, innergottlicher Akt
1st, kann unter dieser Voraussetzung natiirlich keine Rede sein von
Vermittlung des Heiles durch Menschen : daraus erklirt sich auch die
heftige Ablehnung jeder hierarchischen Gewalt von Seite der Calvinisten.
Die Lutheraner vertreten eine Rechtfertigung durch blofe Imputation
der Verdienste Christi, unter der Bedingung der persénlichen Fiducia
— auch hier ist eine Vermittlung ausgeschlossen. Im Modernismus
kommt alles auf das personliche subjektive Gefithl an, das zwar von
auBen angeregt, aber nicht mitgeteilt werden kann, so daBl wieder fiir
cine Vermittlung kein Raum bleibt. Die Ablehnung der Hierarchie
mit dem damit verbundenen Recht ist also ganz eigentlich ein spezifisch
protestantisch-modernistisches Theologoumenon, keineswegs aber eine
Folgerung der reinen Vernunft oder der Religion. Tm katholischen
System bietet denn auch diese Vermittlung absolut kein Hindernis.
Die {(bei den Erwachsenen) erforderte personliche Mitwirkung kann
allerdings durch kein Institut, durch keine Hierarchie ersetzt werden.
Aber anderseits kann die von Gott geoffenbarte Wahrheit durch von
Gott bevollmichtigte menschliche Organe bestimmt, vorgelegt und
vorgeschrieben werden, kann ferner die zum Heile notwendige objektive
Gnade durch die priesterlichc Gewalt mitgeteilt werden, kann endlich
das christliche Volk durch Stellvertreter und Gesandte Gottes in
sittlich-religioser Hinsicht geleitet und gefithrt werden. Darum
empfindet auch der wahre Katholik die Hierarchie mit ihren Rechten
und Befugnissen nicht so sehr als eine Last, sondern vielmehr als eine
Wohltat, nicht als Fremdkérper, sondern als organischen Teil der
Heilseinrichtung.

Die hierarchische Gestaltung der Kirche, mit ihrer Rechtsordnung,
1st {ibrigens nur die Anwendung eines allgemeinen Gesetzes der Welt-
ordnung. In dieser tritt uns das Gesetz entgegen, daBl Gott seine
Wirkungen durch Vermittlung geschaffener Ursachen hervorbringt,
seine Gaben durch andere vermittelt. Ganz konsequent und unter
Einhaltung dieses allgemeinen Gesetzes verursacht Gott auch dic
Ubernatiirlichen Wirkungen durch geschaffene Ursachen, verleiht seine
Gnadengaben durch Vermiittlung der Sakramente und der priesterlichen
Gewalt, erleuchtet und leitet sein Volk durch die Lehrautoritit der
Kirche. Von Seite Gottes ist also eine Kirche und Religion mit



68 Das Papsttum nach F. Heiler

Autoritit und Rechtsordnung nur ein integrierender Bestandteil seines
allgemeinen Weltplanes.

Aber auch die Religion selbst — mag man sie im engern oder im
weitern Sinne fassen — gestattet nicht nur, sondern verlangt eine
Rechtsordnung, d. h. Amtsgewalten. ! Religion (im weitern Sinne)
besagt das Verhiltnis des Menschen zu Gott, niherhin die Gott vom
Menschen zu leistende Huldigung und damit den Verkehr des Menschen
mit Gott : in concreto besteht diesc Religion (im weitern Sinne) in der
Betitigung der drei goéttlichen Tugenden, in Glaube, Hoffnung und
Liebe. 2 Alle diesc drei Tugenden lassen eine amtliche Vermittlung
und Leitung nicht nur zu, sondern fordern sic geradezu, ndamlich zu
ihrer vollen, allgemeinen und wirksamen Entwicklung. So verlangt
der Glaube zu seiner sichern Entfaltung ein kirchliches Lehramt 3,
Hoffnung und Liebe erfordern eine sichere, autoritative Leitung. So
ist es ja auch im iibrigen, rein menschlichen Leben : ohne autoritative
Leitung und Fithrung kann keine menschliche Leistung zur vollen
Entwicklung gelangen: darum die Notwendigkeit des Staates, die
vielen freien Vereinigungen und Organisationen. Protestantismus und
Modernismus entgehen dieser Forderung nur dadurch, dafl sie die
Religion als etwas rein Subjektives fassen. Dadurch berauben sie aber
die Religion jedes innern und objektiven Wertes und begeben sich des
Rechtes, im Namen der Religion Fordefungen zu stellen. So wider-
spricht auch das Papsttum nicht den «religivsen Idealen» (332),
sondern nur einer Verzerrung des Religionsbegriffes, sei es im prote-
stantischen oder noch mehr im modernistischen Sinne.

Heiler versucht zwar einen solchen Widerspruch noch auf anderm
Wege zu konstruieren. Er deutet das Pradikat vicarius Christi folgender-
malen : « Der Stellvertreter Christi soll in seinem Denken und Leben
dem gottlichen Meister am nichsten stehen ; der Inhaber der sedes
apostolica soll den Aposteln .... am dhnlichsten sein» (327). Nun
habe aber der Heiland arm gelebt, wihrend der Papst in einem prunk-
vollen Palaste wohne usw. Die Antwort auf diesen Einwand kann
aber nicht schwer fallen.

L Selbst Harnack bemerkt in seiner Kritik der Theorien von R. Sohm
(Entstehung und Entwicklung der Kirchenverfassung, rgro, 140-133), dall in
der ganzen Geschichte das Recht eng mit der Religion verbunden sei. Er bemerkt :
« Das Genossenschaftliche Korporative kann auch vom sublimsten Begritf der
Kirche nicht getrennt werden » (150).

2 S, Awugusitnus, Enchiridion, 1.

3 S, Thomas, 11-11 . 1 a. 9, 10.



Das Papsttum nach F. Heiler 69

Der Stellvertreter Christi steht diesem am néchsten, was Amt
und Wiirde und Vollmacht betrifft ; es ist auch eine naheliegende Pflicht
fiir den Stellvertreter Christi, daf} er in besonderer Weise die Tugenden
seines Meisters zu iiben bestrebt sei; es ist aber keineswegs Sinn der
katholischen Iechre, daB der Papst auch immer tatsichlich in seinem
Leben Christus am #dhnlichsten seil, wie es auch keineswegs eine
Forderung seiner Stellung ist, daB der Papst auch in seiner duBern
Lage in gleichen Verhiltnissen lebe wie Christus. Der géttliche Heiland
hatte cben noch andere Aufgaben als allein die Leitung der Kirche,
namlich die Erlosung der Menschen, abgesehen davon, dal3 Christus
der menschgewordene Gottessohn, der Papst aber ein bloBer Mensch
ist. So ist es selbstverstiandlich, daB die Pipste nicht immer ein Vollmal
von Heiligkeit aufweisen ; so fithrte Christus ein armes Leben, um
uns durch seine Armut zu bereichern 2, wihrend die Pépste in ihrer
Lebenshaltung auch die Autoritit und das Anschen der Kirche zu
repriasentieren haben, daher auch fir die irdischen Bediirfnisse der
Kirche Sorge tragen miissen. Christus mahnt, nicht zu richten (Mt. 7, 1),
und er hat auch sclbst nicht gerichtet ; aber er hat der Kirche d\as
Richteramt iibertragen und wird selbst am Ende der Zeiten richten.
Jesus mahnt zur Demut, aber er hat Petrus doch die Verpflichtung
ibertragen, seine Herde zu weiden usw. Die ganze Argumentation
Heilers, womit er einen Widerspruch zwischen der Lehre des gottlichen
Heilandes und den TFunktionen des Papsttums nachzuweisen sucht,
beruht wiederum auf der falschen Voraussetzung, als ob energisches
Kirchenregiment mit christlicher Liebe und Demut unvereinbar wire.
Wer aber die Geschichte der Pipste einigermaflen unbefangen durch-
geht, wird erstaunt sein itber das MaB von dienender Liebe, geduldiger
Demut, opfervollen Seeleneifers und glithender Liebe zu Gott und den
Menschen, die sich ihm da zeigen. 3

Heiler hat weder den rein historischen Ursprung des Papsttums
noch dessen verderbliche Wirksamkeit, am allerwenigsten den « brutalen’
Machthunger » des Papsttums nachgewiesen.

L P. Lagrange O. P. bemerkt in seinem necuesten Werke Evangile selon saint
Jean, Paris 1925 zu Joa. 21,15 : « Simon Joannis, diligis me plus his ? » wie folgt :
« Il n’est pas requis ni acquis que 'amour du chef dépasse toujours celui d’un
simple fidéle, mais ¢'était une convenance a Uovigine » (p. 529).

2 S. Thomas, 111 q. 40 a. 3.

3 K. Adam Dberuft sich in seiner Schrift « Wesen des Katholizismus» (S. 39)
auf das Urteil des protestantischen Theologen W. Koehler iiber Pius X.: « Er



70 Das Papsttum nach F. Heiler

Die Bedeutung des Papsttums.

Zusammenfassend urteilt Heiler iiber die Bedeutung des Papsttums
(340-346), dall es nicht Gottes Werk, sondern Menschenwerk sei, dal
es wohl im Mittelalter notwendig gewesen sei, um die Einheit der
Kirche zu wahren, in der heutigen Zeit aber der « Reife » der Menschheit
seine Daseinsberechtigung in seiner gegenwartigen Form verloren
habe. Er schlieBt mit den Worten : Sic transit gloria mundi.

Nach dem Gesagten konnen wir diesem Ausspruche ruhig die
Lehre des Vatikanums entgegensetzen, worin die Bedeutung der Kirche
und des Papsttums zusammengefal3t wird, wie folgt : « Der cwige Hirte
und Hiiter unserer Seelen beschloB, um das Heilswerk der Erlosung
zu verewigen, die heilige Kirche zu erbauen, in der als im Hause des
lebendigen Gottes alle Glaubigen durch das Band des einen Glaubens
und der Liebe verbunden wiirden. .... Wie er also die Apostel, die
er erwahlt hatte, sandte, wie er selbst vom Vater gesandt wurde
(Joan. 20, 21), so wollte er, dal in seiner Kirche bis zum Ende der
Zeiten Hirten und Lehrer seien. Damit aber der Episkopat selbst einig
und ungeteilt sei und damit durch den gegenscitigen Zusammenhang
der Bischofe die gesamte Masse der Gliubigen in der Einheit des
Glaubens und der (kirchlichen) Gemeinschaft erhalten bleibe, machte er
Petrus zum Vorsteher der iibrigen Apostel und setzte in ihm ein fort-
dauerndes Prinzip und Fundament jener doppelten Einheit ein.
(Diesem) Petrus und seinen Nachfolgern auf diesem (romischen)
Bischofsstuhle ist das Charisma nie versagender Wahvheit und Glaubens
von Gott verliehen, damit sie ihr erhabenes Amt zum Heile alley ver-
walteten, damit die gesamte Herde Christi durch sie vor dem Gifte
des Irrtums bewahrt, mit dem Brote der himmlischen Lehre gendhrt
werde, damit, unter Vermeidung jedes Anlasses zur Spaltung, die
ganze Kirche in der Einheit erhalten bleibe und, auf ihr Fundament
gestiitzt, fest stehe gegen die Pforten der Hélle. »

Rom, Collegium Angelicum.

hatte kein Auge fiir das, was Staatsgewalt im modernen Gesellschaftsgefiige heil3t.
Er war der Priester, der mit hoch erhobener Hostie, unbekiimmert um rechts und
links, seinen Heiland durch die Welt tragen -wollte. »

————



	Das Papsttum nach F. Heiler

