Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Le Commencement du Monde
Autor: Munnynck, M. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762156

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le Commencement du Monde.

Par le P. M. de MUNNYNCK O. P.

Professeur a I’'Université de Fribourg.

Depuis des siecles, les philosophes se demandent si 'on peut établir
que le monde a eu un commencement. — Les chrétiens ont des données
positives a ce sujet : par la foi ils admettent que le monde a été créé
dans le temps ou plutdt avec le temps. En remontant dans le cours
des siecles, on doit aboutir 2 un moment premier ; la durée de 'univers
a commencé. — Mais cette vérité de la foi est-elle susceptible de
démonstration rationnelle ?

On connait l'attitude de S. Thomas devant ce probleme. On semble
noter quelques fluctuations dans sa pensée ; mais dans sa forme appa-
remment définitive elle n’est guere favorable aux essais de démons-
‘tration que des apologistes enthousiastes ont esquissés. Le Docteur
angélique a une véritable horreur de ces preuves, qui menacent de rendre
nos croyances ridicules. Des paralogismes, des pétitions de principe,
des «latius hos », voila tout ce qu’on a jamais apporté pour établir que
le monde doit avoir eu un commencement.

A-t-on trouvé mieux depuis lors ? — Le R. P. Gredt prétend que
oui ; et récemment le R. P. Hildebrand Fleischmann a repris sa these
(Cfr. « Divus Tmomas», Bd. III, 4. Heft). Le professeur Nys, le
R. P. Garrigou-Lagrange, d’autres encore, ne sont pas de cet avis,
et ne voient «aucune impossibilité métaphysique » 2 un monde mobile
sans commencement, — ce qui peut-étre dépasse méme la pensée de
S. Thomas.

N’y a-t-il pas, au fond de cette controverse, quelque équivoque ?
[ nous semble en tout cas que des distinctions essentielles sont négligées
par les combattants, et il nous parait indispensable d’introduire plus
de clarté dans le terme «infin ».

L’idée de l'imfine est négative dans son origine. S. Thomas le
Constate par ces mots bien connus, et peut-étre plus importants qu’on
Ne I'imagine : « Infinitum dicitur aliquid ex eo quod non est finitum. »

Divus Thomas. 3



34 Le Commencement du Monde

(Summa Theol. I q. 7, art. 1 in corp.). La base, le point de départ de
toutes nos connaissances est l'expérience sensible, qui, assurément,
ne nous livre rien d’infini. Kant le constate lorsqu’il veut établir que
le temps et l'espace, illimités de leur nature, ne peuvent étre que des
« formes a priori». Tout est fini dans les données immédiates de la vie
sensible. -— Mais nous avons l'expérience du grand et du petit, du long
et du court. Nous constatons l'accroissement de certaines étendues
et du temps. Toute limite donnée apparait des lors comme accidentelle.
On peut I'écarter par la pensée ; et nous représentons ainsi une étendue
ou une durée sans limites, sans fins. C’est la la premiere notion humaine
du non-fini, de Uinfini, et c’est de 1la qu’il faut partir pour toutes les
précisions ultérieures.

Parfois, dans l'esprit de I'homme, ce non-fini n'implique pas
davantage. On ne pose aucune limite, mais on ne songe pas a la nier.
N'est-ce pas l'image que le vulgaire se fait de l'espace ? L’homme
inculte et intelligent se représente l'immensité de l'univers. Il n’en
représente certainement pas la fin. Mais il ne songe pas au probleme
que les philosophes agitent a ce sujet, et qu’ils ne résolvent qu’en se
dégageant de toute image précise. L’homme inculte n’attribue aucune
limite au monde ; mais il ne nie pas qu’il en ait. — C’est 1a proprement
I'idée de I'indéfinz, qui caractérise beaucoup plus un état mental qu’une
réalité objective.

Faisons un pas en avant. Non seulement on ne pose aucune limite
a une étendue, a une durée, a une réalité quelconque, mais on arrive
a la nier. De ce pas nous entrons dans I'znfini proprement dit. Celui-ci
ne contient plus l'indécision impliquée dans l'indéfini. Nous savons,
— ou nous prétendons savoir, — que la réalité n’a pas de limites.

g Cependant cet infini, — tous les scolastiques le savent, — peut
étre en puissance ou en acte. — Le premier est manifestement fini;
il s’accroit toujours ; et toute limite a cet accroissement possible doit
étre niée. Tel le nombre de révolutions possibles dans un mouvement
rotatoire ou circulaire. Jamais, dans les siecles des siecles, ce nombre
ne sera infini. Et cependant, quelle limite peut-on lui assigner ? Le
nombre des révolutions possibles est certainement plus grand que toute
quantité déterminable. Une intelligence, embrassant 1'éternité, con-
cevrait ce nombre comme plus grand que tout nombre. Au dela de
tout nombre déterminé et déterminable, nous ne pouvons plus parler
que d'infini; et c’est a trés juste titre que nous employons ce terme
pour désigner la mesure sans mesure de cet accroissement. Voila donc



e Commencement du Monde 3

une réalité en puissance, qui n’est pas rien assurément, qui légitimement
est appelée infinie, et qui d’autre part ne deviendra et ne peut pas
devenir infinie. — La remarque a son importance, comme nous le
verrons tout a l'’heure. — On recourra évidemment a une distinction :
'accroissement est et sera toujours infini en puissance,; jamais la
quantité ne sera infinie en acte. Mais ne nous contentons pas de mots
commodes et de distinctions passe-partout. Tachons d’aborder intellec-
tuellement la réalité ; et tout esprit philosophique se convaincra que
la distinction ne résoud pas le probleme, mais le pose.

L’infini en acfe est de tout autre nature. Il ne s’accroit pas ; il est ;
ct il est sans limite. I’infini en acte exclut toute restriction dans 'ordre
de son infinité. Il ne peut étre ni augmenté ni diminué.

‘nfin une derniere distinction s’impose. Aprés ce que nous avons
dit de 'infini en puissance, on voit que méme 'infini en acte peut étre
con¢u de deux manieres. L’'infini en puissance ne se con¢oit que dans
les réalités qui s’accroissent. Mais certaines réalités ne s’accroissent
en aucune maniere ; et dans l'ordre de réalité qui leur revient, elles sont
plus grandes que toute réalité déterminable. Elles sont donc infinies ;
et puisqu’elles ne sont pas en puissance, nous devons affirmer quelles
sont infinies en acte. Telle est, par exemple, la série des nombres
possibles, qui certes ne s accroit pas, et qui dépasse toute détermination
quantitative.

On nous fera observe- que ces purs possibles n’ont rien a voir
avec I’ nfini en acte. — C’est la cependant une méprise. Il ne s’agit pas
de I'infini en puissance ; car la série des nombres possibles ne s’accroit
assurément pas. A la puissance n’oppose-t-on pas l'acte ? — Personne
ne contestera un seul instant que les nombres possibles soient en
puissance par rapport a 'existence ; mais il ne s’agit pas de cela. Sont-ils
en puissance par rapport a leur quantité, a la grandeur de la série
qu'ils forment ? Les nombres possibles ont une incontestable réalité ;
s ne sont pas le néant qui n’a aucune possibilité. Imagine-t-on que
les mathématiciens parlent du néant lorsqu’ils théorisent sur leur infini ?
La réalité des nombres possibles est antérieure 4 la conception que
nous pouvons en avoir ; car 'intelligence humaine n’est pas créatrice
de son objet. Les nombres possibles n’existent pas ; mais ils sont réels ;
et dans Uordre de véalité qui leur revient, ils ne sont pas susceptibles
‘(_1’accroissenlent ; ils ne sont pas en puissance. C’est pourquoi, pourvu
quon s’entende, nous pouvons parler ici d’'un infini en acte.

Ces concepts un peu subtils ne semblent pas entrer facilement



36 Le Commencement du Monde

dans certaines intelligences. Sans cesse elles confondent cet infini avec
un autre plus familier aux philosophes ; et cette confusion allourdit
singulierement toute cette interminable controverse.

En effet, l'infini que nous venons d’expliquer n’est pas encore
I'infini dans toute la portée du terme. Il est assurément réel ; il désigne
une quantité plus grande que toute quantité déterminable. Pas un
mathématicien ne peut s’en passer; et c’est pourquoi nous pouvons
Iappeler infine mathémalique. — 1L'infini des métaphysiciens implique
davantage. Dans leur concept, il n'y a plus de place pour « plus grand »
ou «moins grand ». Cet infini est en dehors de toute comparaison possible
avec n’importe quelle quantité. Il est la quantité tout court dans toute
la plénitude de son étre. — Entendons-nous bien. Il n'est pas la quantité
pure, la simple quantité abstraite qui se réalise dans toute quantité.
L’infini qui nous occupe est la quantité intégrale. Ce serait a peu preés
I'idée platonicienne de la quantité, renfermant sans limite toute quantité
possible. C’est 1a 1'idée que les philosophes se font ordinairement de
l'infini quantitatif. Nous Uappellerons Uinfint métaphysique.

Est-il donc si difficile de saisir la nuance ? Certes nos expressions
verbales sont souvent impuissantes dans ces subtiles déterminations ;
mais méme les formules dont nous nous servons pour caractériser
les deux infinis ne coincident nullement. — L’infini mathématique est
une quantité plus grande que toute quantité déterminable. Il y a la
une restriction et une relativité qui ne se trouvent plus dans Uinjfin:
quantitatif des métaphysiciens. Celui-ci est la totalité de la grandeur,
sans limites, sans restriction, sans aucune détermination relative.

La clarté des idées exige par conséquent que dans l'infini d’ordre
quantitatif nous ayons devant les yeux les distinctions suivantes :

Indéfini
Non-fini J en puissance

Infini [mathématique

‘en acte : .
l métaphysique.

La derniéere distinction a une puissance considérable dans le
probleme qui nous occupe. On la perd souvent de vue : les uns affirment
la possibilité dun infini mathématique ; les autres prétendent les
réfuter en prouvant 'impossibilité d'un infini quantitatif métaphysique.
Deé cette maniere on n’aboutira jamais; car il y a 1a une déplorable

«ignoratio elenchi».
L’infini mathématique est un peu difficile a saisir. On ne le



Le Commencement du Monde 74

représente pas par une image unique. Il nous offre deux caractéres
qui, dans 'imagination, doivent nécessairement entrer en conflit. Il est
infini ; car il dépasse tout fini. Et cependant comment représenter
un infini qui est essentiellement composé de parties finies, qui est sujet
a la division aboutissant & des parties finies, alors que celles-c1 doivent,
par leur addition, reconstituer 'infini ? — Tout cela échappe a 1'imagi-
nation ; mais tout cela se comprend par 'intelligence ; ¢t nous nous
permettons de faire appel 4 ce que nous avons dit ailleurs de « 'analogie
métaphysique » (Cfr. INTUITION ET ANALOGIE. Aili del VO congresso
tnternazionale di Filosofia. Napoli 19206).

De tous ceux qui défendent I'impossibilité d'une durée temporelle
sans commencement, le R. P. Fleischmann semble nous donner le dernier
mot dans son tres intéressant travail du « Divus Thomas» (1. ¢.). Nous
craignons bien que le savant auteur ne néglige, lui aussi, cette distinc-
tion essentielle. L’examen dialectique de ses arguments révele cette
défaillance. — S. Thomas dit que le « transitus» implique dans son
concept méme un commencement et une fin. Il ne peut donc.étre
question d’un « transitus » de I'infini. S. Thomas, qui en bon philosophe
« formaliter loquitur», veut évidemment dire que l'argument qu’on
lui oppose est dialectiquement faux, puisqu’en parlant de « transitus»
on suppose gratuitement un commencement que sa these écarte. —
Le R. P. Fleischmann répond que de fait le « transitus» a eu lieu !
Faut-il supposer que S. Thomas ignore que nous sommes arrivés & un
moment déterminé du temps aprés un passé révolu ? N’est-il pas
¢vident que S. Thomas et le R. P. Fleischmann ne parlent pas de la
meéme chose ?

S. Thomas affirme que la série des causes, subordonnées per se,
ne peut pas étre infinie ; mais que cette impossibilité n’existe pas pour
une série de causes subordonnées per accidens. Pour qui saisit le sens,
C'est I'évidence méme. — Et le R. P. Fleischmann s’efforce d’établir
que les causes subordonnées per accidens sont, a certains égards, sub-
ordonnées per se; et il en conclut que la doctrine de S. Thomas sur
les causes subordonnées per accidens est erronée. — Nest-il pas visible
qu’ici encore les adversaires ne se rencontrent pas ?

Que l'infini métaphysique, dans l'ordre quantitatif, ne soit pas
possible, nous 'admettons sans aucune hésitation. Cette vérité nous
parait résulter avec une pleine évidence de la divisibilité essentielle
de toute quantité; et certains arguments de S. Bonaventure, du



38 Le Commencement du Monde

R. P. Gredt et du R. P. Fleischmann ['établissent assurément. —
Bien plus, nous croyons que cette these est admise par S. Thomas
chaque fois qu’il affirme que le nombre actu infini est une impossibilité.

En effet, cette affirmation n’est certainement pas basée sur une
constatation expérimentale. C’est la notion, l'essence, l'idée méme
de cette infini qui, a juste titre, lui para’t contradictoire. Dans toute
la mesure, par conséquent, ou un monde sans commencement impli-
querait un infini quantitatif #w actu, S. Thomas répudie un monde sans
commencement.

Mais lorsqu’il agite le probleme du commencement du monde,
il parle de tout autre chose. Nous sommes convaincus qu’il a au moins
soupgonné la notion subtile de I'infini mathématique. Et il v a la une
constatation fort intéressante, car cette notion ne devait pas étre tres
précise a son époque.

Il est manifeste qu'un étre, dans la série des générations, a été
créé par Dieu. Avant ce terme il n’y en a pas d'autre. Il est donc le
premier ; et nous avons le dernier actuel sous les yeux. Une série
contenue entre un premier et un dernier est évidemment finie. Qui
imaginera que S. Thomas ait pu I'ignorer ?

Mais il ne s’agit pas de cela ! Prenons 'exemple fameux des causes
subordonnées per accidens. L'une succede a l'autre sans dépendre
dans son activité de la précédente. Combien de causes peuvent avoir
précédé la cause actuelle ? A ne considérer que leur subordination
accidentelle, c’est-a-dire que leur simple succession, — et il n'y a pas
A considérer autre chose si l'on veut parler «formaliter », — il n'y a
aucun moyen d’assfgner un commencement quelconque a la série.
Aucune cause, par sa nature, ne postule d’étre la premiere. La série
par elle-méme n’implique donc aucun commencement. Elle est dans
l'ordre de la pure possibilité plus grande que tout nombre déterminable.
— C’est précisément- ce que nous appelons «l'infini mathématique ».
La série peut donc étre infinie. Nous cherchons en vain ce qu'on peut
opposer a pareille conclusion; et nous ne voyons pas qu'il y ait
davantage chez S. Thomas. La possibilité d'une série infinie de causes
subordonnées per accidens ne peut pas faire 'ombre d’'un doute.

Il en est exactement de méme pour les révolutions, supposées
parfaitement cycliques, de 'univers. Y en a-t-il une seule qui, par sa
nature, postule d’étre la premiere ? Avant toute révolution on peut
en supposer une autre. Dieu a créé le monde, c’est certain ; il y a donc
eu des étres premiers, c’est évident ; mais quel étre de sa nature exige



Le Commencement du Monde 39

d’étre le premier ? Le nombre possible des révolutions et des générations
est plus grand que tout nombre déterminé ou déterminable. Aucune
n'implique un commencement. N’est-ce pas ce qu'on appelle tres
légitimement Uinfini !

Si 'on recourt a d’autres considérations, absolument étrangeéres
a la subordination per accidens, on en fera peut-étre sortir le commence-
ment temporel de 'univers. On a voulu le prouver par la dégradation
de 'énergie ; et 'argument est contestable. On a eu recours a la finalité
divine qui est bien mystéricuse. Mais tout cela n’atteint pas le probleme
tel que S. Thomas I'a posé. Le monde que nous avons sous les yeux
peut avoir une existence plus longue que n’'importe quelle durée finie.
Rien ne lui assigne un commencement déterminé. C'est tout ce qu’il
faut pour maintenir la position de S. Thomas.

Nous croyons que le Docteur angélique né¢ peut avoir eu en vue
que cet infini mathématique. Ces idées sur les causes subordonnées
per accidens semblent bien le prouver. Nous comprenons ainsi comment
il a pu dire qu’il n'est pas encore prouvé qu'un infini en acte, dans
l'ordre quantitatif, soit impossible. Comme par ailleurs il rejette treés
nettement I'infini quantitatif en acte, il nous semble qu’il doit au moins
soupconner un double infini en acte; et l'analyse de ses arguments
nous mene trés nettement a la distinction entre cet infini relatif dont
se servent tres légitimement les mathématiciens, et I'infini que congoivent
communément les philosophes.

Et lorsqu’on est en possession de cette distinction, lorsqu’on
arrive a 1'élargir par la féconde connaissance analogique, elle jette
une lumiere précieuse sur bien des problémes qui dépassent  l'ordre
quantitatif. Nous n’insistons pas pour ne pas compliquer le présent
débat.



	Le Commencement du Monde

