
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Le Commencement du Monde

Autor: Munnynck, M. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le Commencement du Monde.

Par le P. M. de MUNNYNCK 0. P.

Professeur à l'Université de Fribourg.

Depuis des siècles, les philosophes se demandent si l'on peut établir
que le monde a eu un commencement. — Les chrétiens ont des données

positives à ce sujet : par la foi ils admettent que le monde a été créé

dans le temps ou plutôt avec le temps. En remontant dans le cours
des siècles, on doit aboutir à un moment premier ; la durée de l'univers
a commencé. — Mais cette vérité de la foi est-elle susceptible de

démonstration rationnelle
On connaît l'attitude de S. Thomas devant ce problème. On semble

noter quelques fluctuations dans sa pensée ; mais dans sa forme
apparemment définitive elle n'est guère favorable aux essais de démonstration

que des apologistes enthousiastes ont esquissés. Le Docteur

angélique a une véritable horreur de ces preuves, qui menacent de rendre
nos croyances ridicules. Des paralogismes, des pétitions de principe,
des « latius hos », voilà tout ce qu'on a jamais apporté pour établir que
le monde doit avoir eu un commencement.

A-t-on trouvé mieux depuis lors — Le R. P. Gredt prétend que
oui ; et récemment le R. P. Hildebrand Fleischmann a repris sa thèse

(Cfr. « Divus Thomas», Bd. III, 4. Heft). Le professeur Nys, le

R. P. Garrigou-Lagrange, d'autres encore, ne sont pas de cet avis,
et ne voient « aucune impossibilité métaphysique » à un mondé mobile
sans commencement, — ce qui peut-être dépasse même la pensée de
S. Thomas.

N'y a-t-il pas, au fond de cette controverse, quelque équivoque
Il nous semble en tout cas que des distinctions essentielles sont négligées

par les combattants, et il nous paraît indispensable d'introduire plus
de clarté dans le terme « infini ».

L'idée de l'infini est négative dans son origine. S. Thomas le

constate par ces mots bien connus, et peut-être plus importants qu'on
ne l'imagine : « Infinitum dicitur aliquid ex eo quod non est finitum. »

Divus Thomas. 3



34 Le Commencement du Monde

(Summa Theol. I q. 7, art. 1 in corp.). La base, le point de départ de

toutes nos connaissances est l'expérience sensible, qui, assurément,
ne nous livre rien d'infini. Kant le constate lorsqu'il veut établir que
le temps et l'espace, illimités de leur nature, ne peuvent être que des

« formes a priori ». Tout est fini dans les données immédiates de la vie
sensible. — Mais nous avons l'expérience du grand et du petit, du long
et du court. Nous constatons l'accroissement de certaines étendues
et du temps. Toute limite donnée apparaît dès lors comme accidentelle.
On peut l'écarter par la pensée ; et nous représentons ainsi une étendue

ou une durée sans limites, sans fins. C'est là la première notion humaine
du non-fini, de l'infini ; et c'est de là qu'il faut partir pour toutes les

précisions ultérieures.
Parfois, dans l'esprit de l'homme, ce non-fini n'implique pas

davantage. On ne pose aucune limite, mais on ne songe pas à la nier.
N'est-ce pas l'image que le vulgaire se fait de l'espace L'homme
inculte et intelligent se représente l'immensité de l'univers. Il n'en
représente certainement pas la fin. Mais il ne songe pas au problème

que les philosophes agitent à ce sujet, et qu'ils ne résolvent qu'en se

dégageant de toute image précise. L'homme inculte n'attribue aucune
limite au monde ; mais il ne nie pas qu'il en ait. — C'est là proprement
l'idée de l'indéfini, qui caractérise beaucoup plus un état mental qu'une
réalité objective.

Faisons un pas en avant. Non seulement on ne pose aucune limite
à une étendue, à une durée, à une réalité quelconque, mais on arrive
à la nier. De ce pas nous entrons dans l'infini proprement dit. Celui-ci

ne contient plus l'indécision impliquée dans l'indéfini. Nous savons,
— ou nous prétendons savoir, — que la réalité n'a pas de limites.

j Cependant cet infini, — tous les scolastiques le savent, — peut
être en puissance ou en acte. — Le premier est manifestement fini ;

il s'accroît toujours ; et toute limite à cet accroissement possible doit
être niée. Tel le nombre de révolutions possibles dans un mouvement
rotatoire ou circulaire. Jamais, dans les siècles des siècles, ce nombre
ne sera infini. Et cependant, quelle limite peut-on lui assigner Le
nombre des révolutions possibles est certainement plus grand que toute
quantité déterminable. Une intelligence, embrassant l'éternité,
concevrait ce nombre comme plus grand que tout nombre. Au delà de

tout nombre déterminé et déterminable, nous ne pouvons plus parler
que d'infini; et c'est à très juste titre que nous employons ce terme

pour désigner la mesure sans mesure de cet accroissement.: Voilà donc



Le Commencement du Monde 35

une réalité en puissance, qui n'est pas rien assurément, qui légitimement
est appelée infinie, et qui d'autre part ne deviendra et ne peut pas
devenir infinie. — La remarque a son importance, comme nous le

verrons tout à l'heure. — On recourra évidemment à une distinction :

l'accroissement est et sera toujours infini en puissance; jamais la

quantité ne sera infinie en acte. Mais ne nous contentons pas de mots
commodes et de distinctions passe-partout. Tâchons d'aborder
intellectuellement la réalité ; et tout esprit philosophique se convaincra que
la distinction ne résoud pas le problème, mais le pose.

L'infini en acte est de tout autre nature. Il ne s'accroît pas ; il est ;

et il est sans limite. L'infini en acte exclut toute restriction dans l'ordre
de son infinité. Il ne peut être ni augmenté' ni diminué.

Enfin une dernière distinction s'impose. Après ce que nous avons
dit de l'infini en puissance, on voit que même l'infini en acte peut être

conçu de deux manières. L'infini en puissance ne se conçoit que dans
les réalités qui s'accroissent. Mais certaines réalités ne s'accroissent
en aucune manière ; et dans l'ordre de réalité qui leur revient, elles sont
plus grandes que toute réalité déterminable. Elles sont donc infinies ;

et puisqu'elles ne sont pas en puissance, nous devons affirmer quelles
sont infinies en acte. Telle est, par exemple, la série des nombres

possibles, qui certes ne s accroît pas, et qui dépasse toute détermination

quantitative.
On nous fera observe" que ces purs possibles n'ont rien à voir

avec 1' nfini en acte. — C'est là cependant une méprise. Il ne s'agit pas
de l'infini en puissance ; car la série des nombres possibles ne s'accroît
assurément pas. A la puissance n'oppose-t-on pas l'acte — Personne

ne contestera un seul instant que les nombres possibles soient en
puissance par rapport à l'existence; mais il ne s'agit pas de cela. Sont-ils
en puissance par rapport à leur quantité, à la grandeur de la série

qu'ils forment Les nombres possibles ont une incontestable réalité ;

ils ne sont pas le néant qui n'a aucune possibilité. Imagine-t-on que
les mathématiciens parlent du néant lorsqu'ils théorisent sur leur infini
La réalité des nombres possibles est antérieure à la conception que
nous pouvons en avoir ; car l'intelligence humaine n'est pas créatrice
de son objet. Les nombres possibles n'existent pas ; mais ils sont réels ;

et dans l'ordre de réalité qui leur revient, ils ne sont pas susceptibles
d'accroissement ; ils ne sont pas en puissance. C'est pourquoi, pourvu
qu'on s'entende, nous pouvons parler ici d'un infini en acte.

Ces concepts un peu subtils ne semblent pas entrer facilement



36 Le Commencement du Monde

dans certaines intelligences. Sans cesse elles confondent cet infini avec

un autre plus familier aux philosophes ; et cette confusion allourdit
singulièrement toute cette interminable controverse.

En effet, l'infini que nous venons d'expliquer n'est pas encore
l'infini dans toute la portée du terme. Il est assurément réel ; il désigne
une quantité plus grande que toute quantité determinable. Pas un
mathématicien ne peut s'en passer ; et c'est pourquoi nous pouvons
l'appeler l'infini mathématique. — L'infini des métaphysiciens implique
davantage. Dans leur concept, il n'y a plus de place .pour « plus grand »

ou « moins grand ». Cet infini est en dehors de toute comparaison possible
avec n'importe quelle quantité. Il est la quantité tout court dans toute
la plénitude de son être. — Entendons-nous bien. Il n'est pas la quantité
pure, la simple quantité abstraite qui se réalise dans toute quantité.
L'infini qui nous occupe est la quantité intégrale. Ce serait à peu près
l'idée platonicienne de la quantité, renfermant sans limite toute quantité
possible. C'est là l'idée que les philosophes se font ordinairement de

l'infini quantitatif. Nous l'appellerons l'infini métaphysique.
Est-il donc si difficile de saisir la nuance Certes nos expressions

verbales sont souvent impuissantes dans ces subtiles déterminations ;

mais même les formules dont nous nous servons pour caractériser
les deux infinis ne coïncident nullement. — L'infini mathématique est

une quantité plus grande que toute quantité déterminable. Il y a là
une restriction et une relativité qui ne se trouvent plus dans l'infini
quantitatif des métaphysiciens. Celui-ci est la totalité de la grandeur,
sans limites, sans restriction, sans aucune détermination relative.

La clarté des idées exige par conséquent que dans l'infini d'ordre
quantitatif nous ayons devant les yeux les distinctions suivantes :

La dernière distinction a une puissance considérable dans le

problème qui nous occupe. On la perd souvent de vue : les uns affirment
la possibilité d'un infini mathématique ; les autres prétendent les

réfuter en prouvant l'impossibilité d'un infini quantitatif métaphysique.
De cette manière on n'aboutira jamais ; car il y a là une déplorable
« ignoratio elenchi ».

L'infini mathématique est un peu difficile à saisir. On ne le

\ métaphysique.



Le Commencement du Monde 37

représente pas par une image unique. Il nous offre deux caractères

qui, dans l'imagination, doivent nécessairement entrer en conflit. Il est

infini ; car il dépasse tout fini. Et cependant comment représenter
un infini qui est essentiellement composé de parties finies, qui est sujet
à la division aboutissant à des parties finies, alors que celles-ci doivent,
par leur addition, reconstituer l'infini — Tout cela échappe à l'imagination

; mais tout cela se comprend par l'intelligence ; et nous nous
permettons de faire appel à ce que nous avons dit ailleurs de « l'analogie
métaphysique » (Cfr. Intuition et Analogie. Atti del V° congresso
internazionale di Filosofia. Napoli 1926).

De tous ceux qui défendent l'impossibilité d'une durée temporelle
sans commencement, le R. P. Fleischmann semble nous donner le dernier
mot dans son très intéressant travail du « Divus Thomas» (1. c.). Nous

craignons bien que le savant auteur ne néglige, lui aussi, cette distinction

essentielle. L'examen dialectique de ses arguments révèle cette
défaillance. — S. Thomas dit que le « transitus » implique dans son

concept même un commencement et une fin. Il ne peut donc-être
question d'un « transitus » de l'infini. S. Thomas, qui en bon philosophe
« formaliter loquitur », veut évidemment dire que l'argument qu'on
lui. oppose est dialectiquement faux, puisqu'en parlant de « transitus »

on suppose gratuitement un commencement que sa thèse écarte. —
Le R. P. Fleischmann répond que de fait le « transitus » a eu lieu
Faut-il supposer que S. Thomas ignore que nous sommes arrivés à un
moment déterminé du temps après un passé révolu N'est-il pas
évident que S. Thomas et le R. P. Fleischmann ne parlent pas de la
même chose

S. Thomas affirme que la série des causes, subordonnées per se,

ne peut pas être infinie ; mais que cette impossibilité n'existe pas pour
une série de causes subordonnées per accidens. Pour qui saisit le sens,
c'est l'évidence même. — Et le R. P. Fleischmann s'efforce d'établir
que les causes subordonnées per accidens sont, à certains égards,
subordonnées per se; et il en.conclut que la doctrine de S. Thomas sur
les causes subordonnées per accidens est erronée. — N'est-il pas visible
qu'ici encore les adversaires ne se rencontrent pas

Que l'infini métaphysique, dans l'ordre quantitatif, ne soit pas
Possible, nous l'admettons sans aucune hésitation. Cette vérité nous
paraît résulter avec une pleine évidence de la divisibilité essentielle
de toute quantité ; et certains arguments de S. Bonaventura, du



38 Le Commencement du Monde

R. P. Gredt et du R. P. Fleischmann l'établissent assurément. —
Bien plus, nous croyons que cette thèse est admise par S. Thomas

chaque fois qu'il affirme que le nombre actu infini est une impossibilité.
En effet, cette affirmation n'est certainement pas basée sur une

constatation expérimentale. C'est la notion, l'essence, l'idée même
de cette infini qui, à juste titre, lui paraît contradictoire. Dans toute
la mesure, par conséquent, où un monde sans commencement
impliquerait un infini quantitatif in actu, S. Thomas répudie un monde sans
commencement.

Mais lorsqu'il agite le problème du commencement du monde,

il parle de tout autre chose. Nous sommes convaincus qu'il a au moins

soupçonné la notion subtile de l'infini mathématique. Et il y a là une
constatation fort intéressante, car cette notion ne devait pas être très

précise à son époque.
Il est manifeste qu'un être, dans la série des générations, a été

créé par Dieu. Avant ce terme il n'y en a pas d'autre. Il est donc le

premier ; et nous avons le dernier actuel sous les yeux. Une série

contçnue entre un premier et un dernier est évidemment finie. Oui

imaginera que S. Thomas ait pu l'ignorer
Mais il ne s'agit pas de cela Prenons l'exemple fameux des causes

subordonnées per accidens. L'une succède à l'autre sans dépendre
dans son activité de la précédente. Combien de causes peuvent avoir
précédé la cause actuelle A ne considérer que leur subordination
accidentelle, c'est-à-dire que leur simple succession, — et il n'y a pas
à considérer autre chose si l'on veut parler « formaliter », — il n'y a

aucun moyen d'assigner un commencement quelconque à la série.

Aucune cause, par sa nature, ne postule d'être la première. La série

par elle-même n'implique donc aucun commencement. Elle est dans

l'ordre de la pure possibilité plus grande que tout nombre déterminable.
—• C'est précisément ce que nous appelons «l'infini mathématique».
La série peut donc être infinie. Nous cherchons en vain ce qu'on peut
opposer à pareille conclusion ; et nous ne voyons pas qu'il y ait
davantage chez S. Thomas. La possibilité d'une série infinie de causes
subordonnées per accidens ne peut pas faire l'ombre d'un doute.

Il en est exactement de même pour les révolutions, supposées

parfaitement cycliques, de l'univers. Y en a-t-il une seule qui, par sa

nature, postule d'être la première Avant toute révolution on peut
en supposer une autre. Dieu a créé le monde, c'est certain ; il y a donc

eu des êtres premiers, c'est évident ; mais quel être de sa nature exige



Le Commencement du Monde 39

d'être le premier Le nombre possible des révolutions et des générations
est plus grand que tout nombre déterminé ou déterminable. Aucune

n'implique un commencement. N'est-ce pas ce qu'on appelle très

légitimement l'infini
Si l'on recourt à d'autres considérations, absolument étrangères

à la subordination per accidens, on en fera peut-être sortir le commencement

temporel de l'univers. On a voulu le prouver par la dégradation
de l'énergie ; et l'argument est contestable. On a eu recours à la finalité
divine qui est bien mystérieuse. Mais tout cela n'atteint pas le problème
tel que S. Thomas l'a posé. Le monde que nous avons sous les yeux
peut avoir une existence plus longue que n'importe quelle durée finie.
Rien ne lui assigne un commencement déterminé. C'est tout ce qu'il
faut pour maintenir la position de S. Thomas.

Nous croyons que le Docteur angélique né peut avoir eu en vue
que cet infini mathématique. Ces idées sur les causes subordonnées

per accidens semblent bien le prouver. Nous comprenons ainsi comment
il a pu dire qu'il n'est pas encore prouvé qu'un infini en acte, dans
l'ordre quantitatif, soit impossible. Comme par ailleurs il rejette très
nettement l'infini quantitatif en acte, il nous semble qu'il doit au moins

soupçonner un double infini en acte ; et l'analyse de ses arguments
nous mène très nettement à la distinction entre cet infini relatif dont
se servent très légitimement les mathématiciens, et l'infini que conçoivent
communément les philosophes.

Et lorsqu'on est en possession de cette distinction, lorsqu'on
arrive à l'élargir par la féconde connaissance analogique, elle' jette
une lumière précieuse sur bien des problèmes qui dépassent' l'ordre
quantitatif. Nous n'insistons pas pour ne pas compliquer le présent
débat.


	Le Commencement du Monde

