Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Franz Brentano und Max Scheler Uiber das Gute an sich
Autor: Rohner, Anton M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762155

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franz Brentano und Max Scheler
iiber das Gute an sich.

Von P. Anton M. ROHNER O. P.

Teils direkt, teils indirekt auf dem Umwege tber Husserl und
seine Schule, hat Franz Brentano auf Max Scheler einen wesentlichen
Einflu ausgeiibt. Der radikale Wandel, der sich in den letzten Jahr-
zchnten innerhalb der deutschen Philosophie vollzogen hat, ist zwel
elementaren Einsichten zu verdanken, die Franz Brentano der aristote-
lischen Philosophie entnahm und dem philosophischen Denken der
Gegenwart wieder zufithrte: der Einsicht in die Bedeutung des
« Intentionalen » im Wesen unserer Akte und der Einsicht in den
fundamentalen Charakter des unmittelbar Evidenten im Denken und
Leben des Menschen.

Scheler ist Ifthiker. Das ganze Denken Schelers ist ethisch
orientiert. Das Ethos ist das Zentrum, das nicht nur sein Wollen,
sondern auch sein Denken bis in die letzten Wurzeln hinein beherrscht.
Brentano ist vor allem Metaphysiker. In der ersten Periode seines
Philosophierens ging er ganz in der Liebe zu Aristotelées auf. Die
mittlere Periode seines Lebens gehorte seinen Studien tiber « empirische
Psychologie », durch die er seinem Aristotelismus eine breitere Basis zu
geben versuchte. In der dritten Periode endlich kommt er wieder auf
seine erste Liebe zuriick, um den Ergebnissen seiner psychologlschen
~Arbeiten einen Zug zum Héhern zu geben.

Es ist nicht uninteressant, die Anschanungen dieser beiden Denker
her das Gute an sich nebeneinander zu stellen und dadurch gegen
cinander abzuwigen.

Es ist aber noch viel interessanter, zu sehen, wie bei Thomas von
Aquin die Unzulinglichkeiten und Einseitigkeiten Brentanos und

Schelers ausgeglichen und das Richtige in der Auffassung beider zu
einer schonen Harmonie verbunden ist.

ES £
%



24 Franz Brentano und Max Scheler Giber das Gute an sich

Franz Brentano hat seine Philosophie des Guten an sich am
kiirzesten und Kklarsten in einem Vortrag dargestellt, den er am
23. Januar 188g in der Wiener juristischen Gesellschaft hielt.1 FEr
sagt darin inbezug auf das Gute im wesentlichen folgendes :

Manche meinen, das sei gut, wozu ein gewisser Drang des Gefiihles
sich im Menschen zu entwickeln pflege. Diese Behauptung ist aber
ginzlich verfehlt. Denn auch eine lasterhafte Neigung bt als Drang
oft die unbeschriankteste Herrschaft aus.

Andere meinen, gut sei, was uns den andern angenehm mache.
Das kann aber nicht wahr sein, denn damit wiirde man ja der Kriecherei
das Wort reden.

Wieder andere sagen, das Gute habe seinen Ursprung in dem
« Du sollst ». Allein nicht nur die Guten, sondern auch die Schlechten
(Tyrannen und Réuber) sagen «Du sollst». Auch diese Erklarung
entspricht also nicht der Wahrheit. |

Die Griechen haben das Gute in die schéne Erscheinung gelegt.
Das tugendhafte Betragen nannten sie 1o xaddv. Allerdings ist die
Tugend eine erfreulichere Erscheinung als die sittliche Verkehrtheit.
Aber nicht alles, was uns schon erscheint und uns deshalb erfreut,
ist deswegen schon gut. Diese Auffassung des Guten ist zu duBerlich.

Was ist also das Gute ? Das sittlich Gute ist in unserm Wollen.
Ein gutes Wollen aber i1st dann vorhanden, wenn der gewollte Zweck
und die gewollten Mittel gut sind.

Die eigentlichste Frage der Ethik ist also: Welcher Zweck ist
richtig ? Antwort : Der richtige Zweck ist das Gute, das Vorzigliche,
das Beste unter dem Erreichbaren.

Der Zweck ist «gut», wenn das mit richtiger Liebe zu Liebende,
also das Liebwerte, in sich selbst, das heil3t, um seiner selbst und nicht
um eines andern willen geliebt wird. Beispiele :

Wir geben der Einsicht vor dem Irrtum den Vorzug. Jedes andere
Lieben wiirden wir ohne weitere Uberlegung, ja vor aller Uberlegung
als ein grundverkehrtes ansehen.

Wir geben der Freude den Vorzug vor der Traurigkeit. Jedes
entgegengesetzte Verhalten wiirden wir ohne weiteren Vergleich als
ein verkehrtes Verhalten bezeichnen.

1 Frang Brentano, « Vom Ursprung sittlicher Erkenntnis ». 2. Aufl., heraus-
gegeben und eingeleitet von Oskar Kraus. Leipzig (F. Meiner) 1921. — Der Vortrag
selbst fithrte den Titel « Von der natiirlichen Sanktion fiir recht und sittlich ».



Franz Brentano und Max Scheler iiber das Gute an sich 25

Wir zihlen auch die Richtigkeit und den hohern Charakter der
Gemiitstitigkeit selbst zu dem Guten an sich.

Welches ist unter dem erreichbaren Guten das « Bessere»? Im
allgemeinen ist das Bessere das, was wert ist, mit groBerer Liebe geliebt
zu werden. Mit groBerer Liebe aber verdient geliebt zu werden, was
evidentermaflen cinem andern vorzuziechen ist. Beispiele : Evidenter-
maflen ist das Gute dem Schlechten vorzuziehen.

Ebenso ist die Existenz eines als gut Erkannten seiner Nicht-
existenz oder die Nichtexistenz eines als schlecht Erkannten seiner
Existenz, das ganze Gute einem Teil des Guten oder ein Teil des
Schlechten dem ganzen Schlechten, das dauerhafte Gute dem ver-
ginglichen Guten oder das vergingliche Schlechte dem dauerhaften
Schlechten vorzuzichen.

Endlich wird jeder Einsichtige das intensivere Gute dem weniger
intensiven Guten oder das weniger intensive Schlechte dem intensiveren
Schlechten vorziehen.

Allerdings kénnen wir aus unsern Erfahrungen nur in beschrinktem
Umfange eine Erkenntnis des in sich Bessern schépfen.

Welches ist unter dem erreichbaren Guten das « Beste » ?

Das Bereich des hochsten praktischen Guten ist die ganze unscrer
verniinftigen Einwirkung unterworfene Sphire, soweit in ihr ein Gutes
verwirklicht werden kann.

Der richtige letzte Lebenszweck des Menschen besteht also darin,
das Gute in diesem weiten Ganzen nach Moglichkeit zu fordern. Alles
engere Gute zu dem Guten dieses weitesten Kreises in Zweckbeziehung
zu setzen, das ist unsere cigentliche Lebensaufgabe. Das Beste des
erreichbaren Guten ist, Gutes zu Gutem zu fiigen. Das heille ich das
Prinzip der Summierung des Guten. Das ist das Grundprinzip des
guten Menschenlebens.

Und selbst wenn gesagt wird : liebe Gott iiber alles! (wie auch
Aristoteles sagt, Gott sei mehr noch das Beste zu nennen als das Ganze
der Welt), so liegt auch da eine besondere Anwendung des Prinzips
der Summierung vor. Denn was denkt man unter Gott anderes als
den Inbegriff alles Guten in unendlicher, itherschwinglicher Steigerung ? !

ES ES
*

! Die ganze Darstellung lihit deutlich erkennen, dafi es Brentano um den

Versuch zu tun war, die spezifisch « englische Moralphilosophie » mit der
aristotelischen Ethik ins Einvernehmen zu setzen.



26 Franz Brentano und Max Scheler {iber das Gute an sich

Max Scheler setzt sich in verschiedenen Schriften mit dem « Guten
an sich» auseinander. Alle seine Ausfithrungen und Polemiken in
dieser Sache laufen in der Behauptung zusammen : Das sittlich Gute
bezw. das sittlich Schlechte im urspriinglichen Sinne des Wortes sind
nie gegenstandlich fur die sittliche Liebe bezw. fiir den sittlichen HaB.
Von einer Liebe zum Guten oder einem Hasse zum Bésen zu reden,
ist nach Scheler widersinnig. Die. folgende Darlegung ist den Kapiteln
« Grundwerte der Liebe und die Liebe zum Guten» und « Licbe und
Person » aus seinem Buche « Liebe und Hall » entnommen. 1

Wer das Gute in der Liebe oder das Bése im Hasse gegen-
standlich machen will, verwechselt entweder das sittlich Gute mit
irgend einem andern Werte (dem Schénen, dem Wahren, dem Edlen
usw.), oder er verwechselt die Liebe mit einem andern Akte (dem
Vorstellen, dem TFiihlen, dem Sich-Freuen usw.).

Wem aber das Wesen der sittlichen Liebe einmal durchsichtig
geworden ist, der kann nicht mehr von einer Liebe zum Guten qua
Guten reden. Es gibt keine Liebe zum Guten als solchem. Die Liebe
zum Guten ist selbst schlecht, da sie notwendig Pharisiismus ist.
Das gleiche gilt auch vom « Wollen des Guten um des Guten willen ».
Denn wer das Gute liebt, wer das Gute will um des Guten willen, wer
einem andern hilft, nicht um ithm zu helfen, sondern um gut zu sein,
um gut zu bandeln, der ist tatsdchlich nicht gut, der will tatsdachlich
nicht gut sein, der handelt tatsdchlich nicht gut, sondern es liegt thm
ausschlieBlich daran, vor sich; vor den andern, vielleicht gar vor Gott
cgut» zu «erscheinen ». Darum ist er ein Heuchler, ein Pharisier.

Wer das Gutsein zum Gegenstande seines Wollens macht, tir
den ist das Gute eine Sache der Uberlegung, der Berechnung, der
Beurteilung. Das Gute fingt aber nicht erst mit der Uberlegung an.
Das Gute, das nicht tiefer reicht als die Beurteilung, das nicht
urspriinglicher ist als alle Uberlegung, darf nicht als das sittlich Gute
angesprochen werden.

Deshalb kleidet sich der Satz : « Liebe das Gute » so leicht in die
Formel : « Liebe die Menschen, sofern sie gut sind», und der Satz:
« Hasse das Bose» so leicht in die Formel: « Hasse die Menschen,
sofern sie bése sind. » Diese Formel aber ist die Formel des Pharisdismus.
Der Grundsatz des Christentums lautet : « Liebe alle Menschen — und

1 Max Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, Bonn (Fr. Cohen) 1923,
B. Liebe und Hat, II. Grundwerte der Liebe und die Liebe zum Guten, IIl. Liebe
und Person, S. 187-104.



Franz Brentano und Max Scheler tiber das Gute an sich 27

die Bosen sogar in besonderem Ma@le.» Mit der Unterscheidung aber :
« Ich liebe wohl die bosen Menschen, ich hasse nur das Bése an ihnen »,
kommt man nicht aus dem Pharisdismus heraus. Denn man liebt nicht
das Gute und halit nicht das Base, weil Liebe und Hafi sich twnimer
auf konkrctes Seiendes vichtet. 1

Die sittliche Liebe hat also nichts zu tun mit der Liebe zum Guten.
Wir kénnen Liebe zu Dingen, zu Giitern, zu Werten aller Art, zum
Schénen, zum Wahren, zur Tugend, zu Eigenschaften, zu Taten, zu
Werken, zu Ideen, zu Verhaltungsweisen usw. haben, aber diese Liebe
deckt sich nicht mit der sittlichen Liebe.

Die sittliche Liebe ist nicht Liebe iiberhaupt. Liebe iiberhaupt
ist auf Gegenstinde des gesamten Wertreiches bezogen. Die sittliche
Liecbe dagegen ist scharf ausgepragter Art.

Die sittliche Liebe ist jener Akt, durch den uns die individuelle
Person und ihr Wert als Individuum zur Gegebenheit kommt. Erster
Beweis : die sittliche Liebe ist der hochste sittliche Akt. Im hochsten
sittlichen Akt mul} der hochste sittliche Wert aufleuchten. Der hochste
sittliche Wert ist der Personwert, zunichst der Wert der ‘eigenen
Person. Also miissen wir die sittliche Liebe an jener Stelle sehen,
an der uns der Wert der Person zuallererst und am urspriinglichsten
gegeben ist. Zweiter Beweis: Die Eigenschaften, Taten, Werke, Ver-
haltungsweisen einer Person, die wir lieben, kénnen sich éndern, ohne
daBl wir aufhoren, die Person zu lieben. Also ist es nicht die Liche
zum Guten an einer Person, die unsere Liebe zu ihr begriindet, sondern
aller Liebe zu diesem oder jenem Guten, das wir an einer Person
gewahren, geht die Liebe zur Person qua Person voraus. Das sittliche
Personsein ist nicht etwas, was zum Personsein iiberhaupt erst nach-
traglich hinzukdme. Personsein und sittliches Personsein ist ein- und
dasselbe. Das sittlich Gutsein ist nicht etwas, was zum Personsein
wie eine Eigenschaft hinzutrite, die man beliebig streichen und wieder
hinzusetzen koénnte, ohne dall sich am Personsein etwas dnderte. Die
Person und der Personwert, d. h. das Gute kommt im Vollzug des
einen Liebesakles als Phidnomen unmittelbar zur Erscheinung.

Das Gule an sich also ist dasjenige, was wir im Lieben am
unmittelbarsten und urspriinglichsten 1m Wesen der Person erfassen.

! Fiir sich genommen, ist dieser Satz Schelers gewik wahr, Er begriindet aber
nicht, was er begriinden sollte, weil in jedem konkreten Akte menschiichen
Liebens und Hassens ein Element abstrakter Art mitgegeben ist.



28 Franz Brentano und Max Scheler iiber das Gute an sich

Das siftliche Personsein und das gute sittliche Personsein lassen sich
im Liebesakte einfach nicht trennen.

Der Selbstwert, d. h. die sittliche Giite der eigenen Person taucht
in der sittlichen Selbstliebe auf. Der Fremdwert, d. h. der sittliche
Wert der fremden Person ist im Mitvollzug der Liebe des andern
gegeben. Die Selbstliebe aber und die Fremdliebe haben ihre gemein-
same Quelle in der Golteslicbe.

Die Liebe stellt sich dar als eine Bewegung von den niedern
zu den hohern Werten. Diese Bewegung geht aus vom absoluten
Héchstwerte, vom Werte der Person Gottes. Dieser Wert kristallisiert
sich zunichst in den endlichen, geschaffenen Personwerten, so dal
jede geschopfliche Person Gott auf ihre Art so liebt, wie Gott sich selbst
auf seine Art liebt. Die Liebesbewegung geht von da auf die ver-
schiedenen Arten der unpersénlichen Werte in der Weise iiber, dal
die hohern Werte immer den niedern Werten vorgezogen werden und
vorgezogen werden miissen, weil die Liebe, in der Gottesliebe wurzelnd,
diese Vorzugsordnung notwendig fundiert.

Der Hal3 ist die Umkehrung der Liebesordnung. An die Stelle,
an der Gott sein sollte, setzt der Hall einen Abgott, einen Scheingott,
einen Gotzen. Die Folge ist eine Verkehrung der Vorzugsordnung, d. h.
wo der Hal3 herrscht, werden die niedrigeren Werte den héhern Werten
vorgezogen.

Der HaB ist also gerade so urspriinglich wie die Liebe und das
sittlich Bose ist gerade so urspriinglich wie das sittlich Gute. Wie es
ein Gutes an sich gibt, gibt es auch ein Bdses an sich. !

B £
®

Thomas von Aquin stellt seine Ethik ebenfalls auf das Fundament
des Guten an sich. Was wir das Gute an sich nennen, hei3t er bonum

! Wir haben diesen Punkt schon einmal in einem fritheren Artikel beriihrt:
« Thomas von Aquin oder Max Scheler. Die Wertethik und die Seinsphilosophie ».
(« Divus Thomas», 2. Band, 1. und 3. Heft). Das Folgende soll dic frithere Kritik
erginzen. Aus der Gegeniiberstellung Brentanos und Schelers ergibt sich, dat
Brentano das Gute an sich rein vieldeutig (aequivoce) fafit. Darum kommt er
schlieflich zum Prinzip der Summierung des Guten. Scheler dagegen nimmt das
Gute an sich rein eindeutig (univoce). Deshalb kann er kein Gutes als sittlich
Gutes gelten lassen, das nicht unmittelbar in der Gotteslicbe gegriindet wiire ;
Thomas von Aquin hdlt das Gute an sich weder fiir vieldeutig noch fir eindeutig.
Er sieht in ihm einen analogen Begriff. Das Konkrete, worauf das Gute an sich
bezogen wird, ist schlechthin verschiedenartig (gegen Scheler), aber doch in
gewisser Begiehung eins, der Attribution und der Proportionalitit nach (gegen
Brentano).



Franz Brentano und Max Scheler tiber das Gute an sich 29

honestum. Das bonum honestum hat aber einen zweifachen Sinn
bei Thomas. Einmal ist es das Gute in sich, d. h. jenes Gute, das irgend
einen Grad der Giite in sich hat und darum als solches erstrebenswert
ist, im Gegensatz zu jenen reinen Nutzwerten, deren ganze Giite darin
aufgeht, einem andern niitzlich zu sein. So hat das gesunde lLeben
einen gewissen Eigenwert. Die Medizin als Medizin dagegen empfingt
den ganzen Wert aus ihrer Hinordnung zur Wiederherstellung der
gestorten Gesundheit. Alles Gule 1n sich darf Zweck genannt werden,
weil es so geartet ist, dall ein Wollen oder Begehren darauf hinzzelen
kann. Im Vollsinne des Wortes ist das bonum honestum das Gute
an und fiir sich (per se et propter se). Wir nennen es kurz das Gute
an sich. Das Gute an sich hat das Gute so in sich, dal3 es iiberhaupt
nuy um seiner selbst willen und nie um eines andern willen geliebt
werden kann. Das Gute an sich kann nur Zweck, nic Mittel zum
Zwecke sein.

Das Gute, qua Gutes, das Gute als solches {(bonum ut sic) ist
das Gute an sich. Dieses Gute schlieft jede Hinordnung auf ein
Hoheres aus. Dieses Gute schlieit in seinem Begriff nur Gutes ein.
Das Bessere und das Beste ist in diesem Begriffe des Guten ein-
geschlossen. Wer «das Gute» — ohne jeden Zusatz und ohne jede
Einschrinkung — will, der kann in seinem Wollen gar nicht dariiber
hinausgehen. Wer das Gute in diesem Sinne will, kann gar nicht anders,
als eo ipso auch das Bessere und Beste zu wollen.

So will der Mensch das Gute. Ohne dieses Wollen des Guten
kann der Mensch als Mensch iiberhaupt gar nichts wollen. Dieses
Wollen ist die Grundstrémung in allen Arten und Richtungen des
menschlichen Wollens. Homo wvult naturaliter bonum, et sine hac
universali volitione nemo potest aliquid velle.! Das Gute um des
Guten willen wollen heift, es formaliter wollen. Das Gute ist nicht
das, was wir wollen, sondern das Grundmotiv, durch das wir wollen,
was immer wir wollen. 2

Was i1st nach Thomas das Erste, was wir wollen, mit andern
Worten, worin findet das Grundwollen des Menschen seine allererste

'S, Th. I-ll q. g a. 6 ad 3.

? Kant hat mit dem Wollen des Guten um des Guten willen viel Unfug
getrieben. Dieser Unfug mag fiir Scheler der Anla gewesen sein, gegen den
« Pharisdismus » dieses Wollens so energisch aufzutreten. Seine Polemik trifit dic
Scholastik nicht. Sein Angriff richtet sich nicht gegen die Objektivitit des Guten
an sich, sondern gegen die Gegenstindlichkeit desselben, wie wenn das bonum ut
bonum ein konkreter Gegenstand neben anderen konkreten Gegenstiinden wiire.



30 Franz Brentano und Max Scheler tiber das Gute an sich

Erfillung ? Offenbar in dem, was dem Wollen am nichsten liegt.
Dem Wollen liegt am nichsten der Wollende. Jeder liebt sich selbst
am urspriinglichsten. Die Selbst-Personliebe ist die Substanz aller
Liebe des Menschen. Die natiirliche Selbstliebe des Menschen ist aber
deshalb Personliebe, weil jeder sich liebt sub ratione boni. Das
urspringliche liebende Selbst ist gerade so weit, wie das Gute, das er
liebt. Das Gute, das er liebt, ist das Gute an sich, im vollkommenen
Sinne des Wortes. Aber nur formaliter. Also ist auch die Person, die
sich selbst liebt, das Gute an sich, und zwar nicht nur formaliter,
sondern materialiter.

Die Liebe zum Guten und die Liebe zur eigenen Person fallen
im ersten Liebesakte in eins zusammen. Im Vollzuge der Grund-
liebe zum Guten vollzicht sich die Grundliebe zum eigenen Selbst.
Biese Liebe begriindet alle weitere Liebe, kann aber selbst nicht
weiter begriindet werden. Sie #ndert sich nie im Menschenleben,
widhrend alles weitere 1im Lieben des Menschen fortgesetzten
Anderungen und Schwankungen, Erfiillungen und Entleerungen aus-
gesetzt ist.

Die Liebe zu sich selbst ist die erste Erfiilllung der Liebe zum
Guten. Das Gute ist nur Zweck (formaliter) und nie Mittel zum Zweck.
Das Gute als Mittel zum Zwecke auch nur denken zu wollen, ist voll-
endeter Widersinn. Darum darf auch die menschliche Person niemals
als Mittel zum Zwecke angesehen werden.

Die Liebe zum Guten ist Liebe zum Bessern, ist Liebe zum Besten.
Das Streben nach Vollkommenheit kommt der menschlichen Person
auf Grund seiner Natur zu. Die Naturgabe zeigt des Menschen Lebens-
aufgabe an.

Das erreichbare Beste des Menschen kann nicht in einem unperson-
lichen Werte liegen. Denn alle urspriinglichen Werte sind niedriger,
weil enger als die Naturanlage der menschlichen Person. Das Hohere
aber kann nicht durch das Niedrigere vervollkommnet bezw. in die
Hohe gezogen werden.

"Das erreichbare Beste ist fiir den Menschen die Verbindung mit
einer unendlichen Person.

Die personliche Freiheit und das personliche Gewissen dienen
dem Menschen beim Aufstieg der Seele zu Gott. Die sittliche Tugend
bildet die Leiter. Die sittliche Tugend zieht in der Rangordnung der
festen, unverdnderlichen Werte die evident héhern den niedrigern vor
und trifft in der Menge der wverdanderlichen Giiter, die nach Zeit, Ort



Franz Brentano und Max Scheler iiber das Gute an sich 3I

und Umstidnden einer verianderlichen Wertung unterliegen, die richtige
Wahl und Auswahl.

Die Liebe zur eigenen Person steht am Anfang, die Licbe zur
gottlichen Person steht am Ende ; zwischen hinein fillt die Liebe zu
den unpersénlichen Werten. Die Liebe zur Person ist die Substanz
der Liebe, jede weitere Liebe ist nur ein Akzidens der Liebe.!

So gleicht die personliche, freie, sittliche Liebe des Menschen
einer Bewegung, die von der unbeweglichen - Naturliebe der Person
ausgeht (die selbstverstindlich nichts mit Triebliebe oder Instinktliebe
usw. zu tun hat, da sie geistiger Art ist), dann durch die stufenartig
geordnete Liebe zu den Genulgiitern und Lebenswerten, zu den Nutz-
gitern und Edelwerten, zu den Wissensgiitern und Tugendwerten
hindurchgeht, um schlieBlich zur allerhéchsten Person zu fiihren.

Mit der natiirlichen Selbstliebe ist die natiirliche- Nédchstenlicbe
gegeben. In dem Akte der Selbstliebe ist die Liebe zu allen andern
Menschen im urspriinglichen Sinne eingeschlossen. Jeder andere liebt
sich selbst auf Grund seiner Natur, wie ich mich selbst liebe. Ich kann
also gar nicht anders, als den andern lieben, so weit die geistige Natur-
liebe in Betracht kommt. « Den andern, wie mich selbst zu lieben »,
und «den andern, wie sich selbst zu lieben», kommt hier auf das
gleiche hinaus. Am Anfange unserer Liebe ist aller Egoismus aus-
geschlossen. Nicht durch einen erkiinstelten Analogieschlul}, auch nicht
durch Einfithlung oder drgl. kommen wir einander urspriinglich nahe,
sondernt ganz unmittelbar. Die similitudo naturae, die similis ratio
boni bildet das Band, das alle Menschen an der Wurzel der Liche
zusammenschlieft.

Diese menschliche Urgemeinschaft und Urfreundschaft ist das
allererste Prinzip aller weitern IFreundschaft und Gemeinschaft unter
den Menschen. Das bonum commune radicale liegt ihr zu Grunde.
Das letzte und hochste bonum commune kann auch hier wieder nur
eine Person sein. ,

Auch die Gemeinschaftsliebe aller gegen alle stellt sich als eine
Bewegung dar, die von der natiirlichen Freundschaft aller gegen alle
anhebend, durch die stufenartig gegliederten Verbinde der Familien,
Gemeinden, Gauverbinde, Rassen und Stimme, durch die wirtschaft-
lichen Vereinigungen, staatlichen Einheiten und Kulturgemeinschaften
hindurch zur allerhéchsten Verbindung aller mit der Person Gottes
hinstrebt in der religiosen Gemeinschaft.

LI-IT q. 26 a. 4



32 Franz Brentano und Max Scheler tiber das Gute an sich

Das Gesagte betrifft die natiirliche Ordnung. In der tber-
natiirlichen Ordnung miifite an die Stelle der Natur die Gnade und
an die Stelle der personlichen ratio der Heilige Geist mit seinen Gaben
gesetzt werden.

Die wundervolle Einsicht des hl. Thomas ruht zunachst auf der
Analogia boni. Dadurch hat er Gott gegeben, was Gottes ist und dem
Menschen, was des Menschen ist. Die ratio boni aber hat er so tief-
sinnig aufgefalit, daBl man in ihr ganz klar die Briicke zu sehen vermag,
die von der natiirlichen Selbstliebe zur Gottesliebe fiihrt.

Die zweite Lichtfiille liegt iiber dem Unterschiede zwischen dem
Formale und dem Maleriale in seiner Ethik und der Art und Weise,
wie sich bei ihm diese beiden Grundelemente der Ethik zusammenfiigen.

Scheler hat in seinem Kampfe gegen Kants Formalismus auch
das thomistische Formale aus seiner Ethik ausgeschaltet, das ihn
doch allein vor seinen offenbaren Ubertreibungen hitte schiitzen
konnen. Brentano dagegen hat sich derart in den englischen Psycho-
logismus hinein verloren, dafl thm trotz seines Scharfsinns und trotz
seiner Vorliebe fiir Aristoteles doch der Sinn des aristotelischen Guten
an sich nicht durchsichtig wurde.




	Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sich

