
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sich

Autor: Rohner, Anton M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Brentano und Max Scheler

über das Gute an sich.

Von P. Anton M. ROHNER O. P.

Teils direkt, teils indirekt auf dem Umwege über Husserl und
seine Schule, hat Franz Brentano auf Max Scheler einen wesentlichen
Einfluß ausgeübt. Der radikale Wandel, der sich in den letzten
Jahrzehnten innerhalb der deutschen Philosophie vollzogen hat, ist zwei

elementaren Einsichten zu verdanken, die Franz Brentano der aristotelischen

Philosophie entnahm und dem philosophischen Denken der

Gegenwart wieder zuführte : der Einsicht in die Bedeutung des

« Intentionalen » im Wesen unserer Akte und der Einsicht in den
fundamentalen Charakter des unmittelbar Evidenten im Denken und
Leben des Menschen.

Scheler ist Ethiker. Das ganze Denken Schelers ist ethisch
orientiert. Das Ethos ist das Zentrum, das nicht nur sein Wollen,
sondern auch sein Denken bis in die letzten Wurzeln hinein beherrscht.
Brentano ist vor allem Metaphysiker. In der ersten Periode seines

Philosophierens ging er ganz in der Liebe zu Aristoteles auf. Die
mittlere Periode seines Lebens gehörte seinen Studien über « empirische
Psychologie », durch die er seinem Aristotelismus eine breitere Basis zu
geben versuchte. In der dritten Periode endlich kommt er wieder auf
seine erste Liebe zurück, um den Ergebnissen seiner psychologischen
Arbeiten einen Zug zum Höhern zu geben..

Es ist nicht uninteressant, die Anschauungen dieser beiden Denker
über das Gute an sich nebeneinander zu stellen und dadurch gegen
einander abzuwägen.

1rs ist aber noch viel interessanter, zu sehen, wie bei Thomas von
Aquin die Unzulänglichkeiten und Einseitigkeiten Brentanos und
Schelers ausgeglichen und das Richtige in der Auffassung beider zu
einer schönen Harmonie verbunden ist.

* **



-4 Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sich

Franz Brentano hat seine Philosophie des Guten an sich am
kürzesten und klarsten in einem Vortrag dargestellt, den er am

23. Januar 1889 in der Wiener juristischen Gesellschaft hielt. 1 Er
sagt darin inbezug auf das Gute im wesentlichen folgendes :

Manche meinen, das sei gut, wozu ein gewisser Drang des Gefühles
sich im Menschen zu entwickeln pflege. Diese Behauptung ist aber

gänzlich verfehlt. Denn auch eine lasterhafte Neigung übt als Drang
oft die unbeschränkteste Herrschaft aus.

Andere meinen, gut sei, was uns den andern angenehm mache.
Das kann aber nicht wahr sein, denn damit würde man ja der Kriecherei
das Wort reden.

Wieder andere sagen, das Gute habe seinen Ursprung in dem
« Du sollst ». Allein nicht nur die Guten, sondern auch die Schlechten

(Tyrannen und Räuber) sagen « Du sollst ». Auch diese Erklärung
entspricht also nicht der Wahrheit.

Die Griechen haben das Gute in die schöne Erscheinung gelegt.
Das tugendhafte Betragen nannten sie to xaXov. Allerdings ist die

Tugend eine erfreulichere Erscheinung als die sittliche Verkehrtheit.
Aber nicht alles, was uns schön erscheint und uns deshalb erfreut,
ist deswegen schon gut. Diese Auffassung des Guten ist zu äußerlich.

Was ist also das Gute Das sittlich Gute ist in unserm Wollen.
Ein gutes Wollen aber ist dann vorhanden, wenn der gewollte Zweck
und die gewollten Mittel gut sind.

Die eigentlichste Frage der Ethik ist also : Welcher Zweck ist

richtig Antwort : Der richtige Zweck ist das Gute, das Vorzügliche,
das Beste unter dem Erreichbaren.

Der Zweck ist « gut », wenn das mit richtiger Liebe zu Liebende,
also das Liebwerte, in sich selbst, das heißt, um seiner selbst und nicht
um eines andern willen geliebt wird. Beispiele :

Wir geben der Einsicht vor dem Irrtum den Vorzug. Jedes andere

Lieben würden wir ohne weitere Überlegung, ja vor aller Überlegung
als ein grundverkehrtes ansehen.

Wir geben der Freude den Vorzug vor der Traurigkeit. Jedes

entgegengesetzte Verhalten würden wir ohne weiteren Vergleich als

ein verkehrtes Verhalten bezeichnen.

1 Franz_ Brentano, « Vom Ursprung sittlicher Erkenntnis ». 2. Aufl.,
herausgegeben und eingeleitet von Oskar Kraus. Leipzig (F. Meiner) 1921. — Der Vortrag
selbst führte den Titel « Von der natürlichen Sanktion für recht und sittlich ».



Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sich 25

Wir zählen auch die Richtigkeit und den höhern Charakter der

Gemütstätigkeit selbst zu dem Guten an sich.
Welches ist unter dem erreichbaren Guten das « Bessere » Im

allgemeinen ist das Bessere das, was wert ist, mit größerer Liebe geliebt
zu werden. Mit größerer Liebe aber verdient geliebt zu werden, was

evidentermaßen einem andern vorzuziehen ist. Beispiele : Evidentermaßen

ist das Gute dem Schlechten vorzuziehen.
Ebenso ist die Existenz eines als gut Erkannten seiner Nicht-

existenz oder die Nichtexistenz eines als schlecht Erkannten seiner

Existenz, das ganze Gute einem Teil des Guten oder ein Teil des

Schlechten dem ganzen Schlechten, das dauerhafte Gute dem

vergänglichen Guten oder das vergängliche Schlechte dem dauerhaften
Schlechten vorzuziehen.

Endlich wird jeder Einsichtige das intensivere Gute dem weniger
intensiven Guten oder das weniger intensive Schlechte dem intensiveren
Schlechten vorziehen.

Allerdings können wir aus unsern Erfahrungen nur in beschränktem
Umfange eine Erkenntnis des in sich Bessern schöpfen.

Welches ist unter dem erreichbaren Guten das « Beste »

Das Bereich des höchsten praktischen Guten ist die ganze unserer
vernünftigen Einwirkung unterworfene Sphäre, soweit in ihr ein Gutes

verwirklicht werden kann.

Der richtige letzte Lebenszweck des Menschen besteht also darin,
das Gute in diesem weiten Ganzen nach Möglichkeit zu fördern. Alles

engere Gute zu dem Guten dieses weitesten Kreises in Zweckbeziehung
zu setzen, das ist unsere eigentliche Lebensaufgabe. Das Beste des

erreichbaren Guten ist, Gutes zu Guterh zu fügen. Das heiße ich das

Prinzip der Summierung des Guten. Das ist das Grundprinzip des

guten Menschenlebens.
Und selbst wenn gesagt wird : liebe Gott über alles (wie auch

Aristoteles sagt, Gott sei mehr noch das Beste zu nennen als das Ganze
der Welt), so liegt auch da eine besondere Anwendung des Prinzips
der Summierung vor. Denn was denkt man unter Gott anderes als
den Inbegriff alles Guten in unendlicher, überschwänglicher Steigerung 1

Hc *
*

1 Die ganze Darstellung läßt deutlich erkennen, daß es Brentano um den
Versuch zu tun war, die spezifisch « englische Moralphilosophie » mit der
aristotelischen Ethik ins Einvernehmen zu setzen.



26 Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sicli

Max Scheler setzt sich in verschiedenen Schriften mit dem « Guten

an sich » auseinander. Alle seine Ausführungen und Polemiken in
dieser Sache laufen in der Behauptung zusammen : Das sittlich Gute
bezw. das sittlich Schlechte im ursprünglichen Sinne des Wortes sind
nie gegehständlich für die sittliche Liebe bezw. für den sittlichen Haß.
Von einer Liebe zum Guten oder einem Hasse zum Bösen zu reden,
ist nach Scheler widersinnig. Die- folgende Darlegung ist den Kapiteln
« Grundwerte der Liebe und die Liebe zum Guten » und « Liebe und
Person » aus seinem Buche « Liebe und Haß » entnommen. 1

Wer das Gute in der Liebe oder das Böse im Hasse
gegenständlich machen will, verwechselt entweder das sittlich Gute mit
irgend einem andern Werte (dem Schönen, dem Wahren, dem Edlen

usw.), oder er verwechselt die Liebe mit einem andern Akte (dem
Vorstellen, dem Fühlen, dem Sich-Freuen usw.).

Wem aber das Wesen der sittlichen Liebe einmal durchsichtig
geworden ist, der kann nicht mehr von einer Liebe zum Guten qua
Guten reden. Es gibt keine Liebe zum Guten als solchem. Die Liebe

zum Guten ist selbst schlecht, da sie notwendig Pharisäismus ist.
Das gleiche gilt auch vom « Wollen des Guten um des Guten willen ».

Denn wer das Gute liebt, wer das Gute will um des Guten willen, wer
einem andern hilft, nicht um ihm zu helfen, sondern um gut zu sein,

um gut zu handeln, der ist tatsächlich nicht gut, der will tatsächlich
nicht gut sein, der handelt tatsächlich nicht gut, sondern es liegt'ihm
ausschließlich daran, vor sich; vor den andern, vielleicht gar vor Gott
« gut » zu « erscheinen ». Darum ist er ein Heuchler, ein Pharisäer.

Wer das Gutsein zum Gegenstande seines Wollens macht, für
den ist das Gute eine Sache' der Überlegung, der Berechnung, der

Beurteilung. Das Gute fängt aber nicht erst mit der Überlegung an.
Das Gute, das nicht tiefer reicht als die Beurteilung, das nicht
ursprünglicher ist als alle Überlegung, darf nicht als das sittlich Gute

angesprochen werden.
Deshalb kleidet sich der Satz : « Liebe das Gute » so leicht in die

Formel : « Liebe die Menschen, sofern sie gut sind », und der Satz :

« Hasse das' Böse » so leicht in die Formel : « Hasse die Menschen,
sofern sie böse sind. » Diese Formel aber ist die Formel des Pharisäismus.

Der Grundsatz des Christentums lautet : « Liebe alle Menschen — und

1 Max Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, Bonn (Fr. Cohen) iqzS,
B. Liebe und Haß, IL Grundwerte der Liebe und die Liebe zum Guten, III. Liebe
und Person, S. 187-194.



Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sich 27

die Bösen sogar in besonderem Maße. » Mit der Unterscheidung aber :

« Ich liebe wohl die bösen Maischen, ich hasse nur das Böse an ihnen »,

kommt man nicht aus dem Pharisäismus heraus. Denn man liebt nicht
das Gute und haßt nicht das Böse, weil Liebe und Haß sich immer

auf konkretes Seiendes richtet. 1

Die sittliche Liebe hat also nichts zu tun mit der Liebe zum Guten.
Wir können Liebe zu Dingen, zu Gütern, zu Werten aller Art, zum
Schönen, zum Wahren, zur Tugend, zu Eigenschaften, zu Taten, zu
Werken, zu Ideen, zu Verhaltungsweisen usw. haben, aber diese Liebe
deckt sich nicht mit der sittlichen Liebe.

Die sittliche Liebe ist nicht Liebe überhaupt. Liebe überhaupt
ist auf Gegenstände des gesamten Wertreiches bezogen. Die sittliche
Liebe dagegen ist scharf ausgeprägter Art.

Die sittliche Liebe ist jener Akt, durch den uns die individuelle
Person und ihr Wert als Individuum zur Gegebenheit kommt. Erster
Beweis : die sittliche Liebe ist der höchste sittliche Akt. Im höchsten

sittlichen Akt muß der höchste sittliche Wert aufleuchten. Der höchste

sittliche Wert ist der Personwert, zunächst der Wert der eigenen
Person. Also müssen wir die sittliche Liebe an jener Stelle sehen,

an der uns der Wert der Person zuallererst und am ursprünglichsten
gegeben ist. Zweiter Beweis : Die Eigenschaften, Taten, Werke,
Verhaltungsweisen einer Person, die wir lieben, können sich ändern, ohne

daß wir aufhören, die Person zu lieben. Also ist es nicht die Liebe

zum Guten an einer Person, die unsere Liebe zu ihr begründet, sondern

aller Liebe zu diesem oder jenem Guten, das wir an einer Person

gewahren, geht die Liebe zur Person qua Person voraus. Das sittliche
Personsein ist nicht etwas, was zum Personsein überhaupt erst
nachträglich hinzukäme. Personsein und sittliches Personsein ist ein- und
dasselbe. Das sittlich Gutsein ist nicht etwas, was zum Personsein

wie eine Eigenschaft hinzuträte, die man beliebig streichen und wieder
hinzusetzen könnte, ohne' daß sich am Personsein etwas änderte. Die
Person und der Personwert, d. h. das Gute kommt im Vollzug des

einen Liebesaktes als Phänomen unmittelbar zur Erscheinung.
Das Gute an sich also ist dasjenige, was wir im Lieben am

unmittelbarsten und ursprünglichsten im Wesen der Person erfassen.

1 Für sich genommen, ist dieser Satz Schelers gewiß wahr. Er begründet aber
nicht, was er begründen sollte, weil in jedem konkreten Akte menschlichen
Liebens und Hassens ein Element abstrakter Art mitgegeben ist.



28 Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sich

Das sittliche Personsein und das gute sittliche Personsein lassen sich
im Liebesakte einfach nicht trennen.

Der Selbstwert, d. h. die sittliche Güte der eigenen Person taucht
in der sittlichen Selbstliebe auf. Der Fremdwert, d. h. der sittliche
Wert der fremden Person ist im Mitvollzug der Liebe des andern

gegeben. Die Selbstliebe aber und die Fremdliebe haben ihre gemeinsame

Quelle in der Gottesliebe.

Die Liebe stellt sich dar als eine Bewegung von den niedern
zu den höhern Werten. Diese Bewegung geht aus vom absoluten
Höchstwerte, vom Werte der Person Gottes. Dieser Wert kristallisiert
sich zimächst in den endlichen, geschaffenen Personwerten, so daß

jede geschöpfliche Person Gott auf ihre Art so hebt, wie Gott sich selbst
auf seine Art liebt. Die Liebesbewegung geht von da auf die
verschiedenen Arten der unpersönlichen Werte in der Weise über, daß
die höhern Werte immer den niedern Werten vorgezogen werden und

vorgezogen werden müssen, weil die Liebe, in der Gottesliebe wurzelnd,
diese Vorzugsordnung notwendig fundiert.

Der Haß ist die Umkehrung der Liebesordnung. An die Stelle,
an der Gott sein sollte, setzt der Haß einen Abgott, einen Scheingott,
einen Götzen. Die Folge ist eine Verkehrung der Vorzugsordnung, d. h.

wo der Haß herrscht, werden die niedrigeren Werte den höhern Werten

vorgezogen.
Der Haß ist also gerade so ursprünglich wie die Liebe und das

sittlich Böse ist gerade so ursprünglich wie das sittlich Gute. Wie es

ein Gutes an sich gibt, gibt es auch ein Böses an sich. 1

* X
X

Thomas von Aquin stellt seine Ethik ebenfalls auf das Fundament
des Guten an sich. Was wir das Gute an sich nennen, heißt er bonum

1 Wir haben diesen Punkt schon einmal in einem früheren Artikel berührt :

« Thomas von Aquin oder Max Scheler. Die Wertethik und die Seinsphilosophie».
(« Divus Thomas», 2. Band, i. und 3. Heft). Das Folgende soll die frühere Kritik
ergänzen. Aus der Gegenüberstellung Brentanos und Schelers ergibt sich, daß
Brentano das Gute an sich rein vieldeutig (aequivoce) faßt. Darum kommt er
schließlich zum Prinzip der Summierung des Guten. Scheler dagegen nimmt das
Gute an sich rein eindeutig (univoce). Deshalb kann er kein Gutes als sittlich
Gutes gelten lassen, das nicht unmittelbar in der Gottesliebe gegründet wäre ;

Thomas von Aquin hält das Gute an sich weder für vieldeutig noch für eindeutig.
Er sieht in ihm einen analogen Begriff. Das Konkrete, worauf das Gute an sich

bezogen wird, ist schlechthin verschiedenartig (gegen Scheler), aber doch in
gewisser Beziehung eins, der Attribution und der Proportionalität nach (gegen
Brentano).



Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sich 29

honestum. Das bonum honestum hat aber einen zweifachen Sinn
bei Thomas. Einmal ist es das Gute in sich, d. h. jenes Gute, das irgend
einen Grad der Güte in sich hat und darum als solches erstrebenswert
ist, im Gegensatz zu jenen reinen Nutzwerten, deren ganze Güte darin
aufgeht, einem andern nützlich zu sein. So hat das gesunde Leben
einen gewissen Eigenwert. Die Medizin als Medizin dagegen empfängt
den ganzen Wert aus ihrer Hinordnung zur Wiederherstellung der

gestörten Gesundheit. Alles Gute in sich darf Zweck genannt werden,
weil es so geartet ist, daß ein Wollen oder Begehren darauf hinzielen

kann. Im Vollsinne des Wortes ist das bonum honestum das Gute

an und für sich (per se et propter se). Wir nennen es kurz das Gute
an sich. Das Gute an sich hat das Gute so in sich, daß es überhaupt
nur um seiner selbst willen und nie um eines andern willen geliebt
werden kann. Das Gute an sich kann nur Zweck, nie Mittel zum
Zwecke sein.

Das Gute, qua Gutes, das Gute als solches (bonum ut sie) ist
das Gute an sich. Dieses Gute schließt jede Hinordnung auf ein

Höheres aus. Dieses Gute schließt in seinem Begriff nur Gutes ein.
Das Bessere und das Beste ist in ^diesem Begriffe des Guten
eingeschlossen. Wer « das Gute » — ohne jeden Zusatz und ohne jede

Einschränkung — will, der kann in seinem Wollen gar nicht darüber

hinausgehen. Wer das Gute in diesem Sinne will, kann gar nicht anders,
als eo ipso auch das Bessere und Beste zu wollen.

So will der Mensch das Gute. Ohne dieses Wollen des Guten
kann der Mensch als Mensch überhaupt gar nichts wollen. Dieses

Wollen ist die Grundströmung in allen Arten und Richtungen des

menschlichen Wollens. Homo vult naturaliter bonum, et sine hac

universali volitione nemo potest aliquid velle. 1 Das Gute um des

Guten willen wollen heißt, es formaliter wollen. Das Gute ist nicht
das, was wir wollen, sondern das Grundmotiv, durch das wir wollen,
was immer wir wollen. 2

Was ist nach Thomas das Erste, was wir wollen, mit andern
Worten, worin findet das Grundwollen des Menschen seine allererste

1 S. Th. 1-11 q. g a. 6 ad 3.
2 Kant hat mit dem Wollen des Guten um des Guten willen viel Unfug

getrieben. Dieser Unfug mag für Scheler der Anlaß gewesen sein, gegen den
« Pharisäismus » dieses Wollens so energisch aufzutreten. Seine Polemik trifft die
Scholastik nicht. Sein Angriff richtet sich nicht gegen die Objektivität des Guten
an sich, sondern gegen die Gegenständlichkeit desselben, wie wenn das bonum ut
bonum ein konkreter Gegenstand neben anderen konkreten Gegenständen wäre.



30 Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sich

Erfüllung Offenbar in dem, was dem Wollen am nächsten liegt.
Dem Wollen liegt am nächsten der Wollende. Jeder liebt sich selbst

am ursprünglichsten. Die Selbst-Personliebe ist die Substanz aller
Liebe des Menschen. Die natürliche Selbstliebe des Menschen ist aber
deshalb Personliebe, weil jeder sich liebt sub ratione boni. Das

ursprüngliche liebende Selbst ist gerade so weit, wie das Gute, das er
liebt. Das Gute, das er liebt, ist das Gute an sich, im vollkommenen
Sinne des Wortes. Aber nur formaliter. Also ist auch die Person, die
sich selbst liebt, das Gute an sich, und zwar nicht nur formaliter,
sondern materialiter.

Die Liebe zum Guten und die Liebe zur eigenen Person fallen
im ersten Liebesakte in eins zusammen. Im Vollzuge der Grundliebe

zum Guten vollzieht sich die Grundliebe zum eigenen Selbst.
Diese Liebe begründet alle weitere Liebe, kann aber selbst nicht
weiter begründet werden. Sie ändert sich nie im Menschenleben,
während alles weitere im Lieben des Menschen fortgesetzten
Änderungen und Schwankungen, Erfüllungen und Entleerungen
ausgesetzt ist.

Die Liebe zu sich selbst ist die erste Erfüllung der Liebe zum
Guten. Das Gute ist nur Zweck (formaliter) und nie Mittel zum Zweck.
Das Gute als Mittel zum Zwecke auch nur denken zu wollen, ist
vollendeter Widersinn. Darum darf auch die menschliche Person niemals
als Mittel zum Zwecke angesehen werden.

Die Liebe zum Guten ist Liebe zum Bessern, ist Liebe zum Besten.

Das Streben nach Vollkommenheit kommt der menschlichen Person

auf Grund seiner Natur zu. Die Naturgabe zeigt des Menschen
Lebensaufgabe an.

Das erreichbare Beste des Menschen kann nicht in einem unpersönlichen

Werte liegen. Denn alle ursprünglichen Werte sind niedriger,
weil enger als die Naturanlage der menschlichen Person. Das Höhere
aber kann nicht durch das Niedrigere vervollkommnet bezw. in die
Höhe gezogen werden.

Das erreichbare Beste ist für den Menschen die Verbindung mit
einer unendlichen Person.

Die persönliche Freiheit und das persönliche Gewissen dienen
dem Menschen beim Aufstieg der Seele zu Gott. Die sittliche Tugend
bildet die Leiter. Die sittliche Tugend zieht in der Rangordnung der

festen, unveränderlichen Werte die evident höhern den niedrigem vor
und trifft in der Menge der veränderlichen Güter, die nach Zeit, Ort



Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sich 31

und Umständen einer veränderlichen Wertung unterliegen, die richtige
Wahl und Auswahl.

Die Liebe zur eigenen Person steht am Anfang, die Liebe zur
göttlichen Person steht am Ende ; zwischen hinein fällt die Liebe zu
den unpersönlichen Werten. Die Liebe zur Person ist die Substanz
der Liebe, jede weitere Liebe ist nur ein Akzidens der Liebe. 1

So gleicht die persönliche, freie, sittliche Liebe des Menschen

einer Bewegung, die von der unbeweglichen Naturliebe der Person

ausgeht (die selbstverständlich nichts mit Triebliebe oder Instinktliebe
usw. zu tun hat, da sie geistiger Art ist), dann durch die stufenartig
geordnete Liebe zu den Genußgütern und Lebenswerten, zu den

Nutzgütern und Edelwerten, zu den Wissensgütern und Tugendwerten
hindurchgeht, lim schließlich zur allerhöchsten Person zu führen.

Mit der natürlichen Selbstliebe ist die natürliche-Nächstenliebe
gegeben. In dem Akte der Selbstliebe ist die Liebe zu allen andern
Menschen im ursprünglichen Sinne eingeschlossen. Jeder andere liebt
sich selbst auf Grund seiner Natur, wie ich mich selbst liebe. Ich kann
also gar nicht anders, als den andern lieben, so weit die geistige Naturliebe

in Betracht kommt. « Den andern, wie mich selbst zu lieben »,

und « den andern, wie sich selbst zu lieben », kommt hier auf das

gleiche hinaus. Am Anfange unserer Liebe ist aller Egoismus
ausgeschlossen. Nicht durch einen erkünstelten Analogieschluß, auch nicht
durch Einfühlung oder drgl. kommen wir einander ursprünglich nahe,
sondern ganz unmittelbar. Die similitudo naturae, die similis ratio
boni bildet das Band, das alle Menschen an der Wurzel der Liebe
zusammenschließt.

Diese menschliche Urgemeinschaft und Urfreundschaft ist das

allererste Prinzip aller weitern Freundschaft und Gemeinschaft unter
den Menschen. Das bonum commune radicale liegt ihr zu Grunde.
Das letzte und höchste bonum commune kann auch hier wieder nur
eine Person sein.

Auch die Gemeinschaftsliebe aller gegen alle stellt sich als eine

Bewegung dar, die von der natürlichen Freundschaft aller gegen alle
anhebend, durch die stufenartig gegliederten Verbände der Familien,
Gemeinden, Gauverbände, Rassen und Stämme, durch die wirtschaftlichen

Vereinigungen, staatlichen Einheiten und Kulturgemeinschaften
hindurch zur allerhöchsten Verbindung aller mit der Person Gottes
hinstrebt in der religiösen Gemeinschaft.

1 S-Il q. 26 a. 4.



32 Franz Brentano und Max Scheler über das Uute an sich

Das Gesagte betrifft die natürliche Ordnung. In der
übernatürlichen Ordnung müßte an die Stelle der Natur die Gnade und
an die Stelle der persönlichen ratio der Heilige Geist mit seinen Gaben

gesetzt werden.
Die wundervolle Einsicht des hl. Thomas ruht zunächst auf der

Analogia boni. Dadurch hat er Gott gegeben, was Gottes ist und dem

Menschen, was des Menschen ist. Die ratio boni aber hat er so

tiefsinnig aufgefaßt, daß man in ihr ganz klar die Brücke zu sehen vermag,
die von der natürlichen Selbstliebe zur Gottesliebe führt.

Die zweite Lichtfülle liegt über dem Unterschiede zwischen dem
Formale und dem Materiale in seiner Ethik und der Art und Weise,
wie sich bei ihm diese beiden Grundelemente der Ethik zusammenfügen.

Scheler hat in seinem Kampfe gegen Kants Formalismus auch
das thomistische Formale aus seiner Ethik ausgeschaltet, das ihn
doch allein vor seinen offenbaren Übertreibungen hätte schützen
können. Brentano dagegen hat sich derart in den englischen
Psychologismus hinein verloren, daß ihm trotz seines Scharfsinns und trotz
seiner Vorliebe für Aristoteles doch der Sinn des aristotelischen Guten

an sich nicht durchsichtig wurde.


	Franz Brentano und Max Scheler über das Gute an sich

