Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O. P.

IT.

4. Harmonie von Einheit und Vielheit in den Naturdingen.
(Einzigkeit der Substanzialform.)

Einheit und Vielheit, wie beide miteinander vereinen ? Sie sind,
formell genommen, unversohnliche Gegensitze! Was einheitlich, ist
als solches unméglich vielheitlich; weil es einheitlich ist. Was viel-
heitlich, ist als solches nicht einheitlich, weil es vielheitlich ist. Beide
sind, zusammengenommen, nicht einmal denkbar. Und doch bestehen
in den Naturdingen beide. Sie sind sogar innigst miteinander ver-
kniipft. Das Viele entstand urspriinglichst aus dem Einen und das Viele
selber wieder ist ohne die Einheit kein Vieles, wie schon der gro@le
Plato gesagt.' Ist ja doch das Vielheitliche etwas, was aus ver-
schiedenen Einheiten besteht: «id, quod est ex unis, quorum unum
non est alterum.»? Leugne nicht das Einheitliche in den Dingen !
Denn mit ihm fallt zugleich das Viele. Dann gibt’s iiberhaupt nichts,
wie Plato richtig gesagt. * Leugne ebenso wenig das Vielheitliche. Das
wire im Widerspruch mit den evidentesten Tatsachen, dem Werden
und der Vielheit der Dinge. Du wiirdest zugleich deine Leugnung, die
ja eine Vielheit — den Leugnenden, das Leugnen und das Geleugnete
— voraussetzt, aufheben. Beides: Einheit und Vielheit, ist also fest-
zuhalten. Aber wie beide trotz ihrer innern Gegensitzlichkeit vereinen ?

Das war schon das « furchtbare » Problem des Altertums ! Eigentlich
stellte das Problem zwei verschiedene, fast gleich schwierige Fragen
zur Beantwortung : Wie den Ursprung des mold aus dem &v, des Welt-
vielen aus Gott, dem absolut Einheitlichen erkliren ? Wie im Kosmos
selbst das tatsachlich bestehende und doch gegensitzliche Einheitliche
und Vielheitliche harmonieren ? — Betend glaubte Plotin, der Fiirst

1 Parmenides, Ed. Did. I. 656. 45.
% Thomas, I. Sent. D. 24. q. 1, a. 3 ad 2.
8 Das. 657, 15.



4 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

der Neuplatoniker, dic erstere Frage gelost zu haben. ! Faktisch hat
weder er sie befriedigend geldst, noch Plato, noch Aristoteles. Nicht
einmal Philo von Alexandria, dem als Jude das Alte Testament bekannt
war. In das fast undurchdringliche Dunkel dieser Frage brachte erst
die klare christliche Idee vom freien gottlichen Schopfungsakte Licht.
Damit erhielt das Werden und die unbeschreibliche Vielheit der Welt-
dinge in Gott, der ersten Wirk- und Exemplarursache ihre Einheit. —
Aber die zweite Frage : wie die beiden Gegensitze : Einheit und Vielheit
in den einzelnen Weltdingen verséhnen ? Die Eleaten hatten zugunsten
des Seins, des Einheitlichen, das Werden und das Viele, Heraklit
zugunsten des Werdens und des Vielen das Sein und das Einheitliche
unterdriickt. Weder das eine noch das andere war eine Liosung der
Frage, sondern vielmehr eine Vergewaltigung. Den tbrigen Vorsokra-
tikern kam die Schwierigkeit des Problems kaum voéllig zum Bewult-
sein. Das galt vielleicht auch von Plato, den seine Grundansicht von
der irdischen «Scheinwelt » ohnehin zeitlebens stark zu den Eleaten
hinzog. Jedenfalls hat er die Schwierigkeit nicht gelost. Da kommt
Avristoteles mit seiner Theorie von Akt und Potenz. Seine Intervention
bricht neue Bahnen. Es sind wenige fast lapidire Sitze, mit denen
wir hier seine Position markieren. Aber sie sind wichtig, weil Licht
spendend fiir Thomas.

Ein jeglich Sein ist das, was es ist, durch die Einheit, d. h. dal
es ein gy, ein unum ist.? So ist die Einheit aller Dinge Malstab
« mavtov wétsov to &v ». 3 Was keine Teile, also keine Vielheit besitzt,
ist einheitlich in sich ; was Teile besitzt, ist es durch die Einheit der
Teile im Dritten einheitlich Ganzen.* Das Einheitliche ist als solches
unteilbar, das Vielheitliche teilbar. Sie sind also formelle Gegensitze,
die sich, auf dasselbe bezogen, ausschlieBen. Dasselbe actu Vielfiltige
ist nie ein actu Einheitliches. * Aber was potenziell vielheitlich ist,
kann in ein und demselben, actu einheitlich sein. Die potenzielle Viel-
heit widerspricht somit der aktuellen Einheit nicht. Damit ist der
Streit zwischen Eleaten und Heraklit im Prinzipe gelost. ® Damit
ergibt sich der weitere beriihmte aristotelische Satz: es ist innerlich
unmdoglich, daf aus mehreven aktuellen Substanzen ewn einheitlich drittes
En. V. 1 r. c. 6, Ed. Did. 3o2. 20.

IX. Met. 2. (Ed. Did. II. 576. 10.) Dassclbe bei Thomas, S, Th. I. 11. 1.
IX. Met., .- (I1. 575 15)-
VII. Met. 6. (II. §62-63); Thomas, S. Th. I. 11. 1.

IX. Met. 3. (1L 576-77); Thomas, 5. Th, L. 11. 2.
I. Nat. Ausc. 2 ff. (IT. 248 ft.). '

@ o e W



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 5

substanzielles Sein entstehen kann ; denn was akiuell zwer 1st, kann wicht
aktuell eines sevn, wohl aber kanw, was potenziell zwei ist, aktuell
eines sein. * Mit andern Worten : dasselbe wire zugleich teilbar und’
unteilbar, was einen innern Widerspruch enthielte. Daher ist eine
Wesenseinheit in den kérperlichen Substanzen, die ja notwendig eine
Mehrheit von Teilen besitzen, nur moglich aus einem potenziellen
Prinzip, d. h. der Materia prima und der substanziellen Form als
aktuicrendes Prinzip, das dem Kompositum die Aktualitit und Voll-
kommenheit verleiht. 2 Die Einheit macht auch den Menschen zum
Menschen.  Und ganz dem Gesagten entsprechend, ist auch er nur
dann einheitlich, wenn Leib und Seele als Vereinigung von Potenz
und Akt, Materie und Form gefaB3t werden. # In dieser Auffassung und
nur in dieser erhalten die beiden beriihmten aristotelischen Definitionen
der Seele ihre richtige Beleuchtung : «die Seele ist die substanzielle
Form cines physisch-organischen Korpers, fihig zu leben *» und sie ist
«das erste Prinzip, durch das wir leben, emplinden und denken ». 3

Die Tragweite des Problems.

Obgieich bahnbrechend, so ist doch nicht alles, was Aristoteles
Uber die substanzielle Einheit der Naturdinge geschrieben, klar. Sicher
hat er hieritber seine Theorie von Akt und Potenz nicht iiberall bis
zu Ende gedacht. Jedenfalls mufl das, was wir soeben aus thm uber die
Moglichkeit der Einheit der Kérpersubstanz gleichsam herausgerissen
haben, auf den Leser einen sehr fragmentarischen Eindruck machen.

Aber diese Fragmente sind wichtig. Wichtig sind sie, weil Thomas
von Aquin im 13. Jahrhundert in einer hart umstrittenen Frage sie
zur Voraussetzung nahm und sie mit einer eisernen Logik weiter aus-
gebaut hat. Wichtig sind diese Fragmente, weil sie uns klar sagen :
die Méglichkeit der stofflichen Substanz ist innerlich notwendig bedingt
durch die Harmonie dey Vielheit der Teile in der Einheit des Gamnzen.
Ohne diese Wesenseinheit des Vielen gibt es tiberhaupt keine korper-
. I” CACIvatey yip oustav  oUmev sivar dvumapyousev ®f dvtehayein i th Y4
Guo outwg evteleyeiy, oudémote Ev 2vieheyelw, ah)’ &av Suvaper 890 %, Eorow Ev.» VL
Met. 13, (I 533. p2. ‘

2 II. Anima. 1. (ITI. 444).
? V1L Met. 6. (IL. 563).

4 ¢ 2ymeddee A . 3 G S s iy
CEVTEALYEE 1) TOWTN GwPATOS ZUGLROU 2l 66YAvVIX6Y CUYSUEL ITy EY0vT0C. »

ILoAn. 1. (1. 444. 29 u. 44).

“Tovto o louey zal alshavépsfa xal Sraveotushx modtwe » Das. coo20 (N

446. 52,)



6 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

liche Substanz. Die unio substantialis tritt hier michtig in den Vorder-
grund der materiellen Weltprobleme. Ja wir iibertreiben nicht, wenn
wir sagen: die Existenz und der Bestand selbstindiger Weltdinge
hingt von der nachgewiesenen Moglichkeit der unio substantialis ab.
Denn — wir wiederholen den Gedankengang in seiner Verkettung
nochmals : ein jeglich Sein ist das, was es ist, nur durch die Einheit ;
die Vielheit der Accidentia hat ihre Einheit und daher ihr Sein nur
im Subjekte, in der Substanz, der sie inhdrieren und ohne die sie gar
nicht wiren, weil sie nur in ihr sind und sein kénnen ; das Sein und
der Bestand der materiellen Substanz ruht wieder in der Einheit der
Teile im einheitlich Ganzen. Gibt es das nicht, so gibt es keine Substanz
und folgerichtig auch keine Accidentia und weiter folgerichtig : iiber-
haupt keine Weltdinge. Damit tritt die Frage von der unio substantialis
nicht allein in den Vordergrund der materiellen Weltprobleme, sondern
sie rlickt in das Zentrum derselben. Eigensein und Selbstindigkeit
der irdischen Weltdinge hangen von ihr ab.

Am eminentesten aber springt uns die Wichtigkeit des Problems
beim Menschen in die Augen. Wie verhalten sich Seele und Leib
zueinander ? Ihre Vereinigung bedingt die Einheit und damit das
Sein des Menschen. Die Tragweite dieser unio substantialis ubersteigt
alle tibrigen, weil sie eine besondere Schwierizgkeit birgt und ein
besonderes Interesse hat, denn der Mensch ist sich selbst doch immer
am nichsten.

Eine besondere Schwierigkeit ! Durch seine geistige Seele ragt der
Mensch in eine héhere Welt hinein und das Licht der wunderbaren
Geisteswelt, der Gegenstand all seines tiefern und edlern Sehnens
und Strebens, bestrahlt ithn wie die goldene Sonne den hehren
Gletscherfirn. Doch ist er durch seinen Leib in Sein und Tétigkeit,
selbst seinem hohern Schaffen, seinem Denken und Wollen nach, ein
in die Erdscholle tief hineinverwurzelter Baum, ein bodenstandig
irdisches Wesen. Das war auch der Grund, warum die Aristoteliker
ihn seinem spezifischen Wesen nach immer zu den Gegenstinden der
scientia physica rechneten. In dieser Doppelstellung liegt die an-
gedeutete besondere Schwierigkeit, Wie hat der gewaltige Gegensatz
von Seele und Leib, Geist und Materie die groBten Geister der Welt-
geschichte vor einer zu intimen Annédherung beider stutzig und furcht-
sam gemacht! Wir denken hier natiirlich zundchst an Plato und
Plotin, und an die extravaganten Gedankenginge so vieler extremer
Mystiker in und auBer dem Christentum. Aber auch die seltsame



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 7

Interpretation des aristotelischen vouc mouyrizéc bei Alexander Aphro-
disias und Averroés ist vielsagend. Vielleicht hitten die christlichen
Aristoteliker, ohne den Gedanken an die Menschwerdung des Gottes-
sohnes, nie den Wagemut besessen, die letzten Konsequenzen aus der
unio substantialis von Seele und Leib zu ziehen !

Anderseits war die Wesenseinheit von Seele und Leib freilich
auch ein Postulat unseres hochsten eigenen menschlichen Interesses.
Das ist kein Zweifcl. Und das gab dem Problem eine weitere besondere
Bedeutung. Wie, ohne diese unio von Seele und Leib, das tatsichliche
Zusammenwirken der verschiedenen physischen und psychischen
Krifte, die gegenseitige Abhdngigkeit der hoéhern und niedrigern
Potenzen, erkliren ? Wie, ohne sie, den Menschen als Ganzes fassen ?
Wie, ohne sie, von einem selbstdndigen, in sich abgeschlossenen
personlichen Wesen reden ? Wie ihn als ein rechisfihiges, individuell
und sozial verantwortliches Wesen auffassen ? Und erst die theologische
Bedeutung dieser Wesenseinheit | Wir iibertreiben gar nicht, wenn
Wir sagen : die Wesenseinheit von Seele und Leib ist die einzige solide
Grundlage einer wverstindnisvollen und abgeklarten personlich-rechtlich-
sozial-padagogischen Auffassung des Menschen !

Die Stellunrg des hl. Thomas.

Thomas von Aquin war sich der Tragweite dieser Frage bewu(t.
Mehr als jeder andere im 13. Jahrhundert war er von ihrer Wichtigkeit
tberzeugt. '

Dafiir legen Zeugnis ab die wielen Schriften, in denen er zur Frage
eingehender Stellung nahm, und wo er in letzter Linie stets Prinzipien
aufstellt, die fiir die unio substaniialis der gesamten Naturovdnung,
d. h. alle Naturdinge gelten. Wir erwihnen hier neben den Kowmer-
laren zu Petrus Lombardus, die quaestio disputata De Anima mit ihren
IT ersten Artikeln. Das zweite Buch der tiefsinnigen Swumma Contra
Gentes bietet in den Kapiteln 56-77 ein tast unerschopfliches Beweis-
material fiir die unio substantialis der Seele und des Leibes. Die
quaestio 76 der prima pars der Swumma Theologica beschiftigt sich in
8 Artikeln ausschlieBlich mit unserer Frage. Ihr hat er verkiirzt auch
die Argumente seines Opusculums De wunitate inlellectus gegen Siger
von Brabant einverleibt. Da und in der artikelreichen quaestio dis-
butata De spiritualibus creaturis tritt uns das abgeklirteste Urteil
Uber die schwierige Frage entgegen. In dea drei ersten Quodlibeta
werden einige Fragen beriihrt, in dencn Thomas seine Theorie in den



8 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Osterdisputationen von 1269-1270, auf theologisches Gebiet anwendend.
verteidigt hat. ! Die frithere Ansicht, wie wenn der Aquinate noch
einen eigenen Traktat De unitate formae verfaBt hitte, ist, wie de Wulf
dargetan 2, wenig begrindet.

Wir wiirden den Rahmen dieser Studie ungebiihrlich {iberschreiten,
wollten wir all die Gedankenginge und fast unerschépflichen Beweisc,
die Thomas mit dem ihm eigenen Scharfsinn und einer zihesten
Stabilitdt des gleichen Standpunktes in der Darstellung der ganzen
Frage miteinander verband, bis ins einzelne verfolgen. Hier nur noch
die Bemerkung, daB3 die Prdzision der historischen Angaben auch einen
modernen Historiker frappieren konnte. '

Im iibrigen kann es sich hier fiir uns nur darum handeln,
methodisch und inhaltlich allgemzinere leitende Gesichispunkte heraus-
zuheben, um den Beweisaufbau des Aquinaten klar zu legen.

Eigentlich verteidigt Thomas in der ganzen Abwandlung des
Problems zwei Thesen, die, gegen verschiedene Gegner aufgestellt und
methodisch verschieden bewiesen, in der Darstellungsweise dennoch
nicht scharf getrennt werden, weil sie sachlich ein und dasselbe
beweisen sollen, nimlich die unio substantialis der geistigen Seele
und des Leibes im Menschen. Wir konnen die Thesen folgendermaBen
formulieren : 1. Die geistige Seele muf tatsichlich die substanzielle Form
des Leibes sein; es gibt also tatsidchlich eine Wesenseinheit von Seele
und Leib ; 2. die geistige Seele ist die einzige substanzielle Form des
Menschen, d. h. die tatsichlich vorhandene Wesenseinheit zwischen Seele
und Leib ist nur moglich, wenn die Seele die einzige Wesensform des
Kompositums ist. Jedermann sieht auf den ersten Blick ein, daB
die beiden Sitze sachlich notwendig ineinander hineingreifen, weil
sachlich der erste in den Augen des hl. Thomas bereits auch schon
den zweiten enthilt und ohne den zweiten nach Thomas unhaltbar
wire. Und doch sind die Siatze auch verschieden, wie wir gleich sehen
werden.

I. Die geistige Seele ist tatsichlich die substanzielle Form des
Leibes. Auf was bezieht sich diese These ? Welches sind ihre Gegner ?
Wie wird sie bewiesen ? Die Beantwortung dieser drei Fragen offenbart
sofort den Eigencharakter dieser ersten These.

1. Gegenstand derselben ist der tatsdchliche Nachweis, daf im

1 Quodlibet I. q. 4. a. 6; Quodl. IL q. 1. a. T; Quodl. III. q. 1. a. I; q. 8.
a. 20.
2 Gilles de Lessines, 49 ff.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert g

Menschen Seele und Leib wie forma substantialis und Materie sich
verhalten miissen, also daf} es eine wunio in essendo geben mufl = die
Existenz der unio substantialis 11

2. Die Gegner dieser These, wer sind sie ? BewuBt sicher nicht die
sogenannten Augustiner des 13. Jahrhunderts. Denn im Gegensatz
zu den alten Platonikern verteidigen sie alle, Franziskaner, Dominikaner,
Weltpriester, trotz der Mehrzahl der Formen, die unio substantialis
von Seele und Leib. Auch Duns Scotus hilt unsere erste These fiir
apodiktisch beweisbar. 2 Und selbst jene wenigen Augustiner, die 1m
13. Jahrhundert noch die Dreiheit der Seele annahmen, sie verteidigen
sie nicht mehr im Sinne des Altplatonismus. Sie halten die unio sub-
stantialis dennoch fiir notwendig und moglich. Wer sind also die
Gegner der ersten These ? Thomas bezeichnet sie selbst. Zu ihnen
gehoren jene, die die Seele nur als motor des Leibes betrachteten, wie
Plato und seine Anhinger3, Awverroés und die Averroisten mit Siger
von Brabant, die, jede geistige Einzelseele leugnend, das hohere
menschliche Erkennen blo8 dem zeitweiligen Einwirken eines Spharen-
geistes zuschreiben. 4 Sie alle leugnen bewuBt jede Seinseinheit von
Seele und TLeib und ersetzen sie mit einer bloB akzidentellen
Titigkeitseinheit. 5

3. Beweisquelle dieser These 1st nur die Evfahrung. Den Platonikern
macht Thomas offen den Vorwurf, dafl sie im Gegensatze zu Aristoteles
das Problem nicht aus der Sinneserfahrung, sondern a priori zu lésen
versuchen. ¢ Er selbst stiitzt sich da, wo er ex professo den Satz von
der Seele als spezifischer Form des Leibes beweist, nur auf die innere
und duBere Erfahrung, auf die Erfahrungstatsachen: daf die Seele
erstes Prinzip des lebenden Leibes sei, daB Leben, Fithlen und Denken
in ihrer tatsichlichen Abhingigkeit und Einheit nur durch ein ein-
heitliches gemeinsames Seinsprinzip : Seele und Leib ihre Erklirung
finden und zuletzt von cin und derselben Seele ausgehen miissen,
gemiél jener aristotelischen Definition : « Die Seele ist das erste Prinzip,
wodurch wir leben, empfinden und denken » ; daB jeder an sich selbst
erfabre, daB Denken und daher auch die intellektuelle Seele sein

persénliches,

zur  Natur gehdrvendes Eigengut ist; dall ohne diese

4

I. 76. 1.

IV. Ox. D. 43. q. 2.

L76.1; L 76.3; 1. 76 7; II. C. G. 57 u. 58; De Anima, a. 1 u. II.
1. /6 T R Gl e 59. 73.

De spirit. creat. a, 2,

De spirit. creat. a. 3,

TR R

(=] en



10 Die  thomistische Lehre von Akt und Potenz

Annahme die Schwichung einer Fahigkeitstitigkeit durch die Intensitit
einer andern nicht erkldrbar wire ! ; daf infolgedessen die averroistische
Auffassung von einem einzigen numerisch allen Menschen gemeinsamen
Denkprinzip, wie immer es gefalBt werden mag, absolut unhaltbar ist 2;
denn auch das erfahren wir in uns, daB sowohl die Titigkeit des
Intellectus possibilis, wie jene des agens in uns sind: « Utramque
autem harum operationum experimar 11 nobis 1psis. » * — Hier ist also
Thomas eminent Empiriker !

II. Die geistige Seele ist die einzige substanzielle Form des
Menschen. Was bedeutet dieser zweite Satz ? Welches sind seine
Gegner ? Wie wird er bewiesen ? Die Beantwortung dieser drei Fragen
wird das Eigentiimliche der zweiten These markieren.

I. Bedeutung. Mit ihm schlieft Thomas jede Mehrzahl der sub-
stanziellen Formen im menschlichen Kompositum aus. Sein Gedanken-
gang ist folgender: die intellektuelle Seele, welche die substanzielle
Form des Leibes ist — das wird als bewiesen vorausgesetzt ¢ — schafft
im Menschen nur dann eine wirkliche unic substantialis von Seele
und Leib, wenn sie die einzige substanzielle Form. des Kompositums
ist, sodall sie diesem das ganze aktuelle Sein : das Korpersein, das
Lebendigsein, das Sinneswesensein, das Menschsein gibt. Mit andern
Worten : die Vereinigung mull unmattelbar zwischen Seele und Materia
prima als reiner Potenz stattfinden. ®

2. Die Gegner der These. Hier tritt Thomas dem gesamten
13. Jahrhundert entgegen, das eine substanzielle Vereinigung von Scele
und Leib, trotz und mit eciner Mehrzahl von Formen in ein und
demselben Subjekte, fiir moglich hielt. Uber die Anhinger dieser
Ansicht haben wir frither eingehender berichtet. Thomas kennt sie
gut. Er wendet sich gegen die Komposition von Materie und Form
in der intellektuellen Seele $, gegen jede Aktualitit der Materia prima ”,
gegen die Seelendretheit im Menschen, der ganz wenige Scholastiker
auch im 13. Jahrhundert noch huldigten 8; gegen eine eigene forma

I. 76. 1; I1. C. G. 57 u. 68. L. 76. 3.
I. 76. 2; 1I. C. G. 59 u. 36.
Anima, a. ;.
I. 76, 4; 1. 76. 7; 11. C. G. 71.
5 1. 76. 4; 1. 76. 7 ; De spirit. creat. a. 3; II. C. G. 71.
6 De spirit. creat. a. 1; II. C. G. 50; Anima, a. 6; S, Th. I. 75. 5.
7 1. 76. 4. In Quodl. III. a. 1 betont er die reine Pontenzialitat der Materia
prima so scharf, dafl nach ihm auch Gott sie nicht ohne Form schaffen konnte.
8 1, 76. 3; Anima, a. II.

woow o =



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert II

corporeitatis 1, die alle, selbst Albert d. Gr., noch festhielten. Er kennt
jene wulirarealistische Richtung seiner Zeit, die mit Gundisalinus und
Roger Bacon die verschiedenen Abstraktionsgrade, Gattungs- und
Artsbegriffe hypostasierte und er fithrte diese Meinung, ganz den
Resultaten der modernen Geschichtsforschung entsprechend, auf die
fons vitae des Avicebron zuriick. 2 Auch die rationes seminales als der
Materia prima einverleibte Halbformen verwirft er.  Allen gegeniiber
stellt er die berithmte These auf: « impossibile est, quod in homine
sit aliqua alia forma substantialis, quam anima intellectiva.» * Wir
sagen kein Wort zuviel, wenn wir behaupten : dieser Satz war einc
Kampfansage an das ganze 13. Jahrhundert.

3. Beweisweise dieser These. Hier ist Thomas nicht mehr Empiriker
wie in der vorigen These, die er aber, wic gesagt, voraussetzt. Hier ist
¢r eminent Metaphysiker, wie der Gedankengang in a. 3 De spirit.
creaturis, in Ubercinstimmung -iibrigens mit den iibrigen Haupt-
quellen 1. 76. 4, De Anima, a. 3, 1. C. G. 357, es zeigt. Die Einbeit
macht ein jeglich Ding zu dem, was es ist ; einheitlich ist es durch den
Akt ; aktuell ist es durch die Form, sei sie substanziell oder akzidentell ;
1st dem so, dann ist eine Mehrzahl von aktuellen substanziellen Formen
in ein und demselben Subjekte ein Ding der Unmoglichkeit, denn
. jede der Formen konstituiert als Prinzip der Einheit schon fiir sich
eine aktuelle Substanz und mehrere Formen mehrere Substanzen,
d. h. eine Vielheit ; ein und dasselbe kann aber nicht zugleich aktuell
einheitlich und vielheitlich sein ; daher das Prinzip, das fiir die ganze
Namm?dmmg gilt : « Non enim fit simpliciter unum ex duobus actibus,
sed ex potentia et actu.» — II. Aus dem innern Wesen der forma
substantialis und accidentalis ist die pluralitas formarum unhaltbar.
Denn, deshalb ist die Substanzialform cine solche, weil sie das Sein
sthlechterdings, «esse simpliciter » gibt, wihrend die forma acciden-
talis, immer zur Substanz hinzutretend, nur ein nebensidchliches Sein
hinzufiigt. Bei mehreren Substanzialformen in ein und demselben sind
also jene Formen, die zur ersten hinzutreten, iitberhaupt keine formae
substantiales, sondern nur accidentales, weil sie nicht das Sein schlechter-

dings geben — denn das ist ja durch die Erste schon da -- sondern
nur ein nebensichliches. — Auch dieses Argument gilt fiir die ganze
V176.45 L 76. 7, 11, C. G. 71 ; De spirit. creat. a. 3.

De spirit. creat. a. 3; Anima, a. 9.
II. Sent. D. 18 q. 1 a. 2; 1. 115. 2.
I. 76. 4. '

-



12 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Naturordnung. —— 1II. Eine Mehrzahl substanzieller Formen in ein
und demselben Subjekte wiirde jede Erzeugung verunméglichen, denn
diesc ist als mutatio substantialis ein Ubergang von einem substanziellen
Nichtsein zum Sein. Bei mehreren Formen und vor allem bei einer
bereits aktuellen materia prima wiirde aber das Erzeugte vor der
Erzeugung bereits als Substanz schon existieren, also wiirde es nicht
werden, also gibe es iiberhaupt keine generatio und corruptio. Dieses
Argument gilt ebenfalls fiir die ganze Naturordnung. — IV. Der meta-
physischen Ordnung folgt die logische der Aussage. Auch die Gegner
miissen zugeben, dafl Substanz, Kérpersein, Lebendigsein, Sinneswesen-
und Menschsein ‘'vom Individuum Petrus wesentlich, d. h. per se
necessario ausgesagt werden. Das ist aber ausgeschlossen, wenn jeder
dieser Seinsgrade in ein und demselben Subjekte von einer andern
aktuellen Form herriihrt ; also wire ecine Wesensaussage derselben
unmdoglich. 1 — Trotz seiner speziellen Anwendung auf den Menschen
gilt auch dieses Argument fiir die ganze Naturordnung. Folgerichtig
gibt es im Menschen nur emme forma substantialis, namlich die intellek-
tuelle Seele, die als hohere IForm direkt mit der Materia prima sich
vereinigend, potenziell alle andern enthdlt und dem menschlichen
Individuum das ganze aktuelle Sein gibt, d. h. das Menschsein, das
Sinneswesensein, das Lebendigsein und auch das Kérpersein als solches 2,
weshalb schon Aristoteles gesagt : die Seele ist die substanzielle Form
eines physisch-organischen Koérpers. 2

Kehren wir einen Augenblick noch auf die vier Griinde, die Thomas
fir die Einzigkeit der Form angefithrt, zuriick. Welches ist der tiefste
und ausschlaggebendste ? Das ist der erste. Dartiber kann kein Zweifel
obwalten. Da fithrt er die These von der pluralitas formarum auf
einen innern metaphysischen Widerspruch zuriick. Ein und dasselbe
kann nicht zugleich actu mehrheitlich und einheitlich sein, denn Einheit
und Vielheit schlieBen sich innerlich formell aus. Dafl Thomas selbst
zuletzt alles auf diesen unwiderlegbaren Satz zuriickfithren wollte,
das bezeugen die Quellen.? Threm Ursprunge nach lauft die ganze

L Die drei ersten Griinde finden sich bei Thomas in a. 3, De spirit. creaturis
u. L. 76. 4; der vierte auch in De Anima, a. 11 u. in Il. C. G. 57 u. anderwirts.
2 « Sic ergo dicimus, quod in hoc homine non est alia forma substantialis,
quam anima rationalis et quod per eam homo non solum est komo sed animal
et vivum et corpus et substantia et ens». De spir. creat. a. 3.
3 1. 76. 4 ad 1; Anima, a. 10.
4 Der Satz: « ex pluribus actu existentibus non fit unum simpliciter », findet
sich in verschiedenen Formen in allen Werken. in denen Thomas die Frage



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert I3

thomistische Lehre auf Aristoteles zuriick, denn, wie wir frither sahen,
schon er hat eine Wesenseinheit von mehreren aktuellen Substanzen
als innerlich unmoglich abgelehnt. Nur das potenziell Viele kann aktuell
einheitlich sewn. Diesen groBen aristotelischen Gedanken hat Thomas,
gegeniiber all seinen groBen Zeitgenossen, bis in seine letzten Konse-
quenzen mit eiserner Logik weiter entwickelt und daher die Einzigkeit
der substanziellen Form proklamiert. Da auf dieser Theorie allein die
Moglichkeit ruht, die Einheit und Vielheit der Welidinge und daher
ihres Bestandes wissenschaftlich zu erkliren und festzuhalten, springt
die enorme Tragweite der Losung in die Augen. Der Kampf, den
Thomas hier fithrte, war ein Kampf fiir die Harmonie der Vielheit der
Weltdinge in der Einheit, von dem wissenschaftlich die Existenz wund
der Bestand, sagen wir das Wohl und Weh, Sein und Nichtsein der
materiellen Welt und speziell des Menschen abhing !

Hat Thomas die Einzigkeit der forma substantialis schon von
Anfang seiner wissenschaftlichen Laufbahn an gelehrt, oder hat er
selbst eine Evolution durchlebt ? Das letztere diirfte, wie schon de Wulf
gesagt hat!, zutreffen. Jedenfalls ist seine Stellung im ersten Buche
der Sentenzen noch eine wankende.? Sicher haben wir schon bei
Abfassung des zweiten Sentenzenbuches die Lehre von der einzigen
substanzicllen Form in ein und demselben Subjekte?® und spiter in
den Conira Gentes, der quaestio disputata De Anima und De spivi-
tualtbus creaturts und endlich in der Swmma (heologica, wo er iiber die
Frage ecinen ecigenen Artikel einsetzt (I 76. 4), 1iBt die Stellung
an Klarheit, Prazision und Stetigkeit gar nichts zu wiinschen {iibrig.

Der brausende Stu rm.

Der zweite Lchraufenthalt des hl. Thomas an der Universitit
Paris (1269-1272) stand im Zeichen des Sturmes. Roger Bacon hatte

speziell behandelt. So: De spirit. creaturis, a. 3; De Anima, a. 11, IL. C. G. 56 ;
Summ. theol. I. 76. 4 ad 4.

1 Gilles des Lessines, S. 47-48.

® I Sent. D. 8 q. 5 a. 2. «Sed prima forma, quae recipitur in materia, est
corporeitas, a qua nunquam denudatur.» Im folgenden Art. 3 sagt er allerdings
dann : « Anima autem comparatur ad corpus ut ejus forma a qua lofum corpus
ct quaelibet pars ejus habet esse sicut a forma substantiali.» Aber diese Rede-
weise kann man auch bloB auf die Belebung beziehen. Sie findet sich iibrigens
auch bei den andern Vertretern der Pluralitas formarum.

3 In II. Sent. D. 12 a. 4 bezeichnet er alle Formen, dic zur ersten hinzutreten,
als akzidentelle. In II. Sent, D. 18 q. 1 a. 2 nennt cr dic Matervia prima « pure
passiva », verwirft die rationes seminales und erklirt : « omnis forma, quae advenit
pest aliquod esse substantiale, est forma accidentalis. »



I4 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

soeben seine Hauptwerke, in denen es an bittersten- persénlichen
Invektiven gegen Thomas und Albert nicht fehlte, an den Papst gesandt
und der Offentlichkeit iibergeben. Auch dauerte der Kampf gegen
die Partei Wilhelms von St. Amowr, gegen dessen Angriffe einstens
Albert, Bonaventura und Thomas Schulter an Schulter gekidmpft,
im  Verborgenen noch fort, und die Fiithrung lag, fast wie selbst-
verstiandlich, in den Handen des Aquinaten. In den gleichen Zeitraum
fallt der gewaltige Geisteskampf des hl. Thomas gegen Siger von Brabant,
den scharfsinnigen Fihrer des lateinischen Averroismus. Aber das
Bitterste war das fiir den bewunderten Pariserlehrer nicht. Denn im
Prinzipe standen in dieser Geistesschlacht die sogenannten Augustiner
an seiner Seite, wenn auch nicht ohne jeden milgiinstigen Gedanken,
wie es scheint. Ubrigens wurden am 10. Dezember 1270 von Stephan
Tempier, Bischof von Paris, 13 averroistische Sitze, die zum Grund-
stocke der Sigerischen Lehre gehérten, verurteilt. ' Hier hatte also
Thomas in der - Verteidigung der unio substantialis zwischen der
intellektuellen Seele und dem Leibe im Menschen den Sieg davon-
getragen. Denn unter den 13 verurteilten Thesen steht der Satz von
dem « Intellectus numerice unus in allen Menschen » an der Spitze.
Unvergleichlich schmerzlicher muflte fiir Thomas der gleichzeitige
Kampf fir die ewmzige forma substantialis des menschlichen Kompo-
situms sein. Der Franziskaner John Peckham, der spitere Primas
von England, berichtet uns in drei Briefen iiber den ersten Zusammen-
stoB, den Thomas in Paris um das Jahr 1270 mit seinen Gegnern hatte. 2
Peckham war als Pariserdozent Augenzeuge gewesen. Darnach hatte
Thomas in offentlicher Disputation vor Bischof Stephan von Paris
und den gesamten Magistri der theologischen Fakultit die Einzigkeit
der forma substantialis, demiitig zwar und unterwiirfig, aber
unerschrocken verfochten.® Schmerzlich mullite dieser Kampf fiir
Thomas sein, weil er in demselben véllig vereinsamt und verlassen
dastand. Nicht allein Bischof Stephan mit der ganzen theologischen
Fakultit von Paris stand seiner Lehre feindlich gegeniiber, sondern
auch seine Ordensbriider hatten 1thn darob scharf angegriffen : « pro hac
opinione (unitas formae) ab episcopo Parisiensi et magistris Theologie
etiam a fratribus proprits arguerctur argute.»* Die Einzigkeit der

1 Chart. Univ. Paris, I. n. 432.

2 Die drei Briefe sind datiert vom 7. Dezember 1284, 1. Januar 12835 und
1. Juni 1285. Sie sind bekanntlich im Chart. Univ. Paris (I. n. 517, 513 u. 523)
publiziert. 3 Das. n. 518. 4 Chart. I. n. 523.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert I5

Form war tiberhaupt eine Lehre, der bis in jene Zeit die ganze Welt,
« totus mundus » fremd war. ' Aber Schlimmeres noch drohte Thomas,
wie es scheint, schon damals.

Das Thema, welches damals in Paris zur 6ffentlichen Diskussion
gestellt wurde, war eigentlich nicht direkt die These von der unitas
formae substantialis, sondern der theologische Satz : ob der Leib Christi
nach dem Tode bis zur Aujerstehung numerisch derselbe gewesen set
wie der lebendige. ® Das hatte Thomas kraft seiner Lehransicht von der
einzigen forma substantialis im Menschen bestritten, weil er von seinem
Standpunkt aus jede eigene forma corporeitatis ablehnen mullte. ?
Kurze Zeit vor der Verurteilung Sigers von Brabant hatte ein Pariser
Dominikaner, wahrscheinlich Gilles des Lessines, 15 Siatze an Albert
den Groflen in Koln zur Begutachtung gesandt. Von den 15 Sitzen
waren die ersten 13 die gleichen averroistischen Thesen, die bald nachher
am 10. Dezember 1270 verurteilt wurden. Die beiden letzten von den
I5 Sdtzen waren prizis die beiden thomistischen Lehransichten : vom
Leibe Christt im Grabe und die Leugnung der Komposition von Materie
und Form in den geschaffenen geistigen Substanzen.»* Dieser Vorfall
zeigt, wie man in jener Zeit auch im Dominikanerorden, selbst in
Kreisen, die mehr der neuern Richtung angehorten, — dazu gehorte
Gilles schon damals, seine Zuflucht zu Albert zeigt es —, dem Aquinaten
mit einem gewissen Miltrauen begegnete und zwar wegen seiner Lehre
von der einzigen Form im Menschen. Die Verbindung der averroistischen
Sitze mit den beiden thomistischen Thesen tber die Einzigkeit der
Form legt aber auch den Verdacht nahe, dafl man kirchlicherseits schon
damals in Paris urspriinglich auch eine Verurteilung des hl. Thomas
im Schilde fithrte. Tatsichlich ist es damals allerdings nicht geschehen.
Aber auch der blofe Versuch, Thomas mit Siger zu verurteilen, mullte
fiir den englischen Lehrer, der im bittern Kampfe gegen den Averroismus
fir die Orthodoxie die Fiithrerrolle gespielt, iiberaus schmerzlich sein.
— Bitterkeiten aus der Gelehrtengeschichte ! !

Hier ist es wohl am Platze, die Stellung Alberts des Grofen klarer
zu zeichnen. War Albert vor 1270 ein Anhidnger der Unitas formae
substantialis ? Und wenn nicht, war er es, von Thomas beeinfluft,
Das. n. 517,

Vgl. Chart. An. 3 zy n, 518.

Quodlib. II. q. 1 a. 1.

Mandonnet hat bekanntlich die 15 Fragen Gilles’ mit der Antwort Alberts
publiziert ; « Alberti Magni de quindecim problematibus ». Siger de DBrabant,
IIme Partie, Louvain 1908, p. 29-32.

= W N



16 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

wenigstens nachher ? Oder hat Thomas vielleicht sogar seine Theorie
von Albert {ibernommen ?

Im letztern Falle ist es nicht leicht faBbar, wie die These des
hl. Thomas im Jahre 1270 in Paris einen solchen Sturm entfachen konnte
und wie man sie dort wie eine fotal neue ansehen konnte. Doch seien
wir vorsichtig. Sicher ist, daB Albert eine Reihe von Lehren gegen
die sogenannten Augustiner verfocht, die unstreitig auf dem direkten
Wege zur Einzigkeit dev Form lagen. So seine Auftassung der Materia
prima als reime Potenz!, die Leugnung der Zusammensetzung von
Materie und Form in der Seele? die Leugnung jeder Mehrzahl der
Seelen im Menschen. ® Er war also auf dem besten Wege. Hat er den
groBen aristotelischen Gedanken zu Ende gedacht ? Hat er nicht im
Menschen eine eigene forma corporeitatis oder im Korper mehrere
formae angenommen ?

Hier liegt die Schwierigkeit. Bis zum Ausbruch des Sturmes
gegen Thomas scheint ihm das Problem gar nicht zum BewuBtsein
gekommen zu sein. * So war es auch bei seinen Zeitgenossen. Die
eigene forma corporeitatis galt als etwas Selbstverstindliches. Natiirlich
sagt auch er von der Seele, dall sie dem Leibe Sein und species gebe :
«dat ei esse et speciem ». 3 Aber gemeint ist da nicht das Kérpersein
als solches, sondern das Lebendsein, denn, erklirt er selbst, « vivere
secundum Aristotelem viventibus est esse». 8 Ubrigens hat de Wulf
bewiesen, dall Albert in ein und demselben Koérper substanzielle
Elementarformen aktuell weiterbestehen lieB 7, was Thomas so kate-
gorisch ablehnte. 8

Hat Albert mach dem [ahve 1270 unter dem Einflusse seines
Schiilers die Einzigkeit der Form gelehrt 7 War Alberts Gutachten

I Summa de Creaturis tr. 1. q. 2 a. 2-4; I. Sent. D. 335 a. 10.

2 Das. a. 5; Summa Theol. p. II. tr. XII. . 72. m. 2; De Anima, L III.
tr. I. ¢, 11; de causis et processu Universitatis, 1. I, tr. II. c. 18.

8 Summa de Creat. p. IL. tr. I. q. 7; q. 78; S. Theol. p. IL. tr. XIL
q. 70. m. 3.

8 Vgl. Arthur Schneider, Die Psychologie Alberts d. Gr. Beitrige zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, B. 1V. H. 5, S. 25.

® Summa de Creat. p. IL. tr. I. q. 4 a. 2.

6 Das. a. s.

7 « Elementorum formac dupliciter sunt sc. primac et secundae. Primae
quidem sunt a quibus est esse elementi substantiale . ... ct secundae sunt, a quibus
est esse elementi et actio. Et quoad primas formas salvantur meo judicio in
composito . ... et quoad secundas formas . ... non remanent actu, sed potentia ».
De Coelo et Mundo 1, III, tr. II. ¢. 1. De Wulf, Gilles de Lessines, p. 41 u. 43.

8 1. 76. 4 ad 4.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 17

an Gilles des Lessines auf die Frage : ob der lote Letb Christi derselbe
gewesen wie der lebendige, nicht im Sinne des hl. Thomas abgefal3t ?
Man hat es behauptet. Doch hat selbst Mandonnet den oberflachlichen
Charakter jenes albertinischen Gutachtens betont.! Und wenn man
Alberts Antwort mit der Lehre, die Thomas iiber den gleichen Satz
in Summa theol. III. 50. 5 und Quodl. IT q. T a. I vorgetragen, genauer
vergleicht, so sieht man, daB Albert auch da noch die eigene forma
corporeitatis im Menschen verteidigt.2 Ubrigens, wie treu Albert
auch nach dem Jahre 1270 noch an seiner forma corporeitatis und
damit an einer gewissen Pluralitas formarum festhielt, das bezeugt
seine  Swmma theologica. Thre Abfassungszeit wird bekanntlich, da
in derselben das Konzil von Lyon 1274 erwihnt wird ?, in den letzten
Lebensabschnitt Alberts verlegt, sicher nach 1270. Nun finden wir
in dieser Summa Redeweisen, die nur ein Anhinger einer Mehrzahl
von substanziellen Formen im Menschen anwenden konnte. So, wenn
er, von der physischen Ordnung redend, sagt: « Uniuscujusque esse
substantiale est actus formae wltimae», oder: « Forma autem wultima
et constitutiva in homine est anima rationalis.»* Aber mehr noch.
Da wo er ex professo von der Vereinigung von Seele und Leib spricht 2,
sagt er ausdriicklich, da3 der Leib und die Seele im Vereinigten als
zwer verschiedene Formen wunterschieden bleiben : «est enim quaedam
unio ad modum communicationis pluriwm in uno ; et sic unita remanent
distincta secundum formas et proprietates suas». — Kein Zweifel,
Albert ist immer ein Anhidnger der forma corporeitatis gewesen und
gebliecben. Thomas stand mit seiner Einzigkeit der Form ganz allein,
wie de Wulf richtig gesagt ! ¢

Der Wegzug des Aquinaten von Paris an die Hochschule in Neapel
(1272) und sein Tod am 7. Mirz r274 hat den Widerstand seiner Gegner
nicht gebrochen. Sie taten alles, um den groBen Toten, um den die
Wissenschaft und die Kirche trauerten, noch zu schlagen. Stephan

! Siger de Brabant, Tre partie, p. 107.

* Albert sagt : der Leib Christi ist tot derselbe wie der lebendige « secundum
esse corporis non simpliciter », d. h. diec Kérperform ist noch da; Thomas sagt :
«idem numero secundum materiam sed non secundum formam  substantialem,
quae est anima », d. h. die Seele ist auch die forma COrporis.

3p. I q. 122, m. 1 a, 2.

* 5. Theol. p. 1L tr. 13. q. 77. m. 3. Hier fithrt er die 36 Griinde gegen den
Intellectus numerice unus des Averroes an, die er aus seinen frithern Opusculum
« De Unitate intellectus contra Averroem » in die Summa heriibergenommen.

® « Utrum anima rationalis unibilis sit corpori», p. IL. tr. 13. q. 76 m. L.
8 Gilles des Lessines, 43.

Divus Thomas.

[ V)



18 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Tempier verurteilte am 7. Mdrz 1277 unter 219 Sitzen mehrere
thomistische Thesen.! Der 7. Marz — Todestag des hl. Thomas ——
als Datum der Verurteilung, hatte vielleicht eine besondere Bedeutung.
Doch war die berithmte These von der Einzigkeit der Form nicht unter
den verurteilten. Das Fehlende sollte bald durch einen andern nach-
geholt werden und zwar durch einen Dominikaner, einen Ordensbruder
des hl. Thomas, der ein glithender Eiferer der alten Richtung geblieben
war. Das war Robert Kilwardby, Erzbischof von Canterbury, der
am 18. Marz 1277 mit 29 andern Sitzen auch die Einzigkeit der Form
des hl. Thomas verurteilte. 2 Damals reiste der greise Albert von Kéln
nach Paris zur Verteidigung seines groflen Schiilers. Doch bedeutet
seine Intervention nicht eine Stellungnahme fiir die unitas formae,
denn hierin war er mit Kilwardby sachlich einig. ® Aber das ganze
Vorgehen gegen seinen ruhmreichen, von ihm hochgeschiitzten Schiiler
schmerzte ihn bitterlich. Dazu kam, daBl Kilwardby — und Stephan
Tempier hatte, wie wir gleich sagen werden, dhnliche Pline — noch
andere grundlegende Thesen der neuen Richtung verurteilte : so die
reine Potenzialitit dev Matervia, die Einzigkeit der Seele im Menschen. ?
Letztere hatten sogar die meisten Augustiner des 13. Jahrhunderts
mit Albert und Thomas verteidigt. Kilwardbys Verurteilung war somit
aullerordentlich reakliondr. Dennoch gab sie dem Bischof von Paris
den Mut, ebenfalls zu einem neuen und kriftigeren Schlag gegen
Thomas auszuholen, nachdem ein Ordensbruder des Seligen seine
Hauptthese getroffen hatte. Rom hat, wie John Peckham andeutet,
diesen Plan vereitelt. > In Paris tobte indessen der Kampf «fiir»
und «gegen» die unitas formae weiter. Die These gewann dort in
Gilles von Rom ¢ und Gilles des Lessines 7 zwei ungleich kluge, aber
beide tapfere Verteidiger.

Ein besonders bewegtes Nachspiel erhielt der Kampf in England.
Von dort.wurde Robert Kilwardby als Kardinal nach Rom beférdert.

2 «Chart, L. n. 473 2 Das. n. 474.

3 Das geht aus der Verdammungsformel hervor. « Item quod corpus vivum
et mortuum est aquivoce corpus et corpus mortuum secundum gquod covpus
mortuum sit corpus secundum quid ». Kilwardby meint also, dal im Tode der
Korper als Korper kraft seiner eigenen Form Dbleibe, u. das war auch die Ansicht
Alberts an Gilles des Lessines.

4 Chart. 1. n. 474. 5 Chart. I. n. 317.

6 Quaestio de gradibus formarum, in Venedig 1505 publiziert.

7 « Tractatus fr. Aegidii des Lessines, De wunitate formarum », ed. v. De Wulf,
in « Les Philosophes Belges » B. 1.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 19

Ihm folgte als Primas der Franziskaner John Peckhanmi. Petrus de
Confleto O. P., Erzbischof von Korinth, hatte seinem Ordensbruder
Kilwardby schwere Vorwiirfe gemacht wegen der Verurteilung des
Aquinaten. Robert antwortete entschuldigend, dal} seine Sentenz nur
den Charakter eines Lehrverbotes gehabt hiatte. ! Der Sturm tobte weiter.
England, einst der Herd des Antithomismus, selbst in der dortigen
Dominikanerprovinz, zihlte bald glithende und stiirmische Verteidiger
der unitas formae. Nicht ohne Bitterkeit beklagt sich der neue Primas
iber einen Dominikaner, der emphatisch erklart hatte : er wollte die
Einzigkeit der Form jedermann gegeniiber, « contra omnes viventes
homines » verfechten. 2 Dieser Umschwung in England war veranlalt
worden durch das Dominikanergeneralkapitel zu Mailand (1278), das
Weisung erteilt hatte, die Lehre des Aquinaten zu verteidigen. 3 Von
nun an macht sich der EinfluB von dieser Seite her, der offenbar in
Rom Dcékung fand, mehr und mehr geltend. Gegen ihn vermochte
auch John Peckham, der 1286 die unitas formae nochmals verurteilte 4,
nicht aufzukommen.

Um keinen thomistischen Lehrpunkt hat der Sturm im 13. Jahr-
hundert so getobt, wie um die These von der unitas formae !

Die Einzigkeit der Form und die moderne Naturwissenschaft.

Auch in der Folgezeit blieb die Lehre von der einzigen Substanzial-
form in ein und derselben Substanz nicht unangefochten. Mit dem
eintretenden Zerfall der Metaphysik im 14. und 15. Jahrhundert war
der Kampf gegen diese grundlegende These des Thomismus gegeben.
Sie ist eine eminent metaphysische These! Das ist es auch, was uns
bewogen, hier noch ihr Verhiltnis zur modernen Naturwissenschaft
kurz zu zeichnen.

Vielen ist es ritselhaft und unfaBSlich, wie gerade die thomistische
Lehre von der einzigen Wesensform im Kompositum, von der doch
wie wir soeben sahen, das Sein und die Selbstindigkeit der Naturdinge
abhidngt und ohne die es keine irdischen Substanzen gibt, weil es keine
Einheit in der Vielheit der Teile gibt, in der modernen Naturwissenschaft,
die so GroBartiges geleistet, am wenigsten Verstindnis gefunden hat.

1

P. Ehvle S. J. hat diese Antwort im Archiv fiir Literatur und Kirchen-
geschichte V. 614 publiziert.

2 Chart. L. n. 518,
3 Ib. n. 481.

¢ Vgl @’ Argentré, Collectio judic. 1. 237.



20 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Sie erregte in diesen Kreisen sogar viel mehr AnstoB, als jene mittel-
alterlichen Theorien von einer Mehrzahl won Formen in ein und
demselben Subjekte. Man gab dieser letztern ausgesprochen kollek-
tivistischen Auffassung der Dinge weitaus den Vorzug. Woher das alles ?

Der Grund liegt in der methodischen Eigenar! der modernen Natur-
wissenschaft. Methodisch blo quantitativ eingestellt, wertet sie nur
quantitativ, erzielt sie nur quantitative Resultate und hat sie auf
diesem Gebiete Erstaunliches und GroBartiges geleistet. So wollen
auch ihre fruchtbarsten Hypothesen von der Erhaltung der Encrgie
und der Afome als letzten Elementen des korperlichen Seins, die jetzt
allerdings auf Elektronen, als noch urspriinglichere und weniger zahl-
reiche Urstoffe zuriickgefiihrt werden, gewertet werden. Wir kritisieren
nicht, sondern erkliren nur. Aber der lingst tote und doch noch
lebende Dr. Matthias Schneid hat es vor Jahren richtig gesagt: die
Naturwissenschaft kiimmert sich nicht um das Wesen des Korpers
und seine konstitutiven Prinzipienl, mit andern Worten um das
Wassein und Warumsern der sichtbaren Dinge, sondern um das sichtbare
Wie und Woraus, um die Phinomene und die Gesetze ihrer zeitlichen
Aufeinanderfolge und rdumlichen Koéxistenz. Selbst da, wo sie angeblich
am tiefsten dringt, in der Chemie, erreicht sie das Wesen nicht, sie
verlaBt ihre rein quantitativen Bahnen auch da nicht. Die Beurteilung
der chemischen Mischung llustriert das Gesagte ausgezeichnet. Da der
aus den Elementarstoffen durch chemische Mischung entstandene
Korper ein durchaus neuer Korper ist, indem er eine einheitlich von
den Elementen verschiedene Tétigkeit aufweist, haben Aristoteles?
und Thomas 3 geschlossen : die vor der Mischung aktuell vorhandenen
Elementarformen sind im gemischten dritten Korper nicht mehr aktuell,
sondern nur mehr wviréuell unter der einen aktuellen forma substantialis
des neuen Korpers vorhanden. Im gleichen Sinne hat neuestens
P. Gredt mit der ihm eigenen Griindlichkeit die Elektronenhypothese
erklirt. Die aktuellen Formen, sagt er, der Elektronen gehen in der
chemischen Mischung unter und bleiben in dem aus ihnen entstandenen
Elemente nur virtuell unter der eimen neuen aktuellen Form des
Elementes. * Philosophisch ist diese Erklarung der chemischen Mischung

1 Naturphilosophie im Geiste des hl. Thomas (1890), S. 49.

2 De Gen. et Corrupt. 1. 1. c¢. 10.

3 2. C. G. 56; De Anima, a. g ad 10; S. Th. L. 76. 4 ad 4.

4 Die Lehre von Materie und Form und die Elektronentheorie. Div. Thomas,
B. I, H. 3 (1923), 5. 275-88.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 21

kaum anfechtbar. Sie stiitzt sich, wie Farges treffend gesagt?, auf
den unumstoBlichen Erfahrungsgrundsatz : wie die Tdtigkeit, so der
Titige, d. h. die Substanz: «operatio sequitur esse». Entsteht aus
Wasserstoff und Sauerstoffi Wasser, das eine ihm eigene einheitliche,
von den Komponenten verschiedene Tétigkeit hat, so miussen die
aktuzllen Formen der beiden Komponenten im dritten untergehen,
sonst wiare Wasser nicht ein neuer Korper mit dem ihm eigenen Wirken.
Diese Erklarung trigt aber auch den Tatsachen Rechnung, daB das
Wasser aus jenen beiden Komponenten entstanden und in die beiden
chemisch wieder aufgelost werden kann, indem sie wirtuell beide im
Kompositum weiter verbleiben 148t.

Allein die Chemie hat kraft ihrer rein quantitativen Methode
mit der obigen philosophischen Erklirung nichts zu tun und will damit
nichts zu tun haben. Sie hat mit « Substanz » im philosophischen Sinne
nichts zu tun und daher nichts mit einer substanziellen Form als Prinzip
der Einheit, weil sie mit der Einkeit, die etwas Quidditatives und nicht
etwas Quantitatives ist, iiberhaupt nichts zu tun hat. Alles das ist
Metaphysik. Daher die Verstindnislosigkeit fiir die grundlegende
Bedeutung unserer These von der Einzigkeit der Form in den Welt-
dingen. Was dic Chemie in der chemischen Mischung untersucht,
ist nur die Quantitdt. Und da nun die Gewichtssumme der chemischen
Komponenten gleich ist der Gewichtssumme des Kompositums, kraft
der Erhaltung der Masse, und nach dieser rein quantitativen Seite
die Komponenten im Kompositum tatsichlich sich auswirken, schliel3t
die Experimentalwissenschaft, dal} die Elementarstoffe im Kompositum
aktuell dieselben bleiben. Aber diese Auffassung hat mit der philo-
sophischen Frage des Problems nichts zu tun, weil sie ausschlieBlich
quantitativ ist.

Das alles fithrt uns noch einen Schritt weiter. Die ganze Theorie
von Materie und Form, d. h. der Hylomorphismus, hat mit der modernen
Naturwissenschaft an sich iiberhaupt nichts zu tun und hidngt an sich
ganz und gar nicht von ihr ab. Dieser Gedanke ist zaudernd schon
hiufig ausgesprochen worden. Jiingst am internationalen Thomisten-
kongrel} in Rom hat ihn mein verchrter Kollege, P. de Munnynck,
als These aufgestellt und begriindet.  Trotz Einwinden ist sie in keiner

! Matiere et forme en présence des sciences modernes, Paris 1892, p. 184.
Dazu Schneid, Naturphilosophie, S. 196 fi.

2 Vgl. Acta primi congressus thomistici internationalis. Romae 1925, pag. 121
bis 127, 267-68.



23 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Weise erschiittert worden. Wie wére das auch moglich ? Da Materie
und Form das Wesen, die konstitutiven Prinzipien des Korpers
iiberhaupt betreffen, ist diese Frage cine melaphysische, mit der die
experimentelle Wissenschaft, weil sie nur quantitativ eingestellt ist,
an sich nichts zu tun hat und nichts zu tun haben will. Gewil3, die
wahre Metaphysik mull sich auch auf die Erfahrung stiitzen. Aber
sie ruht nicht auf der experimentellen, rein quantitativ eingewerteten
Erfahrung. Ein Aufstieg von dieser zu einem quidditativen, d. h.
metaphysischen Resultat wire ein SchluB3, dessen Conclusio unendlich
weiter und inhaltsreicher wire als die Pramissen. Grundlage der
Metaphysik ist die allgemeine Evfahrung, deren Giiltigkeit auch die
Experimentalwissenschaft nicht in Frage stellen darf, weil sie dieselbe
notwendig voraussetzt fiir das Experiment und seine Resultate.

Das beleuchtet nochmals unsere Frage von der Ewmzigkzit der
Substanzialform in ein und demselben substanziellen Naturding. Es
zeigt uns, wie Thomas, gestiitzt auf Aristoteles, gegen das gesamte
13. Jabrhundert die Einzigkeit der Form fiir alle Naturdinge, auch
die anorganischen, vindizierte. Ob und wann zwischen mehreren
Konstituenten eine unio substantialis vorhanden sei, das mul} aus
der Erfahrung bewiesen werden, aus der Tdtigkeit : «operatio sequitur
esse ». Ist sie wirklich vorhanden, so kann sie nur das Resultat einer
ewnzigen substanziellen Form sein. Denn es ist snnerlich — also meta-
physisch — unméglich und daher auch absolut undenkbar, dall cin
und dasselbe zugleich aktuell ermes und aktuell zwer, d. h. einheitlich
und wvielheitlich sei, — diec These ist emanent metaphysisch ! Dagegen
ist es kein Widerspruch, dafl ein und dasselbe virtuell resp. potenziell
vielheitlich und aktuell einheitlich sei. — Die Harmonie von Vielheit
und Einheit der Naturdinge ruht auf der Lehve von Akt und Potenz !

(Fortsetzung folgt.)



	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

