
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1926)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER 0. P.

4. Harmonie von Einheit und Vielheit in den Naturdingen.

(Einzigkeit der Substanzialform.)

Einheit und Vielheit, wie beide miteinander vereinen Sie sind,
formell genommen, unversöhnliche Gegensätze Was einheitlich, ist
als solches unmöglich vielheitlich, weil es einheitlich ist. Was viel-
heitlich, ist als solches nicht einheitlich, weil es vielheitlich ist. Beide
sind, zusammengenommen, nicht einmal denkbar. Und doch bestehen
in den Naturdingen beide. Sie sind sogar innigst miteinander
verknüpft. Das Viele entstand ursprünglichst aus dem Einen und das Viele
selber wieder ist ohne die Einheit kein Vieles, wie schon der große
Plato gesagt. 1 Ist ja doch das Vielheitliche etwas, was aus
verschiedenen Einheiten besteht : « id, quod est ex unis, quorum unum
non est alteram. »2 Leugne nicht das Einheitliche in den Dingen
Denn mit ihm fällt zugleich das Viele. Dann gibt's überhaupt nichts,
wie Plato richtig gesagt. 3 Leugne ebenso wenig das Vielheitliche. Das
wäre im Widerspruch mit den evidentesten Tatsachen, dem Werden
und der Vielheit der Dinge. Du würdest zugleich deine Leugnung, die
ja eine Vielheit — den Leugnenden, das Leugnen und das Geleugnete
— voraussetzt, aufheben. Beides : Einheit und Vielheit, ist also
festzuhalten. Aber wie beide trotz ihrer innern Gegensätzlichkeit vereinen

Das war schon das « furchtbare » Problem des Altertums Eigentlich
stellte das Problem zwei verschiedene, fast gleich schwierige Fragen
zur Beantwortung : Wie den Ursprung des nolù aus dem sv, des Welt-
vielen aus Gott, dem absolut Einheitlichen erklären Wie im Kosmos
selbst das tatsächlich bestehende und doch gegensätzliche Einheitliche
und Vielheitliche harmonieren — Betend glaubte Plotin, der Fürst

1 Parmenides, Ed. Did. I. 656. 45.
2 Thomas, I. Sent. D. 24. q. 1. a. 3 ad 2.
3 Das. 657. 15.



4 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

der Neuplatoniker, die erstere Frage gelöst zu haben. 1 Faktisch hat
weder er sie befriedigend gelöst, noch Plato, noch Aristoteles. Nicht
einmal Philo von Alexandria, dem als Jude das Alte Testament bekannt
war. In das fast undurchdringliche Dunkel dieser Frage brachte erst
die klare christliche Idee vom freien göttlichen Schöpfungsakte Licht.
Damit erhielt das Werden und die unbeschreibliche Vielheit der Weltdinge

in Gott, der ersten Wirk- und Exemplarursache ihre Einheit. —
Aber die zweite Frage : wie die beiden Gegensätze : Einheit und Vielheit
in den einzelnen Weltdingen versöhnen Die Eleaten hatten zugunsten
des Seins, des Einheitlichen, das Werden und das Viele, Heraklit
zugunsten des Werdens und des Vielen das Sein und das Einheitliche
unterdrückt. Weder das eine noch das andere war eine Lösung der

Frage, sondern vielmehr eine Vergewaltigung. Den übrigen Vorsokra-
tikern kam die Schwierigkeit des Problems kaum völlig zum Bewußtsein.

Das galt vielleicht auch von Plato, den seine Grundansicht von
der irdischen « Scheinwelt » ohnehin zeitlebens stark zu den Eleaten

hinzog. Jedenfalls hat er die Schwierigkeit nicht gelöst. Da kommt
Aristoteles mit seiner Theorie von Akt und Potenz. Seine Intervention
bricht neue Bahnen. Es sind wenige fast lapidare Sätze, mit denen

wir hier seine Position markieren. Aber sie sind wichtig, weil Licht
spendend für Thomas.

Ein jeglich Sein ist das, was es ist, durch die Einheit, d. h. daß

es ein A, ein unum ist. 2 So ist die Einheit aller Dinge Maßstab
« -avrcov [astoov to sv ». 3 Was keine Teile, also keine Vielheit besitzt,
ist einheitlich in sich ; was Teile besitzt, ist es durch die Einheit der

Teile im Dritten einheitlich Ganzen. 4 Das Einheitliche ist als solches

unteilbar, das Vielheitliche teilbar. Sie sind also formelle Gegensätze,
die sich, auf dasselbe bezogen, ausschließen. Dasselbe actu Vielfältige
ist nie ein actu Einheitliches. 6 Aber was potenziell vielheitlich ist,
kann in ein unci demselben, actu einheitlich sein. Die potenzielle Vielheit

widerspricht somit der aktuellen Einheit nicht. Damit ist der

Streit zwischen Eleaten und Heraklit im Prinzipe gelöst. 6 Damit
ergibt sich der weitere berühmte aristotelische Satz : es ist innerlich
unmöglich, daß aus mehreren aktuellen Substanzen ein einheitlich drittes

1 En. V. 1. I. c. 6. Ed. Did. 302. 20.
2 IX. Met. 2. (Ed. Did. II. 576. 10.) Dasselbe bei Thomas, S. Th. I. 11. 1.
3 IX. Met. 1. (II. 575. 15).
1 VII. Met. 6. (II. 562-63); Thomas, S. Th. I. 11. 1.
5 IX. Met. 3. (II. 576-77) ; Thomas, S. Th. I. 11. 2.
6 I. Xat. Ausc. 2 ff. (II. 248 II.).



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 5

substantielles Sein entstehen kann; denn -was aktuell zwei ist, kann nicht
aktuell eines sein, wohl aber kann, 'was potenziell zwei ist, aktuell
eines sein. 1 Mit andern Worten : dasselbe wäre zugleich teilbar und'
unteilbar, was einen innerri Widerspruch enthielte. Daher ist eine
Wesenseinheit in den körperlichen Substanzen, die ja notwendig eine
Mehrheit von Teilen besitzen, nur möglich aus einem potenziellen
Prinzip, d. h. der Materia prima und der substanziellen Form als
aktuierendes Prinzip, das dem Kompositum die Aktualität und
Vollkommenheit verleiht. 2 Die Einheit macht auch den Menschen zum
Menschen. Und ganz dem Gesagten entsprechend, ist auch er nur
dann einheitlich, wenn Leib und Seele als Vereinigung von Potenz
und Akt, Materie und Form gefaßt werden. 3 In dieser Auffassung und
nur in dieser erhalten die beiden berühmten aristotelischen Definitionen
der Seele ihre richtige Beleuchtung : « die Seele ist die substantielle
Form eines physisch-organischen Körpers, fähig zu leben 1 » und sie ist
« das erste Prinzip, durch das wir leben, empfinden und denken ». 5

Die Tragweite des Problems.

Obgleich bahnbrechend, so ist doch nicht alles, was Aristoteles
über die substanzielle Einheit der Naturdinge geschrieben, klar. Sicher
hat er hierüber seine Theorie von Akt und Potenz nicht überall bis
zu Ende gedacht. Jedenfalls muß das, was wir soeben aus ihm über die
Möglichkeit der Einheit der Körpersubstanz gleichsam herausgerissen
haben, auf den Leser einen sehr fragmentarischen Eindruck machen.

Aber diese Fragmente sind wichtig. Wichtig sind .sie, weil Thomas
von Aquin im 13. Jahrhundert in einer hart umstrittenen Frage sie

zur Voraussetzung nahm und sie mit einer eisernen Logik weiter
ausgebaut hat. Wichtig sind diese Fragmente, weil sie uns klar sagen :

die Möglichkeit der stofflichen Substanz ist innerlich notwendig bedingt
durch die Harmonie der Vielheit der Teile in der Einheit des Ganzen.
Ohne diese Wesenseinheit des Vielen gibt es überhaupt keine körper-

1

1( A070x700 v7.» ooocxo g o'jT'.fov siox'. IvjTrxp/ooao)» 0: z')-.z\zyz'.y. '. 77. yap
070 o-jTfo; z'nz'/.zyziy.. 070777070 so iv7zi.zyzly.. à),).* èào » 2 0 7. ». 7» 070 r„ £7777 77. » Vi.
.Met. 13. (II. 553. 42.)

2 II. Anima. 1. (III. 444).
3 VII. Met. 6. (II. 563).
4 « 7777/7/7(7. Tj 770(077, 70.0.770 7 77 777-07 7.7.7 0O",'070 77.»7 077 7.0 77 £(07,0 1/0070 7. »

II. An. I. (III. 444. 29 u. 44).
« 70770 »> -.»> 0.70 7.x 7 X7 oüx» £ O.tOx 7.X7 5 7 X» 0 0 7 U. 7 0 X 77»»)7(»7. » DtlS. C. 2. (III.

44V 52.1



6 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

liehe Substanz. Die unio substantialis tritt hier mächtig in den Vordergrund

der materiellen Weltprobleme. Ja wir übertreiben nicht, wenn
wir sagen : die Existenz und der Bestand selbständiger Weltdinge
hängt von der nachgewiesenen Möglichkeit der unio substantialis ab.
Denn — wir wiederholen den Gedankengang in seiner Verkettung
nochmals : ein jeglich Sein ist das, was es ist, nur durch die Einheit ;

die Vielheit der Accidentia hat ihre Einheit und daher ihr Sein nur
im Subjekte, in der Substanz, der sie inhärieren und ohne die sie gar
nicht wären, weil sie nur in ihr sind und sein können ; das Sein und
der Bestand der materiellen Substanz ruht wieder in der Einheit der

Teile im einheitlich Ganzen. Gibt es, das nicht, so gibt es keine Substanz
und folgerichtig auch keine Accidentia und weiter folgerichtig :

überhaupt keine Weltdinge. Damit tritt die Frage von der unio substantialis
nicht allein in den Vordergrund der materiellen Weltprobleme, sondern
sie rückt in das Zentrum derselben. Eigensein und Selbständigkeit
der irdischen Weltdinge hangen von ihr ab.

Am eminentesten aber springt uns die Wichtigkeit des Problems
beim Menschen in die Augen. Wie verhalten sich Seele und Leib
zueinander Ihre Vereinigung bedingt die Einheit und damit das

Sein des Menschen. Die Tragweite dieser unio substantialis übersteigt
alle übrigen, weil sie eine besondere Schwierigkeit birgt und ein

besonderes Interesse hat, denn der Mensch ist sich selbst doch immer
am nächsten.

Eine besondere Schwierigkeit Durch seine geistige Seele ragt der
Mensch in eine höhere Welt hinein und das Licht der wunderbaren
Geisteswelt, der Gegenstand all seines tiefern und edlern Sehnens

und Strebens, bestrahlt ihn wie die goldene Sonne den hehren

Gletscherfirn. Doch ist er durch seinen Leib in Sein und Tätigkeit,
selbst seinem höhern .Schaffen, seinem Denken und Wollen nach, ein

in die Erdscholle tief hineinverwurzelter Baum, ein bodenständig
irdisches Wesen. Das war auch der Grund, warum die Aristoteliker
ihn seinem spezifischen Wesen nach immer zu den Gegenständen der
scientia physica rechneten. In dieser Doppelstellung liegt die
angedeutete besondere Schwierigkeit. Wie hat der gewaltige Gegensatz

von Seele und Leib, Geist und Materie die größten Geister der
Weltgeschichte vor einer zu intimen Annäherung beider stutzig und furchtsam

gemacht Wir denken hier natürlich zunächst an Plato und

Plotin, und an die extravaganten Gedankengänge so vieler extremer

Mystiker in und außer dem Christentum. Aber auch die seltsame



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 7

Interpretation des aristotelischen voïïç bei Alexander Aphro-
disias und Averroës ist vielsagend. Vielleicht hätten die christlichen
Aristoteliker, ohne den Gedanken an die Menschwerdung des Gottessohnes,

nie den Wagemut besessen, die letzten Konsequenzen aus der
unio substantialis von Seele und Leib zu ziehen

Anderseits war die Wesenseinheit von Seele und Leib freilich
auch ein Postulat unseres höchsten eigenen menschlichen Interesses.
Das ist kein Zweifel. Und das gab dem Problem eine weitere besondere
Bedeutung. Wie, ohne diese unio von Seele und Leib, das tatsächliche
Zusammenwirken der verschiedenen physischen und psychischen
Kräfte, die gegenseitige Abhängigkeit der höhern und niedrigem
Potenzen, erklären Wie, ohne sie, den Menschen als Ganzes fassen
Wie, ohne sie, ,yon einem selbständigen, in sich abgeschlossenen
persönlichen Wesen reden Wie ihn als ein rechtsfähiges, individuell
und sozial verantwortliches Wesen -auffassen Und erst die theologische

Bedeutung dieser Wesenseinheit Wir übertreiben gar nicht, wenn
wir sagen : die Wesenseinheit von Seele îmd Leib ist die einzige solide

Grundlage einer verständnisvollen und abgeklärten persönlich-rechtlich-
sozial-pädagogischen Auffassung des Menschen

Die Stellung des hl. Thomas.

Thomas von Aquin war sich der Tragweite dieser Frage bewußt.
Mehr als jeder andere im 13. Jahrhundert war er von ihrer Wichtigkeit
überzeugt.

Dafür legen Zeugnis ab die vielen Schriften, in denen er zur Frage
eingehender Stellung nahm, und wo er in letzter Linie stets Prinzipien
aufstellt, die für die unio substandalis der gesamten NaturOrdnung,
d. h. alle Naturdinge gelten. Wir erwähnen hier neben den Kommentaren

zu Petrus Lombardus, die quaestio disputata De Anima mit ihren
11 ersten Artikeln. Das zweite Buch der tiefsinnigen Summa Contra
Gentes bietet in den Kapiteln 56-77 ein fast unerschöpfliches
Beweismaterial für die unio substantialis der Seele und des Leibes. Die
quaestio 76 der prima pars der Summa Theologica beschäftigt sich in
8 Artikeln ausschließlich mit unserer Frage. Ihr hat er verkürzt auch
die Argumente seines Opusculums De unitate intellectus gegen Siger
von Brabant einverleibt. Da und in der artikelreichen quaestio
disputata De spiritualibus creaturis tritt uns das abgeklärteste Urteil
über die schwierige Frage entgegen. In de 1 drei ersten Quodlibeta
werden einige Fragen berührt, in denen Thomas seine Theorie in den



8 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Osterdisputationen von 1269-1270, auf theologisches Gebiet anwendend,
verteidigt hat. 1 Die frühere Ansicht, wie wenn der Aquinate noch
einen eigenen Traktat De imitate formae verfaßt hätte, ist, wie de Wulf
dargetan 2, wenig begründet.

Wir würden den Rahmen dieser Studie ungebührlich überschreiten,
wollten wir all die Gedankengänge und fast unerschöpflichen Beweise,
die Thomas mit dem ihm eigenen Scharfsinn und einer zähesten
Stabilität des gleichen Standpunktes in der Darstellung der ganzen
Frage miteinander verband, bis ins einzelne verfolgen. Hier nur noch
die Bemerkung, daß die Präzision der historischen Angaben auch einen
modernen Historiker frappieren könnte.

Im übrigen kann es sich hier für uns nur darum handeln,
methodisch und inhaltlich allgemeinere leitende Gesichtspunkte
herauszuheben, um den Beweisaufbau des Aquinaten klar zu legen.

Eigentlich verteidigt Thomas in der ganzen Abwandlung des

Problems zwei Thesen, die, gegen verschiedene Gegner aufgestellt und
methodisch verschieden bewiesen, in der Darstellungsweise dennoch

nicht scharf getrennt werden, weil sie sachlich ein und dasselbe

beweisen sollen, nämlich die unio substantialis der geistigen Seele

und des Leibes im Menschen. Wir können die Thesen folgendermaßen
formulieren : 1. Die geistige Seele muß tatsächlich die substanzielle Form
des Leibes sein ; es gibt also tatsächlich eine Wesenseinheit von Seele

und Leib ; 2. die geistige Seele ist die einzige substanzielle Form des

Menschen, d. h. die tatsächlich vorhandene Wesenseinheit zwischen Seele

und Leib ist nur möglich, wenn die Seele die einzige Wesensform des

Kompositums ist. Jedermann sieht auf den ersten Blick ein, daß

die beiden Sätze sachlich notwendig ineinander hineingreifen, weil
sachlich der erste in den Augen des hl. Thomas bereits auch schon

den zweiten enthält und ohne den zweiten nach Thomas unhaltbar
wäre. Und doch sind die Sätze auch verschieden, wie wir gleich sehen

werden.
I. Die geistige Seele ist tatsächlich die substanzielle Form des

Leibes. Auf was bezieht sich diese These Welches sind ihre Gegner
Wie wird sie bewiesen Die Beantwortung dieser drei Fragen offenbart
sofort den Eigencharakter dieser ersten These.

1. Gegenstand derselben ist der tatsächliche Nachweis, daß im

1 Quodlibet I. q. 4. a. 6 ; Quodl. II. q. 1. a. 1 ; Quodl. III. q. 1. a. 1 ; q. 8.

a. 20.
2 Gilles de Lessines, 49 ff.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 9

Menschen Seele und Leib wie forma substantialis und Materie sich
verhalten müssen, also daß es eine unio in essendo geben muß die
Existenz der unio substantialis 1

2. Die Gegner dieser These, wer sind sie Bewußt sicher nicht die
sogenannten Augustiner des 13. Jahrhunderts. Denn im Gegensatz
zu den alten Piatonikern verteidigen sie alle, Franziskaner, Dominikaner,
Weltpriester, trotz der Mehrzahl der Formen, die unio substantialis
von Seele und Leib. Auch Duns Scotus hält unsere erste These für
apodiktisch beweisbar. 2 Und selbst jene wenigen Augustiner, die im
LS- Jahrhundert noch die Dreiheit der Seele annahmen, sie verteidigen
sie nicht mehr im Sinne des Altplatonismus. Sie halten die unio
substantialis dennoch für notwendig und möglich. Wer sind also die
Gegner der ersten These Thomas bezeichnet sie selbst. Zu ihnen
gehören jene, die die Seele nur als motor des Leibes betrachteten, wie
Plato und seine Anhänger 3, Averroes und die Averroisten mit Siger
von Brabant, die, jede geistige Einzelseele leugnend, das höhere
menschliche Erkennen bloß dem zeitweiligen Einwirken eines Sphären-
geistes zuschreiben. 4 Sie alle leugnen bewußt jede Seinseinheit von
Seele und Leib und ersetzen sie mit einer bloß akzidentellen
Tätigkeitseinheit. 5

3. Beweisquelle dieser These ist nur die Erfahrimg. Den Piatonikern
macht Thomas offen den Vorwurf, daß sie im Gegensatze zu Aristoteles
das Problem nicht aus der Sinneserfahrung, sondern a priori zu lösen
versuchen. 6 Er selbst stützt sich da, wo er ex professo den Satz von
der Seele als spezifischer Form des Leibes beweist, nur auf die innere
und äußere Erfahrung, auf die Erfahrungstatsachen : daß die Seele

erstes Prinzip des lebenden Leibes sei, daß Leben, Fühlen und Denken
m ihrer tatsächlichen Abhängigkeit und Einheit nur durch ein
einheitliches gemeinsames Seinsprinzip : Seele und Leib ihre Erklärung
finden und zuletzt von ein und derselben Seele ausgehen müssen,
gemäß jener aristotelischen Definition : « Die Seele ist das erste Prinzip,
wodurch wir leben, empfinden und denken » ; daß jeder an sich selbst
erfahre, daß Denken und daher auch die intellektuelle Seele sein
persönliches, zur Natur gehörendes Eigengut ist ; daß ohne diese

1 I. 76. 1.
2 IV. Ox. D. 43. q. 2

I. 76. 1 I. 76. 3 ; i_ yß_ y jj (g G -y u qg ; p>e Anima, a. 1 u. 11.
4 I. 76,. 1 ; II. C. G. 59. 73.
5 De spirit, créât, a. 2.
6 De spirit, créât, a. 3.



10 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Annahme die Schwächung einer Fähigkeitstätigkeit durch die Intensität
einer andern nicht erklärbar wäre 1

; daß infolgedessen die averroistische
Auffassung von einem einzigen numerisch allen Menschen gemeinsamen

Denkprinzip, wie immer es gefaßt werden mag, absolut unhaltbar ist2 ;

denn auch das erfahren wir in uns, daß sowohl die Tätigkeit des

Intellectus possibilis, wie jene des agens in uns sind: «Utramque
autem harum operationum experimur in nobis ipsis. » 3 — Hier ist also
Thomas eminent Empiriker

II. Die geistige Seele ist die einzige substanzielle Form des

Menschen. Was bedeutet dieser zweite Satz Welches sind seine

Gegner Wie wird er bewiesen Die Beantwortung dieser drei Fragen
wird das Eigentümliche der zweiten These markieren.

r. Bedeutung. Mit ihm schließt Thomas jede Mehrzahl der sub-
stanziellen Formen im menschlichen Kompositum aus. Sein Gedankengang

ist folgender : die intellektuelle Seele, welche die substanzielle
Form des Leibes ist — das wird als bewiesen vorausgesetzt1 •— schafft
im Menschen nur dann eine wirkliche unio substantialis von Seele

und Leib, wenn sie die einzige substanzielle Form des Kompositums
ist, sodaß sie diesem das ganze aktuelle Sein : das Körpersein, das

Lebendigsein, das Sinneswesensein, das Menschsein gibt. Mit andern
Worten : die Vereinigung muß unmittelbar zwischen Seele und Materia
prima als reiner Potenz stattfinden. 5

2. Die Gegner der These. Hier tritt Thomas dem gesamten
13. Jahrhundert entgegen, das eine substanzielle Vereinigung von Seele

und Leib, trotz und mit einer Mehrzahl von Formen in ein und
demselben Subjekte, für möglich hielt. Über die Anhänger dieser

Ansicht haben wir früher eingehender berichtet. Thomas kennt sie

gut. Er wendet sich gegen die Komposition von Materie und Form
in der intellektuellen Seele 6, gegen jede Aktualität der Materia prima 7,

gegen die Seelendreiheit im Menschen, der ganz wenige Scholastiker
auch im 13. Jahrhundert noch huldigten 8

; gegen eine eigene forma

1 I. 76. I ; II. C. G. 57 u. 68. I. 76. 3.
2 I. 76. 2 ; II. C. G. 59 u. 56.

Anima, a. 5.
4 I. 76. 4 ; I. 76. 7 ; II. C. G. 71.
5 I. 76. 4 ; I. 76. 7 ; De spirit, créât, a. 3 ; II. C. G. 71.
6 De spirit, créât, a. 1 ; II. C. G. 50 ; Anima, a. 6 ; S. Th. I. 75. 5.
7 I. 76. 4. In Quodl. III. a. 1 betont er die reine Pontenzialität der Materia

prima so scharf, daß nach ihm auch Gott sie nicht ohne Form schaffen könnte.
8 I. 76. 3 ; Anima, a. 11.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert II
corporeitatis 1, die alle, selbst Albert d. Gr., noch festhielten. Er kennt
jene ultrarealistische Richtung seiner Zeit, die mit Gundisalinus und
Roger Bacon die verschiedenen Abstraktionsgrade, Gattungs- und
Artsbegriffe hypostasierte und er führte diese Meinung, ganz den
Resultaten der modernen Geschichtsforschung entsprechend, auf die
fons vitae des Avicebron zurück. 2 Auch die rationes seminales als der
Materia prima einverleibte Halbfoimen verwirft er. 3 Allen gegenüber
stellt er die berühmte These auf : « impossibile est, quod in homine
sit aliqua alia forma substantialis, quam anima intellectiva. » 4 Wir
sagen kein Wort zuviel, wenn wir behaupten : dieser Satz war eine
Kampfansage an das ganze 13. Jahrhundert.

3. Beweisweise dieser These. Hier ist Thomas nicht mehr Empiriker
wie in der vorigen These, die er aber, wie gesagt, voraussetzt. Hier ist
er eminent Metaphysiken, wie der Gedankengang in a. 3 De spirit,
creaturis, in Ubereinstimmung übrigens mit den übrigen Hauptquellen

I. 76. 4, De Anima, a. 3, II. C. G. 57, es zeigt. Die Einheit
macht ein jeglich Ding zu dem, was es ist ; einheitlich ist es durch den
Akt ; aktuell ist es durch die Form, sei sie substanziell oder akzidentell ;

ist dem so, dann ist eine Mehrzahl von aktuellen substanziellen Formen
in ein und demselben Subjekte ein Ding der Unmöglichkeit, denn
I. jede der Formen konstituiert als Prinzip der Einheit schon für sich
eine aktuelle Substanz und mehrere Formen mehrere Substanzen,
d. h. eine Vielheit ; ein und dasselbe kann aber nicht zugleich aktuell
einheitlich und vielheitlich sein ; daher das Prinzip, das für die ganze
Naturordnung gilt : «Non enim fit simpliciter unum ex duobus actibus,
sed ex potentia et actu. » — II. Aus dem innern Wesen der forma
substantialis und accidentalis ist die pluralitas formarum unhaltbar.
Denn, deshalb ist die Substanzialform eine solche, weil sie das Sein

schlechterdings, « esse simpliciter » gibt, während die forma accidentalis,

immer zur Substanz hinzutretend, nur ein nebensächliches Sein
hinzufügt. Bei mehreren Substanzialformen in ein und demselben sind
also jene Formen, die zur ersten hinzutreten, überhaupt keine formae
substantiales, sondern nur accidentales, weil sie nicht das Sein schlechterdings

geben —- denn das ist ja durch die Erste schon da -— sondern
nur ein nebensächliches. •— Auch dieses Argument gilt für die ganze

1 I. 76. 4 I. 76. 7 ; ix. C. G. 71 ; De spirit, créât, a. 3.
2 De spirit, créât, a. 3 ; Anima, a. 9.
3 II. Sent. D. 18 q. i a. 2 ; I 115 2
4 I. 76. 4-



12 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Naturordnung. — III. Eine Mehrzahl substanzieller Formen in ein
und demselben Subjekte würde jede Erzeugung verunmöglichen, denn
diese ist als mutatio substantialis ein Übergang von einem substanziellen
Nichtsein zum Sein. Bei mehreren Formen und vor allem bei einer
bereits aktuellen materia prima würde aber das Erzeugte vor der
Erzeugung bereits als Substanz schon existieren, also würde es nicht
werden, also gäbe es überhaupt keine generatio und corruptio. Dieses

Argument gilt ebenfalls für die ganze Naturordnung. — IV. Der
metaphysischen Ordnung folgt die logische der Aussage. Auch die Gegner
müssen zugeben, daß Substanz, Körpersein, Lebendigsein, Sinneswesen-

und Menschsein vom Individuum Petrus wesentlich, d. h. per se

necessario ausgesagt werden. Das ist aber ausgeschlossen, wenn jeder
dieser Seinsgrade in ein und demselben Subjekte von einer andern
aktuellen Form herrührt ; also wäre eine Wesensaussage derselben

unmöglich.1 — Trotz seiner speziellen .Anwendung auf den Menschen

gilt auch dieses Argument für die ganze Naturordnung. Folgerichtig
gibt es im Menschen nur eine forma substantialis, nämlich die intellektuelle

Seele, die als höhere Form direkt mit der Materia prima sich

vereinigend, potenziell alle andern enthält und dem menschlichen
Individuum das ganze aktuelle Sein gibt, d. h. das Menschsein, das

Sinneswesensein, das Lebendigsein und auch das Körpersein als solches 2,

weshalb schon Aristoteles gesagt : die Seele ist die substanzielle Form
eines physisch-organischen Körpers. 3

Kehren wir einen Augenblick noch auf die vier Gründe, die Thomas
für die Einzigkeit der Form angeführt, zurück. Welches ist der tiefste
und ausschlaggebendste Das ist der erste. Darüber kann kein Zweifel
obwalten. Da führt er die These von der pluralitas formarum auf
einen innern metaphysischen Widerspruch zurück. Ein und dasselbe

kann nicht zugleich actu mehrheitlich und einheitlich sein, denn Einheit
und Vielheit schließen sich innerlich formell aus. Daß Thomas selbst

zuletzt alles auf diesen unwiderlegbaren Satz zurückführen wollte,
das bezeugen die Quellen. 4 Ihrem Ursprünge nach läuft die ganze

1 Die drei ersten Gründe finden sich bei Thomas in a. 3, De spirit, creaturis
u. I. 76. 4 ; der vierte auch in De Anima, a. 11 u. in II. C. G. 57 u. anderwärts.

2 « Sic ergo dicimus, quod in hoc homine non est alia forma substantialis,
quam anima rationalis et quod per earn homo non solum est homo sed animal
et vivum et corpus et substantia et ens ». De spir. creat. a. 3.

3 I. 76. 4 ad i ; Anima, a. 10.
4 Der Satz : « ex pluribus actu existentibus non fit unum simpliciter », findet

sich in verschiedenen Formen in allen Werken, in denen Thomas die Frage



und die augustiniseh-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 13

thomistische Lehre auf Aristoteles zurück, denn, wie wir früher sahen,

schon er hat eine Wesenseinheit von mehreren aktuellen Substanzen

als innerlich unmöglich abgelehnt. Nur das potenziell Viele kann aktuell
einheitlich sein. Diesen großen aristotelischen Gedanken hat Thomas,

gegenüber all seinen großen Zeitgenossen, bis in seine letzten
Konsequenzen mit eiserner Logik weiter entwickelt und daher die Einzigkeit
der substantiellen Form proklamiert. Da auf dieser Theorie allein die
Möglichkeit ruht, die Einheit und Vielheit der Weltdinge und daher
ihres Bestandes wissenschaftlich zu erklären und festzuhalten, springt
die enorme Tragweite der Lösung in die Augen. Der Kampf, den
Thomas hier führte, war ein Kampf für die Harmonie der "Vielheit der

Weltdinge in der Einheit, von dem wissenschaftlich die Existenz und
der Bestand, sagen wir das Wohl und Weh, Sein und Nichtsein der
materiellen Welt und speziell des Menschen abhing

Hat Thomas die Einzigkeit der forma substantialis schon von
Anfang seiner wissenschaftlichen Laufbahn an gelehrt, oder hat er
selbst eine Evolution durchlebt Das letztere dürfte, wie schon de Wulf
gesagt hat1, zutreffen. Jedenfalls ist seine Stellung im ersten Buche
der Sentenzen noch eine wankende. 2 Sicher haben wir schon bei
Abfassung des zweiten Sentenzenbuches die Lehre von der einzigen
substanziellen Form in ein und demselben Subjekte3 und später in
den Contra Gentes, der quaestio disputata De Anima und De spiri-
tualibus creaturis und endlich in der Summa theologica, wo er über die
Frage einen eigenen Artikel einsetzt (I. 76. 4), läßt die Stellung
an Klarheit, Präzision und Stetigkeit gar nichts zu wünschen übrig.

Der brausende Sturm.

Der zweite Lehraufenthalt des hl. Thomas an der Universität
Paris (1269-1272) stand im Zeichen des Sturmes. Roger Bacon hatte

speziell behandelt. So : De spirit, creaturis, a. 3 ; De Anima, a. 11, II. C. G. 56 ;

Summ, theol. I. 76. 4 ad 4.
1 Gilles des Lessines, S. 47-48.
2 I. Sent. D. 8 q. 5 a. 2. « Sed prima forma, quae reeipitur in materia, est

corporeitas, a qua nunquam denudatur. » Im folgenden Art. 3 sagt er allerdings
dann : « Anima autem comparatur ad corpus ut ejus forma a qua totum corpus
et quaelibet pars ejus habet esse sicut a forma substantiali. » Aber diese Redeweise

kann man auch bloß auf die Belebung beziehen. Sie findet sich übrigens
auch bei den andern Vertretern der Pluralitas formarum.

3 In II. Sent. D. 12 a. 4 bezeichnet er alle Formen, die zur ersten hinzutreten,
als akzidentelle. In II. Sent, D. 18 q. 1 a. 2 nennt er die Materia prima « pure
Passiva », verwirft die rationes séminales und erklärt : « omnis forma, quae advenit
post aliquod esse substantiale, est forma accidentalis. »



i4 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

soeben seine Hauptwerke, in denen es an bittersten- persönlichen
Invektiven. gegen Thomas und Albert nicht fehlte, an den Papst gesandt
und der Öffentlichkeit übergeben. Auch dauerte der Kampf gegen
die Partei Wilhelms von St. Amour, gegen dessen Angriffe einstens

Albert, Bonaventura und Thomas Schulter an Schulter gekämpft,
im Verborgenen noch fort, und die Führung lag, fast wie
selbstverständlich, in den Händen des Aquinaten. In den gleichen Zeitraum
fällt der gewaltige Geisteskampf des hl. Thomas gegen Siger von Brabant,
den scharfsinnigen Führer des lateinischen Averroismus. Aber das

Bitterste war das für den bewunderten Pariserlehrer nicht. Denn im
Prinzipe standen in dieser Geistesschlacht die sogenannten Augustiner
an seiner Seite, wenn auch nicht ohne jeden mißgünstigen Gedanken,
wie es scheint. Übrigens wurden am 10. Dezember 1270 von Stephan
Tempier, Bischof von Paris, 13 averroistische Sätze, die zum Grundstocke

der Sigerischen Lehre gehörten, verurteilt. 1 Hier hatte also
Thomas in der • Verteidigung der unio substantialis zwischen der
intellektuellen Seele und dem Leibe im Menschen den Sieg

davongetragen. Denn unter den 13 verurteilten Thesen steht der Satz von
dem « Intellectus numerice unus in allen Menschen » an der Spitze.

Unvergleichlich schmerzlicher mußte für Thomas der gleichzeitige
Kampf für die einzige forma substantialis des menschlichen Kompositums

sein. Der Franziskaner John Peckham, der spätere Primas
von England, berichtet uns in drei Briefen über den ersten Zusammenstoß,

den Thomas in Paris um das Jahr 1270 mit seinen Gegnern hatte. 2

Peckham war als Pariserdozent Augenzeuge gewesen. Darnach hatte
Thomas in öffentlicher Disputation vor Bischof Stephan von Paris
und den gesamten Magistri der theologischen Fakultät die Einzigkeit
der forma substantialis, demütig zwar und unterwürfig, aber
unerschrocken verfochten. 3 Schmerzlich mußte dieser Kampf für
Thomas sein, weil er in demselben völlig vereinsamt und verlassen

dastand. Nicht allein Bischof Stephan mit der ganzen theologischen
Fakultät von Paris stand seiner Lehre feindlich gegenüber, sondern
auch seine Ordensbrüder hatten ihn darob scharf angegriffen : « pro hac

opinione (unitas formae) ab episcopo Parisiensi et magistris Theologie
etiam a fratribus propriis argperetur argute.»4 Die Einzigkeit der

1 Chart. Univ. Paris. I. n. 432.
2 Die drei Briefe sind datiert vom 7. Dezember 1284, 1. Januar 1285 und

1. Juni 1285. Sie sind bekanntlich im Chart. Univ. Paris (I. n. 517, 518 u. 523)

publiziert. 3 Das. n. 518. 4 Chart. I. n. 523.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 15

Form war überhaupt eine Lehre, der bis in jene Zeit die ganze Welt,

« totus mundus » fremd war. 1 Aber Schlimmeres noch drohte Thomas,

wie es scheint, schon damals.
Das Thema, welches damals in Paris zur öffentlichen Diskussion

gestellt wurde, war eigentlich nicht direkt die These von der unitas
formae substantialis, sondern der theologische Satz : ob der Leib Christi
nach dem Tode bis zur Auferstehung numerisch derselbe gewesen sei

wie der lebendige. 2 Das hatte Thomas kraft seiner Lehransicht von der

einzigen forma substantialis im Menschen bestritten, weil er von seinem

Standpunkt aus jede eigene forma corporeitatis ablehnen mußte. 3

Kurze Zeit vor der Verurteilung Sigers von Brabant hatte ein Pariser
Dominikaner, wahrscheinlich Gilles des Lessines, 15 Sätze an Albert
den Großen in Köln zur Begutachtung gesandt. Von den 15 Sätzen

waren die ersten 13 die gleichen averroistischen Thesen, die bald nachher

am 10. Dezember 1270 verurteilt wurden. Die beiden letzten von den

15 Sätzen waren präzis die beiden thomistischen Lehransichten : vom
Leibe Christi im Grabe und die Leugnung der Komposition von Materie
und Form in den geschaffenen geistigen Substanzen. » 4 Dieser Vorfall
zeigt, wie man in jener Zeit auch im Dominikanerorden, selbst in
Kreisen, die mehr der neuern Richtung angehörten, — dazu gehörte
Gilles schon damals, seine Zuflucht zu Albert zeigt es —, dem Aquinaten
mit einem gewissen Mißtrauen begegnete und zwar wegen seiner Lehre
von der einzigen Form im Menschen. Die Verbindung der averroistischen
Sätze mit den beiden thomistischen Thesen über die Einzigkeit der
Form legt aber auch den Verdacht nahe, daß man kirchlicherseits schon

damals in Paris ursprünglich auch eine Verurteilung des hl. Thomas
im Schilde führte. Tatsächlich ist es damals allerdings nicht geschehen.
Aber auch der bloße Versuch, Thomas mit Siger zu verurteilen, mußte
für den englischen Lehrer, der im bittern Kampfe gegen den Averroismus
für die Orthodoxie die Führerrolle gespielt, überaus schmerzlich sein.

Bitterkeiten aus der Gelehrtengeschichte
Hier ist es wohl am Platze, die Stellung Alberts des Großen klarer

zu zeichnen. War Albert vor 1270 ein Anhänger der Unitas formae
substantialis Und wenn nicht, war er es, von Thomas beeinflußt,

1 Das. n. 517.
2 Vgl. Chart. An. 3 zu n. 518.
3 Quodlib. II. q. 1 a. 1.
4 Mandonnet hat bekanntlich die 15 Fragen Gilles' mit der Antwort Alberts

publiziert; « Alberti Magni de quindeeim problematibus ». Siger de Brabant,
Urne Partie, Louvain 1908, p. 29-52.



lb Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

wenigstens nachher Oder hat Thomas vielleicht sogar seine Theorie
von Albert übernommen

Im letztern Falle ist es nicht leicht faßbar, wie die These des
hl. Thomas im Jahre 1270 in Paris einen solchen Sturm entfachen konnte
und wie man sie dort wie eine total n&ue ansehen konnte. Doch seien

wir vorsichtig. Sicher ist, daß Albert eine Reihe von Lehren gegen
die sogenannten Augustiner verfocht, die unstreitig auf dem direkten

Wege zur Einzigkeit der Form lagen. So seine Auffassung der Materia
prima als reine Potenz ], die Leugnung der Zusammensetzung von
Materie und Form in der Seele2, die Leugnung jeder Mehrzahl der
Seelen im Menschen. 3 Er war also auf dem besten Wege. Hat er den

großen aristotelischen Gedanken zu Ende gedacht Hat er nicht im
Menschen eine eigene forma corporeitatis oder im Körper mehrere
formae angenommen

Hier liegt die Schwierigkeit. Bis zum Ausbruch des Sturmes

gegen Thomas scheint ihm das Problem gar nicht zum Bewußtsein
gekommen zu sein. 4 So war es auch bei seinen Zeitgenossen. Die
eigene forma corporeitatis galt als etwas Selbstverständliches. Natürlich
sagt auch er von der Seele, daß sie dem Leibe Sein und species gebe :

« dat ei esse et speciem ».
8 Aber gemeint ist da nicht das Körpersein

als solches, sondern das Lebendsein, denn, erklärt er selbst, « vivere
secundum Aristotelem viventibus est esse ». 6 Übrigens hat de Wulf
bewiesen, daß Albert in ein und demselben Körper substanzielle
Elementarformen aktuell weiterbestehen ließ 7, was Thomas so

kategorisch ablehnte. 8

Hat Albert nach dem Jahre 1270 unter dem Einflüsse seines

Schülers die Einzigkeit der Form gelehrt War Alberts Gutachten

1 Summa de Creaturis tr. I. q. 2 a. 2-4 ; I. Sent. D. 35 a. 10.
2 Das. a. 5 ; Summa Theol. p. II. tr. XII. q. 72. m. 2 ; De Anima, 1. III.

tr. I. c. 11 ; de causis et processu Universitatis, 1. II. tr. II. c. 18.
3 Summa de Créât, p. II. tr. I. q. 7 ; q. 78 ; S. Theol. p. II. tr. XII.

q. 70. m. 3.
4 Vgl. Arthur Schneider, Die Psychologie Alberts d. Gr. Beiträge zur

Geschichte der Philosophie des Mittelalters, B. IV. H. 5, S. 25.
5 Summa de Créât, p. II. tr. I. q. 4 a. 2.
6 Das. a. 5.
7

« Elementorum formae dupliciter sunt sc. primae et secundae. Primae
quidem sunt a quibus est esse clementi substantiate et secundae sunt, a quibus
est esse elcmenti et actio. Et quoad primas formas salvantur meo judicio in
composito et quoad secundas formas non remanent acta, sed potentia ».

De Coelo et Mundo 1. III. tr. II. c. 1. De Wulf, Gilles de Lessines, p. 41 u. 45.
8 I. 76. 4 ad 4.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 17

an Gilles des Lessines auf die Frage : ob der tote Leib Christi derselbe

gewesen wie der lebendige, nicht im Sinne des hl. Thomas abgefaßt
Man hat es behauptet. Doch hat selbst Mandonnet den oberflächlichen
Charakter jenes albertinischen Gutachtens betont. 1 Und wenn man
Alberts Antwort mit der Lehre, die Thomas über den gleichen Satz
in Summa theol. III. 50. 5 und Quodl. II q. 1 a. 1 vorgetragen, genauer
vergleicht, so sieht man, daß Albert auch da noch die eigene forma
corporeitatis im Menschen verteidigt. 2 Übrigens, wie treu Albert
auch nach dem Jahre 1270 noch an seiner forma corporeitatis und
damit an einer gewissen Pluralitas formarum festhielt, das bezeugt
seine Summa theologica. Ihre Abfassungszeit wird bekanntlich, da
in derselben das Konzil von Lyon 1274 erwähnt wird 3, in den letzten
Lebensabschnitt Alberts verlegt, sicher nach 1270. Nun finden wir
in dieser Summa Redeweisen, die nur ein Anhänger einer Mehrzahl

von substanziellen Formen im Menschen anwenden konnte. So, wenn
er, von der physischen Ordnung redend, sagt : « Uniuscujusque esse

substantiale est actus formae ultimae », oder : « Forma autem ultima
et constitutiva in homine est anima rationalis. » 4 Aber mehr noch.
Da wo er ex professo von der Vereinigung von Seele und Leib spricht B,

sagt er ausdrücklich, daß der Leib und die Seele im Vereinigten als

zwei verschiedene Formen unterschieden bleiben : « est enim quaedam
unio ad modum communicationis plurium in uno ; et sic unita remanent
distineta secundum formas et proprietates suas ». — Kein Zweifel,
Albert ist immer ein Anhänger der forma corporeitatis gewesen und
geblieben. Thomas stand mit seiner Einzigkeit der Form ganz allein,
wie de Wulf richtig gesagt 6

Der Wegzug des Aquinaten von Paris an die Hochschule in Neapel
(1272) und sein Tod am 7. März 1274 hat den Widerstand seiner Gegner
nicht gebrochen. Sie taten alles, um den großen Toten, um den die
Wissenschaft und die Kirche trauerten, noch zu schlagen. Stephan

4 Siger de Brabant, Ire partie, p. 107.
2 Albert sagt : der Leib Christi ist tot derselbe wie der lebendige « secundum

esse corporis non simpliciter », d. h. die Körperform ist noch da ; Thomas sagt :

« idem numéro secundum materiam sed non secundum formant substantialem,
quae est ahima », d. h. die Seele ist auch die forma corporis.

3 p. II. q. 122. m. i a. 2.
4 S. Iheol. p. II. tr. 13. q. m 3 Hier führt er die 36 Gründe gegen den

Intellectus numerice unus des Averröes an, die er aus seinen frühern Opusculum
« De Unitate intellectus contra Averroem » in die Summa herübergenommen.

5
« Utrum anima rationalis unibilis sit corpori », p. II. tr. 13. q. 76 m. 1.

6 Gilles des Lessines, 45.

Divus Thomas. 2



l8 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Tempier verurteilte am 7. März 1277 unter 219 Sätzen mehrere
thomistische Thesen. 1 Der 7. März — Todestag des hl. Thomas —
als Datum der Verurteilung, hatte vielleicht eine besondere Bedeutung.
Doch war die berühmte These von der Einzigkeit der Form nicht unter
den verurteilten. Das Fehlende sollte bald durch einen andern
nachgeholt werden und zwar durch einen Dominikaner, einen Ordensbruder
des hl. Thomas, der ein glühender Eiferer der alten Richtung geblieben
war. Das war Robert Kilwardby, Erzbischof von Canterbury, der
am 18. März 1277 mit 29 andern Sätzen auch die Einzigkeit der Form
des hl. Thomas verurteilte. 2 Damals reiste der greise Albert von Köln
nach Paris zur Verteidigung seines großen Schülers. Doch bedeutet
seine Intervention nicht eine Stellungnahme für die unitas formae,
denn hierin war er mit Kilwardby sachlich einig. 3 Aber das ganze
Vorgehen gegen seinen ruhmreichen, von ihm hochgeschätzten Schüler
schmerzte ihn bitterlich. Dazu kam, daß Kilwardby — und Stephan
Tempier hatte, wie wir gleich sagen werden, ähnliche Pläne — noch
andere grundlegende Thesen der neuen Richtung verurteilte : so die
reine Potenzialität der Matena, die Einzigkeit der Seele im Menschen. 4

Letztere hatten sogar die meisten Augustiner des 13. Jahrhunderts
mit Albert und Thomas verteidigt. Kilwardbys Verurteilung war somit
außerordentlich reaktionär. Dennoch gab sie dem Bischof von Paris
den Mut, ebenfalls zu einem neuen und kräftigeren Schlag gegen
Thomas auszuholen, nachdem ein Ordensbruder des Seligen seine

Hauptthese getroffen hatte. Rom hat, wie John Peckham andeutet,
diesen Plan vereitelt. 5 In Paris tobte indessen der Kampf « für »

und « gegen » die unitas formae weiter. Die These gewann dort in
Gilles von Rom 6 und Gilles des Lessines 7 zwei ungleich kluge, aber
beide tapfere Verteidiger.

Ein besonders bewegtes Nachspiel erhielt der Kampf in England.
Von dort .wurde Robert Kilwardby als Kardinal nach Rom befördert.

1 Chart. I. n. 473. 2 Das. n. 474.
3 Das geht aus der Verdammungsformel hervor. « Item quod corpus vivum

et mortuum est aquivoce corpus et corpus mortuum secundum quod corpus
mortuum sit corpus secundum quid ». Kilwardby meint also, daß im Tode der
Körper als Körper kraft seiner eigenen Form bleibe, u. das war auch die Ansicht
Alberts an Gilles des Lessines.

4 Chart. I. n. 474. 5 Chart. I. n. 517.
6 Quaestio de gradibus formarum, in Venedig 1505 publiziert.
7 « Tractatus fr. Aegidii des Lessines, De unitate formarum », ed. v. De Wulf,

in « Les Philosophes Belgès » B. I.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 19

Ihm folgte als Primas der Franziskaner John Peckham. Petrus de

Confleto O. P., Erzbischof von Korinth, hatte seinem Ordensbruder

Kilwardby schwere Vorwürfe gemacht wegen der Verurteilung des

Aquinaten. Robert antwortete entschuldigend, daß seine Sentenz nur
den Charakter eines Lehrverbotes gehabt hätte. 1 Der Sturm tobte weiter.
England, einst der Herd des Antithomismus, selbst in der dortigen
Dominikanerprovinz, zählte bald glühende und stürmische Verteidiger
der unitas formae. Nicht ohne Bitterkeit beklagt sich der neue Primas
über einen Dominikaner, der emphatisch erklärt hatte : er wollte die

Einzigkeit der Form jedermann gegenüber, « contra omnes viventes
homines » verfechten. 2 Dieser Umschwung in England war veranlaßt
worden durch das Dominikanergeneralkapitel zu Mailand (1278), das

Weisung erteilt hatte, die Lehre des Aquinaten zu verteidigen. 3 Von

nun an macht sich der Einfluß von dieser Seite her, der offenbar in
Rom Deckung fand, mehr und mehr geltend. Gegen ihn vermochte
auch John Peckham, der 1286 die unitas formae nochmals verurteilte 4,

nicht aufzukommen.
Um keinen thomistischen Lehrpunkt hat der Sturm im 13.

Jahrhundert so getobt, wie um die These von der unitas formae

Die Einzigkeit der Form und die moderne Naturwissenschaft.

Auch in der Folgezeit blieb die Lehre von der einzigen Substanzial-
form in ein und derselben Substanz nicht unangefochten. Mit dem

eintretenden Zerfall der Metaphysik im 14. und 15. Jahrhundert war
der Kampf gegen diese grundlegende These des Thomismus gegeben.
Sie ist eine eminent metaphysische These Das ist es auch, was uns
bewogen, hier noch ihr Verhältnis zur modernen Naturwissenschaft
kurz zu zeichnen.

Vielen ist es rätselhaft und unfaßlich, wie gerade die tliomistische
Lehre von der einzigen. Wesensform im Kompositum, von der doch
wie wir soeben sahen, das Sein und die Selbständigkeit der Naturdinge
abhängt und ohne die es keine irdischen Substanzen gibt, weil es keine
Einheit in der Vielheit der Teile gibt, in der modernen Naturwissenschaft,
die so Großartiges geleistet, am wenigsten Verständnis gefunden hat.

1 P. Ehrte S. J. hat diese Antwort im Archiv fiir Literatur und
Kirchengeschichte V. 614 publiziert.

2 Chart. I. n. 518.
3 Ib. n. 481.
4 Vgl. d'Argentré, Collectio judic. I. 237.



20 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Sie erregte in diesen Kreisen sogar viel mehr Anstoß, als jene
mittelalterlichen Theorien von einer Mehrzahl von Formen in ein und
demselben Subjekte. Man gab dieser letztern ausgesprochen
kollektivistischen Auffassung der Dinge weitaus den Vorzug. Woher das alles

Der Grund liegt in der methodischen Eigenart der modernen
Naturwissenschaft. Methodisch bloß quantitativ eingestellt, wertet sie nur
quantitativ, erzielt sie nur quantitative Resultate und hat sie auf
diesem Gebiete Erstaunliches und Großartiges geleistet. So wollen
auch ihre fruchtbarsten Hypothesen von der Erhaltung der Energie
und der Atome als letzten Elementen des körperlichen Seins, die jetzt
allerdings auf Elektronen, als noch ursprünglichere und weniger
zahlreiche Urstoffe zurückgeführt werden, gewertet werden. Wir kritisieren
nicht, sondern erklären nur. Aber der längst tote und doch noch
lebende Dr. Matthias Schneid hat es vor Jahren richtig gesagt : die
Naturwissenschaft kümmert sich nicht um das Wesen des Körpers
und seine konstitutiven Prinzipien1, mit andern Worten um das

Wassein und Warumsein der sichtbaren Dinge, sondern um das sichtbare
Wie und Woraus, um die Phänomene und die Gesetze ihrer zeitlichen
Aufeinanderfolge und räumlichen Koexistenz. Selbst da, wo sie angeblich
am tiefsten dringt, in der Chemie, erreicht sie das Wesen nicht, sie

verläßt ihre rein quantitativen Bahnen auch da nicht. Die Beurteilung
der chemischen Mischung illustriert das Gesagte ausgezeichnet. Da der

aus den Elementarstoffen durch chemische Mischung entstandene

Körper ein durchaus neuer Körper ist, indem er eine einheitlich von
den Elementen verschiedene Tätigkeit aufweist, haben Aristoteles2
und Thomas 3 geschlossen : die vor der Mischung aktuell vorhandenen
Elementarformen sind im gemischten dritten Körper nicht mehr aktuell,
sondern nur mehr virtuell unter der einen aktuellen forma substantialis
des neuen Körpers vorhanden. Im gleichen Sinne hat neuestens
P. Gredt mit der ihm eigenen Gründlichkeit die Elektronenhypothese

erklärt. Die aktuellen Formen, sagt er, der Elektronen gehen in der
chemischen Mischung unter und bleiben in dem aus ihnen entstandenen
Elemente nur virtuell unter der einen neuen aktuellen Form des

Elementes. 4 Philosophisch ist diese Erklärung der chemischen Mischung

1 Naturphilosophie im Geiste des hl. Thomas (1890), S. 49.
2 De Gen. et Corrupt. 1. I. c. 10.
3 2. C. G. 56 ; De Anima, a. 9 ad 10 ; S. Th. I. 76. 4 ad 4.
1 Die Lehre von Materie und Form und die F.lektronentheorie. Div. Thomas,

B. I, H. 3 (1923), S. 275-8S.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert

kaum anfechtbar. Sie stützt sich, wie Farges treffend gesagtl, auf

den unumstößlichen Erfahrungsgrundsatz : wie die Tätigkeit, so der

Tätige, d. h. die Substanz: « operatio sequitur esse». Entsteht aus
Wasserstoff, und Sauerstoff Wasser, das eine ihm eigene einheitliche,
von den Komponenten verschiedene Tätigkeit hat, so müssen die
aktuellen Formen der beiden Komponenten im dritten untergehen,
sonst wäre Wasser nicht ein neuer Körper mit dem ihm eigenen Wirken.
Diese Erklärung trägt aber auch den Tatsachen Rechnung, daß das

Wasser aus jenen beiden Komponenten entstanden und in die beiden
chemisch wieder aufgelöst werden kann, indem sie virtuell beide im
Kompositum weiter verbleiben läßt.

Allein die Chemie hat kraft ihrer rein quantitativen Methode
mit der obigen philosophischen Erklärung nichts zu tun und will damit
nichts zu tun haben. Sie hat mit « Substanz » im philosophischen Sinne
nichts zu tun und daher nichts mit einer substanziellen Form als Prinzip
der Einheit, weil sie mit der Einheit, die etwas Quidditatives und nicht
etwas Quantitatives ist, überhaupt nichts zu tun hat. Alles das ist
Metaphysik. Daher die Verständnislosigkeit für die grundlegende
Bedeutung unserer These von der Einzigkeit der Form in den
Weltdingen. Was die Chemie in der chemischen Mischung untersucht,
ist nur die Quantität. Und da nun die Gewichtssumme der chemischen

Komponenten gleich ist der Gewichtssumme des Kompositums, kraft
der Erhaltung der Masse, und nach dieser rein quantitativen Seite
die Komponenten im Kompositum tatsächlich sich auswirken, schließt
die Experimentalwissenschaft, daß die Elementarstoffe im Kompositum
aktuell dieselben bleiben. Aber diese Auffassung hat mit der
philosophischen Frage des Problems nichts zu tun, weil sie ausschließlich

quantitativ ist.
Das alles führt uns noch einen Schritt weiter. Die ganze Theorie

von Materie und Form, d. h. der Hylomorphismus, hat mit der modernen
Naturwissenschaft an sich überhaupt nichts zu tun und hängt an sich

ganz und gar nicht von ihr ab. Dieser Gedanke ist zaudernd schon
häufig ausgesprochen worden. Jüngst am internationalen Thomisten-
kongreß in Rom hat ihn mein verehrter Kollege, P. de Munnynck,
als These aufgestellt und begründet. 2 Trotz Einwänden ist sie in keiner

1 Matière et forme en présence des sciences modernes. Paris 1892, p. 1S4.
Dazu Schneid, Naturphilosophie, S. 196 ff.

2 Vgl. Acta primi congressus thomistici internationales. Romae 1925, pag. 121
bis 127, 267-68.



22 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Weise erschüttert worden. Wie wäre das auch möglich Da Materie
und Form das Wesen, die konstitutiven Prinzipien des Körpers
überhaupt betreffen, ist diese Frage eine metaphysische, mit der die
experimentelle Wissenschaft, weil sie nur quantitativ eingestellt ist,
an sich nichts zu tun hat und nichts zu tun haben will. Gewiß, die
wahre Metaphysik muß sich auch auf die Erfahrung stützen. Aber
sie ruht nicht auf der experimentellen, rein quantitativ eingewerteten
Erfahrung. Ein Aufstieg von dieser zu einem quidditativen, d. h.

metaphysischen Resultat wäre ein Schluß, dessen Conclusio unendlich
weiter und inhaltsreicher wäre als die Prämissen. Grundlage der
Metaphysik ist die allgemeine Erfahrung, deren Gültigkeit auch die

Experimentalwissenschaft nicht in Frage stellen darf, weil sie dieselbe

notwendig voraussetzt für das Experiment und seine Resultate.
Das beleuchtet nochmals unsere Frage von der Einzigkeit der

Substanzialform in ein und demselben substanziellen Naturding. Es

zeigt uns, wie Thomas, gestützt auf Aristoteles, gegen das gesamte
13. Jahrhundert die Einzigkeit der Form für alle Naturdinge, auch
die anorganischen, vindizierte. Ob und wann zwischen mehreren
Konstituenten eine unio substantialis vorhanden sei, das muß aus
der Erfahrung bewiesen werden, aus der Tätigkeit : « operatio sequitur
esse ». Ist sie wirklich vorhanden, so kann sie nur das Resultat einer
einzigen substanziellen Form sein. Denn es ist innerlich — also

metaphysisch — unmöglich und daher auch absolut undenkbar, daß ein
und dasselbe zugleich aktuell eines und aktuell zwei, d. h. einheitlich
und vielheitlich sei, — die These ist eminent metaphysisch Dagegen
ist es kein Widerspruch, daß ein und dasselbe virtuell resp. potenziell
vielheitlich und aktuell einheitlich sei. — Die Harmonie von Vielheit
und Einheit der Naturdinge ruht auf der Lehre von Akt und Potenz

(Fortsetzung folgt.)


	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

