
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 3 (1925)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.
Von G. M. MANSER O. P.

II.

Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert.

(Fortset^ung.)

3. Harmonie von Verstand und Wille.

Verstand und Wille sind königliche Mächte im Reiche des menschlichen

Seelenlebens. Jede der beiden besitzt ihre eigene Stellung und

folgerichtig ihre eigentümlichen Rechte und Rechtsgebiete. Wie schwer,

richtig ihre Rollen zu verteilen und sie in Harmonie zu bringen Wer
die eine oder die andere der beiden Fähigkeiten vergewaltigt und die

Marksteine ihres legitimen natürlichen Wirkungsfeldes versetzt, frevelt
schwer und trägt den verhängnisvollsten Wirrwarr in das menschliche

individuelle und soziale Leben hinein. Die Geschichte des modernen
Intellektualismus und Voluntarismus bestätigt das. Beide sind, streng

genommen, Gebietsverletzungen, deren Wesen und Gefahren und

geschichtliche Entwicklung im Mittelalter wir kurz skizzieren müssen,
ehe wir von Thomas sprechen.

Intellektualismus und Voluntarismus.

Die Namen sind neu, die Theorien alt. 1 Die verschiedenen

Auffassungen über die Begriffe von « Intellektualismus » und «

Voluntarismus » und die Zugehörigkeit dazu, ins Auge gefaßt, ist mein Versuch,

1 Nach Eisler hätte Tönnies 1883 zuerst die Benennung « Voluntarismus »

im Gegensatz zu Intellektualismus geprägt und Paulsen ihm allgemeineren
Eingang verschafft.

Divus Thomas. 17



258 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

beide zu charakterisieren, vielleicht ein Wagnis. 1 Aber andere mögen
dann das Lückenhafte ausfüllen.

Schalten wir vorläufig das aus, mit was wir es hier nicht zu tun
haben. Zuweilen spricht man von Intellektualismus und Voluntarismus
ein und desselben Philosophen, je nachdem er die Tätigkeit des

Verstandes oder des Willens ins Auge faßt, aber ohne ihm eine zu
einseitige Bevorzugung der einen der beiden Fähigkeiten zuschreiben

zu wellen. So sprechen Garrigou-Lagrange O. P. und Rousselot S. J.
von einem Intellektualismus des hl. Thomas. Häufiger noch bedeutet
Intellektualismus den Gegensatz zu « Sensualismus », der jede
übersinnliche Erkenntnis in Abrede stellt. In diesem Sinne sind die

Platoniker, Aristoteliker, Araber, Augustiner, Cartesianer, Kantianer,
Hegelianer usw. Intellektualisten. Nicht selten werden jene Philosophen
Intellektualisten und Spiritualisten genannt, die nicht alle natürlichen
Erkenntnisse aus der Sinneserfahrung ableiteten. So Plato, Philo, die

Neuplatoniker, die Araber, die Augustiner im Mittelalter, die Onto-
logisten, die Cartesianer mit ihren angeborenen Ideen, die Kantianer
mit den Formen a priori. Unter diesem Blickpunkt ist weder Aristoteles
noch Thomas Intellektualist, da beide alle und jede Erkenntnis aus der

Sinneserfahrung ableiten. Von all dem ist also hier nicht die Rede.
Wenn wir richtig sehen, betreffen hier Intellektualismus und
Voluntarismus immer die Beziehung des Verstandes zum Willen und umgekehrt ;

mehr noch : eine scharf gegensätzliche Beziehung der beiden zueinander ;
genauer noch : eine einseitige Akzentuierung des einen vor dem andern.

Damit dürften wir auf der richtigen Fährte sein, um beide noch genauer
zu beschreiben.

I. Der Intellektualismus bevorzugt, wertet und betont einseitig,
im Gegensatz zum Wollen, den Verstand und daher das Denken, die

Idee, die Erkenntnis, der er im göttlichen und menschlichen Wirken
und Weltgeschehen den allbeherrschenden Rang einräumt. Er ist so

vielgestaltig als das menschliche Wissen selbst. Identifiziert er Idee
und Sein, und läßt er mit Hegel unabhängig von jedem Willen die

1 Außer Überwegs Grundriß der Geschichte der Philosophie vergleiche
zur Frage : J. M. Baldwin, Dictionary of Philosophy and Psychology, 1902 ;

Eisler, Wörterbuch der philosophischen Begriffe, 1910 ; Eisler, Handwörterbuch
der Philosophie, 1922; Rousselot S. J., L'intellectualisme de S. Thomas, 2me Ed.
(1924) ; Garrigou-Lagrange O. P., L'intellectualisme et la Liberté chez S. Thomas.
Kain 1908 ; Glauberg und Dubislav, Systematisches Wörterbuch der Philosophie,
Leipzig 1923 ; R. Euchen, Geistige Strömungen der Gegenwart. Leipzig 1904 (S. 38

bis 65) ; Dr. Hörler, Der menschliche Wille und das wissenschaftl. Erkennen, I924-



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 259

Realität der Dinge selbst vom Denken hervorbringen, wird er gewöhnlich

metaphysischer Intellektualismus genannt. Verlegt er die Tugend
mit Socrates, Plato und spätem, unabhängig vom Willen, in die bloße

Idee, das bloß Begriffliche, haben wir den ethischen Intellektualismus.
Führt er auch die seelischen Tätigkeiten, selbst die des freien Willens,
auf das Denken und Vorstellen als herrschenden Faktor zurück, so

heißt er psychologischer Intellektualismus. Hegels Ansicht, die
Geschichte der Menschheit wäre, unabhängig von jedem göttlichen und
menschlichen Wollen, nur die Entwicklung der Idee des Absoluten,
hat die intellektualistische Geschichtsauffassung begründet. In dem bis

zu Ende gedachten Intellektualismus ist nur das Denken herrschend,
ist die Idee Alleinherrscherin. Gewisse moderne Intellektualisten leiten
nicht bloß das Wollen vom Denken und Vorstellen ab. Das Denken
absorbiert das Wollen selbst und identifiziert sich dasselbe.

II. Ganz von einem extrem entgegengesetzten Standpunkte geht
der Voluntarismus — Ethelismus — aus. Hier führt der Wille das

Szepter. « Wille » wird hier allerdings nicht etwa bloß im engeren
Sinne genommen, sondern auch für jeden « Drang », « Trieb », und
jedes « Gefühl » und « Streben ». Die verschiedenen Schattierungen des

Voluntarismus sind fast unbeschreibbar. Aber der Wille ist hier dem
Verstand und Erkennen und Vorstellen gegenüber herrschend,
zuvorkommend, verursachend, leitend, bestimmend, wertend. Insofern er leitende
Triebfeder des ganzen psychischen Lebens ist, spricht man von
psychologischem Voluntarismus. Als höchstes entscheidendes Erkenntniskriterium

bildet er den kritischen Voluntarismus. Als Quelle von Recht
und Unrecht den Rechtsvoluntarismus. Schon Fichte erblickte in der

Willenstat die Grundlage alles Seins. Für Schelling war der Wille, auf
Gott bezogen, das Ursein. Schopenhauer, dem Hartmann, Nietzsche

mit ungezählten Anhängern in verschiedenen Ländern mit verschiedenen

Schattierungen folgten, hat mit seiner These : Der Wille ist das « Ding
an sich », den metaphysischen Voluntarismus begründet.

Im Voluntarismus absorbiert schließlich das Wollen, das Denken
und Vorstellen, der Wille den Verstand ; zuweilen identifiziert er sich

denselben geradezu : «penser c'est vouloir» hat Royer-Collard gesagt. 1

Historisch betrachtet, sind sowohl den Intellektualisten als auch

den Voluntaristen zwei ganz verschiedene Tendenzen eigen. Manche

Intellektualisten und Voluntaristen sind bestrebt, Verstand und Wille,

1 Vgl. Eisler, Wörterbuch der philosophischen Begriffe, «Voluntarismus».



2Ô0 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Erkennen und Wollen vollständig voneinander zu trennen. Sie bezwecken

damit, das eine vom andern völlig unabhängig zu machen, um ja den

Primat des einen vor dem andern zu sichern. Dieser Gedanke beherrschte
beispielsweise schon den Voluntarismus des Duns Scotus. Daß eine

solche Auffassung ein harmonisches Zusammenarbeiten von Verstand
und Wille absolut illusorisch macht, erwähnen wir nur. Andere

vermengen beide, indem sie das eine auf das andere reduzieren. Hier ist
der Untergang des einen im andern das Mittel, um den Primat des

einen sicherzustellen. Daß eine derartige Vergewaltigung des einen von
beiden wieder keine Harmonie von Verstand und Wille herstellen kann,
ist ebenfalls selbstverständlich. Real Verschiedenes wird nie durch
eine gewaltsame Unterdrückung des einen, sondern nur durch die

sorgliche Respektierung und Wahrung des Verschiedenen geeinigt und
harmonisiert

Die Gefahr beider.

Beide Thesen — Intellektualismus und Voluntarismus — sind

folgenschwer. Über ihre fatalen Folgen nur wenige Andeutungen
Beide zerreißen den wahren natürlichen Menschen. Und das, weil

sie nur oder nur einseitig einen Teil des Menschen in Betracht ziehen.
Beide bringen es nur zu einem halben Menschen. Und selbst die
vorhandene Hälfte ist, für sich genommen, wieder nur ein Krüppelgebilde,
weil sie für ihre Vollentwicklung der andern Hälfte bedürfte.

Daher das starre, harte, hochmütige, fortschrittsarme Gebaren des

Intellektualismus. Es mangelt ihm jene Lebenswärme, jene nach der

mannigfaltigen Wirklichkeit ausschauende und sich orientierende

Beweglichkeit, jene Tatkraft und seelische Energie, die für Initiative
und Fortschritt notwendig sind und die nur aus einem, zwar vernünftig
geleiteten, aber auch wieder selbständigen Gemüts- und Willensleben
erblühen. Dem extremen Intellektualismus war ein stark monistischer

Zug zu allen Zeiten eigen. Nicht allein Hegel ist hiefür ein Beweis.
Schon Plotins intellektualistisch-dynamische Emanationslehre, welche

Augustin und die Scholastiker so sehr bekämpften, trug dasselbe

Gepräge. Derselbe monistische Zug brachte in die Weltanschauung des

Scotus Erigena, den man bekanntlich häufig mit Hegel in Beziehung
setzte, Verwirrung. Ähnlich in der Schule von Chartres. Später haben
die lateinischen Averroïsten, vom gleichen Geiste beseelt, an der

Kontingenz der geschöpfliehen Dinge wieder kräftig gerüttelt. Auch
die beiden großen Mystiker, Eckehart und Tauler, entgingen dieser



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 261

monistischen Gefahr nur mit großer Schwierigkeit. Dietrich von Friberg
0. P. (f zirka 1310) ist der Gefahr erlegen. Für einen konsequenten
Intellektualisten ist es übrigens ganz logisch, den freien äußern

Schöpfungsakt Gottes durch eine innere seinsnotwendige göttliche
Tätigkeit zu ersetzen. Und ebenso logisch war für ihn zu allen Zeiten
die Leugnung der menschlichen Freiheit. Denn ist alles Wollen vom
Denken prädeterminiert, so kann, wie Garrigou-Lagrange treffend

gesagt, von einer Freiheit überhaupt nicht mehr die Rede sein. 1 Damit
fällt eine Königskrone des Menschen. Zugleich wankt der Boden für
die Begründung des ganzen sittlich-sozialen Lebens.

Im Voluntarismus fällt die zweite Königskrone vom Haupte des

Menschen : die « Rationabilitas ». « Vernünftig » ist das menschliche

Leben doch nur, wenn die Vernunft es ordnet und leitet. An Stelle

jener bleischweren Starre des Intellektualismus, tritt hier die schrankenloseste

Beweglichkeit, Veränderlichkeit, die Willkür, der die wahre

Mannigfaltigkeit des Geschehens doch wieder fehlt, weil ihr jedes
bleibende « Wassein » der Dinge abgeht. Bis zu Ende gedacht, durchzieht

jene Willkür und schrankenlose Veränderlichkeit das ganze Weltbild

des Voluntaristen. Sind die Wesenheiten der Dinge im göttlichen
Wollen als letzten Grund verankert, so sind sie selbst veränderlich,
wie Cartesius es offen gelehrt. 2 Damit wankt aber der Begriff des

« Gilten an sich » und « Schlechten an sich » und jene Unterscheidung
von « an sich guten » und « an sich schlechten » Handlungen. Die Grundlage

der Sittlichkeits- und Rechtsordnung wankt Damit wird weiter,
wie Lequier und Sécrétan es getan 3, die Metaphysik der Moral, und
diese einem seichten Utilitarismus ausgeliefert. Aber tiefer greifend
und viel schwerwiegender ist es noch, daß die Wahrheit selbst, jeder
Unveränderlichkeit bar, täglich sich ändert. Dessen haben sich bekanntlich

die Bergson und Le Roy gerühmt. 4 Wie aber dann das göttliche
und menschliche Wissen retten Kein Wunder, wenn Voluntaristen
sogar Gott die Kenntnis des Zukünftigen abstritten. 6 Da wird der

Wille, und zwar der willkürliche, tatsächlich zum Hervorbringer des

Wissens. Nicht die innere Evidenz der Sache ist Zustimmungsmotiv

1 Intellectualisme et liberté chez S. Thomas, p. 6.
2 Das. Wenn die drei Winkel eines Dreieckes zwei Rechten gleich sind

und wenn es keine Berge ohne Täler gibt, so ist das, wie Cartesius meint, nur
der Fall, weil Gott es so gewollt hat.

3 Garrigou-Lagrange, das.
4 Garrigou-Lagrange, das. p. 8.
5 So Lequier und Sécrétan ; vergl. Garrigou-Lagrange, das. p. 7.



2Ô2 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

zur Wahrheit, sowohl bei den ersten Prinzipien, wie bei den
Konklusionen aus ihnen, sondern der Wille. 1 Damit ist die Wissenschaft

allerdings selbst frei, wie Charles Renouvier gesagt, weil es nichts
Sicheres gibt und sie vom freien Willen abhängt. 2 Aber damit geht
sie selber zugrunde Und die Ironie des Schicksals will es so haben,
daß der Voluntarismus, der die Freiheit und Moral gegenüber dem
Intellektualismus hätte retten sollen, beide zugleich auch wieder
zerstört. Denn, gibt es keine bleibende Wesenheiten und Normen,
so gilt das auch für die Freiheit, Pflicht und Sittlichkeit. Alles wankt
mit dieser voluntaristischen Freiheit, die Freiheit und Sittlichkeit
selbst. Es war daher durchaus logisch, wenn wieder ein Voluntarist,
wie Jean Weber, die « Morallosigkeit », den « Amoralismus » proklamierte
und den bloßen Erfolg, die Tatsache, mit furchtbarer Offenheit zur
einzigen Quelle des Rechtes und der Sittlichkeit machte. 3 —-So versagt
auch der Voluntarismus. R. Eucken hat ihm zuerst viel Lob gespendet. 4

Dann aber die beiden Fragen gestellt : i. Läßt sich vom bloßen Willen
aus ein zusammenhängendes Lebensganzes gewinnen 2. Genügt die

dargebotene Gestaltung den unerläßlichen Ansprüchen Die
Antwort lautet : « Wir müssen beide Fragen verneinen. » 5 Und er hebt
mit Recht hervor, daß es ohne jede Metaphysik 6, ohne Gedankenwelt,

nur eine Spaltung des Lebens 7, einen Utilitarismus, aber keine einheitliche

Kulturarbeit und keine feste Überzeugimg von den letzten Dingen geben

kann. 8 Das ist sehr wahr
Beide versagen also, der Intellektualismus und der Voluntarismus.

Der erstere will die Wissenschaft begründen, begräbt aber die Freiheit
und raubt dem göttlichen menschlichen Handeln die innerste Lebenskraft

und Mannigfaltigkeit. Der letztere begräbt die Wissenschaft
und Freiheit zugleich, und überantwortet das göttliche und menschliche

Schaffen einer blinden Willkür. Beide halbieren unnatürlich den

Menschen und zerstören damit jede einheitliche, gedeihliche soziale

und individuelle Kulturarbeit

Der Voluntarismus im Mittelalter.

Über den Intellektualismus im Mittelalter haben wir einige

Andeutungen gemacht. Vieles und Verschiedenes ist über den Volun-

1 Das. p. 8. 2 Das. 3 Das. p. 9-10.
1 Geistige Strömungen der Gegenwart, p. 35-44.
5 Das. 47. 6 Das. 7 Das. 48. 8 Das. 49.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 263

tarismus der gleichen Periode geschrieben worden. Man hat
übertrieben und unterschätzt.

So wurden Augustin, der auf die erste Periode der Scholastik
leitenden Einfluß ausübte, stark voluntaristische Ansätze zugeschrieben.
Eisler 1 und Eucken 2 beriefen sich hauptsächlich auf eine Stelle in
De Civ. Dei, 1. 14, c. 6 : «Voluntas est quippe in omnibus, imo omnes
nihil aliud, quam voluntates sunt. » Der Beweis ist haltlos. In jenem
c. 6 spricht der große Kirchenlehrer von den Leidenschaften und betont

nur, daß die Liebe die Triebfeder aller Leidenschaften sei. Das hat
später Thomas auch gesagt, und es ist tatsächlich so. Vom Verhältnisse
des Verstandes und Willens ist da gar keine Rede. Dagegen haben die

sogenannten Augustiner des Mittelalters stets dem Bonum vor dem

Verum, dem Willen vor dem Verstände den Vorzug gegeben. Sie haben,
diesen Gedanken ausbauend, den Akt des Glaubens und der ewigen

Glückseligkeit mehr in den Willen als in den Verstand verlegt, wie

Hugo von St. Victor3, Alexander Haies 4, Bonaventura.ä Sie gaben

infolgedessen der Theologie mehr, oder ausschließlich den Charakter
einer praktischen Wissenschaft 6, im Gegensatz zum Thomismus, der
ihre eminent spekulative Natur neben der praktischen betonte. 7 Weiter
ausgebaut hat man diesen alt-platonischen Voluntarismus bis in die
zweite Hälfte des 13. Jahrhunderts nicht. Man war sich seiner Tragweite
in jener Zeit auch gar nicht bewußt. Man unterschätzt diese Theorie

aber, wenn man ihr heutzutage nur psychologische Bedeutung zuschreibt.

Sie besaß einen stark metaphysischen Einschlag. Ist das Bonum und

infolgedessen der Wille seinem Wesen nach höher und grundlegender,
als das Verum und der Verstand, so müßte diese Theorie, auf Gott das

summum bonum angewandt, den göttlichen Willen zum letzten, tiefsten

Prinzip der kreatürlichen Wesenheiten und von Gut und Bös machen.

Aber daran dachte man damals kaum. Nur der stürmische Ahaelard,
sonst sehr intellektualistisch eingestellt, vertritt in seiner Ethik einen
scharf akzentuierten Voluntarismus. Wie später Roger Bacon, ordnet er

1 Wörterbuch der philosophischen Begriffe, « Voluntarismus ».
2 Geistige Strömungen, S. 41.
3 « In affectu enim substantia fidei invenitur quia affectus ipse fides

est. » De Sacr. ehr. fidei, p. x, c. 3 ; P. L. 176. 331.
4 Sum. univ. Theol. p. in, q. 78, membr. vi ; q. 79.
6 III. Sent. D. 23 a. 1 q. 2 : « quoniam ipsum velle credere est essentiale fidei ».
6 Bonaventura hält die Theologie für « principaliter practica » (I. Sent,

pröem. q. III. schließt aber das « speculativa » nicht aus.
7 Thomas S. Theol. I q. 1 a. 4 : « magis tarnen est speculativa, quam practica ».



264 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

der Ethik alle Wissenschaft unter. 1 Gut und Bös hangen ihm nur
vom göttlichen Willen ab. 2 Für ihn gibt es keine an sich guten und
an sich bösen Handlungen. 3 Sogar das Schümmste : Mord, Diebstahl
und fornicatio könnte, von Gott befohlen, sittlich gut werden. 4

Die Warnung, den mittelalterlichen und modernen Voluntarismus
nicht miteinander zu verwechseln, ist begründet. Und doch hat der

letztere, wie er von Cartesius an weitergebildet wurde, im Mittelalter
namhafte Vorläufer. Auch da gilt : Die moderne Philosophie ruht
auf den Schultern des Mittelalters Diese Pfadfinder gehören schon

in die zweite Hälfte des 13. und dann vor allem in das 14. Jahrhundert
zurück. Heinrich von Gent (1217-1293) fügte den frühern augustinisch-
platonischen Thesen über den Vorrang des Willens neue hinzu. Schon

vor Duns Scotus spricht er dem Willen jede Passivität ab. Die Erkenntnis
ist für das menschliche Handeln nur eine conditio, nicht eine Mitursache
des Willens. Während der Verstand schlechterdings eine passive

Fähigkeit ist : « simpliciter passiva », ist der Wille nur aktiv. 5 Daher
ist er dem Verstände überlegen, sowohl dem Habitus als auch dem
Akte und Objekte nach. 6 Wie Roger Bacon (f 1292) alle spekulativen
Wissenschaften der Moralphilosophie als praktischer Disziplin
untergeordnet hat7, haben wir oben erwähnt. Merkwürdigerweise hat schon

er, Jahrhunderte vor Kant, den Willen einjach mit der praktischen
Vernunft identifiziert : « Sed cum voluntas seu intellectus practicus
sit nobilior, quam speculativus ....»!! 8

Duns Scotus (f 1308) geht noch weiter. Auch er proklamiert den

Primat des Willens gegenüber dem Verstände und zwar im Sinne des

Heinrich von Gent : dem Objekte, Habitus und Akte nach. 9 Auch er

1 Dialogus inter philosophum christ, et Judeum. (P. L. 178. 1637 B.) Daselbst
verlegt er den Akt der ewigen Glückseligkeit in die fruitio voluntatis.

2
« Non enim aliter bonum a malo discernere possumus, nisi quod ejus est

consentaneum voluntati », Exp. in ep. Pauli ad Rom. 1. II, c. 5 (P. L. 178. 869 B.).
3 Ethica seu scito teipsum, c. 7 (P. L. 178. 650).
1 Expos, in ep. Pauli ad Rom. ib. Daselbst die Ansicht, Gott kann jedermann

ohne Rücksicht auf Verdienst verdammen.
5 « Intellectus est potentia simpliciter passiva, voluntas autem est potentia

simpliciter activa. » Quodlibet XII q. 26. « Semper agens et movens nobilius est
patiente. Voluntas autem est universalis et primus motor in toto regno animae
et superior et primum movens omnia alia ad finem suum. » Quodl. I q. 14.

6 Ib. In Quodl. XIII q. 2 setzt er den Wesensakt der Glückseligkeit in den
Willen.

7 Op. Maj. p. ne. 17 (Ed. Bridg. I. 62) ; p. vu. (Bridg. II, 223.)
8 Op. Maj. p. in. (Bridg. I. 71.)
9 IV. Oxon. D. 49 q. 4 ex latere.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 2Ö5

verlegt das Wesen der ewigen Glückseligkeit in den Willen. 1 Aber
weit mehr. Der Wille ist ihm absolut sich selbst bestimmend — auto-
determinans ; er ist seinem innersten Wesen nach frei : « potentia libera

per essentiam. » - Diese absolute Autonomie vindiziert Scotus sowohl
dem göttlichen als auch dem menschlichen Willen. Und beiden
vindiziert er sie in doppelter Hinsicht, dem Objekte gegenüber und der
Erkenntnis.

a) Jedem Objekte gegenüber ist der menschliche Wille frei. Kein
Gut, weder das Bonum in communi au/ Erden noch Gott als Gegenstand
der ewigen Seligkeit jenseits, bewegt den Willen notwendig. Jeder
Willensakt im Himmel und auf Erden ist absolut frei3 : voluntas

respectu cujuslibet actus est libera et a nullo objecto necessitatur ».4

Damit proklamiert Duns Scotus die absolute Aktivität auch des menschlichen

Willens
b) Logisch hat Scotus dieses Prinzip auch dem Verstände gegenüber

und seiner Erkenntnis festgehalten. Gewiß, der Verstand präsentiert
dem Willen die verschienenen Güter, und insofern nennt Scotus das

praktische Urteil des Verstandes eine « conditio der freien Handlung
oder eine causa per accidens » oder sogar eine entferntere « causa
partialis per se » der Handlung. Aber, da der Verstand die verschiedenen
Güter als indifferente, ohne jeden Druck zugunsten eines der Güter
vorstellt, hat er keinen kausalen Einfluß auf den Willen selbst. Dieser

ist allein wählend, sich determinierend zu einem der Güter und daher
die einzige nächste Ursache der freien Handlung.5 Ganz nach den

gleichen Prinzipien konstruiert Scotus das göttliche, schöpferische
freie Wirken.6 Selbst die Dingwesenheiten, die Scotus infolge seines

Formalismus als eine Zusammensetzung von einfachem göttlichen
Ideen aufzufassen scheint, hangen in ihrer unio nur vom göttlichen
Willen ab, so daß der göttliche Geist sie nur aus dem Schaffen des

Willens erkennt.7 Auf die Moral hat dieser Voluntarismus bei Scotus

1 IV. Oxon. D. 49 q. 4. 2 I. Oxon. D. 1 q. 4.
3 I. Oxon. D. 1 q. 4 ; dazu vergl. aus den Collaiiones subtilissimae die collatio

14. 15. 16. 17. 18.
4 IV. Oxon. D. 49 q. 10. Unseres Erachtens hat schon Scotus, wie später

Spinoza, das « liberum » vom « voluntarium » nicht zu unterscheiden vermocht.
5 Collationes subtilissimae, collatio III ; II. Oxon. D. 25 q. unica.
6 I. Oxon. D. 39, q. unica.
7 Sicher hängt bei Scotus das metaphysisch Mögliche vom göttlichen

Verstände ab wie bei Thomas (III. Oxon. D. 35) ; hier hat der Wille noch nichts zu
tun (III. Oxon. D. 1 q. 3). Dagegen scheint er die Dingwesenheiten erst als eine

compositio von possibilia, die vom Willen allein abhängt, aufgefaßt zu haben.



266 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

einen eminenten Einfluß ausgeübt. So sind die sieben letzten Gebote

des Dekaloges dispensierbar, weil nur vom göttlichen Willen abhängig.
Die zwei ersten sind absolut undispensierbar, weil sie vom göttlichen
Verstände abhangen. Aber auch sie sind es nur ihrem negativen Gehalte

nach. Vom dritten Gebote ist es zweifelhaft, ob es zur erstem oder

letztern Klasse gehöre. 1 Überhaupt hängt das Gesetz seinem positiven
Gehalte nach nur vom göttlichen Willen und nicht vom Verstände ab. 2

Ein Zeitgenosse des Scotus, der Averroistenführer /. Jandunus,
bemerkt zur berühmten « duplex Veritas » charakteristisch : was
philosophisch wahr ist und theologisch falsch, das lasse sich vor Gott sehr

wohl vereinen, denn ihm wäre alles möglich.3 Über den Voluntarismus
des W. Okkam (t 1349) haben wir anderswo eingehender gehandelt. 4

Die Abhängigkeit des Voluntarismus von der Leugnung der Metaphysik
zeigt sich bei niemandem so evident, wie bei ihm. Nachdem er mit
seinem Singularismus das Kausalprinzip 5 und die ganze Metaphysik
ins Wanken gebracht, huldigt er einem Voluntarismus, der, wie Ritter
gesagt, an Frevel grenzt. 6 Alles hängt nur vom göttlichen Willen als

letzte Ursache ab, die Wesenheiten der Dinge und daher das Mögliche
oder Unmögliche. 1 Daher keine unveränderlichen Gesetze8, keine an
sich gute und schlechte Handlungen. Diebstahl und Ehebruch, sogar
der Haß Gottes sind nicht an sich bös. Gott kann sie befehlen und
dann sind sie verdienstlich. 9 Gott kann den schuldlosen Menschen

hassen und jenen nicht hassen, der sündhaft ist10, und beide belohnen
oder verdammen wie er will. 11

Die gleiche Skepsis und den gleichen Voluntarismus bekennt der

1346 verurteilte Pariserdozent Nicolaus von Autricuria 12 und später
der berühmte Okkamist und Kardinal Peter d'Ailly (1350-1420) 13,

Er sagt : « Intellectus divinus aut offert simplicia, quorum unio est contingens
in re, aut si offert complexionem, offert earn sicut neutram et voluntas eligens
unam partem sc. conjunctionem istorum pro aliquo nunc in re, facit illud
determinate esse verum hoc autem existente determinate vero, essentia est ratio
intellsctui divino intelligenti istud verum ». III. Oxon. D. 28. 49.

1 III. Oxon. D. 37.
2 I. Ox. D. 44 q. unica ; I. D. 38 ; IV. D. 46 q. 1.
3 De anima fol. 66 c. 1. Vgl. De Wulf, Hist. méd. 542.
4 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. Jahrbuch für

Philosophie und spekulative Theologie, B. XXVII.
5 Centiloquium Theol. Concl. I. 6 Geschichte d. Philos. B. 8, p. 602.
7 I. Sent. D. 43 q. 2. 8 III. Sent. q. 13. 9 II. Sent. q. 190.

10 IV. Sent. q. 14.
11 III. Sent. q. 5.

12 Denifle, Chart. II. n. 1124.
13 Vgl. Petrus d'Aliaco, auctore Ludovico Salembier. Insulis 1886. Ferner :

Peter von d'Ailly von Dr. P. Tschakert. Gotha 1877 ; Manser, Drei Zweifler am



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 267

den Luther hoch eingeschätzt haben soll. Gerade letzterer, mit seinem

gewaltigen kirchlichen Ansehen vor und im Konzil von Konstanz,
ist ein Beweis für den Rieseneinfluß des Okkamismus auf alle, selbst

höchsten kirchlichen Kreise in jenen Zeiten. Mit der Betonung seines

Einflusses auf den modernen Empirismus stehen wir bereits auf dem

Boden der neuen Zeit.

Der moderne Voluntarismus hat also wichtige und zahlreiche

Vorläufer im Mittelalter gehabt. Aber schon damals war er auch eine

Gefahr für die Wissenschaft

Thomas von Aquin.

Thomas ist weder ein Intellektualist noch ein Voluntarist im

besprochenen Sinne. Er gibt Verstand und Wille, jedem das Seine.

Jedem der beiden kommt, je nach verschiedenen Gesichtspunkten,
ein Primat zu, dem Verstände schlechterdings, « simpliciter », dem

Willen in einer besonderen Hinsicht, « secundum quid ». Doch Vorsicht
Greifen wir der Lösung des sehr komplizierten Problems nicht
überstürzend vor. Fassen wir seine Stellung ins Auge, im Gegensatze zu
den beiden modernen Gegnern. So gefaßt, können wir seine Position
mit drei Sätzen charakterisieren : Thomas unterscheidet scharf zwischen
Verstand und Wille ; er trennt die beiden aber nicht; er befürwortet
vielmehr ein harmonisches, gegenseitig einander untergeordnetes
Zusammenarbeiten.

a) Die Unterscheidung.

Im Grunde liegt die Unterscheidung von Verstand und Wille
in der Lehre des Aquinaten vom Unterschiede der Seele und der
Potenzen überhaupt, die, wie oben gezeigt, in der scharfen distinctio
von Akt und Potenz wurzelt. Das allgemeine Prinzip : Die Potenzen
unterscheiden sich voneinander durch ihr verschiedenes Objekt und
daher ihre verschiedene Tätigkeit L, wird von Thomas scharf und

logisch auf Verstand und Wille angewandt. Gegenstand — Objekt —
des Verstandes ist das Verum — das Wahre — oder das Sein in seiner

Erkennbarkeit — ens cognoscibile. Gegenstand des Willens ist das

Gute oder das Sein als erstrebenswertes — ens appetibile. 2 Die reale

Identität des Wahren und Guten ist kein Hindernis für die Unter-

Kausalprinzip, 1. c. Derselbe : Die Geisteskrise des 14. Jahrhunderts. Rektoratsrede

1915.
1 I. 77. 3.

2 I. 16. 3 ; I. 82. 3 ; Verit. 22. 11.



268 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Scheidung von Verstand und Wille. Denn die spezifisch verschiedenen

Gesichtspunkte, unter die ein und dasselbe Objekt fällt, differenzieren
die Potenzen. 1

Ganz dem entsprechend sind die Tätigkeiten — actus — der beiden

Fähigkeiten formell verschieden. Aktuell etwas erkennen, heißt die
Form des extramentalen Objektes im Verstände selbst besitzen : « species
rei intellectae in ipso consistit intellectu. » Das Ding ist nur intentio-
naliter im Geiste, nicht seiner Form nach, die es in der physischen
Ordnung in sich selbst besitzt. Ihrer Seinsweise nach ist daher die
Erkenntnisform nicht identisch mit der Dingform. Und das deshalb,
weil die Seele die Dingform nach ihrer geistigen Weise aufnimmt :

« intellectus autem comparatur ad res, secundum quod sunt per modum

spiritualem in anima. » Das ist auch der Grund, warum Wahrheit und
Irrtum formell nur im Verstände sind. Mit einem Worte : Der
Erkenntnisakt ist eminent immanent Ein Streben nach außen zum
Dinge hin, so wie es seiner physischen Natur, d. h. Existenzweise nach
in sich ist, kommt dem Erkennen als solchem gar nicht zu. Es ist ein
Aufnehmen von außen, aber nicht ein Hinausstreben. 2 — Gerade
das Gegenteil ist beim Wollen der Fall3 : « actus voluntatis est quaedam
inclinatio in aliquid, non autem actus intellectus. » 4. Dem Willen
ist es eigen, zu streben, « appetere », und zwar nach außen : « rem extra
se existentem », zu den Dingen, wie sie in sich selbst existieren : « incli-
natur ad ipsam rem prouti in se est. » 5 Daher sind das Bonum und
Malum in den Dingen selbst. 6 Im Gegensatze zur Immanenz des

Erkennens, bedeutet Wollen eine Veräußerlichung.
Thomas unterscheidet somit genau und scharf zwischen Verstand

und Wille, Erkennen und Wollen. Der Wille erkennt nicht, ist an sich

blind. 7 Der Verstand strebt nicht: «rationis quidem actus in sola

cognitione consistit ». 8 Eine Reduktion des Erkennens auf den Willen
oder des Wollens auf den Verstand ist bei Thomas absolut ausgeschlossen.
Denn Erkennen und Wollen besagen formell sogar einen Gegensatz :

Verinnerlichung — Veräußerlichung Wie er auch diese Unterscheidung
auf Akt und Potenz zurückgeführt, soll später gesagt werden.

1 Ii. Verit. 22. IO ad I.
2 Vgl. I. 82. 3 ; I-II. 9. 1 ; Verit. 22. 11 u. 12.
3 Dieselben Quellen und I. 78. 1 ad 3.
4 Verit. 22. 12.
5 I. 82. 3 ; Verit. 22. 12 ; I. 78. 1 ad 3. 6 I. 82. 3.
7 I-II. 27. 2 ; I. 80. 2 ; I. 82. 4 ad 3 ; III. C. G. 26. 8 Verit. 24. 6.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 269

b) Nicht Trennung.

Unterscheidung und Trennung sind nicht dasselbe. Die letztere
schließt allerdings die erstere ein. Aber die Unterscheidung bedeutet
nicht notwendig eine Trennung des Unterschiedenen. Und da Verstand
und Wille zwei zwar verschiedene Fähigkeiten sind, die aber ein und
derselben Seele angehören, wäre eine Trennung der beiden ein wirklicher
Widersinn. Überhaupt wird man das Verhältnis von Verstand und

Wille, Erkennen und Wollen nicht richtig fassen, es sei denn, daß

man sie unterscheidet und die Unterschiedenen in der Einheit ein
und derselben Seele ins Auge faßt

Das tat Thomas. Verstand und Wille, Erkennen und Wollen sind
wesentlich verschieden. Aber die wahrhaft menschliche Tätigkeit ist
nur die Frucht beider, indem jede der beiden Fähigkeiten in der ihrem
Wesen entsprechenden Kausalordnung zur menschlichen Tätigkeit
mitwirkt. Sie sind sich gegenseitig Mitursachen : « sunt causae ad invicem»
Wir sprechen hier noch nicht genauer über das kausale
Wechselverhältnis der beiden in ihrer Unter- und Überordnung beim Zusammenwirken.

Aber wie scharf Thomas die Tatsache dieses Zusammenarbeitens
betont, das sei in einigen Hauptzügen hervorgehoben.

Überall, in Gott und den Menschen beweist Thomas die Existenz
des Willens aus dem Dasein des Verstandes und Erkennens. 1 Im
Menschen sind deshalb zwei verschiedene Strebevermögen, weil er eine

doppelte Erkenntnisart besitzt.2 Der Verstand, — wie übrigens alle
andern Potenzen der Seele — ist nur tätig, insofern der Wille ihn aus
der Potenz in den Akt überführt — mptus quoad exercitium. 3 Anderseits
will der Wille nichts Bestimmtes, es sei denn vorher erkannt. 4 Denn

gar nichts ist erstrebenswert für den Willen, außer insofern es als solches

erkannt wurde : « appetibile non movet appetitum, nisi inquantum est

apprehensum. » 5 Wir können überhaupt nichts wollen, ehe wir es erkannt
haben : « nam velle non possumus, quod non intelligimus ». 6 So muß
der Verstand gleichsam wie ein Fackelträger dem Willen vorausleuchten
inbezug auf das, was er wollen soll und kann — motus specificationis. 7

Selbst die eigentlichen Willenstugenden — virtutes morales — sind es

nur, insofern sie auf die recta ratio eingestellt sind. 8 Zur Tugend

1 I. 19. 1 ; I. 80. i ; I. C. G. 72. 2 I. 80. 2.
3 I-II. 9. 1 ; I. 82. 4; Verit. 22. 12. III. C. G. 26.
1 « Omnem enim voluntatis motum necesse est, quod praecedat apprehensio. »

I. 82. 4 ad 3.
5 I- 80. 2 ad 1. 6 III. C. G. 26.

7 I-II. 9. 1 ; I. 82. 4. Verit. 22. 12. 8 I-II. 58. 4.



270 Die thoinistische Lehre von Akt und Potenz

genügt überhaupt weder 'das richtige Wissen allein, wie Sokrates

behauptete ', noch der Wille allein, sondern die richtige Disposition
des Verstandes und Willens. 2 Weil der Verstand das ens universale

zu seinem eigentümlichen Gegenstand hat, ist das erkannte bonum
universale Formalobjekt des Willens. 3 Wie eng Thomas Verstand
und Wille miteinander verband, zeigt vor allem seine Auffassung von
der Freiheit und ihrer Ausübung. Nach Duns Scotus ist der Mensch

vernünftig, weil er frei ist. Nach Thomas ist er frei, weil er vernünftig
ist. 4 Zwar liegt die Wahlfreiheit formell im Willen 5, der vermöge
seiner geistigen unendlichen Spannkraft nur das Gute an sich

notwendig will, alle andern Güter aber frei wählen kann. 6 Aber die Wurzel
der Freiheit liegt im Verstände : « Totius libertatis radix est in ratione
constituta. »7 Und das, weil nur der Verstand dem Willen die
verschiedenen Objekte präsentiert. Wieder im Gegensatze zu Duns Scotus

ist die jreie Handlung nach Thomas, wie noch eingehender gezeigt werden

soll, nur die Frucht von Verstand und Wille. Daher sein berühmter
Satz : « Liberum arbitrium dicitur esse facultas voluntatis et rationis. » 8

Kurz und gut : nach dem Aquinaten gibt es gar keine wahrhaft menschliche

Tätigkeit, die kausal nicht von Verstand und Wille, Erkennen und Wollen

ausgeht. Wer die Quellen, aus denen wir hier geschöpft, näher untersucht,

wird auch leicht erkennen, daß er dieses verschiedenartige
Zusammenwirken beider stets auf die Lehre von Akt und Potenz

zurückführt.
c) Harmonie.

Wie hat nun Thomas Verstand und Wille, Erkennen imd Wollen,
bei Wahrung ihres Unterschiedes,' in ihrem gegenseitigen Zusammenwirken

harmonisch geeinigt Hier liegt die Schwierigkeit Zwar
schützt der reale Unterschied beider vor einer Vergewaltigung des

einen durch das andere. Das ist wahr und wichtig, ja grundlegend.
Aber gerade diese Unterscheidung scheint das harmonische Zusammensein

und Zusammenarbeiten zu erschweren und zu gefährden. Jedenfalls

gibt es Harmonie unter real Verschiedenem nur durch Unter- und

1 MI. 58. 2.
2 « Ad hoc, quod homo bene agat, requiritur, quod non solum ratio sit bene

disposita per habitum virtutis intellectualis, sed etiam quod vis appetitiva sit bene
disposita per habitum virtutis moralis. » Ibid. 3 I. 59. 1.

4
<1 Pro tanto necesse est, quod homo sit liberi arbitrii ex hoc ipso, quod

rationalis est. » I. 83. 1. 5 I. 83. 3. u 4. 6 I-II. 10. 2.
7 Verit. 24. 2 ; I-II. 17. 1 ad 2.
8 I. 83. 2 ad 2 ; Verit. 24. 6 ad 1. Ib. 24. 1.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 27I

Überordnung Das gibt aber dem einen über das andere einen Primat.
Dieser scheint dann das andere zu gefährden inbezug auf seine Würde
und Selbständigkeit. Eine organische Harmonie ist da nur möglich,
wenn Verstand und Wille je nach ihrer eigenen Natur und Eigentümlichkeit

auf ihrem Gebiete auch ihren eigenen Primat besitzen. Dann hat
jedes das Seine. Dann herrschen Verstand und Wille auf ihrem eigenen

Gebiete und gehorchen auf dem des andern.
So hat Thomas das Problem gelöst. Er gibt dem Verstand einen

Primat. Und der rettet die Wissenschaft. Er gibt dem Willen einen

Primat. Und der rettet die Freiheit. Aber es liegt keine Willkür in
dieser Rollenverteilung, denn Verstand und Wille erhalten den ihrem
inneren Wesen entsprechenden Vorrang. Die thomistische Lösung der

Frage ist eine eminent metaphysische.

a) Der Primat des Verstandes.

Der tief metaphysische Charakter dieser Problemlösung springt
aus dem Folgenden sofort in die Augen. Die Frage über den Vorrang
des Verstandes und Willens stellen, ist für Thomas identisch mit der
andern Frage : wer ist dem Wesen nach vornehmer, der Verstand oder
der Wille Und da nun jede Potenz das, was sie ist, von ihrem Objekte
und ihrer Tätigkeit hat 1, so hängt der Wesensvorrang vom Objekte
in der Tätigkeit ab. 2

a) Dem Objekte nach ist aber der Verstand unbedingt vornehmer
als der Wille. Denn Gegenstand des Verstandes ist das Wahre —
Verum -— Gegenstand des Willens das erkannte Gute — Bonum
apprehensum. Nun aber ist das Gute nur gut, insofern es wahr ist.
Also liegt der Grund des Gutseins im Wahren. Also setzt das Willensobjekt

entitativ das Verstandesobjekt voraus und ist das, was es ist,
durch das Wahre. Folglich ist das Wahre, das Gegenstand des

Verstandes ist, grundlegender, « simplicius » und der Seinsordnung nach
vollkommener : « prius simpliciter et secundum naturae ordinem

perfectius ». 3 Es verhält sich zum Guten wie das Aktuelle zum
Potenziellen. Der Seinsordnung folgt die Tätigkeitsordnung. Das

bonum ist nur Objekt des Willens, insofern es erkannt ist — bonum

apprehensum. Erkannt und dem Willen vorgestellt wird es aber vom

1 I. 77- 3-
2 Vgl. über das Folgende: I. 80. 2 ; I. 82. 3 ; Verit. 22. 11 u. 12.
3 I. 82. 3 ad 2.



272 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Verstände. Somit gibt er dem Willen sein Objekt, das als Aktuelles
ihn aus der Potenz in den Akt überführt — Potenz, AktZ1

b) Das ganz gleiche Resultat ergibt sich, wenn wir Verstand und
Wille ihrer Tätigkeit nach gegenüberstellen. Worin besteht das innere
Wesen des Erkennens und des Wollens Davon war oben schon die
Rede. Aber eine besondere Bemerkung ist hier noch am Platze. Wenn
Thomas vom innern Wesen des Erkennens spricht, so redet er nicht
von ihrem Ursprung oder Werden oder ihren Arten, in Gott, oder
Engel, oder Mensch, oder Tier. Nein Da fragt er : was ist das

Erkennen überhaupt, in sich und daher, wie er immer betont, insofern
es aktuell vorhanden ist Das aber ist der aktuelle Selbstbesitz der Form
des Erkannten im Erkennenden, die Immanenz. 2 Dagegen ist das

Wollen seinem Wesen nach ein Hinausstreben zu etwas, was nicht im
Willen ist, zu einer im äußern Dinge selbst vorhandenen Form. Nun
ist es aber offenbar vollkommener, die Form und Würde eines andern

Dinges in sich selbst zu besitzen, als das Ding erst nach außen zu suchen.

Also ist die Erkenntnis ihrem Wesen nach vollkommener, weil aktueller
als das Wollen. 3 —• An sich, « simpliciter » 4 oder wesentlich, « penes
essentialia »5 und daher der innern Naturordnung nach ist das Verum
vor dem Guten, das Erkennen vor dem Wollen, d. h. der Verstand
besitzt den Primat über den Willen, weil : das Gute in der Wahrheit
den Grund seines Gutseins hat und nur Objekt des Willens ist, insofern

es von dem Verstände erkannt ist ; weil Erkennen größere Immanenz
bedeutet als Wollen. Völlig die gleiche Lehre trägt Thomas auch da

vor, wo er den allgemeinen Grundsatz aufstellt : die Strebevermögen
folgen, im Gegensatze zum Naturtrieb — appetitus naturalis —-, immer
den erworbenen Erkenntnisformen. 6

Diesen großartigen Gedanken von dem Primate des Wahren,

1 « Illud quod est prius simpliciter et secundum naturae ordinem, est perfectius :

sie enim actus est prior potentia. Et hoc modo intellectus est prior voluntate
sicut motivum mobili et activum passivo : bonum enim intellectum movet volun-
tatem. » I. 82. 3 ad 2 ; dasselbe I. 80. 2.

2 « Actio intellectus consistit in hoc, quod ratio rei intellectae est in
intelligente. » I. 82. 3; Verit. 22. 11.

3 « Perfectio autem et dignitas intellectus in hoc consistit, quod species rei
intellectae in ipso consistit intellectu, cum secundum hoc intelligat actu, in quo
ejus dignitas tota consideratur. Nobilitas autem voluntatis et actus ejus consistit
ex hoc, quod anima ordinatur ad rem aliquam nobilem secundum esse, quod
res illa habet in seipsa. Perfectius autem est, simpliciter et absolute loquendo,
habere in se nobilitatem alterius rei, quam ad rem nobilem comparari extra se

existentem. » Verit. 22. 11.
1 I. 82. 3. 5 Verit. 22. 11. 6 I. 81. 1.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 273

des Verstandes und Erkennens über das Gute, den Willen und das

Wollen hat Thomas mit eiserner Logik auf Gott, Weltall und Mensch

angewandt. Die processio des Heiligen Geistes durch Liebe aus Vater
und Sohn folgt « ordine naturae » erst der processio des Sohnes aus dem

Vater durch Erkennen. 1 In Gott2 und dem Menschen 3 ist die

Glückseligkeit wesentlich erst ein Akt des Verstandes und nicht des Willens,
weil die Erkenntnis die vornehmste Tätigkeit ist, die den Besitz des

Glückes begründet. Höchstes Ziel des Weltalls ist die Wahrheit. 4 Der
Verstand ist es, der den menschlichen Willen zu dem ihm eigentümlichen
Objekte, zum Gute an sich bewegt und über ihn hier den Primat ausübt.
Denn der Wille will und erstrebt sein Ziel nur, insofern es erkannt

dem Willen vorgestellt wird. Damit ist der Verstand die erste Ursache

aller Zielstrebigkeit des Willens, von der im Grunde alle weitern

Bestrebungen abhangen. 5 Weitere Beweise für die konsequente
Durchführung der gleichen These werden wir sofort noch hinzufügen. Aber
etwas eminent Wichtigeres sei vorher noch betont.

Mit seinem Primat des Wahren und des Verstandes über das Gute
und den Willen hat Thomas ein Prinzip aufgestellt, das von ungeheurer
Tragweite für die Wissenschaft ist. Weil der Wille selbst nicht erkennt,
wohl aber von der Erkenntnis geleitet werden muß, hat er formell auf
dem Gebiete der Wissenschaft nichts zu tun. Dieser Satz mag kühn
erscheinen. Aber nur jenen, welche die Wissenschaft bald mit den

Meinungen, bald mit dem Wissenschaftsbetriebe, bald wieder mit der

praktischen Anwendung derselben verwechseln.
Für die Metaphysik ist der Satz leicht nachweisbar. Ihr ganzer

Aufbau ist nach Thomas antivoluntaristisch. Überall geht das Wissen
dem Wollen voraus. Allem Schaffen des göttlichen Willens geht das

göttliche Wissen als Ursache voraus ®, das in ewiger Weisheit die Dinge
den göttlichen Ideen als Urbilder nachgebildet hat. 7 Nicht der göttliche
Wille oder seine Allmacht, wie Okkam und die spätem Voluntaristen
behaupteten, sind das letzte Prinzip der Dingwesenheiten. Dann wären
sie veränderlich und mit ihnen das gesamte menschliche Wissen. Die
in sich unveränderlichen Dingwesenheiten haben ihren letzten Grund
in den göttlichen Ideen und der göttlichen Natur. 8 Diese sind ebenfalls

der letzte Grund des innerlich Möglichen und Unmöglichen 9, und der

1 I. 27. 3 ; I. 42. 3. 2 i 2g_ 2.
3 I-II. 3. 4 ; III. C. G. 25-63, besonders c. 26. 4 I. C. G. 1.
5 I. 82. 3 ad 1 ; I. 82. 4 ad 1 ; Verit. 22. 12 ; III. C. G. 26. 6 I. 14. 8.
7 I. 44. 3. 8 I. 14. 12 ; I. C. G. 54. 9 Pot. 1. 3.

Divus Thomas. 18



274 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

an sich guten und an sich schlechten Handlungen, die Gott selbst nicht
ändern kann. 1 Das Tätigsein vorausgesetzt, erfaßt der Mensch die
Wahrheit ohne Zutun des Willens. So erkennen die Sinne ihren
eigentümlichen Gegenstand notwendig und sind an sich wahrhaftig. 2 So

erkennt der Verstand in seiner einfachen Auffassung ohne Irrtum die

in sich unveränderlichen Dingwesenheiten, weil sie sein eigentümliches
Objekt sind. Irren kann er in der Verbindung derselben im Urteile. 3

Die innere unleugbare Notwendigkeit der ersten Prinzipien ist
unmittelbar evident. 4 Aus ihnen vermag unser Geist stichhaltige
Schlüsse zu ziehen, kraft der mittelbaren Evidenz. 5 — Überall ist nur
die sachliche Evidenz leitend und führend und nur insoweit sie uns zur
Erkenntnis innerlich notwendiger Kausalverhältnisse der Dinge, die

ihren letzten Grund im göttlichen Wissen und Sein haben, führt, ist
Wissenschaft vorhanden.

Wie gewaltig dieser thomistische Intellektualismus in die Ethik
und Rechtswissenschaften hineingreift, ist bekannt. Jedes Gesetz6,

von dem ewig göttlichen 7 herab bis zu den Naturgesetzen 8, bis zu den

positiv-menschlichen Gesetzen 9, ist seinem innersten Wesen nach eine

Norm des Verstandes, zu der der Wille des Gesetzgebers erst sanktionierend

hinzutritt. Wieder ist das innere Wesen der Tugend in der

göttlichen Weisheit verankert 10 und das gesamte Tugendleben wird
gemessen durch die recta ratio. 11 Die ratio als Gewissen ist die immittelbare

Leiterin jedes sittlichen Handelns. 12 Gewiß, tugendhaft sein heißt

gut leben und ist nicht bloßes Wissen, wie Sokrates falsch behauptete. 13

Aber die Theorie über die Sittlichkeit und Ordnung ist nur Wissenschaft,
die als solche, ohne Einfluß des Willens, aus den höchsten, an sich

evidenten, in dem göttlichen Wissen und Wesen verankerten
Moralprinzipien 14 über die sittliche Güte und Schlechtigkeit der menschlichen

Handlungen allgemeine Schlüsse zieht und zwar kraft der innern
Evidenz. 15 Das ist Moralwissenschaft, in der wieder der Verstand
Leuchtträger ist, weil sie bei Thomas eminent metaphysisch ist. 16

1 I-II. i8. 5 ; 19. 5 ; 73. 2. 2 I. 85. 6 ; Verit. 1. 11. 3 I. 85. 6.
4 Das. u. II-II. 1.4; Verit. 14. 1. 5 Das. 6 I-II. 90. 1 u. 2.
7 I-II. 93- i- 8 I""- 94- i- 9 MI. 95. 2.

10 « Dicere autem, quod ex simplici voluntate dependeat justifia, est dicere
quod divina voluntas non procedat secundum ordinem sapientiae, quod est blas-
phemum. » Verit. 23. 6.; I-II. 64. 1.

11 I-IÏ. 57. 1 u. 5.
12 I-II. 19. 5.

13 I-II. 57. 1 u. 2 ; 58. 2. 14 I-II. 94. 2 ; 58. 5. 15 Ibid.
16 Zwei Dinge sind oft verwechselt worden : Moralgewißheit und moralische

Gewißheit. Die erstere ist eine wissenschaftliche, wie jede Sicherheit auf dem Boden



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 275

So ist es auch mit den andern Wissenschaften, insofern sie nach
Thomas überhaupt Wissenschaften sind. Das gilt auch von der Physik,
wo der englische Lehrer sehr genau unterscheidet zwischen

Kausalgesetzen, d. h. den metaphysischen und den rein physikalischen, die

sich aus der bloßen tatsächlichen Konstellation der vom göttlichen
Willen hervorgebrachten Weltordnung ergeben. 1 Letztere sind bloße

Sukzessionsgesetze, die nicht streng wissenschaftlich, weil nicht innerlich
notwendig, sind. Doch auch hier und selbst bei den bloßen Hypothesen
ist nur die Evidenz des Erkennens wissenschaftlich leitendes Kriterium

Ein ganz kurzes Wort über die sacra Theologia. Auch sie macht,
als Wissenschaft, von dem Gesagten keine Ausnahme. Allerdings sind
ihre Prinzipien, die geoffenbarten Glaubensartikel, nicht in sich evident. 2

Sie werden sogar auf Grund des von der Gnade bewegten Willens

angenommen. 3 Aber die innere Evidenznotwendigkeit wird hier
reichlich ersetzt durch die Wahrhaftigkeit der offenbarenden prima
Veritas 4, die kraft ihres actus purus innerlichst notwendig wahrhaftig
ist. Und wenn die Theologie aus diesen sichersten Prinzipien als

Wissenschaft Schlüsse zieht, so unterliegen dieselben als wissenschaftliche

Konklusionen den gleichen Gesetzen der vom Willen unabhängigen
Vernunftevidenz, wie die philosophischen Disziplinen. 5

Übrigens nur noch eine Frage. Hat Thomas je auf wissenschaftlichem

Gebiete, d. h. in der Erkenntnis allgemein gültiger Normen,
dem Willen eine Motio auf den Verstand quoad specificationem, inbezug
auf das, was erkannt wird, zugestanden Nie, weder in der spekulativen
noch praktischen, natürlichen, noch übernatürlichen Ordnung. 6

Überall ist nur die sachliche Evidenz Motiv der Verstandeszustimmung
zu den Wahrheiten, die allgemeinen, d. h. wissenschaftlichen Charakter
haben. Der Wille vermag wohl auf das Erkennen dieser singulären
Handlung, wie sie hic et nunc sich vollzieht, einen Einfluß auszuüben.

Warum, werden wir noch sehen. Aber nie auf die
Verstandeszustimmung zu abstrakten Erkenntnissen. 7 Sein Einfluß ist da in der
Ordnung des einzelnen konkreten sittlichen Handelns, aber nicht in der

Ordnung der Theorie, der Wissenschaft über das einzelne sittliche
Handeln.

der eigentlichen Wissenschaft ; die letztere ist nie eine wissenschaftliche und tritt
uns auf den verschiedensten Gebieten entgegen. I-II. 96. 1 ad 3.

1 II. Sent. D. 20. q. 2 a. 1 ad 1.
2 I. 1. 7 ; II-II. 1. 4 u. 5. 3 II-II. 2. 9. 4 II-II. 1. 3 ; I. i.' 5.
5 I. 1. 8. 6 I. 82. 4 ; Verit. 22. 12.
7 I. 82. 4 ad 1.



276 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Damit vindiziert sich, bei Thomas, der Verstand den Primat über
den Willen auf der ganzen Linie des wissenschaftlichen Erkennens
Damit hat Thomas den Voluntarismus geschlagen

ß) Der Primat des Willens.

Es gibt bei Thomas tatsächlich auch einen Primat des Willens.
Und merkwürdig Er ist von dem Primate des Verstandes wesentlich
verschieden. Und doch geht er gerade aus ihm hervor Das zeigt am
besten wie natürlich, innerlich organisch Thomas beide miteinander
verbunden hat.

Verschieden ist dieser Primat von jenem des Verstandes, denn
dieser ist wesentlich, weil im Wesen der beiden Potenzen begründet.
Der Primat des Willens dagegen ist relativ, « secundum quid » 1, weil
nach einer besondern Beziehung die dem Willen eigentümliche Tätigkeit
jene des Verstandes überragen kann. Das aber, was dem Wollen als

Wollen zukommt, ist die Bewegung, das Erstreben « appetere », das

Tätigsein «agere», sich und andere zur Bewegung anzutreiben. Der
Wille ist, wie jedes Strebevermögen, eminent Triebkraft.

Daraus ergibt sich gleich ein erster Primat des Willens. Auf Erden
ist unser Erkennen nur eine abstraktive Innenaufnahme fremder

Dingformen. Erstrebt nun der Wille äußere Güter, die, wie z. B. Gott,
in sich selbst eine vornehmere Existenzweise haben als in unserm
Denken, dann überragt die Willenstätigkeit das Erkennen. So steht
die Liebe Gottes auf Erden weit höher als die bloße Erkenntnis Gottes. 2

Ein zweiter Primat ist dem Willen noch viel eigentümlicher.
Nennen wir ihn Tätigkeitsprimat — quoad exercitium. 3 Die
Wechselbeziehungen von Verstand und Wille in ein und derselben Seele sind

wunderbar. Der Verstand erkennt die Seele, den Willen, das Wollen
und sein Objekt und sich selber. Der Wille will den Verstand, das

Erkennen und sein Objekt, das WTahre. Warum das letztere Darum
Sein Objekt oder Ziel, das er notwendig anstrebt, ist das Allgemeingut,
das bonum in communi. Also will er auch das Wohl des ganzen
Menschen. Also auch das Wohl jeder einzelnen Potenz im Menschen,
das ja in jenem Allgemeingut enthalten ist als ein Teilgut — bonum

particulare. Das Wohl und Glück der einzelnen Vermögen liegt aber

in erster Linie darin, daß sie überhaupt tätig seien, d. h. von der bloßen

1 Verit. 22. Ii.
2 I. 82. 3 ; Verit. 22. 11. 3 I-II. 9. 1 ; ib. 17. 6.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 277

Potenzialität in den Akt überführt werden, denn dazu sind sie als
Potenzen hingeordnet. Das ist nun präzis die Aufgabe des Willens,
nicht bloß deshalb, weil er das Wohl aller Potenzen zum Ziele hat,
sondern auch, weil er seiner Natur nach : Triebkraft, Beweger, causa

agens, efficiens, mit einem Worte : Tätigkeitsprinzip ist. 1 Er bewegt
also alle Potenzen zur Tätigkeit und daher auch den Verstand. In
dieser Hinsicht steht er höher als der Verstand, weil er zu ihm steht
wie movens zum mobile — Akt und Potenz. Er besitzt den Primat. 2

Die Tragweite dieses Willensprimates und seines indirekten
Einflusses auf das menschliche Wissen erfassen nur jene, die überdenken,
welche Riesenenergie, welche Opfer, Enttäuschungen und Entsagungen
der Erwerb und wechselvolle Betrieb der Wissenschaft fordern

Eine noch viel hervorragendere Bedeutung als der vorige besitzt
ein anderer Willensprimat. Nennen wir diesen kurzerhand Freiheitsprimat.

Im Prinzip steht er auf dem gleichen Boden wie der obige.
Er ist ein Tätigkeitsprimat, aber eine besondere Art, die viel
einschneidender in das praktische Erkenntnisgebiet hineingreift als der
motus quoad exercitium im allgemeinen. 3 Wir sagten : in das praktische
Erkenntnisgebiet. Wie ist das gemeint Eine ganz klare Abklärung
scheint hier, den Wirrwarr der Ideen ins Auge gefaßt, nicht unnötig
zu sein. Man kann den Willen einem dreifachen Verstandesurteil
gegenüberstellen 4 :

1. dem rein spekulativen Urteile, «judicium speculativum ». Da

urteilt der Verstand, ohne jede Beziehung zur Tätigkeit, ob etwas in
sich wahr oder falsch sei. Hier handelt es sich nur um Wissen und
Wissenschaft. Da spielt der Wille — die Bewegung quoad exercitium
vorausgesetzt — gar keine Rolle. Geleitet von der Evidenz, ist der
Verstand unabhängig vom Willen ;

2. dem spekulativ-praktischen Urteile gegenüber. Hier urteilt der
Verstand, was ist der Sache nach gut und schlecht und daher zu tun und
zu lassen, an sich und überall und für alle — conformitas ad rem Hier
ist die Beziehung zur Tätigkeit da, aber nur im allgemeinen. Hierüber
handeln die moral- und rechts- und sozialpolitischen Wissenschaften.
Auch da hat der Wille, weil es sich um allgemeingültige Schlüsse, d. h.

1 « Inclinatio ad actum proprie convenit appetitivae virtuti. » I-II. 58. r.
2 I. 82. 4 ; I-II. 9. 1 ; Verit. 22. 12 ; III. C. G. 26.
3 Das hat Thomas in Verit. 22. 11 ad 2 mit folgenden Worten ausgezeichnet

dargetan : « Dicendum, quod liberlas voluntatis non ostendit earn esse nobiliorem
simpliciter, sed nobiliorem in movendo. »

1 Vgl. Garrigou-Lagrange, Intellectualisme et Liberté, p. 46.



278 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

um Wissenschaft handelt, nichts zu tun, außer den Verstand zur
Tätigkeit überzuführen ;

3. dem rein praktischen Urteile gegenüber. Hier urteilt der Verstand
zuhanden des Willens, was in diesem konkreten Einzelfall, unter diesen

Umständen, in dieser Stimmung und Lage zu tun sei. Mit andern
Worten, was dem Willen hic et nunc zusage, ihm gut und nützlich sei,

« conformitas ad appetitum », das wird hier beurteilt. Da in ein und
demselben Menschen nichts so verschieden und wechselvoll ist, wie
das konkret-praktische Handeln, leuchtet es ein, daß dieses Urteil
mit Wissenschaft nichts zu tun hat. Auf dieses praktische Urteil des

Verstandes bezieht sich der Freiheitsprimat des Willens, wie wir gleich
sehen werden.

Wegleitend, als Voraussetzungen zur Lösung unseres Problems,
sind folgende Sätze, die wir fast mit lapidarer Kürze nur anführen :

Weil nur das Wahre an sich — universale verum — eigentümliches

Objekt des geistigen Verstandes, ist nur das Gute an sich — bonum
universale •—• das eigentümliche Objekt des Willens. 1 Das einzig
erstrebt der Wille notwendig, weil allein seine unendliche Potenzialität
erfüllend.2 Doch will er es nur, insofern es vom Verstand erkannt,
ihm vorgestellt wird. 3 — Primat des Verstandes Alle andern Güter
sind für den Willen nur Teilgüter — bona particularia — die ihn aus
sich nicht notwendig determinieren —- Indifferentia objectiva —- so daß

er sie seinerseits wählen und nicht wählen — Indifferentia subjectiva 4 —
ihnen gegenüber handeln und nicht handeln — libertas exercitii —
so oder anders handeln kann —• libertas specifications. 5 Damit haben

wir die Wahlfreiheit — liberum arbitrium — die noch keine freie Tat
setzt, aber für diese vorausgesetzt wird. 6

Wie entseht die freie Tat Durch die Wahl — electio — des einen

von mehreren Teilgütern von Seite des Willens.7 Aber wie Nicht
ohne Wahlmotiv, sonst wäre die Handlung nicht vernünftig. 8 Also
bedarf die Wahl ein Verstandesurteil —- judicium practicum. 9 Wie
kann aber der Verstand dem Willen ein bestimmtes Gut bevorzugend
vorschlagen, da er weiß, daß nur das Gute in sich ihn notwendig bewegt,
die Teilgüter aber eine bloß kontingente Beziehung zu jenem besitzen

1 I-II. 2. 8 ; I-II. 10. 1 ; 105. 4. 2 I-II. 10. 2 ; I-II. 5. 8.
3 I. 82. 3 ad 2 ; III. C. G. 26. 4 I. 82. 2 ; Verit. 22. 9.
5 I-II. q. 1 ; 10. 2 ; 13. 6.
6 Vgl. I. 83 ganze quaestio ; Verit. die ganze quaestio 24.
7 I-II. 13. i. 8 Ibid. 9 Ibid.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 279

Das kann er aus sich allein nicht. 1 Aber da der Verstand dem bonum

particulare indifferent gegenübersteht, liegt es in der Macht des Willens,
den Verstand auch quoad specificationem zu bewegen, damit er ihm
ein Gut aufsuche und vorschlage, das ihm hic et nunc am meisten

zusagt. 2 Damit liegt das praktische Urteil des Verstandes selbst

in der Macht des Willens : « Liberum arbitrium est potentia, qua homo

libéré judicare potest.»3 Das Urteil selbst wird frei, und der Wille
kann den Verstand veranlassen, immer wieder Neues aufzusuchen und
vorzuschlagen, bis ihm etwas zusagt. Wählt er aber faktisch etwas

Vorgeschlagenes, so ist diese Wahl des Willens gleichzeitig die Frucht
zweier Ursachen : des Verstandes als causa formalis, da er dem Willen
das ihm zusagende Gut aufgezeigt hat — motus quoad specificationem ;

des Willens als causa agens — Wirkursache —• indem er den Verstand
nicht bloß zur Tätigkeit, sondern auch zu dieser Tätigkeit anregte,
also ihn quoad exercitium und specificationem bewegte. 4 Hierin besteht
in der freien Handlung der erhabene Primat des Willens über den

Verstand
Die ganze gewaltige Macht dieses Willensprimates kommt uns

nur dann richtig zum Bewußtsein, wenn wir bedenken, daß der Verstand
hier nicht mehr nach der Natur des vorgeschlagenen Gutes urteilt
« secundum conformitatem ad rem » — wie in der Wissenschaft, sondern

nach dem augenblicklichen Gefallen des Willens — « secundum
conformitatem ad appetitum ». 6 Ist der Wille gut eingestellt, so wird er
meist sittlich gute Wahlen treffen. Wenn schlecht, schlechte 6 Zwar

vermögen weder körperliche Dispositionen, Naturell, Temperament
noch Leidenschaften auf einen normalen Menschen an sich einen

zwingenden Einfluß auszuüben, weil sie dem Willen mittelst des

urteilenden Verstandes immer nur Teilgüter nahelegen, über die er
kraft seiner geistigen Natur und potenziell unendlichen Spannkraft
zu herrschen vermag. 7 Aber daß sie, je nachdem sie richtig oder nicht
richtig geleitet, für die Bildung der Willensrichtung, die wieder das

freie Wählen beeinflußt, große Bedeutung haben, unterliegt keinem
Zweifel. Größer noch ist der Einfluß der bereits erworbenen Habitus.
Als im Willen tief eingewurzelte Anlage, kann das Laster zur Quelle

1 I-II. 13. 6 ad 2 ; ib. 10. 2. I. 83. 1. 2 Verit. 24. 1.
3 Verit. 24. 6 ; « Liberum arbitrium dicitur quasi liberum judicium. » I. 83. 3 ;

« (Homo) non solum est causa suiipsius in movendo, sed in judicando et ideo est
liberi arbitrii, ac si diceretur liberi judicii de agendo vel non agendo. » Verit. 24. 1.

4 I-II. 17. 6; 57. 4 u. 5. Malo. 6. 1 ad 15.
6 I-II. 57. 5 ad 3.

6 I-ÏI. 57. 5. 7 I. 83. 1 ad 1.



28o Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

unzähliger sittlich schlechter praktischer Urteile 1, zuweilen sogar fast
wie zu einer zweiten Natur werden, weswegen der tierische Mensch,
wie schon Paulus gesagt, kaum mehr imstande ist, zu Höherem sich

emporzuschwingen. 2 Dasselbe gilt, im entgegengesetzten Sinne, von
der Tugend. Sie vermittelt ebensosehr den ungetrübten Einfluß der
spekulativen Ordnung, des Wahren und Guten an sich, als sie selber,
weil sie eine feste Anlage zum guten Handeln ist, zu richtigen,
praktischen Urteilen führt. 3 Bezeichnend sagt Thomas : was Keuschheit
ist, sagt uns die Wissenschaft, wie keusch zu leben ist, das weiß am
besten der Keusche. 4

Im Anschlüsse an das Gesagte sollten wir noch von einem
übernatürlichen Willensprimat reden, den wir aber nur erwähnen. Auch
der Glaube ist eine freie Willenstat. Denn im Glaubensakt muß, da
die Glaubenswahrheit nicht innerlich evident ist, der von der Gnade

bewegte Wille den Verstand ebenfalls quoad specificationem bewegen. 5

Und da auf dem Glauben das ganze übernatürliche Leben der Hoffnung,
Liebe und aller Gnadengeschenke ruht, führt hier der Wille auf der

ganzen Linie das Szepter. 6 Im Jenseits freilich, wo der Glaube zum
Schauen, die Hoffnung erfüllt wird und die Liebe dem schauenden

Erkenntnisbesitz des Glückes folgt, tritt der Verstand wieder in seine

angestammten Hoheitsrechte ein.
So haben wir bei Thomas sowohl einen Primat des Verstandes

als auch des Willens. Und beide sind seinem System organisch
eingegliedert. In der Wesensordnung und daher der abstraktiven Erkenntnisordnung,

die die Wissenschaft bedingt, ist überall das Wahre und das

Erkennen obenan. Denn es begründet erst das Gute und Wollen.
Die Macht und die Größe des Guten und des Wollens liegt in der

Tätigkeitsordnung, in der Triebkraft des Willens, der zwar nie selbst

erkennt und daher immer geführt werden muß, der aber alle Mächte
des Menschen, auch den Verstand, auf Erden zum Ziele treibt und
daher im konkret praktischen Handeln sogar das praktische Urteil
des Verstandes beherrscht, um die Wahlfreiheit zur freien Tat
überzuführen.

Aufgebaut ist auch die Harmonie von Denken und Wollen bei
Thomas auf der Lehre von Akt und Potenz. Das ließe sich aus den

1 Malo 3. 9 ad 7.
2 II-II. 46. 2.

3 I-II. 56. 3 ; 57. 5 ; II-II. 60. 1.
4 II-II. 45. 2. 5 Verit. 14. I.
6 III. C. G. 40 ; II-II. 2. 1 ad 3 ; Verit. 14. 3 ad 10.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 281

Quellen bis ins Kleinste hinein nachweisen. Es genüge, hier nur weniges
zu wiederholen. Wissen und Wollen treten uns vorerst in ihrer
Unterscheidung als Aktuelles und Potenzielles entgegen. Als solches ergänzen
sie sich im Menschen gegenseitig und dürfen daher nicht getrennt werden.

Allda, wo das Wissen den Primat führt, tritt es dem Wollen als das

Aktuierende gegenüber : movens-mobile in ordine specificationis. Die

ganze thomistische Theorie von der Wahlfreiheit wurzelt in der Poten-
zialität der Teilgüter in ihrem Verhältnis zum bonum commune, das

allein den Willen zu aktualisieren vermag. Hierin liegt dann wieder
der Grund, warum der Verstand aus sich allein nicht imstande ist,
dem Willen ein bestimmtes Teilgut als Wahlgut vorzuschlagen. Indem
der Wille das praktische Urteil des Verstandes vollendet, wird er, als

Aktuierender, Herr und Meister über das Urteil des Verstandes und
damit der Wahl und damit der freien Tätigkeit.

So kommen im Thomismus Verstand und Wille nur auf Grund

von Akt und Potenz zu ihrem Rechte und sind, je nach verschiedenen,
in ihrer eigentümlichen Natur begründeten Gesichtspunkten, einander

organisch und daher harmonisch über- und untergeordnet.

(Fortsetzung folgt.)


	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

