Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 3 (1925)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O. P.

I1.

Dig thomistische Lehre von Akt und Potenz
und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert.

(Fortsetgung.)

3. Harmonie von Verstand und Wille.

Verstand und Wille sind koénigliche Méichte im Reiche des mensch-
lichen Seelenlebens. Jede der beiden besitzt ihre eigene Stellung und
folgerichtig ihre eigentiimlichen Rechte und Rechtsgebiete. Wie schwer,
richtig ihre Rollen zu verteilen und sie in Harmonie zu bringen ! Wer
die eine oder die andere der beiden Fihigkeiten vergewaltigt und die
Marksteine ihres legitimen natiirlichen Wirkungsfeldes versetzt, frevelt
schwer und trigt den verhiangnisvollsten Wirrwarr in das menschliche
individuelle und soziale Leben hinein. Die Geschichte des modernen
Intellektualismus und Voluntarismus bestitigt das. Beide sind, streng
genorrimen, Gebietsverletzungen, deren Wesen und Gefahren und
geschichtliche Entwicklung im Mittelalter wir kurz skizzieren miissen,
ehe wir von Thomas sprechen.

Intellektualismus und Voluntarismus.

Die Namen sind neu, die Theorien alt.! Die verschiedenen
Auffassungen iiber die Begriffe von «Intellektualismus» und « Volun-
tarismus » und die Zugehorigkeit dazu, ins Auge gefaB3t, ist mein Versuch,

1 Nach Eisler hiatte Tonnies 1883 zuerst die Benennung « Voluntarismus »
im Gegensatz zu Intellektualismus geprdgt und Paulsen ihm allgemeineren
Eingang verschafit.

Divus Thomas. 17



258 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

beide zu charakterisieren, vielleicht ein Wagnis. ! Aber andere mégen
dann das Liickenhafte ausfiillen.

Schalten wir vorldufig das aus, mit was wir es hier nicht zu tun
haben. Zuweilen spricht man von Intellektualismus und Voluntarismus
ein und desselben Philosophen, je nachdem er die Tatigkeit des
Verstandes oder des Willens ins Auge faBt, aber ohne ihm eine zu
einseitige Bevorzugung der einen der beiden Fihigkeiten zuschreiben
zu wollen. So sprechen Garrigou-Lagrange O.P. und Rousselot S. J.
von einem Intellektualismus des hl. Thomas. Hiufiger noch bedeutet
Intellektualismus den Gegensatz zu « Sensualismus», der jede {iiber-
sinnliche Erkenntnis in Abrede stellt. In diesem Sinne sind die
Platoniker, Aristoteliker, Araber, Augustiner, Cartesianer, Kantianer,
Hegelianer usw. Intellektualisten. Nicht selten werden jene Philosophen
Intellektualisten und Spiritualisten genannt, die nicht alle natiirlichen
Erkenntnisse aus der Sinneserfahrung ableiteten. So Plato, Philo, die
Neuplatoniker, die Araber, die Augustiner im Mittelalter, die Onto-
logisten, die Cartesianer mit ihren angeborenen Ideen, die Kantianer
mit den Formen a priori. Unter diesem Blickpunkt ist weder Aristoteles
noch Thomas Intellektualist, da beide alle und jede Erkenntnis aus der
Sinneserfahrung ableiten. Von all dem ist also hier nicht die Rede.
Wenn wir richtig sehen, betreffen hier Intellektualismus und Volun-
tarismus immer die Beziehung des Verstandes zum Willen und umgekehrt ;
mehr noch : eine scharf gegensdtzliche Beziehung der beiden zueinander ;
genauer noch : eine eimseitige Akzentuierung des eimen vor dem andern.
Damit diirften wir auf der richtigen Fahrte sein, um beide noch genauer
zu beschreiben.

I. Der Intellektualismus bevorzugt, wertet und betont einseitig,
im Gegensatz zum Wollen, den Versfand und daher das Denken, die
Idee, die Erkenntnis, der er im gottlichen und menschlichen Wirken
und Weltgeschehen den allbeherrschenden Rang einrdumt. Er ist so
vielgestaltig als das menschliche Wissen selbst. Identifiziert er Idee
und Sein, und 1iBt er mit Hegel unabhingig von jedem Willen die

1 AuBer Uberwegs GrundriB der Geschichte der Philosophie vergleiche
zur Frage: J. M. Baldwin, Dictionary of Philosophy and Psychology, 1902 ;
Eisler, Worterbuch der philosophischen Begriffe, 1910 ; Eisler, Handworterbuch
der Philosophie, 1922; Rousselot S. J., L’intellectualisme de S. Thomas, zme Ed.
(1924) ; Garrigou-Lagrange O. P., L'intellectualisme et la Liberté chez S. Thomas.
Kain 1908 ; Glauberg und Dubislav, Systematisches Worterbuch der Philosophie,
Leipzig 1923 ; R. Eucken, Geistige Stromungen der Gegenwart. Leipzig 1904 (S. 38
bis 65) ; Dr. Hérler, Der menschliche Wille und das wissenschaftl. Erkennen, 1924.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 259

Realitit der Dinge selbst vom Denken hervorbringen, wird er gewdhn-
lich metaphysischer Intellektualismus genannt. Verlegt er die Tugend
mit Socrates, Plato und spitern, unabhiangig vom Willen, in die bloBe
Idee, das bloB Begriffliche, haben wir den ethischen Intellektualismus.
Fithrt er auch die seelischen Tétigkeiten, selbst die des freien Willens,
auf das Denken und Vorstellen als herrschenden Faktor zuriick, so
heiBt er psychologischer Intellektualismus. Hegels Ansicht, die Ge-
schichte der Menschheit wire, unabhingig von jedem goéttlichen und
menschlichen Wollen, nur die Entwicklung der Idee des Absoluten,
hat die intellektualistische Geschichisauffassung begriindet. In dem bis
zu Ende gedachten Intellektualismus ist nur das Denken herrschend,
ist die Idee Alleinherrscherin. Gewisse moderne Intellektualisten leiten
nicht blo das Wollen vom Denken und Vorstellen ab. Das Denken
absorbiert das Wollen selbst und identifiziert sich dasselbe.

II. Ganz von einem extrem entgegengesetzten Standpunkte geht
der Voluntarismus — Ethelismus — aus. Hier fithrt der Wille das
Szepter. «Wille» wird hier allerdings nicht etwa blo8 im engeren
Sinne genommen, sondern auch fiir jeden «Drang» «Trieb», und
jedes « Gefiihl » und «Streben ». Die verschiedenen Schattierungen des
Voluntarismus sind fast unbeschreibbar. Aber der Wille ist hier dem
Verstand und Erkennen und Vorstellen gegeniiber herrschend, zuvor-
kommend, verursachend, leitend, bestimmend, wertend. Insofern er leitende
Triebfeder des ganzen psychischen Lebens ist, spricht man von psycho-
logischem Voluntarismus. Als hochstes entscheidendes Erkenntnis-
kriterium bildet er den kritischen Voluntarismus. Als Quelle von Recht
und Unrecht den Rechtsvoluntarismus. Schon Fichte erblickte in der
Willenstat die Grundlage alles Seins. Fiir Schelling war der Wille, auf
Gott bezogen, das Ursein. Schopenhauer, dem Hartmann, Nietzsche
mit ungezahlten Anhédngern in verschiedenen Landern mit verschiedenen
Schattierungen folgten, hat mit seiner These : Der Wille ist das « Ding
an sich », den metaphysischen Voluntarismus begriindet. _

Im Voluntarismus absorbiert schlieBlich das Wollen, das Denken
und Vorstellen, der Wille den Verstand ; zuweilen identifiziert er sich
denselben geradezu : « penser c’est vouloir » hat Royer-Collard gesagt. !

Historisch betrachtet, sind sowohl den Intellektualisten als auch
den Voluntaristen zwei ganz verschiedene Tendenzen eigen. Manche
Intellektualisten und Voluntaristen sind bestrebt, Verstand und Wille,

1 Vgl. Eisler, Worterbuch der philosophischen Begriffe, « Voluntarismus »,



260 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

" Erkennen und Wollen vollstindig voneinander zu #7ennen. Sie bezwecken
damit, das eine vom andern véllig unabhiingig zu machen, um ja den
Primat des einen vor dem andern zu sichern. Dieser Gedanke beherrschte
beispielsweise schon den Voluntarismus des Duns Scotus. DaB eine
solche Auffassung ein harmonisches Zusammenarbeiten von Verstand
und Wille absolut illusorisch macht, erwihnen wir nur. Andere ver-
mengen beide, indem sie das eine auf das andere reduzieren. Hier ist
der Untergang des einen im andern das Mittel, um den Primat des
einen sicherzustellen. DaB eine derartige Vergewaltigung des einen von
beiden wieder keine Harmonie von Verstand und Wille herstellen kann,
ist ebenfalls selbstverstindlich. Real Verschiedenes wird nie durch
eine gewaltsame Unterdriickung des einen, sondern nur durch die
sorgliche Respektierung und Wahrung des Verschiedenen geeinigt und
harmonisiert !

Die Gefahr beider.

Beide Thesen — Intellektualismus und Voluntarismus — sind
folgenschwer. Uber ihre fatalen Folgen nur wenige Andeutungen !

Beide zerreiflen dem wahrenm natiivlichen Menschen. Und das, weil
sie nur oder nur einseitig einen Teil des Menschen in Betracht ziehen.
Beide bringen es nur zu einem Aalben Menschen. Und selbst die vor-
handene Hilfte ist, fiir sich genommen, wieder nur ein Kriippelgebilde,
weil sie fiir ihre Vollentwicklung der andern Hilfte bediirfte.

Daher das starre, harte, hochmiitige, fortschrittsarme Gebaren des
Intellektualismus. Es mangelt ihm jene Lebenswirme, jene nach der
mannigfaltigen Wirklichkeit ausschauende wund sich orientierende
Beweglichkeit, jene Tatkraft und seelische Energie, die fiir Initiative
und Fortschritt notwendig sind und die nur aus einem, zwar verniinftig
geleiteten, aber auch wieder selbstindigen Gemiits- und Willensleben
erblithen. Dem extremen Intellektualismus war ein stark monistischer
Zug zu allen Zeiten eigen. Nicht allein Hegel ist hiefiir ein Beweis.
Schon Plotins intellektualistisch-dynamische Emanationslehre, welche
Augustin und die Scholastiker so sehr bekampften, trug dasselbe
Geprage. Derselbe monistische Zug brachte in die Weltanschauung des
Scotus Erigena, den man bekanntlich hiufig mit Hegel in Beziehung
setzte, Verwirrung. Ahnlich in der Schule von Chartres. Spiter haben
die lateinischen Averroisten, vom gleichen Geiste beseelt, an der
Kontingenz der geschépflichen Dinge wieder kraftig geriittelt. Auch
die beiden groBen Mystiker, Eckehart und Tauler, entgingen dieser



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 261

monistischen Gefahr nur mit groBBer Schwierigkeit. Dietrich von Friberg
O.P. (t zirka 1310) ist der Gefahr erlegen. Fiir einen konsequenten
Intellektualisten ist es iibrigens ganz logisch, den freien &4uflern
Schopfungsakt Gottes durch eine innere seinsnotwendige gottliche
Tatigkeit zu ersetzen. Und ebenso logisch war fiir ihn zu allen Zeiten
die Leugnung der menschlichen Freiheit. Denn ist alles Wollen vom
Denken prideterminiert, so kann, wie Garrigou-Lagrange treffend
gesagt, von einer Freiheit iiberhaupt nicht mehr die Rede sein. ! Damit
fallt eine Konigskrone des Menschen. Zugleich wankt der Boden fiir
die Begrindung des ganzen sittlich-sczialen Lebens.

Im Voluntarismus fillt die zweite Konigskrone vom Haupte des
Menschen : die « Rationabilitas ». « Verniinftig » ist das menschliche
Leben doch nur, wenn die Vernunft es ordnet und leitet. - An Stelle
jener bleischweren Starre des Intellektualismus, tritt hier die schranken-
loseste Beweglichkeit, Verinderlichkeit, die Willkiir, der die wahre
Mannigfaltigkeit des Geschehens doch wieder fehlt, weil ihr jedes
bleibende « Wassein » der Dinge abgeht. Bis zu Ende gedacht, durch-
zieht jene Willkiir und schrankenlose Verianderlichkeit das ganze Welt-
bild des Voluntaristen. Sind die Wesenheiten der Dinge im géttlichen
Wollen als letzten Grund verankert, so sind sie selbst verinderlich,
wie Cartesius es offen gelehrt.? Damit wankt aber der Begriff des
« Guten an sich» und « Schlechten an sich» und jene Unterscheidung
von «an sich guten » und « an sich schlechten » Handlungen. Die Grund-
lage der Sittlichkeits- und Rechisordnung wankt! Damit wird weiter,
wie Lequier und Sécrétan es getan 3, die Metaphysik der Moral, und
diese einem seichten Utilifarismus ausgeliefert. Aber tiefer greifend
und viel schwerwiegender ist es noch, daB3 die Wahrheit selbst, jeder
Unverdnderlichkeit bar, taglich sich 4ndert. Dessen haben sich bekannt-
lich die Bergson und Le Roy gerithmt. ¢+ Wie aber dann das géttliche
und menschliche Wissen retten ? Kein Wunder, wenn Voluntaristen
sogar Gott die Kenntnis des Zukiinftigen abstritten.> Da wird der
Wille, und zwar der willkiirliche, tatsichlich zum Hervorbringer des
Wissens. Nicht die innere Evidenz der Sache ist Zustimmungsmotiv

! Intellectualisme et liberté chez S. Thomas, p. 6.

2 Das. Wenn die drei Winkel eines Dreieckes zwei Rechten gleich sind
und wenn es keine Berge ohne Tiler gibt, so ist das, wie Cartesius meint, nur
der Fall, weil Gott es so gewolit hat.

8 Garrigou-Lagrange, das.,

4 Gawrigou-Lagrange, das. p. 8.

5 So Lequier und Sécvétan ; vergl. Garrigou-Lagrange, das. p. 7.



262 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

zur Wahrheit, sowohl bei den ersten Prinzipien, wie bei den Kon-
klusionen aus ihnen, sondern der Wille.1 Damit ist die Wissenschaft
allerdings selbst frei, wie Charles Renouvier gesagt, weil es nichts
Sicheres gibt und sie vom freien Willen abhingt. > Aber damit geht
sie selber zugrunde! Und die Ironie des Schicksals will es so haben,
daf der Voluntarismus, der die Freiheit und Moral gegeniiber dem
Intellektualismus hitte retten sollen, beide zugleich auch wieder
zerstort. Denn, gibt es keine bleibende Wesenheiten und Normen,
so gilt das auch fiir die Freiheit, Pflicht und Sittlichkeit. Alles wankt
mit dieser voluntaristischen Freiheit, die Freiheit und Sittlichkeit
selbst. Es war daher durchaus logisch, wenn wieder ein Voluntarist,
wie Jean Weber, die « Morallosigkeit », den « Amoralismus » proklamierte
und den bloflen Erfolg, die Tatsache, mit furchtbarer Offenheit zur
einzigen Quelle des Rechtes und der Sittlichkeit machte. 3 — So versagt
auch der Voluntarismus. R. Eucken hat ihm zuerst viel Lob gespendet. 4
Dann aber die beiden Fragen gestellt : 1. LaBt sich vom bloBen Willen
aus ein zusammenhdngendes Lebensganzes gewinnen ? 2. Geniigt die
dargebotene Gestaltung den unerlaBlichen Anspriichen ....? Die
Antwort lautet : « Wir miissen beide Fragen verneinen. » > Und er hebt
mit Recht hervor, daB es okhne jede Metaphysik 8, ohne Gedankenwelt,
nur eine Spaltung des Lebens 7, einen Utilitarismus, aber keine einhetliche
Kulturarbeit und keine feste Uberzeugung von den letzten Dingen geben
kann. 8 Das ist sehr wahr !

Beide versagen also, der Intellektualismus und der Voluntarismus.
Der erstere will die Wissenschaft begriinden, begribt aber die Freiheit
und raubt dem go6ttlichen menschlichen Handeln die innerste Lebens-
kraft und Mannigfaltigkeit. Der letztere begribt die Wissenschaft
und Freiheit zugleich, und tiberantwortet das géttliche und menschliche
Schaffen einer blinden Willkiir. Beide halbieren unnatiirlich den
Menschen und zerstéren damit jede einheitliche, gedeihliche soziale
und individuelle Kulturarbeit !

Der Voluntarismus im Mittelalter.

Uber den Intellektualismus im Mittelalter haben wir einige
Andeutungen gemacht. Vieles und Verschiedenes ist iiber den Volun-

! Das. p. 8. 2 Das. 3 Das. p. g-I0.
1 Geistige Stromungen der Gegenwart, p. 35-44.
5 Das. 47. 6 Das. 7 Das. 48. 8 Das. 49.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 263

tarismus der gleichen Periode geschrieben worden. Man hat iiber-
trieben und unterschéitzt.

So wurden Augustin, der auf die erste Periode der Scholastik
leitenden EinfluB3 ausﬁbte; stark voluntaristische Ansitze zugeschrieben.
Eisler ! und Eucken 2 beriefen sich hauptsichlich auf eine Stelle in
De Civ. Dei, 1. 14, c. 6: « Voluntas est quippe in omnibus, imo omnes
nihil aliud, quam voluntates sunt. » Der Beweis ist haltlos. In jenem
c. 6 spricht der groBe Kirchenlehrer von den Leidenschaften und betont
nur, daB die Liebe die Triebfeder aller Leidenschaften sei. Das hat
spiter Thomas auch gesagt, und es ist tatsdchlich so. Vom Verhiltnisse
des Verstandes und Willens ist da gar keine Rede. Dagegen haben die
sogenannten Augustiner des Mittelalters stets dem Bonum vor dem
Verum, dem Willen vor dem Verstande den Vorzug gegeben. Sie haben,
diesen Gedanken ausbauend, den Akt des Glaubens und der ewigen
Gliickseligkeit mehr in den Willen als in den Verstand verlegt, wie
Hugo von St. Victor 3, Alexander Hales ¢, Bonaventura.? Sie gaben
infolgedessen der Theologie mehr, oder ausschlieBlich den Charakter
einer praktischen Wissenschaft 6, im Gegensatz zum Thomismus, der
ihre eminent spekulative Natur neben der praktischen betonte. ? Weiter
ausgebaut hat man diesen alt-platonischen Voluntarismus bis in die
zweite Hilfte des 13. Jahrhunderts nicht. Man war sich seiner Tragweite
in jener Zeit auch gar nicht bewuBt. Man unterschitzt diese Theorie
aber, wenn man ihr heutzutage nur psychologische Bedeutung zuschreibt.
Sie besaB einen stark metaphysischen Einschlag. Ist das Bonum und
infolgedessen der Wille seinem Wesen nach héher und grundlegender,
als das Verum und der Verstand, so miillte diese Theorie, auf Gott das
summum bonum angewandt, den géttlichen Willen zum letzien, tiefsten
Prinzip der kreatiirlichen Wesenheiten und von Gut und Bds machen.
Aber daran dachte man damals kaum. Nur der stirmische Abaelard,
sonst sehr intellektualistisch eingestellt, vertritt in seiner Ethik einen
scharf akzentuierten Voluntarismus. Wie spater Roger Bacon, ordnet er

1 Worterbuch der philosophischen Begriffe, « Voluntarismus ».

2 Geistige Strémungen, S. 41.

8 «In affectu enim substantia fidei invenitur .... quia affectus ipse fides
est. » De Sacr. chr. fidei, p. x, c. 3; P. L. 176. 331.

4 Sum. univ. Theol. p. 111, q. 78, membr. vI; q. 79. ‘

§ IIL Sent. D. 23 a. 1 q. 2 : « quoniam ipsum velle credere est essentiale fidei ».

¢ Bonaventura hélt die Theologie fiir « principaliter practica» (I. Sent.
proem. q. IIIL., schlieBt aber das « speculativa » nicht aus.

7 Thomas S. Theol. I q. 1 a. 4 : « magis tamen est speculativa, quam practica ».



264 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

der Ethik alle Wissenschaft unter.! Guf und Bos hangen ihm nur
vom gottlichen Willen ab. 2 Fir ihn gibt es keine an sich guten und
an sich bosen Handlungen.® Sogar das Schlimmste : Mord, Diebstahl
und fornicatio konnte, von Gott befohlen, sittlich gut werden. !

Die Warnung, den mittelalterlichen und modernen Voluntarismus
nicht miteinander zu verwechseln, ist begriindet. Und doch hat der
letztere, wie er von Cartesius an weitergebildet wurde, im Mittelalter
namhafte Vorlaufer. Auch da gilt: Die moderne Philosophie ruht
auf den Schultern des Mittelalters! Diese Pfadfinder gehéren schon
in die zweite Halfte des 13. und dann vor allem in das 14. Jahrhundert
zuriick. Heinrich von Gent (1217-1293) fligte den frithern augustinisch-
platonischen Thesen iiber den Vorrang des Willens neue hinzu. Schon
vor Duns Scotus spricht er dem Willen jede Passivitit ab. Die Erkenntnis
ist fiir das menschliche Handeln nur eine conditio, nicht eine Mitursache
des Willens. Wahrend der Verstand schlechterdings eine passive
Fihigkeit ist : «simpliciter passiva », ist der Wille nur aktiv. ® Daher
ist er dem Verstande iberlegen, sowohl dem Habitus als auch dem
Akte und Objekte nach. ¢ Wie Roger Bacon (1 1292) alle spekulativen
Wissenschaften der Moralphilosophie als praktischer Disziplin unter-
geordnet hat 7, haben wir oben erwahnt. Merkwiirdigerweise hat schon
er, Jahrhunderte vor Kant, den Willen einfach mit der praktischen
Vernunft identifiziert : «Sed cum voluntas seu intellectus practicus
sit nobilior, quam speculativus ....»!!8

Duns Scotus (1 1308) geht noch weiter. Auch er proklamiert den
Primat des Willens gegeniiber dem Verstande und zwar im Sinne des
Heinrich von Gent : dem Objekte, Habitus und Akte nach.? Auch er

1 Dialogus inter philosophum christ. et Judeum. (P. L. 178. 1637 B.) Daselbst
verlegt er den Akt der ewigen Gliickseligkeit in die fruitio voluntatis.

2 « Non enim aliter bonum a malo discernere possumus, nisi quod ejus est
consentaneum voluntati », Exp. in ep. Pauli ad Rom. 1. II, c. 5 (P. L. 178. 869 B.).

3 Ethica seu scito teipsum, c. 7 (P. L. 178. 650).

4 Expos. in ep. Pauli ad Rom. ib. Daselbst die Ansicht, Gott kann jedermann
ohne Ricksicht auf Verdienst verdammen.

5 « Intellectus est potentia simpliciter passiva, voluntas autem est potentia
simpliciter activa.» Quodlibet XII q. 26. « Semper agens et movens nobilius est
patiente. Voluntas autem est universalis et primus motor in toto regno animae
et superior et primum movens omnia alia ad finem suum.» Quodl. I q. 14.

6 Ib. In Quodl. XIII q. 2 setzt er den Wesensakt der Glickseligkeit in den
Willen.

7 Op. Maj. p. 11 c. 17 (Ed. Bridg. 1. 62) ; p. vi1. (Bridg. II, 223.)

8 Op. Maj. p. u1. (Bridg. L. 71.)

9 IV. Oxon. D. 49 q. 4 ex latere,



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 205

verlegt das Wesen der ewigen Gliickseligkeit in den Willen. 1 Aber
weit mehr. Der Wille ist ihm absolut sich selbst bestimmend — auto-
determinans ; er ist seinem innersten Wesen nach frei: « potentia libera
per essentiam. » 2 Diese absolute Autonomie vindiziert Scotus sowohl
dem géttlichen als auch dem menschlichen Willen. Und beiden
vindiziert er sie in doppelter Hinsicht, dem Objekte gegeniiber und der
Erkenninis.

a) Jedem Objekte gegeniiber ist der menschliche Wille frei. Kein
Gut, weder das Bonum 1n communi auf Evden noch Gott als Gegenstand
der ewigen Seligkeit jenseits, bewegt den Willen notwendig. Jeder
Willensakt im Himmel und auf Erden ist absolut frei®: voluntas
respectu cujuslibet actus est libera et a nullo objecto necessitatur ». 4
Damit proklamiert Duns Scotus die absolute Aktivitat auch des mensch-
lichen Willens !

b) Logisch hat Scotus dieses Prinzip auch dem Verstande gegeniiber
und seiner Evkenntnis festgehalten. Gewill, der Verstand prisentiert
dem Willen die verschienenen Giiter, und insofern nennt Scotus das
praktische Urteil des Verstandes eine «conditio der freien Handlung
oder eine causa per accidens» oder sogar eine entferntere «causa
partialis per se » der Handlung. Aber, da der Verstand die verschiedenen
Giiter als indifferente, ohne jeden Druck zugunsten eines der Giiter
vorstellt, hat er keinen kausalen EinfluB3 auf den Willen selbst. Dieser
ist allein wihlend, sich determinierend zu einem der Giiter und daher
die einzige ndchste Ursache der freien Handlung.5 Ganz nach den
gleichen Prinzipien konstruiert Scotus das gottliche, schopferische
freie Wirken. ¢ Selbst die Dingwesenheiten, die Scotus infolge seines
Formalismus als eine Zusammensetzung von einfachern gottlichen
Ideen aufzufassen scheint, hangen in ihrer unio nur vom géttlichen
Willen ab, so daB3 der gottliche Geist sie nur aus dem Schaffen des
Willens erkennt. ? Auf die Moral hat dieser Voluntarismus bei Scotus

1 IV. Oxon. D. 49 q. 4. ? I. Oxon. D. 1 q. 4.

3 1. Oxon. D. 1 q. 4 ; dazu vergl. aus den Collationes subtilissimae die collatio
14. I5. 106, 17, 18,

4 IV. Oxon. D. 49 q. 10. Unseres Erachtens hat schon Scotus, wie spiter
Spinoza, das «liberum » vom « voluntarium » nicht zu unterscheiden vermocht.

5 Collationes subtilissimae, collatio III; II. Oxon. D. 25 q. unica.

8 I. Oxon. D. 39, q. unica.

7 Sicher hingt bei Scotus das metaphysisch Mogliche vom gottlichen Ver-
stande ab wie bei Thomas (III. Oxon. D. 33); hier hat der Wille noch nichts zu
tun (III. Oxon. D. 1 q. 3). Dagegen scheint er die Dingwesenheiten erst als eine
compositio von possibilia, die vom Willen allein abhdngt, aufgefaBt zu haben.



2606 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

einen eminenten EinfluB ausgeiibt. So sind die sieben letzten Gebote
des Dekaloges dispensierbar, weil nur vom géttlichen Willen abhingig.
Die zwei ersten sind absolut undispensierbar, weil sie vom géttlichen
Verstande abhangen. Aber auch sie sind es nur ihrem negativen Gehalte
nach. Vom dritten Gebote ist es zweifelhaft, ob es zur erstern oder
letztern Klasse gehére. ! Uberhaupt hingt das Gesetz seinem positiven
Gehalte nach nur vom géttlichen Willen und nicht vom Verstande ab. 2

Ein Zeitgenosse des Scotus, der Averroistenfithrer J. Jandunus,
bemerkt zur berithmten «duplex veritas » charakteristisch : was philo-
sophisch wahr ist und theologisch falsch, das lasse sich vor Gott sehr
wohl vereinen, denn ihm wire alles moglich. 3 Uber den Voluntarismus
des W. Okkam (1 1349) haben wir anderswo eingehender gehandelt. ¢
Die Abhingigkeit des Voluntarismus von der Leugnung der Metaphysik
zeigt sich bei niemandem so evident, wie bei ihm. Nachdem er mit
seinem Singularismus das Kausalprinzip ® und die ganze Metaphysik
ins Wanken gebracht, huldigt er einem Voluntarismus, der, wie Ritter
gesagt, an Frevel grenzt. ¢ Alles hingt nur vom goéttlichen Willen als
letzte Ursache ab, die Wesenheiten der Dinge und daher das Modgliche
oder Unméogliche. © Daher keine wnverdnderlichen Gesetze ®, keine an
sich gute und schlechte Handlungen. Diebstahl und Ehebruch, sogar
der Haf Gottes sind nicht an sich bds. Gott kann sie befehlen und
dann sind sie verdienstlich. ® Gott kann den schuldlosen Menschen
hassen und jenen nicht hassen, der siindhaft ist 1°, und beide belohnen
oder verdammen wie er will. 11

Die gleiche Skepsis und den gleichen Voluntarismus bekennt der
1346 verurteilte Pariserdozent Nicolaus von Autricuria * und spiter
der berithmte Okkamist und Kardinal Peter d’Ailly {1350-1420) 13,

Er sagt: « Intellectus divinus aut offert simplicia, quorum unio est contingens
in re, aut si offert complexionem, offert eam sicut neutram et voluntas eligens
unam partem sc. conjunctionem istorum pro aliquo nunc in re, facit illud deter-
minate esse verum .... hoc autem existente determinate vero, essentia est ratio
intellectui divino intelligenti istud vevum ». IIL. Oxon. D. 28. 49.

1 III. Oxon. D. 37. '

2 1. Ox. D. 44 q. unica; L. D. 38; IV. D. 46 q. 1.

3 De anima fol. 66 c. 1. Vgl. De Wulf, Hist. méd. 342.

% Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. Jahrbuch fiir
Philosophie und spekulative Theologie, B. XXVII.

5 Centiloquium Theol. Concl. I. 6 Geschichte d. Philos. B. 8, p. 60z.
7 I. Sent. D. 43 q. 2. 8 TII. Sent. q. 13. 9 II. Sent. q. 190.
10 TV. Sent. q. 14. 1L II1. Sent. q. 3. 12 Denifle, Chart. II. n. 1124.

13 Vgl. Petrus d'Aliaco, auctore Ludovico Salembier. Insulis 1886. Ferner :
Peter von d’Ailly von Dr. P. Tschakert. Gotha 1877 ; Manser, Drei Zweifler am



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 267

den Luther hoch eingeschdtzt haben soll. Gerade letzterer, mit seinem
gewaltigen kirchlichen Ansehen vor und im Konzil von Konstanz,
ist ein Beweis fiir den Rieseneinflufl des Okkamismus auf alle, selbst
hochsten kirchlichen Kreise in jenen Zeiten. Mit der Betonung seines
Einflusses auf den modernen Empirismus stehen wir bereits auf dem
Boden der neuen Zeit. '

Der moderne Voluntarismus hat also wichtige und zahlreiche
Vorldufer im Mittelalter gehabt. Aber schon damals war er auch eine
Gefahr fiir die Wissenschaft !

Thomas von Aquin.

Thomas ist weder ein Intellektualist noch ein Voluntarist im
besprochenen Sinne. Er gibt Verstand und Wille, jedem das Seine.
Jedem der beiden kommt, je nach verschiedenen Gesichtspunkten,
ein Primat zu, dem Verstande schlechterdings, «simpliciter », dem
Willen in einer besonderen Hinsicht, « secundum quid ». Doch Vorsicht !
Greifen wir der Losung des sehr komplizierten Problems nicht iiber-
stiirzend vor. Fassen wir seine Stellung ins Auge, im Gegensatze zu
den beiden modernen Gegnern. So gefa@3t, konnen wir seine Position
mit drei Sitzen charakterisieren : Thomas wunterscheidet scharf zwischen
Verstand und Wille ; er trenmnt die beiden aber micht; er befiirwortet
vielmehr ein harmonisches, gegenseitig einander untergeordnetes Zu-
sammenarbeiten.

a) Die Unterscheidung.

Im Grunde liegt die Unterscheidung von Verstand und Wille
in der Lehre des Aquinaten vom Unterschiede der Seele und der
Potenzen iiberhaupt, die, wie oben gezeigt, in der scharfen distinctio
von Akt und Potenz wurzelt. Das allgemeine Prinzip: Die Potenzen
unterscheiden sich voneinander durch ihr verschiedenes Objekt und
daher ihre verschiedene Tatigkeit!, wird von Thomas scharf und
logisch auf Verstand und Wille angewandt. Gegenstand — Objekt —
des Verstandes ist das Verum — das Wahre — oder das Sein in seiner
Erkennbarkeit — ens cognoscibile. Gegenstand des Willens ist das
Gute oder das Sein als erstrebenswertes — ens appetibile. 2 Die reale
Identitit des Wahren und Guten ist kein Hindernis fiir die Unter-

Kausalprinzip, 1. c. Derselbe : Die Geisteskrise des 14. Jahrhunderts. Rektorats-
rede 19I5,
L T 77 3 2 I 16.3; L. 82. 3; Verit. 22. 11,



268 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

scheidung von Verstand und Wille. Denn die spezifisch verschiedenen
Gesichtspunkte, unter die ein und dasselbe Objekt fallt, differenzieren
die Potenzen.!

Ganz dem entsprechend sind die Tdtigkeiten — actus — der beiden
Fihigkeiten formell verschieden. Aktuell etwas erkennen, heiBt die
Form des extramentalen Objektes im Verstande selbst besitzen : « species
rei intellectae in ipso consistit intellectu.» Das Ding ist nur intentio-
naliter im Geiste, nicht seiner Form nach, die es in der physischen
Ordnung in sich selbst besitzt. Ihrer Seinsweise nach ist daher die
Erkenntnisform nicht identisch mit der Dingform. Und das deshalb,
weil die Seele die Dingform nach threr geistigen Weise aufnimmt :
«intellectus autem comparatur ad res, secundum quod sunt per modum
spiritualem in anima. » Das ist auch der Grund, warum Wahrheit und
Irrtum formell nur im Verstande sind. Mit einem Worte: Der
Erkenninisakt ist eminent tmmanent ! Ein Streben nach auBen zum
Dinge hin, so wie es seiner physischen Natur, d. h. Existenzweise nach
in sich ist, kommt dem Erkennen als solchem gar nicht zu. Es ist ein
Aufnehmen von aullen, aber nicht ein Hinausstreben.2 — Gerade
das Gegenteil ist beim Wollen der Fall 3 : «actus voluntatis est quaedam
mnclinatio in aliquid, non autem actus intellectus.» *. Dem Willen
ist es eigen, zu streben, « appetere », und zwar nach auflen : «rem extra
se existentem », zu den Dingen, wie sie in sich selbst existieren : «incli-
natur ad ipsam rem prouti in se est.» > Daher sind das Bonum und
Malum in den Dingen selbst. ¢ Im Gegensatze zur Immanenz des
Erkennens, bedeutet Wollen eine VerdupBerlichung.

Thomas unterscheidet somit genau und scharf zwischen Verstand
und Wille, Erkennen und Wollen. Der Wille erkennt nicht, ist an sich
blind. ? Der Verstand strebt nicht: «rationis quidem actus in sola
cognitione consistit ». 8 Eine Reduktion des Erkennens auf den Willen
oder des Wollens auf den Verstand ist bei Thomas absolut ausgeschlossen.
Denn Erkennen und Wollen besagen formell sogar einen Gegensatz :
Verinnerlichung — Verduferlichung ! Wie er auch diese Unterscheidung
auf Akt und Polenz zuriickgefithrt, soll spiter gesagt werden.

11. Verit. 22. 10 ad 1.

Vgl. 1. 82. 3; I-IL. 9. 1; Verit. 22. 11 u. 12.

Dieselben Quellen und I. 78. 1 ad 3.

Verit. 22. 12.

I. 82. 3; Verit. 22. 12; 1. 78. 1 ad 3. 6 1. 82. 3.
I-I1. 27. 2; 1. 80. 2; 1. 82. 4 ad 3; IIL. C. G. 26. 8 Verit. 24. 6.

a1 W e



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 209

b) Nicht Trennung.

Unterscheidung und Trennung sind nicht dasselbe. Die letztere
schlieBt allerdings die erstere ein. Aber die Unterscheidung bedeutet
nicht notwendig eine Trennung des Unterschiedenen. Und da Verstand
und Wille zwei zwar verschiedene Fiahigkeiten sind, die aber ein und
derselben Seele angehoren, wiare eine Trennung der beiden ein wirklicher
Widersinn. Uberhaupt wird man das Verhiltnis von Verstand und
Wille, Erkennen und Wollen nicht richtig fassen, es sei denn, daB
man sie unterscheidet und die Unterschiedenen in der Einheit ein
und derselben Seele ins Auge fal3t !

Das tat Thomas. Verstand und Wille, Erkennen und Wollen sind
wesentlich verschieden. Aber die wahrhaft menschliche Tatigkeit ist
nur die Frucht beider, indem jede der beiden Féhigkeiten in der ihrem
Wesen entsprechenden Kausalordnung zur menschlichen Tatigkeit mit-
wirkt. Sie sind sich gegenseitig Mitursachen : «sunt causae ad invicemy !
Wir sprechen hier noch nicht genauer iiber das kausale Wechsel-
verhiltnis der beiden in ihrer Unter- und Uberordnung beim Zusammen-
wirken. Aber wie scharf Thomas die Tafsache dieses Zusammenarbeitens
betont, das sei in einigen Hauptziigen hervorgehoben.

Uberall, in Gott und den Menschen beweist Thomas die Existenz
des Willens aus dem Dasein des Verstandes und Erkennens.! Im
Menschen sind deshalb zwei verschiedene Strebevermogen, weil er eine
doppelte Erkenntnisart besitzt. 2 Der Verstand, — wie {iibrigens alle
andern Potenzen der Seele — ist nur titig, insofern der Wille ihn aus
der Potenz in den Akt iiberfithrt — motus quoad exercitium. > Anderseits
will der Wille nichts Bestimmtes, es sei denn vorher erkannt. ¢ Denn
gar nichts ist erstrebenswert fiir den Willen, auBer insofern es als solches
erkannt wurde : «appetibile non movet appetitum, nisi inquantum est
apprehensum. » ® Wir konnen iiberhawpt nichts wollen, ehe wir es erkannit
haben : «nam velle non possumus, quod non intelligimus » & So muB
der Verstand gleichsam wie ein Fackeltriger dem Willen vorausleuchten
inbezug auf das, was er wollen soll und kann — motus specificationis.
Selbst die eigentlichen Willenstugenden — virtutes morales — sind es
nur, insofern sie auf die recta ratio eingestellt sind. ® Zur Tugend

11.19.1; L 8o.1; 1. C. G. 72. 2 1. 80. 2.

3 I-1I. 9. 1; I. 82. 4; Verit. 22. 12. III. C. G. 26.

4 « Omnem enim voluntatis motum necesse est, quod praecedat appresiensio. »
I. 82. 4 ad 3. 51 8. 2 ad 1. 6 III. C. G. 26.

7 I-IL. g. 1 ; 1. 82. 4. Verit. 22, 12, 8 I-II. 58. 4.



270 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

geniigt iiberhaupt weder "das richtige Wissen allein, wie Sokrates
behauptete 1, noch der Wille allein, sondern die richtige Disposition
des Verstandes und Willens. 2 Weil der Verstand das ens universale
zu seinem eigentiimlichen Gegenstand hat, ist das erkannte bonum
universale Formalobjekt des Willens. 3 Wie eng Thomas Verstand
und Wille miteinander verband, zeigt vor allem seine Auffassung von
der Freiheit und ihrer Ausiibung. Nach Duns Scotus ist der Mensch
verniinftig, weil er frei ist. Nach Thomas ist er frei, weil er verniinftig
ist. ¥ Zwar liegt die Wahlfreiheit formell im Willen 5, der vermoge
seiner geistigen unendlichen Spannkraft nur das Gute an sich not-
wendig will, alle andern Gfiter aber frei wihlen kann. ¢ Aber die Wurzel
der Freiheit liegt im Verstande : « Totius libertatis radix est in ratione
constituta. »? Und das, weil nur der Verstand dem Willen die ver-
schiedenen Objekte prisentiert. Wieder im Gegensatze zu Duns Scotus
ist die freie Handlung nach Thomas, wie noch eingehender gezeigt werden
soll, nur die Frucht von Verstand und Wille. Daher sein beruhmter
Satz : « Liberum arbitrium dicitur esse facultas voluntatis et rationis. » 8
Kurz und gut : nach dem A quinaten gibt es gar keine wahrhaft menschliche
Titigkeit, die kausal nicht von Verstand und Wille, Evkennen und Wollen
ausgeht. Wer die Quellen, aus denen wir hier geschopft, nidher unter-
sucht, wird auch leicht erkennen, daBl er dieses verschiedenartige
Zusammenwirken beider stets auf die Lehre von Akf und Polenz
zuriickfiihrt.
¢) Harmonie.

Wie hat nun Thomas Verstand und Wille, Erkennen und Wollen,
bei Wahrung ihres Unterschiedes, in ihrem gegenseitigen Zusammen-
wirken harmonisch geeinigt ? Hier liegt die Schwierigkeit! Zwar
schiitzt der reale Unterschied beider vor einer Vergewaltigung des
einen durch das andere. Das ist wahr und wichtig, ja grundlegend.
Aber gerade diese Unterscheidung scheint das harmonische Zusammen-
sein und Zusammenarbeiten zu erschweren und zu gefihrden. Jeden-
falls gibt es Harmonie unter real Verschiedenem nur durch Unier- und

1 1-1I1. 8. 2.
2 « Ad hoc, quod homo bene agat, requiritur, quod non solum rafio sit bene
disposita per habitum virtutis intellectualis, sed etiam quod vis appetitiva sit bene

disposita per habitum virtutis moralis. » Ibid. 1. 59. I.
4 « Pro tanto necesse est, quod homo sit liberi arbitrii ex hoc ipso, quod
rationalis est.» I. 83. 1. 51.83. 3. u 4. 6 I-II. 10. 2.

7 Verit. 24. 2; I-I1. 17. 1 ad 2.
8 1. 83. 2 ad 2 ; Verit. 24. 6 ad 1. Ib. 24. 1.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 271

Uberordnung ! Das gibt aber dem einen iiber das andere einen Primat.
Dieser scheint dann das andere zu gefihrden inbezug auf seine Wiirde
und Selbstindigkeit. Eine organische Harmonie ist da nur moéglich,
wenn Verstand und Wille je nach ihrer eigenen Natur und Eigentiimlich-
keit auf ithrem Gebiete auch ihren eigenen Primat besitzen. Dann hat
jedes das Seine. Dann herrschen Verstand und Wille auf ihrem eigenen
Gebiete und gehorchen auf dem des andern.

So hat Thomas das Problem gelost. Er gibt dem Verstand einen
Primat. Und der rettet die Wissenschaft. Er gibt dem Willen einen
Primat. Und der rettet die Freiheit. Aber es liegt keine Willkiir in
dieser Rollenverteilung, denn Verstand und Wille erhalten den ihrem
inneren Wesen entsprechenden Vorrang. Die thomistische Losung der
Frage ist eine eminent metaphysische.

«) Der Primat des Verstandes.

Der tief metaphysische Charakter dieser Problemlésung springt
aus dem Folgenden sofort in die Augen. Die Frage iiber den Vorrang
des Verstandes und Willens stellen, ist fiir Thomas identisch mit der
andern Frage : wer ist dem Wesen nach vornehmer, der Verstand oder
der Wille ? Und da nun jede Potenz das, was sie ist, von ihrem Objekte
und ihrer Tatigkeit hat 1, so hdngt der Wesensvorrang vom Objekte
in der Tatigkeit ab. 2

a) Dem Objekte nach ist aber der Verstand unbedingt vornehmer
als der Wille. Denn Gegenstand des Verstandes ist das Wahre —
Verum — Gegenstand des Willens das erkannte Gute — Bonum
apprehensum. Nun aber ist das Gute nur gut, insofern es wahr ist.
Also liegt der Grund des Gutseins im Wahren. Also setzt das Willens-
objekt entitativ das Verstandesobjekt voraus und ist das, was es ist,
durch das Wahre. Folglich ist das Wahre, das Gegenstand des Ver-
standes ist, grundlegender, «simplicius » und der Seinsordnung nach
vollkommener : «prius simpliciter et secundum naturae ordinem
perfectius ». 3 Es verhilt sich zum Guten wie das Akiuelle zum
Potenziellen. Der Seinsordnung folgt die Tétigkeitsordnung. Das
bonum ist nur Objekt des Willens, insofern es erkannt ist — bonum
apprehensum. Erkannt und dem Willen vorgestellt wird es aber vom

1 1. 77. 3.
2 Vgl. iber das Folgende: I. 8o. 2 ; I. 82. 3; Verit. 22. 11 u. 12.

3 1. 82. 3 ad 2.



272 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Verstande. Somit gibt er dem Willen sein Objekt, das als Aktuelles
ihn aus der Potenz in den Akt iiberfithrt — Potenz, Akt!1

b) Das ganz gleiche Resultat ergibt sich, wenn wir Verstand und
Wille ihrer Tdtigkeit nach gegeniiberstellen. Worin besteht das innere
Wesen des Erkennens und des Wollens ? Davon war oben schon die
Rede. Aber eine besondere Bemerkung ist hier noch am Platze. Wenn
Thomas vom innern Wesen des Erkennens spricht, so redet er nicht
von ihrem Ursprung oder Werden oder ihren Arten, in Gott, oder
Engel, oder Mensch, oder Tier. Nein! Da frigt er: was st das
Erkennen iiberhaupt, in sich und daher, wie er immer betont, insofern
es aktuell vorhanden ist ? Das aber ist der aktuelle Selbstbesitz der Form
des Erkannten 1m FErkennenden, die Imsnanenz. 2 Dagegen ist das
Wollen seinem Wesen nach ein Hinausstreben zu etwas, was #nicht im
Willen ist, zu einer im dufern Dinge selbst vorhandenen Form. Nun
ist es aber offenbar vollkommener, die Form und Wiirde eines andern
Dinges in sich selbst zu besitzen, als das Ding erst nach aullen zu suchen.
Also ist die Erkenntnis threm Wesen nach vollkommener, weil aktueller
als das Wollen. 3 — A#n sich, «simpliciter » * oder wesentlich, «penes
essentialia » > und daher der innern Naturordnung nach ist das Verum
vor dem Guten, das Erkennen vor dem Wollen, d. h. der Verstand
besitzt den Primat iiber den Willen, weil : das Gute in der Wahrheit
den Grund seines Gutseins hat und nur Objekt des Willens ist, insofern
es von dem Verstande erkannt ist ; weil Erkennen griofiere Immanenz
bedeutet als Wollen. Véllig die gleiche Lehre tragt Thomas auch da
vor, wo er den allgemeinen Grundsatz aufstellt : die Strebevermégen
folgen, im Gegensatze zum Naturtrieb — appetitus naturalis —, immer
den erworbenen Erkenntnisformen. S

Diesen groBartigen Gedanken von dem Primate des Wahren,

1 « Illud quod est prius simpliciter et secandum naturae ordinem, est perfectius :
sic enim actus est prior potentia. Et hoc modo intellectus est prior voluntate
sicut motivum wmobili et activum passivo ; bonum enim intellectum movet volun-
tatem.» I. 82. 3 ad 2; dasselbe 1. 80. 2.

2 « Actio intellectus consistit in hoc, quod ratio rei intellectae est in
intelligente. » 1. 82, 3; Verit. 22. 11.

3 « Perfectio autem et dignitas intellectus in hoc consistit, quod species rei
intellectae in ipso consistit intellectu, cum secundum hoc intelligat acfx, in quo
ejus dignitas tota consideratur. Nobilitas autem voluntatis et actus ejus consistit
ex hoc, quod anima ordinatur ad rem aliquam nobilem secundum esse, quod
res illa habet in seipsa. Perfectius autem est, simpliciter et absolute loquendo,
habere in se nobilitatem alterius vei, quam ad rem nobilem comparari extra se
existentem. » Verit. 22. 1I.

41, 82. 3. 5 Verit. 22, 11, ¢ I. 81. 1.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 273

des Verstandes und Erkennens iiber das Gute, den Willen und das
Wollen hat Thomas mit eiserner Logik auf Gott, Weltall und Mensch
angewandt. Die processio des Heiligen Geistes durch Liebe aus Vater
und Sohn folgt « ordine naturae » erst der processio des Sohnes aus dem
Vater durch Erkennen.l In Gott 2 und dem Menschen 3 ist die Gliick-
seligkeit wesentlich erst ein Akt des Verstandes und nicht des Willens,
weil die Erkenntnis die vornehmste Tatigkeit ist, die den Besitz des
Gliickes begriindet. Hochstes Ziel des Welfalls ist die Wahrheit. ¢ Der
Verstand ist es, der den menschlichen Willen zu dem ihm eigentiimlichen
Objekte, zum Gute an sich bewegt und iiber ihn hier den Primat ausiibt.
Denn der Wille will und erstrebt sein Ziel nur, insofern es erkannt
dem Willen vorgestellt wird. Damit ist der Verstand die erste Ursache
aller Zielstrebigkeit des Willens, von der im Grunde alle weitern
Bestrebungen abhangen. 5 Weitere Beweise fiir die konsequente Durch-
fiihrung der gleichen These werden wir sofort noch hinzufiigen. Aber
etwas eminent Wichtigeres sei vorher noch betont.

Mit seinem Primat des Wahren und des Verstandes iiber das Gute
und den Willen hat Thomas ein Prinzip aufgestellt, das von ungeheurer
Tragweite fiir die Wissenschaft ist. Weil der Wille selbst nicht erkennt,
wohl aber von der Erkenntnis geleitet werden muB, hat er formell auf
dem Gebiete der Wissenschaft nichts zu tun. Dieser Satz mag kithn
erscheinen. Aber nur jenen, welche die Wissenschaft bald mit den
Meinungen, bald mit dem Wissenschaftsbetriebe, bald wieder mit der
praktischen Anwendung derselben verwechseln.

Fiir die Metaphysik ist der Satz leicht nachweisbar. Ihr ganzer
Aufbau ist nach Thomas antivoluntaristisch. Uberall geht das Wissen
dem Wollen voraus. Allem Schaffen des géttlichen Willens geht das
gottliche Wissen als Ursache voraus 6, das in ewiger Weisheit die Dinge
den gottlichen Ideen als Urbilder nachgebildet hat. 7 Nicht der gottliche
Wille oder seine Allmacht, wie Okkam und die spitern Voluntaristen
behaupteten, sind das lefzte Prinzip der Dingwesenheiten. Dann wiren
sie verdnderlich und mit ihnen das gesamte menschliche Wissen. Die
in sich unveranderlichen ‘Dingwesenheiten haben ihren letzten Grund
in den gottlichen Ideen und der gottlichen Natur. 8 Diese sind ebenfalls
der letzte Grund des innerlich Mdglichen und Unmdglichen ®, und der

11, 27. 3; L. 42. 3. 2 1. 26. 2.

3 I-II. 3. 4; ITIL. C. G. 25-63, besonders c. 26. 41 1.C G. 1.
51.82.3ad 1; 1. 82. 4 ad 1; Verit. 22. 12; IIL C. G, 26. 6 1. 14. 8.

7 1. 44. 3. 8 1. 14. 12; 1. C. G. 54. ® Pot. 1. 3.

Divus Thomas. 18



274 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

an sich guten und an sich schlechten Handlungen, die Gott selbst nicht
idndern kann.! Das Titigsein vorausgesetzt, erfaBt der Mensch die
Wahrheit ohne Zutun des Willens. So erkennen die Sinne ihren eigen-
tamlichen Gegenstand notwendig und sind an sich wahrhaftig. 2 So
erkennt der Verstand in seiner einfachen Auffassung ohne Irrtum die
in sich unveranderlichen Dingwesenheiten, weil sie sein eigentiimliches
Objekt sind. Irren kann er in der Verbindung derselben im Urteile. 3
Die innere unleugbare Notwendigkeit der ersten Prinzipien ist
unmittelbar evident.¢ Aus ihnen vermag unser Geist stichhaltige
Schliisse zu ziehen, kraft der mittelbaren Evidenz. 3 — Uberall ist nur
die sachliche Evidenz leitend und fithrend und nur insoweit sie uns zur
Erkenntnis innerlich notwendiger Kausalverhiltnisse der Dinge, die
ihren letzten Grund im gottlichen Wissen und Sein haben, fithrt, ist
Wissenschaft vorhanden. ,

Wie gewaltig dieser thomistische Intellektualismus in die Ethik
und Rechtswissenschaften hineingreift, ist bekannt. Jedes Geseiz 6,
von dem ewig gottlichen 7 herab bis zu den Nafurgesetzen 8, bis zu den
positiv-menschlichen Gesetzen ?, ist seinem innersten Wesen nach eine
Norm des Verstandes, zu der der Wille des Gesetzgebers erst sanktio-
nierend hinzutritt. Wieder ist das innere Wesen der Tugend in der
gottlichen Weisheit verankert ! und das gesamte Tugendieben wird
gemessen durch die recta ratio. 11 Die ratio als Gewsssen ist die unmittel-
bare Leiterin jedes sittlichen Handelns. 12 GewiB, tugendhaft sein heiBt
gut leben und ist nicht bloBes Wissen, wie Sokrates falsch behauptete. 13
Aber die Theorie iiber die Sittlichkeit und Ordnung ist nur Wissenschaft,
die als solche, ohne Einflul des Willens, aus den héchsten, an sich
evidenten, in dem gottlichen Wissen und Wesen verankerten Moral-
prinzipien !4 iiber die sittliche Giite und Schlechtigkeit der menschlichen
Handlungen allgemeine Schliisse zieht und zwar kraft der innern
Evidenz. ¥ Das ist Moralwissenschaft, in der wieder der Verstand
Leuchttrager ist, weil sie bei Thomas eminent wmetaphysisch ist. 16

1 I-1I. 18. 5; 19. §5; 73. 2. 2 1. 85. 6; Verit. 1. 11. 3 1. 85. 6.
4 Das. u. II-II. 1. 4; Verit, 14. I. 5 Das. 6 I-II. go. 1 u. 2.
7 I-I1. 93. 1. 8 I-II. o4. I. % I-IL. 95. 2.

10 « Dicere autem, quod ex simplici voluntate dependeat justitia, est dicere
quod divina voluntas non procedat secundum ordinem sapientiae, quod est blas-
phemum. » Verit. 23. 6.; I-II. 64. 1. :

1 I.IL §7. 1 u. §. 12 T.11. 19. 5.

13 I.II. 57. 1 u. 2; 58. 2. 14 1-11. 94. 2 ; 58. 5. 15 Tbid.

18 Zwei Dinge sind oft verwechselt worden : Moralgewifheit und moralische
Gewifheit. Die erstere ist eine wissenschaftliche, wie jede Sicherheit auf dem Boden



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 275

So ist es auch mit den andern Wissenschaften, insofern sie nach
Thomas itberhaupt Wissenschaften sind. Das gilt auch von der Physik,
wo der englische Lehrer sehr genmau unterscheidet zwischen Kawusal-
gesetzen, d. h. den metaphysischen und den rein physikalischen, die
sich aus der bloBen tatsichlichen Konstellation der vom géttlichen
Willen hervorgebrachten Weltordnung ergeben.! Letztere sind bloBe
Sukzessionsgesetze, die nicht streng wissenschaftlich, weil nicht innerlich
notwendig, sind. Doch auch hier und selbst bei den bloBen Hypothesen
ist nur die Evidenz des Erkennens wissenschaftlich leitendes Kriterium !

Ein ganz kurzes Wort iiber die sacra Theologia. Auch sie macht,
als Wissenschaft, von dem Gesagten keine Ausnahme. Allerdings sind
ihre Prinzipien, die geoffenbarten Glaubensartikel, nicht in sich evident. 2
Sie werden sogar auf Grund des von der Gnade bewegten Willens
angenommen. 3 Aber die innere Evidenznotwendigkeit wird hier
reichlich ersetzt durch die Wahrhaftigkeit der offenbarenden prima
Veritas 4, die kraft ihres actus purus innerlichst notwendig wahrhaftig
ist. Und wenn die Theologie aus diesen sichersten Prinzipien als
Wissenschaft Schliisse zieht, so unterliegen dieselben als wissenschaft-
liche Konklusionen den gleichen Gesetzen der vom Willen unabhingigen
Vernunftevidenz, wie die philosophischen Disziplinen. 3

Ubrigens nur noch eine Frage. Hat Thomas je auf wissenschaft-
lichem Gebiete, d. h. in der Erkenntnis allgemein giiltiger Normen,
dem Willen eine Motio auf den Verstand quoad specificationem, inbezug
auf das, was erkannt wird, zugestanden ? Nie, weder in der spekulativen
noch praktischen, natiirlichen, noch iibernatiirlichen Ordnung. 8
Uberall ist nur die sachliche Evidenz Motiv der Verstandeszustimmung
zu den Wahrheiten, die allgemeinen, d. h. wissenschaftlichen Charakter
haben. Der Wille vermag wohl auf das Erkennen dieser simguldren
Handlung, wie sie hic et nunc sich vollzieht, einen Einflull auszuiiben.
Warum, werden wir noch sehen. Aber nie auf die Verstandes-
zustimmung zu abstrakten Erkenntnissen. 7 Sein Einflul} ist da in der
Ordnung des einzelnen konkreten sittlichen Handelns, aber nicht in der
Ordnung der Theorie, der Wissenschaft iiber das einzelne sittliche
Handeln.

der eigentlichen Wissenschaft ; die letztere ist nie eine wissenschaftliche und tritt
uns auf den verschiedensten Gebieten entgegen. I-II. 96. 1 ad 3.

1 II. Sent. D. 20. q. 2 a. 1 ad 1.

21.1.7; II-IL 1. 4 u. 5. 3 II-11. 2. o. 4 II-IL. 1. 3; L 1.7 5.
51.1.8. 6 1. 82. 4; Verit. 22. 12.

7

I.82.4ad 1.



276 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Damit vindiziert sich, bei Thomas, der Verstand den Primat iiber
den Willen auf der ganzen Linie des wissenschaftlichen Erkennens !
Damit hat Thomas den Voluntarismus geschlagen ! :

3) Der Primat des Willens.

Es gibt bei Thomas tatsichlich auch einen Primat des Willens.
Und merkwiirdig ! Er ist von dem Primate des Verstandes wesentlich
verschieden. Und doch geht er gerade aus ihm hervor! Das zeigt am
besten wie natiirlich, innerlich organisch Thomas beide miteinander
verbunden hat.

Verschieden ist dieser Primat von jenem des Verstandes, denn
dieser ist wesentlich, weil im Wesen der beiden Potenzen begriindet.
Der Primat des Willens dagegen ist relativ, «secundum quid » !, weil
nach einer besondern Beziehung die dem Willen eigentiimliche Tatigkeit
jene des Verstandes iiberragen kann. Das aber, was dem Wollen als
Wollen zukommt, ist die Bewegung, das Erstreben «appetere », das
Tatigsein «agere», sich und andere zur Bewegung anzutreiben. Der
Wille ist, wie jedes Strebevermoégen, eminent T7iebkraft.

Daraus ergibt sich gleich ein erster Primat des Willens. Auf Erden
ist unser Erkennen nur eine abstraktive Innenaufnahme fremder
Dingformen. Erstrebt nun der Wille dullere Giiter, die, wie z. B. Gott,
in sich selbst eine vornehmere Existenzweise haben als in unserm
Denken, dann iiberragt die Willenstitigkeit das Erkennen. So steht
die Liebe Gottes auf Erden weit hoher als die bloBe Erkenntnis Gottes. 2

Ein zweiter Primat ist dem Willen noch viel eigentiimlicher.
Nennen wir ihn Tétigkeitsprimat — quoad exercitium. 3 Die Wechsel-
beziehungen von Verstand und Wille in ein und derselben Seele sind
wunderbar. Der Verstand erkennt die Seele, den Willen, das Wollen
und sein Objekt und sich selber. Der Wille will den Verstand, das
Erkennen -und sein Objekt, das Wahre. Warum das letztere ? Darum !
Sein Objekt oder Ziel, das er notwendig anstrebt, ist das Allgemeingut,
das bonum in communi. Also will er auch das Wohl des ganzen
Menschen. Also auch das Wohl jeder einzelnen Potenz im Menschen,
das ja in jenem Allgemeingut enthalten ist als ein Teilgut — bonum
particulare. Das Wohl und Gliick der einzelnen Vermégen liegt aber
in erster Linie darin, daB sie iiberhaupt #itig seien, d. h. von der bloBen

1 Verit. 22. 11.
2 1, 82. 3; Verit. 22, 11. 3 I-II. 9. 1; ib. 17. 6.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 277

Potenzialitit in den Akt iberfithrt werden, denn dazu sind sie als
Potenzen hingeordnet. Das ist nun prizis die Aufgabe des Willens,
nicht bloB deshalb, weil er das Wohl aller Potenzen zum Ziele hat,
sondern auch, weil er seiner Natur nach: Triebkraft, Beweger, causa
agens, efficiens, mit einem Worte : Tdtigkeitsprinzip ist. 1 Er bewegt
also alle Potenzen zur Titigkeit und daher auch den Verstand. In
dieser Hinsicht steht er hoher als der Verstand, weil er zu ihm steht
wie movens zum mobile — Akt und Potenz. Er besitzt den Primat. 2

Die Tragweite dieses Willensprimates und seines indirekten Ein-
flusses auf das menschliche Wissen erfassen nur jene, die iiberdenken,
welche Riesenenergie, welche Opfer, Enttauschungen und Entsagungen
der Erwerb und wechselvolle Betrieb der Wissenschaft fordern !

Eine noch viel hervorragendere Bedeutung als der vorige besitzt
ein anderer Willensprimat. Nennen wir diesen kurzerhand Freiheits-
primat. Im Prinzip steht er auf dem gleichen Boden wie der obige.
Er ist ein Téatigkeitsprimat, aber eine besondere Art, die viel ein-
schneidender in das praktische Erkenntnisgebiet hineingreift als der
motus quoad exercitium im allgemeinen. 3 Wir sagten : in das prakiische
Erkenntnisgebiet. Wie ist das gemeint ? Eine ganz klare Abklirung
scheint hier, den Wirrwarr der Ideen ins Auge gefaBt, nicht unnétig
zu sein. Man kann den Willen einem dreifachen Verstandesurteil
gegeniiberstellen *:

1. dem rein spekulativen Urteile, «judicium speculativum». Da
urteilt der Verstand, ohne jede Beziehung zur Tatigkeit, 0b etwas in
sich wahr oder falsch sei. Hier handelt es sich nur um Wissen und
Wissenschaft. Da spielt der Wille — die Bewegung quoad exercitium
vorausgesetzt — gar keine Rolle. Geleitet von der Evidenz, ist der
Verstand unabhingig vom Willen ;

2. dem spekulativ-praktischen Urteile gegeniiber. Hier urteilt der
Verstand, was ist der Sache nach gut und schlecht und daher zu tun und
zu lassen, an sich und iberall und fiir alle — conformitas ad rem ! Hier
ist die Beziehung zur Tétigkeit da, aber nur im allgemeinen. Hieriiber
handeln die moral- und rechts- und sozialpolitischen Wissenschaften.
Auch da hat der Wille, weil es sich um allgemeingiiltige Schliisse, d. h.

! «Inclinatio ad actum proprie convenit appetitivae virtuti.» I-IL. 58. 1.

2 1. 82, 4; I-IL. 9. 1; Verit, 22, 12 ; IIL. C. G. 26,

3 Das hat Thomas in Verit. 22. 11 ad 2 mit folgenden Worten ausgezeichnet
dargetan : « Dicendum, quod libertas voluntatis non ostendit eam esse nobiliorem
simpliciter, sed nobiliorem ixn movendo. »

4 Vgl. Garrigou-Lagrange, Intellectualisme et Liberté, p. 46.



278 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

um Wissenschaft handelt, nichts zu tun, auBer den Verstand zur
Tatigkeit tiberzufiihren ;

3. dem rein praktrschen Urteile gegeniiber. Hier urteilt der Verstand
zuhanden des Willens, was in diesem konkreten Einzelfall, unter diesen
Umstinden, in dieser Stimmung und Lage zu tun sei. Mit andern
Worten, was dem Willen hic et nunc zusage, ihm gut und niitzlich sei,
« conformitas ad appetitum », das wird hier beurteilt. Da in ein und
demselben Menschen nichts so verschieden und wechselvoll ist, wie
das konkret-praktische Handeln, leuchtet es ein, daB dieses Urteil
mit Wissenschaft nichts zu tun hat. Auf dieses praktische Urteil des
Verstandes bezieht sich der Freiheitsprimat des Willens, wie wir gleich
sehen werden. '

Wegleitend, als Voraussetzungen zur Losung unseres Problems,
sind folgende Sitze, die wir fast mit lapidarer Kiirze nur anfiihren :
Weil nur das Wahre an sich — universale verum — eigentiimliches
Objekt des geistigen Verstandes, ist nur das Gute an sich — bonum
untversale — das eigentiimliche Objekt des Willens. ! Das einzig
erstrebt der Wille nofwendig, weil allein seine unendliche Potenzialitit
erfilllend. 2 Doch will er es nur, insofern es vom Verstand erkannt,
ihm vorgestellt wird. 2 — Primat des Verstandes! Alle andern Giiter
sind fiir den Willen nur Teslgiiter — bona particularia — die ihn aus
sich nicht notwendig determinieren — Indifferentia objectiva — so daB
er sie seinerseits wihlen und nicht wihlen — Indifferentia subjectiva * —
ihnen gegeniiber handeln und nicht handeln — libertas exercitii —
so oder anders handeln kann — libertas specificationis. ® Damit haben
wir die Wahlfreiheit — liberum arbitrium — die noch keine freie Tat
setzt, aber fiir diese vorausgesetzt wird. 8

Wie entseht die freie Tat ? Durch die Wahl — electio — des einen
von mehreren Teilgiitern von Seite des Willens. 7 Aber wie ? Nicht
ohne Wahlmotiv, sonst wire die Handlung nicht verniinftig. 8 Also
bedarf die Wahl ein Verstandesurteril — judicium practicum. ® Wie
kann aber der Verstand dem Willen ein bestimmtes Gut bevorzugend
vorschlagen, da er weiB, daB nur das Gute in sich ihn notwendig bewegt,
die Teilgiiter aber eine bloB kontingente Bezichung zu jenem besitzen ?

1 I-IL. 2. 8; I-II. 10. I; 105. 4. 2 I-I1. 1o. 2z; I-IL ;. 8.
3 1. 82. 3 ad z; III. C. G. 26. 4 1. 82. 2; Verit. 22. 9.
5§ I-II. q. 1; 10. 2; 13. 6.

6 Vgl. 1. 83 ganze quaestio ; Verit. die ganze quaestio 24.

7 I-IL 13. 1. 8 Ibid. 9 Tbid.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 279

Das kann er aus sich allein nicht. 1 Aber da der Verstand dem bonum
particulare indifferent gegeniibersteht, liegt es in der Macht des Willens,
den Verstand auch quoad specificationem zu bewegen, damit er ihm
ein Gut aufsuche und vorschlage, das ihm hic et nunc am meisten
zusagt. 2 Damit liegt das praktische Urteil des Verstandes selbst
in der Macht des Willens : « Liberum arbitrium est potentia, qua homo
libere judicare potest.»® Das Urteil selbst wird frei, und der Wille
kann den Verstand veranlassen, immer wieder Neues aufzusuchen und
vorzuschlagen, bis ihm etwas zusagt. Wahlt er aber faktisch etwas
Vorgeschlagenes, so ist diese Wahl des Willens gleichzeitig die Frucht
zweier Ursachen : des Verstandes als causa formalis, da er dem Willen
das ihm zusagende Gut aufgezeigt hat — motus quoad specificationem ;
des Willens als causa agens — Wirkursache — indem er den Verstand
nicht bloB zur Tdtigkeit, sondern auch zu dieser Titigkeit anregte,
also ihn quoad exercitium und specificationem bewegte. * Hierin besteht
in der freien Handlung der erhabene Primat des Willens iiber den
Verstand !

Die ganze gewaltige Macht dieses Willensprimates kommt uns
nur dann richtig zum BewuBtsein, wenn wir bedenken, daB3 der Verstand
hier nicht mehr nach der Natur des vorgeschlagenen Gutes urteilt
«secundum conformitatem ad rem » — wie in der Wissenschaft, sondern
nach dem augenblicklichen Gefallen des Willens — «secundum confor-
mitatem ad appetitum». ® Ist der Wille gut eingestellt, so wird er
meist sittlich gute Wahlen treffen. Wenn schlecht, schlechte ! ¢ Zwar
vermogen weder korperliche Dispositionen, Naturell, Temperament
noch Leidenschaften auf einen normalen Menschen an sich einen
zwingendern, EinfluB auszuiiben, weil sie dem Willen mittelst des
urteilenden Verstandes immer nur Teilgiiter nahelegen, iiber die er
kraft seiner geistigen Natur und potenziell unendlichen Spannkraft
zu herrschen vermag. ? Aber daB} sie, je nachdem sie richtig oder nicht
richtig geleitet, fiir die Bildung der Willensrichtung, die wieder das
freie Wahlen beeinflult, groBe Bedeutung haben, unterliegt keinem
Zweifel. GroBer noch ist der EinfluB der bereits erworbenen Habitus.
Als im Willen tief eingewurzelte Anlage, kann das Laster zur Quelle

1 I-II. 13. 6 ad 2; ib. 10. 2. I. 83. 1. 2 Verit. 24. 1.

% Verit. 24. 6 ; « Liberum arbitrium dicitur quasi liberum judicium. » I. 83. 3 ;
« (Homo) non solum est causa suiipsius in movendo, sed in judicando et ideo est
liberi arbitrii, ac si diceretur liberi judicii de agendo vel non agendo. » Verit. 24, 1.

4 I-IL. 17. 6; 57. 4 u. 5. Malo. 6. 1 ad 15. b I-II. 57. 5 ad 3.

6 I-II. 57. 5. "1.83 1 ad 1. .



280 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

unzihliger sittlich schlechter praktischer Urteile !, zuweilen sogar fast
wie zu einer zweilen Natur werden, weswegen der tierische Mensch,
wie schon Paulus gesagt, kaum mehr imstande ist, zu Hoherem sich
emporzuschwingen. 2 Dasselbe gilt, im entgegengesetzten Sinne, von
der Tugend. Sie vermittelt ebensosehr den ungetriibten EinfluB der
spekulativen Ordnung, des Wahren und Guten an sich, als sie selber,
weil sie eine feste Anlage zum guten Handeln ist, zu richtigen, prak-
tischen Urteilen fithrt.® Bezeichnend sagt Thomas: was Keuschheit
ist, sagt uns die Wissenschaft, wie keusch zu leben ist, das weill am
besten der Keusche. 4 :

Im Anschlusse an das Gesagte sollten wir noch von einem iiber-
natiirlichen Willensprimat reden, den wir aber nur erwiahnen. Auch
der Glaube ist eine freie Willenstat. Denn im Glaubensakt muf, da
die Glaubenswahrheit nicht innerlich evident ist, der von der Gnade
bewegte Wille den Verstand ebenfalls quoad specificationem bewegen. 3
Und da auf dem Glauben das ganze tibernatiirliche Leben der Hoffnung,
Liebe und aller Gnadengeschenke ruht, fithrt hier der Wille auf der
ganzen Linie das Szepter.® Im Jenseits freilich, wo der Glaube zum
Schauen, die Hoffnung erfiillt wird und die Liebe dem schauenden
Erkenntnisbesitz des Gliickes folgt, tritt der Verstand wieder in seine
angestammten Hoheitsrechte ein.

So haben wir bei Thomas sowohl einen Primat des Verstandes
als auch des Willens. Und beide sind seinem System organisch ein-
gegliedert. In der Wesensordnung und daher der abstraktiven Erkenntnis-
ordnung, die die Wissenschaft bedingt, ist iiberall das Wahre und das
Erkennen obenan. Denn es begriindet erst das Gute und Wollen.
Die Macht und die GréBe des Guten und des Wollens liegt in der
Tdtigkeitsordnung, in der Triebkraft des Willens, der zwar nie selbst
erkennt und daher immer gefithrt werden muB, der aber alle Machte
des Menschen, auch den Verstand, auf Erden zum Ziele treibt und
daher im konkret praktischen Handeln sogar das praktische Urteil
des Verstandes beherrscht, um die Wahlfreiheit zur freien Tat iiber-
zufithren.

Aufgebaut ist auch die Harmonie von Denken und Wollen bei
Thomas auf der Lehre von Akt und Potenz. Das lieBe sich aus den

1 Malo 3. 9 ad 7. 2 II-II. 46. 2.
8 I-II. 56. 3; 57. 5; II-II. 6o. 1.
4 TI-11. 45. 2. 5 Verit. 14. 1.

6 III. C. G. 40; II-IL. 2. 1 ad 3; Verit. 14. 3 ad 10.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13, Jahrhundert | 281

Quellen bis ins Kleinste hinein nachweisen. Es geniige, hier nur weniges
zu wiederholen. Wissen und Wollen treten uns vorerst in ihrer Unter-
scheidung als Aktuelles und Potenzielles entgegen. Als solches erginzen
sie sich im Menschen gegenseitig und diirfen daher nicht getrennt werden.
Allda, wo das Wissen den Primat fiihrt, tritt es dem Wollen als das
Aktuierende gegeniiber : movens-mobile in ordine specificationis. Die
ganze thomistische Theorie von der Wahlfreiheit wurzelt in der Poten-
zialitit der Teilgiiter in ihrem Verhiltnis zum bonum commune, das
allein den Willen zu aktualisieren vermag. Hierin liegt dann wieder
der Grund, warum der Verstand aus sich allein nicht imstande ist,
dem Willen ein bestimmtes Teilgut als Wahlgut vorzuschlagen. Indem
der Wille das praktische Urteil des Verstandes vollendet, wird er, als
Aktuierender, Herr und Meister iiber das Urteil des Verstandes und
damit der Wahl und damit der freien Tatigkeit.

So kommen im Thomismus Verstand und Wille nur auf Grund
von Akt und Potenz zu ihrem Rechte und sind, je nach verschiedenen,
in ihrer eigentiimlichen Natur begriindeten Gesichtspunkten, einander
organisch und daher harmonisch diber- und untergeordnet.

(Fortsetzung folgt.)

— ==



	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

