Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 2 (1924)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Studia Friburgensia. — Herausgegeben unter der Leitung der Domini-
kaner-Professoren an der Universitdt Freiburg i. d. Schweiz. '

Die Aszetik des hl. Alfons Maria von Liguori im Lichte der Lehre vom
geistlichen Leben in alter und neuer Zeit. Von P. Dr. Karl Keusch C. Ss. R.
Paderborn (Bonifacius-Druckerei), Freiburg i. Schw. (Villa St. Hyacinth),
Paris (Revue des Jeunes) 1924 (8°; IX u. 400 pag.). ;

Wie einen Friihlingsboten besserer Zeiten begriiBen wir das Erscheinen
einer bereits in einigen Zeitschriften angekiindigten neuen Sammlung, der
Studia Friburgensia. Sie hat sich zum Ziel gesetzt, die von thomistischem
(zeiste getra.genén, gediegeneren wissenschaftlichen Spezialarbeiten iiber
Philosophie, systematische Theologie, Kirchengeschichte und Exegese,
die an der Freiburger Universitit von den Promovierten jeweils heraus-
gegeben werden, in einem einheitlichen Gewande der Offentlichkeit zuging-
lich- zu machen.

Die Sammlung beginnt mit drei Arbeiten, von denen die erste bereits
vorliegt. Sie behandelt die Aszetih des hi. Kivchenlehvers Alfons Maria
von Liguwort und hat den Redemptoristenpater K. Keusch zum Verfasser.

Die Arbeit ist theologisch-mystischer oder richtiger theologisch-asze-
tischer Art. Sie diirfte wegen der iiberaus brennenden Fragen, die heute
alle denkenden Geister beschiftigen, sowie wegen der vielen Angriffe,
denen die Person des hl. Alfons auch in unseren Tagen noch ausgesetzt ist,
das Interesse der breitesten Kreise in Anspruch nehmen.

Sie bedeutet zwar nicht, wie die Sammlung es vermuten lassen kénnte,
ein spezifisch' thomistisches Forschungsergebnis. Doch will sie im Lichte
der Prinzipien des hl. Thomas die Geisteslehre eines anderen Doctor Ecclesiae
auflenchten lassen, gemill jenen schénen Worten Papst Pius X., daB
das Lob, welches die Kirche den Lehren gewisser Schriftsteller oder Heiligen
spendet, in dem Sinn verstanden werden miisse, dall diese mit den Grund-
satzen des Aquinaten iibereinstimmen oder denselben doch wenigstens
nicht widersprechen. !

Gewil wird diese Studie, die einen Oktavband von zirka 400 Seiten
ausfiillt und mit einem herrlichen Titelbild des hl. Alfons ausgeschmiickt
ist, den Vorwurf der Oberflichlichkeit nicht zu fiirchten haben.  Sie ist,
was leider nur zu oft bei aszetischen Auseinandersetzungen vermift wird,
von dem griindlichsten spekulativ-theologischen Wissen getragen. Sie

"1 «Quod si alicujus Auctoris vel Sancti doctrina a nobis .... comprobata
est .... facile intelligitur catenus comprobata, qua cum principiis Aquinatis
cohaereret aut iis handquaguam repugnaret.» Pins X, Motu proprio « Doct.
Angel.» 29. Junii 1914. (Acta Ap. Sed. v. VI p. 338). ‘



106 Literarische Besprechungen

bietet zugleich auch lehrreiche und iiberraschende Einblicke in historische
und philosophische Seitengebiete, so daB das gestellte Problem nicht blof3
im Dbeschrankten ILichte der Zeitverhdltnisse oder der Teilwissenschaft
betrachtet, sondern im breiten Rahmen der historischen Entwickelung
und der theologischen Systematik vorgefiihrt wird. Vor allem verrit sie —
und es ist dies das Wichtigste — die grote Vertrautheit mit den aszetischien
Schriften des hl. Alfons, zu der ein mehr denn zwanzigjihriges Studium
den Verfasser vorbereitet hat (Vorwort xvi).

Wir miissen uns jedoch beschrinken und heben aus der Masse des
Gebotenen blof einige Punkte hervor.

Der Tilel, die Inschrift des Werkes allein bedeutet ein Programm,
Wie bekannt, sind die mystischen Probleme die quaestio vexala aller —-
besonders auch unserer Zeiten. Dadurch, dal der Verfasser seine Schrift
die Aszetik des hl. Alfons benannt hat und unter diesem Wappen die
Gesamtlehre des Heiligen iiber die Vollkommenheit entwickelt, fithrt er
den Beweis, daB der hl. Alfons jene panmvsiische Bewegung der heutigen
Zeiten nicht vollig teilen wiirde, die in den Worten Saudreau’s ihren Aus-
druck findet : Alle sind zur mystischen Vereinigung berufen ; sie ist der

Endzweck, das normale Ziel unseres Lebens (p. 10). — Der Verfasser
nimmt seinerseits zwar die Notwendigkeit mystischer Gnaden fiir jede
zum Heil und zur Heiligkeit berufene Seele an — er verwahrt sich aber

dagegen, dal} passive Guaden und passive Zustinde ein und dasselbe seien
(p. 276). Ferner erhebt er sich dagegen, daBl auf einem derartig brennenden
und heute mehr denn je umstrittenen Gebiet die Autoritit des modernsten
aller Kirchenlehrer einfach umgangen werden diirfe, da er doch in diesen
EFragen persénliche Erfahrung und ein {iberaus sicheres Urteil gehabt habe.

Seinen Gegenstand, die Geisteslehre des hl. Alfons, untersucht der

Verfasser in ihrem Werden, Wesen und Werle.

~ Die Quellen sind in dem Teil, der das Werden behandelt, fleiBig durch-
forscht. Bei den 160 Schriften, die die Lehre des Heiligen enthalten (s. das
Verzeichnis auf p. 66 f.), bei den weit in die Tausende hineinreichenden
Zitaten, die Alfons ergiebiger als jeder andere Kirchenschriftsteller anfiihrt,
mag es wohl kein Leichtes gewesen sein, das ganze Material zu sichten
und klar darzustellen. Die Werke der hl. Theresia, der Geist des hl. Philipp
Neri, mogen wohl, zugleich mit der eigenen Gestaltungskraft Alfonsens,
die wichtigsten I'aktoren beim Zustandekommen der Aszetik des Heiligen
gewesen sein. Vielleicht lieBe sich dies in einer ferneren Ausgabe noch
eindrucksvoller dartun, als es bisher geschehen ist.

Das Wesen der Aszetik Alfonsens hat der Verfasser nach den iiblichen
Methoden recht iibersichtlich dargelegt. Die Untersuchungen sind nach
streng thomistischen Prinzipien gefiihrt und dringen mit nicht zu ver-
kennender Scharfe des 6fteren von dem ethischen Gebiet, auf dem wir
uns bewegen, auf das metaphysische hiniiber. Finden sich ja bekanntlich
in diesem allein die wahren Ausgangspunkte aller Fragen. Anderseits
ist die kritische Sichtung des Materials erschopfend vollzogen, d. h. der
wahre Gedanke des hl. Alfons wurde aus dem italienischen Urtext heraus-
geholt, in synthetischen Uberblicken zuginglich gemacht und in guten



Literarische Besprechungen 107

Ubersetzungen iibermittelt. Wichtige Einzelpunlkte werden der Reihe nach
griindlich durchgesprochen, so der Vollkommenheitsbegriff des Heiligen,
seine Lehren iiber den Beruf, iiber die aszetische Katharsis, iiber die
Personlichkeitsfrage, tiber geordnete und ungeordnete Richtungen in der
Geisteslehre, iiber Betrachtung, Beschauung, Marienkult. -

Den interessantesten Teil des Werkes bieten die vergleichenden Wert-
wrteile iiber die verschiedenen Stromungen im Geistesleben. s finden sich
solche Uberblicke an verschiedenen Stellen des Buches : schirfere Ver-
gleiche zwischen der Aszetik des hl. Alfons und anderen Systemen werden
in dem dritten, letzten Teile gezogen, besonders gegeniiber der Geisteslehre
dreier groBer, einfluBreicher Heiligen : des Al. Ignatius von Loyola, des
. Franz von Sales, des hl. Vinzenz von Paul. AbschlieBende Ergebnisse
von IErorterungen dieser Art lassen sich jedoch schwerlich in stereotype
Formeln kleiden, obwohl der Versuch, zu solchen zu gelangen, nach
Prof.- FaBbenders Gestindnis (« Der Tag», 15. Jan. 1912) an sich schon
eine auBerordentlich dankbare Aufgabe ist. Auch iiber den EinfluB der
aszetischen Werke des heiligen Kirchenlehrers gibt der Verfasser AufschluB.
Er faBt sein Ergebnis in den Worten der Aecta Docloratus (es sind
die ProzeBakten der Erhebung Alfonsens zum Kirchenlehrer) zusammen,
«dafl es unter allen Lehrern der Kirche keinen einzigen gebe, dessen
Schriften in so kurzer Zeit bei allen Vélkern eine so allgemeine Beachtung
gefunden hétten wie die des hl. Alfons». In der Tat wurden gewisse Werke
zu Hunderttausenden und zu Millionen verbreitet. Ein kurzes, bestimmt
gefaBBtes SchluBwort fiihrt uns das Ergebnis des durchschrittenen Weges
biindig vor Augen. Die Frage, ob Alfons ein eigenes aszetisches System
geschaffen habe — ob dieses einen Forischriti der aszetischen Lehre bedeute,
wird bejaht. Die spezifische Formel, die es zusammenfalt, ist die
« fiirchtende Liebe ». In ihr klingen die caritas amicitiae und der castus
amor spei oder concupiscentiae befreiend und fruchtbar zusammen. Sie
ist wie der Krondiamant des ganzen Systems, wahrend die Lehren {iber
das Gebet, die Flucht der Gelegenheit, die Andacht zu Maria u. a. die
kunstvoll gefaBBten Edelsteine sind, die dem goldenen Stirnband Form
und Eigenart geben (p. 368 ff.). !

Eine kurze Abfertigung Heilers und seiner maBlosen Kritik des
hl. Alfons schlieBt in einem Anhang das Ganze zeitgemall ab.

In wieweit die Fachwelt mit den origine]leh, oft recht persénlichen
Resultaten des Verfassers einig sein wird, muB uns die Zukunft lehren.
Ob derselbe den Geist des heiligen Kirchenlehrers richtig erfafit hat, werden
die Alfonsuskenner entscheiden. s geniige einstweilen festzustellen, daB.
die wahre Bemeisterung des Stofles, die ruhige, vornehme, pietiitvolle
Darstellung des Ganzen, die breite Verwertung der einschligigen Literatur
der Sammlung der Studia Friburgensia in diesem Erstlingswerk zur Ehre
gereichen und uns den Wunsch aussprechen lassen, es mégen noch recht
viele ebenso gediegene Abhandlungen auf «die Aszelih des hl. Alfons »
folgen. — Vivant sequentes !

Dr. Hartmann.



108 Literarische Besprechungen

~ Bartmann : GrundriB der Dogmatik. Ireiburg i. Br. (Herder), 1923
(r20; xvi und 592 pag.).

Bartmanns « GrundriB3 » soll, der Not der Zeit dienend, den Theologie-
studierenden ein Lernbuch, dann aber auch weiteren Kreisen ein Nach-
schlagebuch zur raschen Orientierung {iber Iragen der katholischen
Glaubenslehre sein. TFiir diesen Zweck ist er recht geschickt angelegt. Er
ist kurz, dabei doch iiberraschend vollstindig, klar und korrekt. Der
Schriftbeweis fiir die Dogmen ist in der Regel ziemlich vollstandig,
wenigstens skizziert, die Lehrentwicklung sogar viel ausfiihrlicher dar-
gestellt als es bisher selbst'in gréferen Lehrbiichern Brauch war. Manchen
Thesen wird ein Anhang beigefiihrt unter dem Titel : T.ebenswert. Darin,
wie auch sonst bei gegebener Gelegenheit, werden ILebens- und Geistes-
stromungen der Gegenwart gut und praktisch unter das Licht der Dogmen
gestellt.

Im einzelnen hitte Rez. noch manche Wiinsche. s sei gestattet,
einige namhaft zu machen. Es sollte doch irgendwo, etwa bei § 3, iiber
den Wert des consensus Scholae, ganz besonders aber iiber die hervor-
ragende Auktoritit des hl. Thomas ein Wort gesagt werden ; cf. Cod. J. C.
can. 1306 § 2. Bei den bekannten Kontroversfragen sodann iiber Gnade,
Pradestination etc., nimmt der Verfasser nicht Partei, sondern begniigt
sich mit dem non liquet. Sichtlich ist er bemiiht, die beidseitigen Ansichten
unparteiisch darzustellen ; dafl es ihm aber iiberall gelungen sei, wird
man nicht wohl sagen diirfen. So heif3t es z. B. p. 323 von der Lehre der
Thomisten, der Augustinianer und des Suarez {iber die reprobatio negativa :
« Lhre Ansicht ist die einfache Umkehrung der unbedingten Pridestination
zur Glorie. Denn wenn Gott ohne Riicksicht auf das persénliche Verdienst
einen Teil der Menschheit zum Himmel priadestiniert, verfillt der andere
Teil dadurch ohne weiteres der Holle, weil es in der Ewigkeit nur ein
Entweder-Oder gibt.» Das ist mindestens sehr miBverstandlich. Nach
der groBlen Mehrzahl, namentlich auch der neueren Thomisten (nach
S. Th. I q. 23 a. 5 ad 3), ist die repr. negativa der RatschluBl Gottes,
suzulassen, daB ein Teil der Menschen aus eigener Schuld die Seligkeit
nicht erlange. Also nicht « dadurch » schon verfallt ein Teil der Menschheit
« ohne weiteres » der Holle, weil er nicht, wie der andere Teil priadestiniert
ist, sondern weil er freiwillig stindigt und freiwillig in der Siinde beharrt.
Der ewige RatschluB Gottes bewirkt das nicht, sondern liBt es nur
geschehen, um auch so seine Vollkommenheit zu offenbaren.

Vom Thomismus in der Gnadenlehre sagt Bartmann p. 329 : « Der
Thomismus. Er wurde aufgestellt vom spanischen Dominikaner Banez
(f 1604).» Aber Bafez hat doch nichts Neues aufgestellt, sondern nur
die Uberlieferung der Thomistenschule zusammengefaBt.

P. 11 méchte Rez. eine entschiedenere Ablehnung jener «neueren
'_ExegeSe » witnschen, die « einen freieren Inspirationsbegriff » anstrebt, nach
dem den hl. Verfassern selbst [rrtiimer auf geschichtlichem und natur-
wissenschaftlichem Gebiet zur Last gelegt werden kénnten.

Auf dem Gebiete der Dogmengeschichte sind auch bei einigen Angaben



Literarische Besprechungen 109

Vorbehalte zu machen. Von der Perichorese handelnd, sagt der Verfasser

p. 107 ¢ « Auch hier wieder sind die Griechen uud Lateiner eine Nuance
in der Auffassung verschieden.» Die Griechen sollen mit Perichoresis die
Bewegung ausdriicken, worin die ausgehende Person wieder zu ihrem Aus-
gang zuriickkehrt, die Lateiner aber sollen durch den Terminus circumin-
sessio mehr den ruhenden Zustand, das Ineinanderwohnen ins Auge fassen.
Nun hat aber neuestens P>. Deneffe S. J. in einem interessanten Artikel
« Perichoresis, circumincessio, circuminsessio », in-Zeitschr. fiir kath. Theo-
logie, Innsbruck 1923, pag. 497-533 nachgewiesen, dafl der hl. Johannes
Damascenus, der hier die ganze griechische Theologie der Vaterzeit dar-
stellt, bei der trinitarischen Perichorese nicht so sehr an ein dynamisches
Eingehen der einen Person in die andere, als vielmehr an ihr statisches,
ruhendes Ineinandersein gedacht hat (a. a. O. p. 507). Die Nuance fallt
also weg.

- P 156 wird der hl. Augustin als Vertreter des « freieren (zeneratianis-
mus » aufgefiihrt ; doch kaum mit Recht. Der groBe Lehrer hatte iiber
den Ursprung der Seele iiberhaupt keine Theorie, sondern das BewuBtsein
des Nichtwissens : « quod attinet -eius originem ...., nec tunc (d. h. i.
J. 386-7) sciebam, nec adhuc (i. J. 426-7) scio.» 1. Retract. c. 1 n. 3.

P. 173: «Suarez fiigt noch hinzu, daB ijenen Kindern (die ohne
Taufe sterben) aus dem Verlust der. Seligkeit keinerlei Trauer und Qual
erwachst » usw. Das fiigte nicht etwa Suarez hinzu. Schon der hl. Thomas
hatte (De malo q. 5 a. 3 ¢) gesagt: «Se privari tali bono, animae puerorum
non cognoscunt, et propter hoc non dolent; sed hoc, quod per naturam
habent, absque dolore possident. »

An sinnstérenden Druckfehlern notieren wir: p. 72, L. 14 v. o. statt
« Substanz » lies « Subsistenz » ; p. 156, L. 4 v. u. ist das « nicht » zu streichen
Auch p. 16 muBl ein Druckfehler oder ein Versehen vorliegen: « Die
Theologie unterscheidet aber mit Recht eine zweifache kirchliche Gewalt,
die - Lehrgewali und Hirtengewalt. » P. 291 unten wird gesagt, dall der
Mensch schon von Natur als Gottes Ebenbild «eine Fahigkeit und
Bediirftigheit fiir die Ubernatur besaB. »

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

Otto Schilling, o. Professor an der Universitat Tiibingen : Moraltheologie.
Freiburg (Herder), 1922 (vI u. 555 pag. Preis geb. 5 Franken).

Unter den von dem Herder'schen Verlag herausgegebenen « Theo-
logischen Grundrissen » verdient vorliegendes Werk besondere Beachtung.
Mit Recht hebt der Verfasser in der Vorrede hervor, daB eine kurz
gefaBte Moraltheologie, die alles Wesentliche in klarer Darstellung enthalte,
keine leichte Arbeit sei. Kurz, klar und vollstindig einen umfangreichen
Stoff darstellen, das kann nur der Meister.

Schillings Werk zerfallt nach einer knappen, aber inhaltsvollen Ein-
leitung in zwei Abteilungen: 1. Die Lehre von der sittlichen Ordnung,
mit den drei Abschnitten : die Grundverhéltnisse der sittlichen Ordnung ;
die Verletzung der sittlichen Weltordnung durch die Siinde ; die Wieder-



110 Literarische ‘Besprechungen-

herstellung der sittlichen Ordnung durch Christus. 2. Die Lehre vom
sittlichen Leben oder die Verwirklichung der sittlichen Weltordnung durch
den Einzelnen und die Gesellschaft, wiederum mit drei Abschnitten :
die Pflichten hinsichtlich der eigenen Personlichkeit; die Pflichten des
religiosen Lebens ; die Pflichten des sozialen Iebens. Wie man sieht, ist
dieser Aufbau recht klar und logisch und m. E. auch besser als die Ein-
teilung einiger anderer modernen deutschen Handbiicher. Ja man kénnte
sagen, ein besserer Aufbau ist kaum mdglich, wenn man die katholische
Moral hauptsichlich als Pflichtenichve auffaBt. Freilich scheint mir die
thomistische Auffassung der Moral ndmlich als 7ugendlehre viel erhabener
und fiir die gesamte Secelsorgspraxis ersprieBlicher. Aber solange sich
noch nicht diese thomistische Methode allgemein durchgesetzt hat in den
modernen Moralhandbiichern, werden eben die verschiedenen Auktoren
auch verschieden die Moraltheologic einteilen. Ubrigens sei gleich hinzu-
gefiigt, daB Schilling ein grofer Thomaskenner ist, und daB er in Kontrovers-
fragen durchweg die thomistische Losung bevorzugt. Sein Werk ist aus-
gezeichnet durch solide Doktrin, kirchlichen Sinn, klare und pragnante
Darstellung und ganz besonders durch Inhalisveichium. Es gibt kaum eine
moraltheologische Frage, die nicht berithrt wird ; selbst solche, die man
in derartigen Kompendien anderer Auktoren nicht findet, werden hier
behandelt und kurz geldst, wie z. B. iiber Sozialpolitik, Wirtschafts-
politik, Vélkerrecht, Staat und Staatsgewalt, Pazifismus usw. Und iiberall
zeigt sich der Verfasser als einen Gelehrten, der seinen Stoff vollstindig
beherrscht. In wenigen prazisen Satzen weill er oft eine ausfiihrliche
Doktrin zu geben. Daher wird sein Werk sehr gute Dienste leisten sowohl
bei der Repetition der Moral, wie auch beim erstmaligen Lernen. Im
letzteren Falle ist freilich eine ausfiihrlichere Erklirung notwendig ent-
weder durch einen Dozenten oder durch ein ausfithrlicheres Handbuch.
Fiir eine Neuauflage scheinen mir folgende Verbesserungen angebracht :
P. 33. «Die verniinftig geordneten Affekte sind nichts anders als Tugenden. »
Dieser Satz ist zum mindesten miBverstindlich, denn z. B. ein verniinftig
geordneter Zornesaffekt ist noch lange nicht immer ein Tugendakt, noch
viel weniger eine Tugend. S. 45. «Das Gesetz im engeren Sinne ist die
Kundgebung eines verpflichtenden Willens.» Wenn auch dieser Satz
durch die nachfolgenden Erklirungen in etwa berichtigt wird, so bleibt
er doch ungliicklich und an sich unkorrekt. Wiirde etwa die Mutter ein
Gesetz erlassen, wenn sie ihren verpflichtenden Willen dem Kinde kund
tut ? S. 117. «Die rechte Mitte der sittlichen Tugenden ist durch die
richtige Vernunft oder die Verstandestugenden zu finden .... hieher
gehoren Intellekt, Wissenschaft, Weisheit, endlich Klugheit und Kunst. »
Die Verstandestugend der Kunst kann unméglich die richtige Mitte fiir
die sittlichen Tugenden finden. Dies besorgt allein die Klugheit. So nach
Thomas, Aristoteles und der allgemeinen Doktrin. S. 186. « Triger des
character indelebilis ist das Subjekt des Glaubens.» Schwer verstindlich
Wie viel klarer ist die richtig zitierte Thomasstelle ! (S. theol. III q. 63
a. 4 ad 3.) S. 121. «Verwandte Tugenden (der Klugheit) sind : Wohl-
beratenheit, Verstindigieit, Diskretion,» Ob wohl jemand unter diesen



[Literarische Besprechungern 5555 o

drei Wértern die eubulia, synesis und gnome wieder erkennen wiirde ? —
M. E. sollten bei dem kleinen FFormat des Buches die vielen Aulktoren-
zitate nicht im Text oder gar mitten in einem Satze, sondern als Fuf-
noten stehen. Der Text und die Sitze werden sonst zu sehr zerhackt und
die flieBende Lektiire wird erschwert.

Diese kleinen Ausstellungen sollen dem wirklich bedeutenden, sehr
inhaltsvollen und recht brauchbaren Werke Schillings keinen Eintrag tun.

Freiburg (Schweiz). : D. Primmer O. P.

Th. Pégues O. P. : La Somme Théologique de Saint Thomas d’Aquin
en forme de Catéchisme pour tous les fidéles. Paris (P. Téqui) 1919 (8°;
XXXIX u. 574 pag.).

Wir begriiBen alles herzlichst, was der Stellungnahme der letzten
Papste zum Engel der Schule gerecht wird und bemiiht ist, die Folgerungen
zu ziehen, d. h. die Seelsorge, das lkatholische Il.eben, das Streben' nach
Vollkommenheit, die Aszese, den modernen Zug zur Mystik tiefer in der
soliden Theologie und. Philosophie des hl. Thomas zu verankern. Diesem
Zwecke will auch P. Pégues Werk : « Die theologische Summe des hl. Thomas
von Aquin, in Katechismusform allen Gldubigen darvgeboten », dienen. Soweit
das franzosische Sprachgebiet reicht, - hat dieses einzigartige katechetische
Handbuch sehr vorteilhaft angesprochen und dem Verfasser eine Unsumme
von Anerkennungsschreiben eingebracht. Er war aber auch, wie kaum
ein anderer, fiir die Herausgabe des Werkes vorbereitet und geeignet.
Hat er doch sein wissenschaftliches I.eben dem Studium der Swumma theo-
logica geweiht und ist seit nahezu 20 Jahren mit der Herausgabe seines
« Commentaire francais littéral de la Somme théologique de Saint Thomas
d’Aquin » beschéftigt, eines Monumentalwerkes, von dem bereits 14 Béande
in GroBoktav-Format mit durchschnittlich je 7oo Seiten erschienen sind
und dessen Vollendung wohl noch 8-10 Jahre angestrengtester Arbeit
beanspruchen diirfte. _ .

Um den Vorziigen des neuen katechetischen Handbuches in etwa
gerecht zu werden, tut man gut, es nach seiner methodischen und inhalt-
lichen Seite zu Dbetrachten.

1. In der Methode, d. h. der Stoffverieilung und Stoffanordnung lehnt
es sich aufs engste an die der Summa an, weist demnach drer Hauptteile
auf. Im ersien Hauptteile werden in katechistischer Fragestellung und
Fragebeaniwortung die 114 quaestiones mit ihren 384 articuli der pars
prima zu einem abgerundeten Traktat verarbeitet, der eine ausgebreitete
Gotteserkenntnis vermittelt. — Der zweite Hauptteil fithrt uns mit Hilfe
einer auBerordentlich feinen, psychologischen Péadagogik durch die 189
quaestiones mit ihren 924 articuli der pars altera hindurch zu einer all-
seitigen Kenntnis des Menschen, dem geborenen Gotfsucher. Der dritie
Hauptteil endlich, in dem sich die pars tertia mit ihren beiden Nachtrigen
(192 quaestiones und 1011 articuli) wiederfindet, entwirft ein uniiber-
trefflich schénes, begeisterndes Bild vom Gottmenschen Chrisius, dem Wege
und Fiihver des Menschen zu Gott. Die auf den ersten Blick verwirrende



I12 - Literarische Besprechungen

Menge von Quastionen und Artikeln der theologischen Summe tritt in
dieser katechetischen Aufmachung ganz zuriick. Rein duferiich sind sie
durch nichts als die in Klammern stehenden, vdmischen und arvabischen
Ziffern kenntlich. Eine kurze Probe wird zur Geniige dartun, mit welcher
Meisterschaft das Werk nach seiner methodischen Seite abgefat wurde, —
Das 28. (SchluB-)Kapitel des ersten Hauptteiles trigt die Uberschrift :
Die diessetlige Zielbestimmung der gottlichen Wellregierung. — Ist es also
wahr, dall Gott in den lieblichen Anordnungen seiner gesamten Welt-
regierung sich einzig und allein von der Sorge um das arme Menschenkind
leiten 140t ? — Ja: die Wiege des Kindes ist der Ziel- und Treffpunkt,
in dem sich alle Anordnungen der gesamten Weltregierung sammeln. Denn
alles in der Welt hat die Bestimmung, dem Wohle des Kindes zu dienen :
der Vater und die Mutter, die sich iiber seine Wiege beugen ; die Natur,
die alles zum Leben Notwendige bereit hilt; die Engel; die ihren Schutz
und Beistand leihen ; Gott, der die Bestimmung zur himmlischen Herrlich-
keit gibt. — Gibt es ein Menschenkind, iiber dessen Geburt und Wiege
der Glanz der gottlichen Weltregierung in einzigartiger Weise erstrahlte ?
— Ja, es ist die Geburt und die Wiege jenes gebenedeiten Kindes, das
wir bald "als den Weg kennen lernen werden, auf dem der Mensch die
Riickkehr zu Gott findet (CXIX, 2 ad 4). — Mit vollendeter Kunst reihen
sich an die summarische Rekapitulation des ersien Hauptteiles die A4nkiin-
digung und Uberleitung zum zweiten und dritten.

2. Inhaltlich wird das katechetische Handbuch, wie seine Vorlage,
die Summa, mit dem einen Thema « Goii» ausgefiillt. Es betrachtet Gott
an sich, in seinem Wesen, seiner Innentitigkeit, seinem geheimnisvoll
fruchtbaren Leben, in welchem er sich zu einer Dreifaltigkeit von Personen
entfaltet, ohne irgendwie eine EinbuBe in der IEinheit der Natur zu erfahren.
Es entrollt das groBartige Bild von Gottes Schépfungswerk . zunichst an
Gottes Thron die Geisterwelt; zufernst die Korperwelt; in der Mitte,
beide einend und verbindend, die Menschenwelt. Eine jede dieser Welten
ist nach MaBgabe ihrer Bedeutung Gegenstand der géttlichen Evhaltung
und Regierung. — Dem unerschopflichen Thema « Gott » gewinnt das Werk
einen neuen Gesichtspunkt ab : Gott, der wm die Menschenseele wivbt, um
sie zur Teilhaberin und Mitbesitzerin der eigenen Giite und Seligkeit
zu machen. Daher die rtheozentrische Einstellung, die ihr geworden ist.
Mit Interesse verfolgen wir die ungezdhlten Schritte und Schrittchen,
d. h. die ethischen Handlungen wund Werke, durch die die Seele sich auf
ihr letztes Ziel und Ende, Gott, hin-, oder von ihm wegbewegt; wir
werden bis ins Kleinste iiber die IFaktoren unterrichtet, die jenen Werken
Verdienst oder MiBverdienst, Gesetzlichkeit oder Ungesetzlichkeit, sowie
ihre Verwurzelung in der Ordnung der Gnade geben ; wir beobachten,
wie jene Werke sich zu Gruppen ordnen, um in die Gefolgschaft der
Teologal-, oder in den Dienst der Kardinaltugenden zu treten, oder endlich
eine besondere Pflanzstitte in dem Stande der priesterlichen oder religiésen
Vollkommenheit zu finden. — Zu wahrhaft entziickender Schénheit ent-
faltet sich das Thema in seinem dritten Teile : « Gott », der der Menschen-
scele willen selber Mensch wird, leidet und stirbt, um dieselbe aus selbst-



Literarische Besprechungen I13

verschuldeter Gottesferne zu der innigsten Gottesndie und Gottesgemein-
schaft zu fithren und so ihr Evléser zu werden.

Das ist der erhabene Gegenstand und Inhalt in seiner iuneren Einheit
und Geschlossenheit,” aber auch in seiner allumfassenden Gesamtheit, der
durch die neue, originelle Bearbeitung der Summa eine lichtvolle und
warmbherzige Erklarung findet. Kein Wunder, da man ihr im franzosischen
Sprachgebiet die verdiente Beachtung schenkt, sie insbesondere zum Leit-
faden in katechetischen Studienzivkeln nimmt. Es ist zu wiinschen, daf3
man auch anderwirts auf die methodischen und inhaltlichen Vorziige der
zu einem katechetischen Handbuch umgestalteten Summa aufmerksam
werde und die von dem Dominikanertheologen so glinzend geldste Aufgabe,
die Schatzkammern der Summa theologica allen Glaubigen zu erschliefen,
auch anderwdirts in Angriff nehme.

Trier. ' P. M. Hallfell.

~ Marcello a Puero Jesu Ord. Carmel. disc.: Cursus philosophiae
scholasticae ad mentem Angelici Doctoris S. Thomae Aquinatis. Vol. 1.
Logica. Burgis (E1 Monte Carmelo) 1922.

Der Verfasser hat in drei Béanden eine vollstindige Philosophie
publiziert. Wir beschéftigen uns diesmal nur mit dem ersten Band, der
in 348 Seiten die Logik behandelt.

Schon was er iiber die Philosophie im allgemeinen sagt (1—-13), ist
sehr gut. Nur hat er die Philosophie den heutigen Naturwissenschaften
gegeniiber nicht klar abgegrenzt. Das hitte er aber tun sollen. Dafiir
hitte ich ihm die etwas veraltete, komplizierte historische Synopsis der
gesamten Philosophie (5—7) geschenkt. :

Seiner Logik legt er die bertthmte Zweiereinteilung : Logica Minoy
seu dialectica (23-136) und Logica Major seu Critica (137-348) zugrunde.
Sie gefallt mir nie, diese Einteilung, aus verschiedenen Griinden.. Man
wird sie vergeblich in Aristoteles und Thomas solid zu begriinden suchen.
Sie zwingt zu fortlaufenden Wiederholungen Dbereits behandelter Fragen.
Und, was das Schlimmste ist, sie zieht Fragen und Gegenstinde in die
Logik hinein, die gar nicht hineingehoren, d. h. sie 1483t eine klare, nette,
scharfe Abgrenzung der Logik von den Realwissenschaften gar nicht zu.
So ist es auch hier. Zwar bezeichnet der Autor ganz richtig das ens
rationis als eigentiimlichen Gegenstand der Logik (17-18). Aber dann
schlagt er doch die Critica, die eine eminent reale Frage behandelt, zur
Logik (168-274). Und welches Problem hat metaphysischeren Charakter
als jenes iiber die reale Grundlage der Universalien (154 ff.) ? Ich fiige
hier gleich hinzu, daB der Verfasser sonst die Lehre iiber die Universalien
ganz vortrefflich behandelt hat. Ich hitte nur eines noch gewiinscht,
daB ihm das ausgezeichnete Werk P. Gredt’s, « Unsere Aullenwelt», zu-
ginglich gewesen wire. — Auch iiber die Anordnung dessen, was in die
Logik hineingehort, hétten wir noch manches anders gewiinscht. So
gehoren Suppositio und Appellatio (48—-52) offenbar nicht zum ersten Akt
des Verstandes, zur simplex apprehensio, sondern zum Urteil. Noch weniger

Divus Thomas ) 8



II4 Literarische Besprechungen

die Definition der Oratio und des Verbums (40), die fiir die Aﬁssage
geradezu grundlegend sind. Wenn er die tief aristotelische Auffassung,
daB das Verbum immer Tétigkeit bezeichne, dahingestellt sein 148t (40),
so hat er dort den Aristoteles, den er sonst gut kennt, nicht verstanden.

DaB die Logik als scientia dem Adam im Paradiese eingegossen war,
daran vermag ich nicht zu glauben (22) | Das ist wohl eine Verwechslung
von Wissenschaft und Praxis, d. h. richtiger Handhabung der log. Gesetze
beim Denken. Die simplex apprehensio bezeichnet der Autor als « cognitio,
qua quid sit res aliqua scimus nihil de ea affirmando vel negando» (25).
Das ist viel mehr als die einfache Auffassung, das ist die Definition einer
Sache, welche aber nicht ohne Bejahung oder Verneinung moglich ist !
Ganz anders Thomas : « intellectus apprehendit essentiam uniuscujusque rei
in seipsa » | Die extensio einer Idee gehdrt nicht zu den formalitates oder
notae per ideam repraesentatae (26). Die Einteilung der idea clara in
idea « distincta » et « confusa » wird wenigen einleuchten (36). Noch weniger
geht es an, die idea, collectiva zur universalis zu rechnen, obgleich mehrere
Autoren es tun (37). Die Praedicamente in substantia und accidens als
die zwei suprema genera unterscheiden (57), weist auf eine Verwechslung
der logischen und ontologischen Ordnung hin. Diese Verwechslung kommt
noch hie und da vor. Ganz richtig sagt Verfasser, dafl, streng genommen,
eine logische Opposition zwischen 2 Sadtzen nur dann vorhanden ist, wenn
Subjekt und Pradikat in beiden dieselben bleiben (83). Dann ist es aber
falsch zu sagen, zwei subkontrare Sitze, z. B. aliquis homo est prudens,
aliquis homo non est prudens, wiaren entgegengesetzt, da das Subjekt
nicht notwendig dasselbe ist (83). Es mulBl ein Druckfehler sein, wenn die
Sidtze : Omne animal est vivens, aliquod animal non est vivens, als sub-
alternae Propositiones bezeichnet werden (83). Sie sind kontradiktorische.
Ob die kontrdren oder kontradiktorischen Satze scharfer einander ent-
gegengesetzt seien, ist bekanntlich eine Streitfrage, deren Loésung vom
verschiedenen Gesichtspunkte abhangt (87). Klar und scharf unterscheidet
der Verfasser den SchluBl vom Urteile (94), und scheidet ihn quoad formam
in zwei wesentlich verschiedene species: deductio und inductio (98) ;
dagegen ist es unklar, ob er der Induktion einen terminus medius zuerteile
(118), ja mehrmals {122) verwechselt er, wie noch andere Scholastiker,
die syllogistische Induktion mit der simplex abstractio, die bekanntlich
von Aristoteles auch émaywy# und von Thomas inductio genannt wird,
und die allein, nicht der induktive SchluB, das principiim omnis scientiae
und die notwendige Voraussetzung der ersten Prinzipien ist. Autor kennt
die Geschichte der modernen Philosophie besser als jene des Mittelalters.
Das offenbaren seine Bemerkungen iiber den mittelalterlichen Nominalis-
mus und Conceptualismus (155-158). Die fatale Verwechslung der Logik
mit Metaphysik rdcht sich da am meisten und gefdhrlichsten, wo der
Autor die menschliche Evkenninis der Wahvheit einfach mit Veritas logica
identifiziert (168-197), anstatt auch bei der menschlichen Erkenntnis
scharf zu unterscheiden zwischen wveritas logica oder formalis, die in der
richtigen Art und Weise des Vorgehens bei Erwerbung der Erkenntnis
besteht, und die veritas realis, ontologica, welche auf die Sache: selbst



Literarische Besprechungen I v

sich bezieht. Nachtraglich scheint ihm dann allerdings diese gefdhrliche
Verwechslung zum BewuBtsein gekommen zu sein (176-177).

Schoén sagt der Verfasser in der Einleitung : « Ad mentem Aquinatensis
me scribere omnes et singulae Cursus paginae testantur. Id pro saecro
semper habuit Religio Carmelitica. Nec aliter se gerere potest catholicus
quisque doctor, peremptoria quippe sunt S. Sedis praescripta » (vi). Und
in der Tat, wer dem Verfasser griindliche thomistische Kenninisse, wahven
thomistischen Geist mit Kiivze, Klarheit und Prdzision abspricht, fiigt ihm
groBes Unrecht zu. Unsere Aussetzungen betreffen fast ausschlieBlich
verwirrende Konfusionen der logischen und ontologischen Ordnung, und
Anordnung des Stoffes, die einer spit thomistischen Zeit entstammen,
und wo eine Riickkehr zu Thomas und Aristoteles allerdings wiinschens-
wert ware. Diese Riickkehr vollzieht sich bereits und in mehr als einem
Punkte fanden wir den Autor bereits auf diesem Pfade. In materieller
Hinsicht sind manche seiner Ausfithrungen iiber schwierige und schwierigste
Probleme, z. B. iiber den Schlufi (o2 1f.), die Universalienlehve (138-167),
iiber die Wissenschaft und ihre Einteilung (294-329) ausgezeichnet. Dabei
hat er ein offenes Auge fiir moderne Bediirfnisse und die weitere Aus-
gestaltung des Thomismus. Beweis dafiir sind die eingehenden, auBer-
ordentlich interessanten, der modernen Naturwissenschaft entsprechenden
Ausfithrungen {ber die Indukiion (118-123; 333-340). P. Marcello’s Logik
verdient viele Leser ! _

G. M. Manser O. P.

M. Honecker : Gegenstandslogik und Denklogik. Vorschlag zu einer
Neugestaltung der Logik. Berlin (Ferd. Diimmler) 1921 (viI u. 127 pag.).

Seit zwanzig Jahren besteht in der neueren Philosophie ein Streit,
der sich um Gegenstand und Methode der Logik dreht. Die Logik sei
bis dahin psychologisch als Denklehre behandelt worden ; nun fordern
E. Husserl, Itelson, Herbertz eine reine, von allen empirisch-psycho-
logischen Riicksichten losgeléste Logik : Die Logik soll gegenstindlich
und nur gegenstdndlich orientiert sein als « Gegenstandslehre ». Honecker
will diesen Streit dadurch schlichten, daB er eine doppelte Logik feststellt :
Eine Gegenstandslogik und eine Denklogik. « Es gibt eine logische Gegen-
standslehre oder Gegenstandslogik und es gibt daneben eine logische Denk-
lehre oder Denklogik (N. 17).» «Unser Postulat», sagt er (N. 22), «tritt
in einen- Gegensatz zur traditionellen Logik, welche die Verschiedenheit
der Probleme nicht sieht, geschweige denn eine besondere Gegenstandslogik
kennt ; es tritt aber auch in Gegensatz zu der Ansicht der oben genannten
Forscher, welche der Logik nur die gegenstdndlichen Probleme zuweisen. »

Uber die alte Logik meint Honecker, sie sei psychologistisch gerichtet ;
allein trotz des Ubergewichtes der denklogischen Betrachtungsweise sei
in der traditionellen Logik immer noch recht viel Gegenstandslogik zu
erkennen (N. 17). Honecker spricht immer nur im allgemeinen von der
alten Logik. Von einer Verschiedenheit der Richtungen in dieser alten
Logik sagt er nichts. Und doch gibt es auch in der alten Logik einen Streit,



116 Literarische Besprechungen

der sich eben gerade um den Gegenstand der Logik dreht. Beziiglich der
suarezianischen Logik mag Honecker Recht haben, wenn er sagt, die alte
Logik sei psychologistisch gerichtet, denn nach Suarez und seiner Schule
ist- Gegenstand der Logik der Denkakt, insofern er auf die Erfassung der
Wahrheit gerichtet ist. Die aristotelisch-thomistische Schule hingegen
leugnet dies entschieden. Nach ihr besteht das Formalobjekt der Logik
in den gedanklichen Beziechungen der Gegenstinde untereinander, insofern
im Denken der Gegenstand gefaBt wird als Subjekt, als Pradikat, als
Mittelbegriff, als Gattung, als Art und als unter der Gattung und Art
enthaltenes Einzelding. Wie: die suarezianische Logik nach Honecker
als Denklogik anzusprechen wire, so ware die thomistische Iogik nach
seinen Ausfithrungen vielmehr als Gegenstandslogik zu bezeichnen. Die
gegenstiandlichen Beziehungen, sagt er (N. 23), « bilden die Briicke vom
Ausgangsgegenstand zum Zielgegenstand des Denkens. Deshalb wird
die Gegenstandslogik den Beziehungen (zwischen Gegenstinden und
zwischen Gegenstandsbeziechungen) ein besonderes Augenmerk widmen
miissen. » Als Beispiele dieser Gegenstandsbeziehungen sind N. 17 die
Beziehungen von Subjekt, Pradikat und DMittelbegriff gegeben. Und
N. 69 heiBt es: Das formale Denken « geht an Hand von Gegenstands-
beziehungen vor sich ». Allein die thomistische Logik hat als Formalobjekt
nicht den Gegenstand als solchen, nicht das reale Seiende (das was auBerhalb
des Denkens und unabhidngig von ihm ist oder sein kann), sondern das
Gedankending, die gedanklichen Beziehungen zwischen den Dingen. Diese
Beziehungen sind zwar in den Dingen auBerhalb des Denkens begriindet,
existieren aber formell nur im Denken.! Honeckers Gegenstandslogik
hingegen geht auf den Gegenstand als solchen, auf das reale Seiende (vgl.
N. 44 ff.). Und nachdem er N. 17 und 23 von der Gegenstandslogik ganz
im Sinne der thomistischen Logik gesprochen, halt er N. 62 ff. die realen
und die rein gedanklichen Beziehungen nicht auseinander. Seine Gegen-
standslogik ist somit metaphysisch gerichtet, sie ist eine Ontologie, und
deshalb stellt sich die Notwendigkeit heraus, sie von der psychologisch
gerichteten Denklogik, deren Gegenstand der Denkakt ist, zu trennen.
Honecker sagt (N. 44) : « Die herkémmliche Logik gleicht einem Hause,
das auf nicht homogenem Grunde und mit zwei einander fremden Bau-
materialien aufgefiihrt ist; infolgedessen klaffen bedrohliche Risse. An
Stelle des alten Baues sollen nun zwei neue Hauser treten, jedes auf
gleichartigem Boden stehend und mit Steinen von einerlei Beschaffenheit
hergestellt. » Dies gilt jedenfalls nicht fiir die thomistische Logik. Ihr
Gegenstand, ihr Formalobjekt ist weder der Denkakt noch das reale
Seiende, sondern die gedankliche Ordnung der objektiven Begriffe oder
der Dinge selbst, insofern sie gedacht und durch das Denken untereinander
in Beziehung gesetzt sind. Der Gesichtspunkt, unter dem die Logik alles
betrachtet, das worauf sie sich unmittelbar bezieht, ist einzig die logische
Ordnung der Begriffe und somit auch der Dinge, insofern sie gedacht sind.

! Uber den Gegenstand der thomistischen Logik vgl. des Rezensenten Elementa
Philosophiae ¢ N. 87 ff.



Literarische Besprechungen b

Auf die realen Dinge bezieht sie sich daher nur mittelbar unter dem
Gesichtspunkte der logischen Ordnung. Ebenso bezieht sie sich mittelbar
auf die Wahrheit der Denkakte. Denn eben dadurch, daB die Begriffe
im Geiste zueinander geordnet sind, ist auch der Denkakt auf das Erfassen
der wissenschaftlichen oder mittelbaren Wahrheit (der erschlossenen Wahr-
heit) hingeordnet. Die verschiedensten Dinge und Denkakte sind Material-
objekt der Logik. Allein sie hat nur ein Formalobjekt. Unter einem
einheitlichen Gesichtspunkt betrachtet sie alles. Die gegenstdndlichen
Beziehungen, sagt Honecker (a. a. O.) « bilden die Briicke vom Ausgangs-
gegenstand zum Zielgegenstand des Denkens. Deshalb wird die Gegen-
standslogik den Beziehungen ein besonderes Augenmerk widmen miissen. »
Ja freilich, die gegenstdndlichen Beziehungen, d. h. die Bezichungen der
objektiven Begriffe untereinander bilden die Briicke vom Ausgangsgegen-
stand zum Zielgegenstand des Denkens, d. h. vom unmittelbar Erkannten
zum mittelbar Erkannten oder wissenschaftlich Erschlossenen. Und eben
deshalb soll die Logik nicht nur den Beziehungen ein besonderes Augenmerk
widmen, sondern sie soll diese Beziehungen als ihr Formalobjekt betrachten,
durch das sie zu einer einheitlich gegliederten Wissenschaft wird, trotz der
mannigfachen Gegenstidnde, auf die sie sich mittelbar bezieht. Die tho-
mistische Logik gleicht daher keineswegs einem Hause, das auf nicht
homogenem Grunde und mit zwel einander fremden Baumaterialien auf-
gefiihrt ist. Sie ist eine ganz einheitliche Wissenschaft ob des einheitlichen
Gesichtspunktes, unter dem in ihr alles betrachtet wird. Sie bedarf daher
keiner Neugestaltung im Sinne Honeckers. Soll sie vervollkommnet werden,
so kann es sich nur um eine organische Weiterentwicklung handeln, indem
die schon vorhandenen Ergebnisse auf neu auftauchende Fragen angewendet
und weitere Schliisse gezogen werden. '

Rom (5. Anselmo). Jos, Gred: O.S. B,

0. Willmann : Pythagoreische Erziehungsweisheit. Aus dem literarischen
NachlaB von Otto Willmann. Herausgegeben von Wenzel Pohl. Mit einem

Bildnis des Verfassers. Freiburg (Hexder), 1922 (vimr und 110 pag.).

Der Herausgeber wendet sich mit dem Biichlein nicht an Pythagoras-
forscher, sondern an weitere, pddagogisch. interessierte Kreise und mochte
die Erziehungsweisheit, wie sie von der pythagoreischen Schule und spater
von den gréBten Padagogen vertreten wurde, leicht zugénglich machen.
Der Wert dieses Schriftchens liegt darin, daB der Pidagoge darin die vielen
Goldkérner der Erziehungsweisheit, die die pythagoreische Schule da und
dort ausgestreut hat, von dem Altmeister der Padagogik und dem groBen
Kenner des Pythagoreismus gesammelt und systematisch geordnet vor-
findet und daraus ersehen kann, wie der gesund urteilende Verstand eines
Heiden in den wichtigsten padagogischen Fragen vielfach mit der vom
Glauben erleuchteten Vernunft des Christen iibereinstimmt. Moge die
« Pythagoreische Erziehungsweisheit » viele Leser finden ! An den Heraus-
geber richten wir den Wunsch, es mochten in der nachsten Auflage die
griechischen Ausdriicke in griechischen und nicht in lateinischen Lettern



118 Literarische Besprechungen

gedruckt werden ; denn der der griechischen Sprache kundige TLeser liest
solche Worter lieber in den entsprechenden Buchstaben gedruckt, fiir den
« Barbaren » aber haben solche Ausdriicke, wenn sie auch in lateinischer
Schrift wiedergegeben sind, sozusagen keinen Wert.

Sarnen. Dr. P. Bernavd Kilin O.S.B.

F. Sawicki : Lebensanschauungen alter und neuer Denker. 1. Band : Das
heidnische Altertum (8¢ viir und 176 pag.) ; I1I. Band : Die christliche Antike
und das Mittelalter (vi und 176 pag.). Paderborn (F. Schoéningh), 1923.

Seit einigen Jahrzehnten macht sich bei Gebildeten und nicht selten
auch bei Ungebildeten mehr und mehr das Bestreben geltend, philo-
sophischen Problemen nachzugehen, sich mit jenen tiefsten und all-
gemeinsten Fragen zu beschiftigen, die sich dem Menschengeiste immer
und immer. wieder aufdringen. Ja es ist geradezu Mode geworden, von
Lebens- und Weltanschauung zu sprechen. Es ist daher eine iiberaus
gliickliche Idee Sawickis gewesen, die Lebensanschauungen der mar-
kantesten Gestalten unter den alten und neuen Denkern in gedrangter,
aber doch anschaulicher Form zur Darstellung zu bringen, um es jedem
Gebildeten zu ermoéglichen, in die Gedankenwelt der groen Denker sich
leicht hineinzuversetzen. Der Verfasser will, wie schon angedeutet, nicht
eine vollstdndige, fortlaufende Geschichte der Philosophie schreiben,
sondern den Leser nur mit den Gedankensystemen jener typischen
Gestalten bekannt machen, die fiir die verschiedenen philosophischen
Denkrichtungen bahnbrechend geworden sind. Indes werden jeweilen
doch auch die Verbindungslinien zwischen den verschiedenen Epochen
und Geistesstromungen wenigstens mit einigen Strichen angedeutet.

Der I. Band fiihrt zundchst in die Philosophie des Nirvana, und zwar
hauptsichlich in die Lehre Buddhas ein, sodann in die Neubegriindung
der griechischen Philosophie durch die Vorsokratiker und durch Sokrates
selbst. Platon als Vertreter des griechischen Idealismus und Aristoteles
als Représentant des griechischen Realismus werden ihrer Bedeutung
entsprechend am ausfiihrlichsten gewtirdigt. Die Lehre der Stoiker von
dem. Alleinwert der Tugend und die Philosophie des verfeinerten Lebens-
genusses sind vielleicht allzu kurz behandelt. Das Buch schlieft mit der
Mystik Plotins als Ausklang der antiken Philosophie ab.

Der II. Band ist fast ausschlieBlich den beiden Geistesheroen Augustinus
und Thomas von Aquin gewidmet. Es wird eine Einleitung iiber die christ-
liche Welt- und Lebensanschauung und das Verhdiltnis des Christentums
zur Philosophie vorausgeschickt; der letzte Abschnitt des Buches befaBt
sich mit der deutschen Mystik des Mittelalters, namentlich aber mit Meister
Eckhart. : .

Wir gehen mit den Ausfithrungen des Verfassers nicht in allem einig.
So z. B. kénnen wir uns mit seiner Ansicht nicht befreunden, es liege in
der Lehre des Stagiriten von der ersten Materie ein Widerspruch ; denn
ein velattv formloser Stoff sei etwas in der Wirklichkeit Gegebenes, etwas
absolut Formloses, das iiberhaupt keine Bestimmtheit enthalte, enthalte



Literarische Besprechungen I19

eigentlich auch kein Sein. Darauf antworten wir folgendes: die erste
Materie besitzt als etwas rein Potenzielles noch keine Aktualitit oder
Vollkommenheit, sondern in jeder Beziehung nur Potenzialitit, Unvoll-
kommenheit, sie ist reine Potenz ; sie wird indes wirklich oder vollkommen
durch die Form und die Existenz. Zwischen dem reinen Nichts und dem
Akt gibt es ndmlich ein Drittes : die reale Potenz. -—— Ebenso diirfte die
Erkenntnislehre des hl. Augustin deutlicher und lichtvoller herausgearbeitet
werden, was dadurch geschehen kénnte, daB die neuesten Forschungen
iiber dieses Problem besser beriicksichtigt wiirden.

Trotz diesen und andern Meinungsverschiedenheiten wiinschen wir
jedoch, die Bandchen moéchten wegen ihrer groBen Vorziige in weitesten
Kreisen Verbreitung finden. Da die verschiedenen Abhandlungen in einer
sehr fa@llichen und interessanten Form geschrieben sind, so lesen sie sich
viel leichter und angenehmer als eine systematische Geschichte der Philo-
sophie.. Was den Béndchen einen besonders hohen Wert verleiht, ist der
Umstand, daB3 deren Verfasser zu den mannigfachen Lebensanschauungen
vom aristotelisch-scholastischen Standpunkt aus, jeweilen Stellung nimmt
und das Wahre vom Falschen sorgfiltig ausscheidet. Damit diirfte der
Zweck der Biicher : Klarung der philosophischen Begriffe und Férderung
der ‘eigenen Welt- und Lebensanschauung sicherlich in hohem MaBe
erreicht werden.

Sarnen. Dy. P. Bernavd Kdlin O.S. B.




	Literarische Besprechungen

