
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Studia Friburgensia. — Herausgegeben unter der Leitung der
Dominikaner-Professoren an der Universität Freiburg i. d. Schweiz.

Die Aszetik des hl. Alfons Maria von Liguori im Lichte der Lehre vom
geistlichen Leben in alter und neuer Zeit. Von P. Dr. Karl Keusch C. Ss. R.
Paderborn (Bonifatius-Druckerei), Freiburg i. Scliw. (Villa St. Hyacinth),
Paris (Revue des Jeunes) 1924 (8°; ix u. 400 pag.).

Wie einen Frühlingsboten besserer Zeiten begrüßen wir das Erscheinen
einer bereits in einigen Zeitschriften angekündigten neuen Sammlung, der
Studia Friburgensia. Sie hat sich zum Ziel gesetzt, die von thomistischem
Geiste getragenen, gediegeneren, wissenschaftlichen Spezialarbeiter) über
Philosophie, systematische Theologie, Kirchengeschichte und Exegese,
die an der Freiburger Universität von den Promovierten jeweils
herausgegeben werden, in einem einheitlichen Gewände der Öffentlichkeit zugänglich

zu machen.
Die Sammlung beginnt mit drei Arbeiten, von denen die erste bereits

vorliegt. Sie behandelt die Aszetik des hl. Kirchenlehrers Alfons Maria
von Liguori und hat den Redemptoristenpater K. Keusch zum Verfasser.

Die Arbeit ist theologisch-mystischer oder richtiger theologisch-asze-
tischer Art. Sie dürfte wegen der überaus brennenden Fragen, die heute
alle denkenden Geister beschäftigen, sowie wegen der vielen Angriffe,
denen die Person des hl. Alfons auch in unseren Tagen noch ausgesetzt ist,
das Interesse der breitesten Kreise in Anspruch nehmen.

Sie bedeutet zwar nicht, wie die Sammlung es vermuten lassen könnte,
ein spezifisch ihomistisches Forschungsergebnis. Doch will sie im Lichte
der Prinzipien des hl. Thomas die Geisteslehre eines anderen Doctor Ecclesiae
aufleuchten lassen, gemäß jenen schönen Worten Papst Pius X., daß
fias Lob, welches die Kirche den. Lehren gewisser Schriftsteller oder Heiligen
spendet, in dem Sinn verstanden werden müsse, daß diese mit den Grundsätzen

des Aquinaten übereinstimmen oder denselben doch wenigstens
nicht widersprechen. 1

Gewiß wird diese Studie, die einen Oktavband von zirka 400 Seiten
ausfüllt und mit einem herrlichen Titelbild des hl. Alfons ausgeschmückt
ist, den Vorwurf der Oberflächlichkeit nicht zu fürchten haben. Sie ist,
was leider nur zu oft bei aszetischen Auseinandersetzungen vermißt wird,
von dem gründlichsten spekulativ-theologischen Wissen getragen. Sie

' 1 « Quod si alien jus Auctoris vel Sancti doctrina a nobis comprobata
est facile intclligitnr eatenus comprobata, qua cum prineipiis Aquinatis
cohaereret aut iis handquaqnam repugnaret. » Pius X. Motu proprio « Dort.
Angel. » 29. Junii 1914. (Acta Ap. Sed. v. VI p. 338).



io6 Literarische Besprechungen

bietet zugleich auch lehrreiche und überraschende Einblicke in historische
und philosophische Seitengebiete, so daß das gestellte Problem nicht bloß
im beschränkten Lichte der Zeitverhältnisse oder der Teilwissenschaft
betrachtet, sondern im breiten Kähmen der historischen Entwiclcelung
und der theologischen Systematik vorgeführt wird. Vor allem verrät sie :—•

und es ist dies das Wichtigste — die größte Vertrautheit mit den aszetiscben
Schriften des hl. Alfons, zu der ein mehr denn zwanzigjähriges Studium
den Verfasser vorbereitet hat (Vorwort xvt).

Wir müssen uns jedoch beschränken und heben aus der Masse des
Gebotenen bloß einige Punkte hervor.

Der Titel, die Inschrift des Werkes allein bedeutet ein Programm.
Wie bekannt, sind die mystischen Probleme die quaestio vexata aller —
besonders auch unserer Zeiten. Dadurch, daß der Verfasser seiue Schrift
die Aszelik des hl. Alfons benannt hat und unter diesem Wappen die
Gesamtlehre des Heiligen über die Vollkommenheit entwickelt, führt er
den Beweis, daß der hl. Alfons jene -panmystische Bewegung der heutigen
Zeiten nicht völlig teilen würde, die in den Worten Saudreau's ihren
Ausdruck findet : Alle sind zur mystischen Vereinigung berufen ; sie ist der
Endzweck, das normale Ziel unseres Lebens (p. 10). — Der Verfasser
nimmt seinerseits zwar die Notwendigkeit mystischer Gnaden für jede
zum Heil und zur Heiligkeit berufene Seele an — er verwahrt sich aber
dagegen, daß passive Gnaden und. passive Zustände ein und dasselbe seien
(p. 276). Ferner erhebt er sich dagegen, daß auf einem derartig brennenden
und heute mehr denn je umstrittenen Gebiet die Autorität des modernsten
aller Kirchenlehrer einfach umgangen werden dürfe, da er doch in diesen
Fragen persönliche Erfahrung und ein überaus sicheres Urteil gehabt habe.

Seinen Gegenstand, die Geisteslehre des hl. Alfons, untersucht der
Verfasser in ihrem Werden, Wesen -und Werte.

Die Quellen sind in dem Teil, der das Werden behandelt, fleißig
durchforscht. Bei den 160 Schriften, die die Lehre des Heiligen enthalten (s. das
Verzeichnis auf p. 66 f.), bei den weit in die Tausende hineinreichenden
Zitaten, die Alfons ergiebiger als jeder andere Kirchenschriftsteller anführt,
mag es wohl kein Leichtes gewesen sein, das ganze Material zu sichten
und klar darzustellen, .Die Werke der hl. Theresia, der Geist des hl. Philipp
Neri, mögen wohl, zugleich mit der eigenen Gestaltungskraft Alfonsens,
die wichtigsten Faktoren beim Zustandekommen der Aszetik des Heiligen
gewesen sein. Vielleicht ließe sich dies in einer ferneren Ausgabe noch
eindrucksvoller dartim, als es bisher geschehen ist.

Das Wesen der Aszetik Alfonsens hat der Verfasser nach den üblichen
Methoden recht übersichtlich dargelegt. Die Untersuchungen sind nach
streng thomistischen Prinzipien geführt und dringen mit nicht zu
verkennender Schärfe des öfteren von dem ethischen Gebiet, auf dem wir
uns bewegen, auf das metaphysische hinüber. Finden sich ja bekanntlich
in diesem allein die wahren Ausgangspunkte aller Fragen. Anderseits
ist die kritische Sichtung des Materials erschöpfend vollzogen, d. h. der
wahre Gedanke des hl. Alfons wurde aus dem italienischen Urtext herausgeholt,

in synthetischen Überblicken zugänglich gemacht und in guten



Literarische Besprechungen 107

Übersetzungen übermittelt. Wichtige Einzelpunkte werden der Reihe nach
gründlich durchgesprochen, so der Vollkommenheitsbegriff des Heiligen,
seine Lehren über den Beruf, über die aszetische Katharsis, über die
Persönlichkeitsfrage, über geordnete und ungeordnete Richtungen in der
Geisteslehre, über Betrachtung, Beschauung, Marienkult.

Den interessantesten Teil des Werkes bieten die vergleichenden
Werturteile über die verschiedenen Strömungen im Geistesleben. Es finden sich
solche Überblicke an verschiedenen Stellen des Buches ; schärfere
Vergleiche zwischen der Aszetik des hl. Alfons und anderen Systemen werden
in dem dritten, letzten Teile gezogen, besonders gegenüber (1er Geisteslehre
dreier großer, einflußreicher Heiligen : des hl. Ignatius von Loyola, des

hl. Franz von Sales, des hl. Vinzenz von Paul. Abschließende Ergebnisse
von Erörterungen dieser Art lassen sich jedoch schwerlich in stereotype
Formeln kleiden, obwohl der Versuch, zu solchen zu gelangen, nach
Prof. Faßbenders Geständnis («Der Tag», 15. Jan. 1912) an sich schon
eine außerordentlich dankbare Aufgabe ist. Auch über den Einfluß der
aszetischen Werke des heiligen Kirchenlehrers gibt der Verfasser Aufschluß.
Er faßt sein Ergebnis in den Worten der Acta Doctoratus (es sind
die Prozeßakten der Erhebung Alfonsens zum Kirchenlehrer) zusammen,
« daß es unter allen Lehrern, der Kirche keinen einzigen gebe, dessen
Schriften in so kurzer Zeit bei allen Völkern eine so allgemeine Beachtung
gefunden hätten wie die des hl. Alfons ». In der Tat wurden gewisse Werke
zu Hunderttausenden und zu Millionen verbreitet. Ein kurzes, bestimmt
gefaßtes Schlußwort führt uns das Ergebnis des durchschnittenen Weges
bündig vor Augen. Die Frage, ob Alfons ein eigenes aszetisches System
geschaffen habe — ob dieses einen Fortschritt der aszetischen Lehre bedeute,
wird bejaht. Die spezifische Formel, die es zusammenfaßt, ist die
« fürchtende Liebe ». In ihr klingen die Caritas amicitiae und der castus
amor spei oder concupiscentiae befreiend und fruchtbar zusammen. Sie
ist wie der Krondiamant des ganzen Systems, während die Lehren über
das Gebet, die Flucht der Gelegenheit, die Andacht zu Maria u. a. die
kunstvoll gefaßten Edelsteine sind, die dem goldenen Stirnband Form
und Eigenart geben (p. 368 ff.).

Eine kurze Abfertigung Heilers und seiner maßlosen Kritik des
hl. Alfons schließt in einem Anhang das Ganze zeitgemäß ab.

In wieweit die Fachwelt mit den originellen, oft recht persönlichen
Resultaten des Verfassers einig sein wird, muß uns die Zukunft lehren.
Ob derselbe den Geist des heiligen Kirchenlehrers richtig erfaßt hat, werden
die Alfonsuskenner entscheiden. Es genüge einstweilen festzustellen, daß
die wahre Bemeisterung des Stoffes, die ruhige, vornehme, pietätvolle
Darstellung des Ganzen, die breite Verwertung der einschlägigen Literatur
der Sammlung der Stiulia Friburgensia in diesem Erstlingswerk zur Ehre
gereichen und uns den Wunsch aussprechen lassen, es mögen noch recht
viele ebenso gediegene Abhandlungen auf « die Aszetik des hl. Alfons«
folgen. — Vivant sequentes

Dr. Hartmann.



io8 Literarische Besprechungen

Bartmann : Grundriß der Dogmatik. Freiburg i. Br. (Herder), 1923
f 120 ; xvi und 592 pag.).

Bartmanns « Grundriß » soll, der Not der Zeit dienend, den Tlieologic-
studierenden ein Lernbuch, dann aber auch weiteren Kreisen ein
Nachschlagebuch zur raschen Orientierung über Fragen der katholischen
Glaubenslehre sein. Für diesen Zweck ist er recht geschickt angelegt. Er
ist kurz, dabei doch überraschend vollständig, klar und korrekt. Der
Schriftbeweis für die Dogmen ist in der Regel ziemlich vollständig,
wenigstens skizziert, die Lehrentwicklung sogar viel ausführlicher
dargestellt als es bisher selbst in größeren Lehrbüchern Brauch war. Manchen
Thesen wird ein Anhang beigeführt unter dem Titel : Lebenswert. Darin,
wie auch sonst bei gegebener Gelegenheit, werden Lebens- und
Geistesströmungen der Gegenwart gut und praktisch unter das Licht der Dogmen
gestellt.

Im einzelnen hätte Rez. noch manche Wünsche. Es sei gestattet,
einige namhaft zu machen. Es sollte doch irgendwo, etwa bei § 5, über
den Wert des consensus Scholae, ganz besonders aber über die
hervorragende Auktorität des hl. Thomas ein Wort gesagt werden ; cf. Cod. J. C.

can. 1366 § 2. Bei den bekannten Kontroversfragen sodann über Gnade,
Prädestination, etc., nimmt der Verfasser nicht Partei, sondern begnügt
sich mit dem non liquet. Sichtlich ist er bemüht, die beidseitigen Ansichten
unparteiisch darzustellen ; daß es ihm aber überall gelungen sei, wird
man nicht wohl sagen dürfen. So heißt es z. B. p. 323 von der Lehre der
Thomisten, der Augustinianer und des Suarez über die reprobatio negativa :

«Ihre Ansicht ist die einfache Lmkehrung der unbedingten Prädestination
zur Glorie. Denn wenn Gott ohne Rücksicht auf das persönliche Verdienst
einen Teil der Menschheit zum Himmel prädestiniert, verfällt der andere
Teil dadurch ohne weiteres der Hölle, weil es in der Ewigkeit nur ein
Entweder-Oder gibt. » Das ist mindestens sehr mißverständlich. Nach
der großen Mehrzahl, namentlich auch der neueren Thomisten (nach
S. Th. I q. 23 a. 5 ad 3), ist die repr. negativa der Ratschluß Gottes,
zuzulassen, daß ein Teil der Menschen aus eigener Schuld die Seligkeit
nicht erlange. Also nicht « dadurch » schon verfällt ein Teil der Menschheit
« ohne weiteres » der Hölle, weil er nicht, wie der andere Teil prädestiniert
ist, sondern weil er freiwillig sündigt und freiwillig in der Sünde beharrt.
Der ewige Ratschluß Gottes bewirkt das nicht, sondern läßt es nur
geschehen, um auch so seine Vollkommenheit zu offenbaren.

Vom Thomismus in der Gnadenlehre sagt Bartmann p. 339 : « Der
Thomismus. Er wurde aufgestellt vom spanischen Dominikaner Banez

(t 160.4). » Aber Banez hat doch nichts Neues aufgestellt, sondern nur
die Überlieferung der Thomistenschule zusammengefaßt.

P. it möchte Rez. eine entschiedenere Ablehnung jener «neueren
Exegese» wünschen, die «einen freieren Inspirationsbegriff» anstrebt, nach
dem den hl. Verfassern selbst Irrtümer auf geschichtlichem und
naturwissenschaftlichem Gebiet zur Last gelegt werden könnten.

Auf dem Gebiete der Dogmengeschichte sind auch bei einigen Angaben



Literarische Besprechungen 109

Vorbehalte zu machen. Von der Perichorese handelnd, sagt der Verfasser
p. J07 : «Auch hier wieder sind die (iriechen und Lateiner eine Nuance
in der Auffassung verschieden. » Die Griechen sollen mit Perichoresis die
Bewegung ausdrücken, worin die ausgehende Person wieder zu ihrem
Ausgang zurückkehrt, die Lateiner aber sollen durch den Terminus circumin-
sessio mehr den ruhenden Zustand, das IneinanderwoAwc» ins Auge fassen.
Nun hat aber neuestens P. Deneffe S. J. in einem interessanten Artikel
« Perichoresis, circumincessio, circuminsessio », in Zeitschr. für katli. Theologie,

Innsbruck 1923, pag. 497-533 nachgewiesen, daß der hl. Johannes
Damascenes, der hier die ganze griechische Theologie der Väterzeit
darstellt, bei der trinitarischen Perichorese nicht so sehr an ein dynamisches
Eingehen der einen Person in die andere, als vielmehr an ihr statisches,
ruhendes 1 nein andersein gedacht hat (a. a. O. p. 507). Die Nuance fällt
also weg.

P. 156 wird der hl. Augustin als Vertreter des « freieren Generatianis-
raus » aufgeführt ; doch kaum mit Hecht. Der große Lehrer hatte über
den Ursprung der Seele überhaupt keine Theorie, sondern das Bewußtsein
des Nichtwissens: « quod attin'et eins originem nec tunc (d. h. i.
J. 3S6-7) sciebam, nec adhuc (i. J. 426-7) scio. » 1. Retract, c. 1 n. 3.

P. 173: «Suarez fügt noch hinzu, daß jenen Kindern (die ohne
Taufe sterben) aus dem Verlust der Seligkeit keinerlei Trauer und Qual
erwächst» usw. Das fügte nicht etwa Suarez hinzu. Schon der hl. Thomas
hatte (De malo q. 5 a. 3 c) gesagt : « Se privari tali bono, animae puerorum
non cognoscunt, et propter hoc non dolent ; serl hoc, quod per naturam
habent, absque dolore possident. »

An sinnstörenden Druckfehlern notieren wir: p. 72, L. 14 v. o. statt
« Substanz » lies « Subsistenz » ; p. 156, L. 4 v. u. ist das « nicht » zu streichen
Auch p. 16 muß ein Druckfehler oder ein Versehen vorliegen: «Die
Theologie unterscheidet aber mit Recht eine zweifache kirchliche Gewalt,
die Lehrgewalt und Hirtengewalt.» P. 291 unten wird gesagt, daß der
Mensch schon von Natur als Gottes Ebenbild « eine Fähigkeit und

Bedürftigkeit für die Übernatur besaß. »

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Otto Schilling, o. Professor an der Universität Tübingen : Moraltheologie.
Freiburg (Herder), 1922 (vi u. 555 pag. Preis geb. 5 Franken).

Unter den von dem ITerder'schen Verlag herausgegebenen «

Theologischen Grundrissen » verdient vorliegendes Werk besondere Beachtung.
Mit Recht hebt der Verfasser in der Vorrede hervor, daß eine kurz
gefaßte Moraltheologie, die alles Wesentliche in klarer Darstellung enthalte,
keine leichte Arbeit sei. Kurz, klar und vollständig einen umfangreichen
Stoff darstellen, das kann nur der Meister.

Schillings Werk zerfällt nach einer knappen, aber inhaltsvollen
Einleitung in zwei Abteilungen : r. Die Lehre von der sittlichen Ordnung,
mit den drei Abschnitten : die Grundverhältnisse der sittlichen Ordnung ;

die Verletzung der sittlichen Weltordnung durch die Sünde; die Wieder-



no Literarische Besprechungen

Herstellung der sittlichen Ordnung durch Christus. 2. Die Lehre vom
sittlichen Leben oder die Verwirklichung der sittlichen Weltordnung durch
den Einzelnen und die Gesellschaft, wiederum mit drei Abschnitten :

die Pflichten hinsichtlich der eigenen Persönlichkeit ; die Pflichten des

religiösen Lebens ; die Pflichten des sozialen Lebens. Wie man sieht, ist
dieser Aufbau recht klar und logisch und m: E. auch besser als die
Einteilung einiger anderer modernen deutschen Handbücher. Ja man könnte
sagen, ein besserer Aufbau ist kaum möglich, wenn man die katholische
Moral hauptsächlich als Pflichtenlehre auffaßt. Freilich scheint mir die
thomistische Auffassung der Moral nämlich als Tugendlehre viel erhabener
und für die gesamte Seelsorgspraxis ersprießlicher. Aber solange sich
noch nicht diese thomistische Methode allgemein durchgesetzt hat in den
modernen Moralhandbüchern, werden eben die verschiedenen Auktoren
auch verschieden die Moraltheo]ogic einteilen. Übrigens sei gleich
hinzugefügt, daß Schilling ein großer Thomaskenner ist, und daß er in Kontroversfragen

durchweg die thomistische Lösung bevorzugt. Sein Werk ist
ausgezeichnet durch solide Doktrin, kirchlichen Sinn, klare und prägnante
Darstellung und ganz besonders durch Inhaltsreichtum. Es gibt kaum eine
moraltheologische Frage, die nicht berührt wird ; selbst solche, die man
in derartigen Kompendien anderer Auktoren nicht findet, werden hier
behandelt und kurz gelöst, wie z. B. über Sozialpolitik, Wirtschaftspolitik,

Völkerrecht, Staat und Staatsgewalt, Pazifismus usw. Lind überall
zeigt sich der Verfasser als einen Gelehrten, der seinen Stoff vollständig-
beherrscht. In wenigen präzisen Sätzen weiß er oft eine ausführliche
Doktrin zu geben. Daher wird sein Werk sehr gute Dienste leisten sowohl
bei der Repetition der Moral, wie auch beim erstmaligen Lernen. Im
letzteren Falle ist freilich eine ausführlichere Erklärung notwendig
entweder durch einen Dozenten oder durch ein ausführlicheres Handbuch.

P'ür eine Neuauflage scheinen mir folgende Verbesserungen angebracht :

P. 33. «Die vernünftig geordneten Affekte sind nichts anders als Tugenden. »

Dieser Satz ist zum mindesten mißverständlich, denn z. B. ein vernünftig
geordneter Zornesaffekt ist noch lange nicht immer ein Tugendakt, noch
viel weniger eine Tugend. S. 45. «Das Gesetz im engeren Sinne ist die
Kundgebung eines verpflichtenden Willens. » Wenn auch dieser Satz
durch die nachfolgenden Erklärungen in etwa berichtigt wird, so bleibt
er doch unglücklich und an sich unkorrekt. Würde etwa die Mutter ein
Gesetz erlassen, wenn sie ihren verpflichtenden Willen dem Kinde kund
tut S. 117. «Die rechte Mitte der sittlichen Tugenden ist durch die

richtige Vernunft oder die Verstandestugenden zu finden hieher
gehören Intellekt, Wissenschaft, Weisheit, endlich Klugheit und Kunst. »

Die Verstandestugend der Kunst kann unmöglich die richtige Mitte für
die sittlichen Tugenden finden. Dies besorgt allein die Klugheit. So nach
Thomas, Aristoteles und der allgemeinen Doktrin. S. 186. «Träger des
character indelebilis ist das Subjekt des Glaubens. » Schwer verständlich
Wie viel klarer ist die richtig zitierte Thomasstelle (S. theol. III q. 63
a. 4 ad 3.) S. 121. «Verwandte Tugenden (der Klugheit) sind: Wohl-
beratenheit, Verständigkeit, Diskretion. » Ob wohl jemand unter diesen



Literarische Besprechungen Ht
drei Wörtern die eubulia, synesis und gnome wieder erkennen würde —
M. E. sollten bei dem kleinen Format des Buches die vielen Auktoren-
zitate nicht im Text oder gar mitten in einem Satze, sondern als
Fußnoten stehen. Iber Text und die Sätze werden sonst zu sehr zerhackt und
die fließende Lektüre wird erschwert.

Diese kleinen Ausstellungen sollen dem wirklich bedeutenden, sehr
inhaltsvollen und recht brauchbaren Werke Schillings keinen Eintrag tun.

Freiburg (Schweiz). D. Prümmer O. P.

Th. Pègues 0. P. : La Somme Théologique de Saint Thomas d'Aquin
en forme de Catéchisme pour tous les fidèles. Paris (P. Téqui) 1919 (8° ;

xxxix u. 574 pag.).

Wir begrüßen alles herzlichst, was der Stellungnahme der letzten
Päpste zum Engel der Schule gerecht wird und bemüht ist, die Folgeningen
zu ziehen, d. h. die Seelsorge, das katholische Leben, das Streben nach
Vollkommenheit, die Aszese, den modernen Zug zur Mystik tiefer in der
soliden Theologie und Philosophie des hl. Thomas zu verankern. Diesem
Zwecke will auch TL Pègues Werk : « Die theologische Summe des hl. Thomas
von A quin, in Katechismusform allen Gläubigen dargeboten », dienen. Soweit
das französische Sprachgebiet reicht, hat dieses einzigartige katechetische
Handbuch sehr vorteilhaft angesprochen und dem Verfasser eine Unsumme
von Anerkennungsschreiben eingebracht. Er war aber auch, wie kaum
ein anderer, für die Herausgabe des Werkes vorbereitet und geeignet.
Hat er doch sein wissenschaftliches Leben dem Studium der Summa theo-

logica geweiht und ist seit nahezu 20 Jahren mit der Herausgabe seines
« Commentaire français littéral de la Somme théologique de Saint Thomas
d'Aquin» beschäftigt, eines Monumentalwerkes, von dem bereits 14 Bände
in Großoktav-Format mit durchschnittlich je 700 Seiten erschienen sind
und dessen Vollendung wohl noch 8-10 Jahre angestrengtester Arbeit
beanspruchen dürfte.

Um den Vorzügen des neuen katechetischen Handbuches in etwa
gerecht zu werden, tut man gut, es nach seiner methodischen und inhaltlichen

Seite zu betrachten.
I. In der Methode, d. h. der Stoffverteilung und Stoßanordnung lehnt

es sich aufs engste an die der Summa an, weist demnach drei Hauptteile
auf. Im ersten Hauptteile werden in katecliistischer Fragestellung und
Fragebeantwortüng die 114 quaestiones mit ihren 584 articuli der pars
prima zu einem abgerundeten Traktat verarbeitet, der eine ausgebreitete
GoWeserkenntnis vermittelt. — Der zweite Hauptteil führt lins mit Hilfe
einer außerordentlich feinen, psychologischen Pädagogik durch die 189

quaestiones mit ihren 924 articuli der pars altera hindurch zu einer
allseitigen Kenntnis des Menschen, dem geborenen Gottsucher. Der dritte
Hauptteil endlich, in dem sich die pars tertia mit ihren beiden Nachträgen
(192 quaestiones und 1011 articuli) wiederfindet, entwirft ein
unübertrefflich schönes, begeisterndes Bild vom Gottmenschen Christus, dem Wege
und Führer des Menschen zu Gott. Die auf den ersten Blick verwirrende



112 Literarische Besprechungen

Menge von Quästionen und Artikeln der theologischen Summe tritt in
dieser katechetischen Aufmachung ganz zurück. Rein äußerlich sind sie
durch nichts als die in Klammern stehenden, römischen und arabischen
Ziffern kenntlich. Eine kurze Probe wird zur Genüge dartun, mit welcher
Meisterschaft das Werk nach seiner methodischen Seite abgefaßt wurde, —
Das 28. (Schluß-)Kapitel des ersten Hauptteiles trägt die Überschrift :

Die diesseitige Zielbestimmung der göttlichen Wellregierung. — Ist es also
wahr, daß Gott in den lieblichen Anordnungen seiner gesamten
Weltregierung sich einzig und allein von der Sorge um das arme Menschenkind
leiten läßt — ja : die Wiege des Kindes ist der Ziel- und Treffpunkt,
in dem sich alle Anordnungen der gesamten Weltregierung sammeln. Denn
alles in der Welt hat die Bestimmung, dem Wohle des Kindes zu dienen :

der Vater und die Mutter, die sich über seine Wiege beugen ; die Natur,
die alles zum Leben Notwendige bereit hält ; die Engel, die ihren Schutz
und Beistand leihen ; Gott, der die Bestimmung zur himmlischen Herrlichkeit

gibt. — Gibt es ein Menschenkind, über dessen Geburt und Wiege
der Glanz der göttlichen Weltregierung in einzigartiger Weise erstrahlte
— Ja, es ist die Geburt und die Wiege jenes gebenedeiten Kindes, das
wir bald a.ls den Weg kennen lernen werden, auf dem der Mensch die
Rückkehr zu Gott findet (CNIX, 2 ad 4). — Mit vollendeter Kunst reihen
sich an die summarische Rekapitulation des ersten Hauptteiles die Ankündigung

und Überleitung zum zweiten und dritten.
2. Inhaltlich wird das katechetische Handbuch, wie seine Vorlage,

die Summa, mit dem einen Thema « Gott » ausgefüllt. Es betrachtet Gott
an sich, in seinem Wesen, seiner Innentätigkeit, seinem geheimnisvoll
fruchtbaren Leben, in welchem,er sich zu einer Dreifaltigkeit von Personen
entfaltet, ohne irgendwie eine Einbuße in der Einheit der Natur zu erfahren.
Es entrollt das großartige Bild von Gottes Schöpfungswerk : zunächst an
Gottes Thron die Geisterwelt ; zufernst die Körperwelt ; in der Mitte,
beide einend und verbindend, die Menschenwelt. Eine jede dieser Welten
ist nach Maßgabe ihrer Bedeutung Gegenstand der göttlichen Erhaltung
und Regierung. — Dem unerschöpflichen Thema « Gott » gewinnt das Werk
einen neuen Gesichtspunkt ab : Gott, der um die Menschenseele wirbt, um
sie zur Teilhaberin und Mitbesitzerin der eigenen Güte und Seligkeit
zu machen. Daher die theozentrische Einstellung, die ihr geworden ist.
Mit Interesse verfolgen wir die ungezählten Schritte und Schrittchen,
d. h. die ethischen Handlungen und Werke, durch die die Seele sich auf
ihr letztes Ziel und Ende, Gott, hin-, oder von ihm îwgbewegt ; wir
werden bis ins Kleinste über die Faktoren unterrichtet, die jenen Werken
Verdienst oder Mißverdienst, Gesetzlichkeit oder Ungesetzlichkeit, sowie
ihre Verwurzelung in der Ordnung der Gnade geben ; wir beobachten,
wie jene Werke sich zu Gruppen ordnen, um in die Gefolgschaft der
Teologal-, oder in den Dienst der Kardinaltugenden zu treten, oder endlich
eine besondere Pflanzstätte in dem Stande der priesterlichen oder religiösen
Vollkommenheit zu finden. — Zu wahrhaft entzückender Schönheit
entfaltet sich das Thema in seinem dritten Teile : « Gott », der der Menschen-
seölc willen selber Mensch wird, leidet und stirbt, um dieselbe aus selbst-



Literarische Besprechungen 113

verschuldeter Gottesferne zu der innigsten Gottesnähe und Gottesgemein-
schafl zu führen und so ihr Erlöser zu werden.

Das ist der erhabene Gegenstand und Inhalt in seiner inneren Einheit
und Geschlossenheit, aber auch in seiner allumfassenden Gesamtheit, der
durch die neue, originelle Bearbeitung der Summa eine lichtvolle und
warmherzige Erklärung findet. Kein Wunder, daß man ihr im französischen
Sprachgebiet die verdiente Beachtung schenkt, sie insbesondere zum
Leitfaden in katechetischen Studienzirkeln nimmt. Es ist zu wünschen, daß

man auch anderwärts auf die methodischen und inhaltlichen Vorzüge der
zu einem katechetischen Handbuch umgestalteten Summa aufmerksam
werde und die von dem Dominikanertheologen so glänzend gelöste Aufgabe,
die Schatzkammern der Summa theologica allen Gläubigen zu erschließen,
auch anderwärts in Angriff nehme.

Trier. P. M. Hallfell.

Marcello a Puero Jesu Ord. Carmel. dise. : Cursus philosophiae
scholasticae ad mentem Angelici Doctoris S. Thomae Aquinatis. Vol. I.
Logica. Burgis (El Monte Carmelo) 1922.

Der Verfasser hat in drei Bänden eine vollständige Philosophie
publiziert. Wir beschäftigen uns diesmal nur mit dem ersten Band, der
in 348 Seiten die Logik behandelt.

Schon was er über die Philosophie im allgemeinen sagt (1-13), ist
sehr gut. Nur hat er die Philosophie den heutigen Naturwissenschaften
gegenüber nicht klar abgegrenzt. Das hätte er aber tun sollen. Dafür
hätte ich ihm die etwas veraltete, komplizierte historische Synopsis der
gesamten Philosophie (5-7) geschenkt.

Seiner Logik legt er die berühmte Zweiereinteilung : Logica Minor
seu dialectica (23-136) und Logica Major seu Critica (137-348) zugrunde.
Sie gefällt mir nie, diese Einteilung, aus verschiedenen Gründen. Man
wird sie vergeblich in Aristoteles und Thomas solid zu begründen suchen.
Sie zwingt zu fortlaufenden Wiederholungen bereits behandelter Fragen.
Und, was das Schlimmste ist, sie zieht Fragen und Gegenstände in die
Logik hinein, die gar nicht hineingehören, d. h. sie läßt eine klare, nette,
scharfe Abgrenzung der Logik von den Realwissenschaften gar nicht zu.
So ist es auch hier. Zwar bezeichnet der Autor ganz richtig das ens
rationis als eigentümlichen Gegenstand der Logik (17-18). Aber dann
schlägt er doch die Critica, die eine eminent reale Frage behandelt, zur
Logik (168-274). Und welches Problem hat metaphysischeren Charakter
als jenes über die reale Grundlage der Universalien (154 ff.) Ich füge
hier gleich hinzu, daß der Verfasser sonst die Lehre über die Universalien
ganz vortrefflich behandelt hat. Ich hätte nur eines noch gewünscht,
daß ihm das ausgezeichnete Werk P. Gredt's, « Unsere Außenwelt »,

zugänglich gewesen wäre. — Auch über die Anordnung dessen, was in die
Logik hineingehört, hätten wir noch manches anders gewünscht. So

gehören Suppositio und Appellatio (48-52) offenbar nicht zum ersten Akt
des Verstandes, zur simplex a.pprehensio, sondern zum Urteil. Noch weniger

Dipus Thomas 8



ii4 Literarische Besprechungen

die Definition der Oratio und des Verbums (40), die für die Aussage
geradezu grundlegend sind. Wenn er die tief aristotelische Auffassung,
daß das Verbum immer Tätigkeit bezeichne, dahingestellt sein läßt (40),
so hat er dort den Aristoteles, den er sonst gut kennt, nicht verstanden.

Daß die Logik als scientia dem Adam im Paradiese eingegossen war,
daran vermag ich nicht zu glauben (22) Das ist wohl eine Verwechslung
von Wissenschaft und Praxis, d. h. richtiger Handhabung der log. Gesetze
beim Denken. Die simplex apprehensio bezeichnet der Autor als « cognitio,
qua quid sit res aliqua scimus nihil de ea affirmando vel negando » (25).
Das ist viel mehr als die einfache Auffassung, das ist die Definition einer
Sache, welche aber nicht ohne Bejahung oder Verneinung möglich ist
Ganz anders Thomas : « intellectus apprehendit essentialia uniuscuj usque rei
in seipsa » Die extensio einer Idee gehört nicht zu den formalitates oder
notae per ideam repraesentatae (26). Die Einteilung der idea clara in
idea « distincta » et « confusa » wird wenigen einleuchten (36). Noch weniger
geht es an, die idea collectiva zur universalis zu rechnen, obgleich mehrere
Autoren es tun (37). Die Praedicamente in substantia und accidens als
die Zivei suprema genera unterscheiden (57), weist auf eine Verwechslung
der logischen und ontologischen Ordnung hin. Diese Verwechslung kommt
noch hie und da vor. Ganz richtig sagt Verfasser, daß, streng genommen,
eine logische Opposition zwischen 2 Sätzen nur dann vorhanden ist, wenn
Subjekt und Prädikat in beiden dieselben bleiben (83). Dann ist es aber
falsch zu sagen, zwei subkonträre Sätze, z. B. aliquis homo est prudens,
aliquis homo non est prudens, wären entgegengesetzt, da das Subjekt
nicht notwendig dasselbe ist (83). Es muß ein Druckfehler sein, wenn die
Sätze : Omne animal est vivens, aliquod animal non est vivens, als sub-
altemae Propositiones bezeichnet werden (83). Sie sind kontradiktorische.
Ob die konträren oder kontradiktorischen Sätze schärfer einander
entgegengesetzt seien, ist bekanntlich eine Streitfrage, deren Lösung vom
verschiedenen Gesichtspunkte abhängt (87). Klar und scharf unterscheidet
der Verfasser den Schluß vom Urteile (94), und scheidet ihn quoad formam
in zwei wesentlich verschiedene species : deductio und inductio (98) ;

dagegen ist es unklar, ob er der Induktion einen terminus médius zuerteile
(118), ja mehrmals (122) verwechselt er, wie noch andere Scholastiker,
die syllogistische Induktion mit der simplex abstractio, die bekanntlich
von Aristoteles auch ÈTrayioy/] und von Thomas inductio genannt wird,
und die allein, nicht der induktive Schluß, das principium omnis scientiae
und die notwendige Voraussetzung der ersten Prinzipien ist. Autor kennt
die Geschichte der modernen Philosophie besser als jene des Mittelalters.
Das offenbaren seine Bemerkungen über den mittelalterlichen Nominalis-
mus und Conceptualismus (155-158). Die fatale Verwechslung der Logik
mit Metaphysik rächt sich da am meisten und gefährlichsten, wo der
Autor die menschliche Erkenntnis der Wahrheit einfach mit Veritas logica
identifiziert (168-197), anstatt auch bei der menschlichen Erkenntnis
scharf zu unterscheiden zwischen Veritas logica oder formalis, die in der
richtigen Art und Weise des Vorgehens bei Erwerbung der Erkenntnis
besteht, und die veritas realis, ontologica, welche auf die Sache selbst



Literarische Besprechungen "5
sich bezieht. Nachträglich scheint ihm dann allerdings diese gefährliche
Verwechslung zum. Bewußtsein gekommen zu sein (176-177).

Schön sagt der Verfasser in der Einleitung : « Ad mentem Aquinatensis
me scribere omnes et singulae Cursus paginae testantur. Id pro sacro
semper habuit Religio Carmelitica. Nec alitei se gerere potest catholicus
quisque doctor, peremptoria quippe sunt S. Sedis praescripta » (vi). Und
in der Tat, wer dem Verfasser gründliche Ihomistische Kenntnisse, wahren
thomisiischén Geist mit Kürze, Klarheil und Präzision abspricht, fügt ihm
großes Unrecht zu. Unsere Aussetzungen betreffen fast ausschließlich
verwirrende Konfusionen der logischen und ontologischen Ordnung, und
Anordnung des Stoffes, die einer spät thomistischen Zeit entstammen,
und wo eine Rückkehr zu Thomas und Aristoteles allerdings wünschenswert

wäre. Diese Rückkehr vollzieht sich bereits und in mehr als einem
Punkte fanden wir den Autor bereits auf diesem Pfade. In materieller
Hinsicht sind manche seiner Ausführungen über schwierige und schwierigste
Probleme, z. B. über den Schluß (92 ff.), die Universalienlehre (138-167),
über die Wissenschaft und ihre Einteilung (294-329) ausgezeichnet. Dabei
hat er ein offenes Auge für moderne Bedürfnisse und die weitere
Ausgestaltung des Thomismus. Beweis dafür sind die eingehenden,
außerordentlich interessanten, der modernen Naturwissenschaft entsprechenden
Ausführungen über die Induktion (118-123 ; 333-340). P. Marcello's Logik
verdient viele Leser

G. M. Manser O. P.

M. Honecker : Gegenstandslogik und Denklogik. Vorschlag zu einer
Neugestaltung der Logik. Berlin (Ferd. Dümmler) 1921 (vii u. 127 pag.).

Seit zwanzig Jahren besteht in der neueren Philosophie ein Streit,
der sich um Gegenstand und Methode der Logik dreht. Die Logik sei
bis dahin psychologisch als Denklehre behandelt worden ; nun fordern
E. Husserl, Itelson, Herbertz eine reine, von allen empirisch-psychologischen

Rücksichten losgelöste Logik : Die Logik soll gegenständlich
und nur gegenständlich orientiert sein als « Gegenstandslehre ». Honecker
will diesen Streit dadurch schlichten, daß er eine doppelte Logik feststellt :

Eine Gegenstandslogik und eine Denklogik. « Es gibt eine logische
Gegenstandslehre oder Gegenstandslogik und es gibt daneben eine logische Denklehre

oder Denklogik (N. 17).» «Unser Postulat», sagt er (N. 22), «tritt
in. einen Gegensatz zur traditionellen Logik, welche die Verschiedenheit
der Probleme nicht sieht, geschweige denn eine besondere Gegenstandslogik
kennt ; es tritt aber auch in Gegensatz zu der Ansicht der oben genannten
Forscher, welche der Logik nur die gegenständlichen Probleme zuweisen. »

Über die alte Logik meint Honecker, sie sei psychologistisch gerichtet ;

allein trotz des Übergewichtes der denklogischen Betrachtungsweise sei
in der traditionellen Logik immer noch recht viel Gegenstandslogik zu
erkennen (N. 17). Honecker spricht immer nur im allgemeinen von der
alten Logik. Von einer Verschiedenheit der Richtungen in dieser alten
Logik sagt er nichts. Und doch gibt es auch in der alten Logik einen Streit,



ii6 Literarische Besprechungen

der sich eben gerade um den Gegenstand der Logik dreht. Bezüglich der
suarezianischen Logik mag Honecker Recht haben, wenn er sagt, die alte
Logik sei psychologistisch gerichtet, denn nach Suarez und seiner Schule
ist Gegenstand der Logik der Denkakt, insofern er auf die Erfassung der
Wahrheit gerichtet ist. Die aristotelisch-thomistische Schule hingegen
leugnet dies entschieden. Nach ihr besteht das Formalobjekt der Logik
in den gedanklichen Beziehungen der Gegenstände untereinander, insofern
im Denken der Gegenstand gefaßt wird als Subjekt, als Prädikat, als

Mittelbegriff, als Gattung, als Art und als unter der Gattung und Art
enthaltenes Einzelding. Wie • die suarezianische Logik nach Honecker
als Denklogik anzusprechen wäre, so wäre die thomistische Logik nach
seinen Ausführungen vielmehr als Gegenstandslogik zu bezeichnen. Die
gegenständlichen Beziehungen, sagt er (N. 23), « bilden die Brücke vom
Ausgangsgegenstand zum Zielgegenstand des Denkens. Deshalb wird
die Gegenstandslogik den Beziehungen (zwischen Gegenständen und
zwischen Gegenstandsbeziehungen) ein besonderes Augenmerk widmen
müssen. » Als Beispiele dieser Gegenstandsbeziehungen sind N. 17 die
Beziehungen von Subjekt, Prädikat und Mittelbegriff gegeben. Und
N. 69 heißt es : Das formale Denken « geht an Hand von Gegenstandsbeziehungen

vor sich ». Allein die thomistische Logik hat als Formalobjekt
nicht den Gegenstand als solchen, nicht das reale Seiende (das was außerhalb
des Denkens und unabhängig von ihm ist oder sein kann), sondern das

Gedankending, die gedanklichen Beziehungen zwischen den Dingen. Diese
Beziehungen sind zwar in den Dingen außerhalb des Denkens begründet,
existieren aber formell nur im Denken. 1 Honeckers Gegenstandslogik
hingegen geht auf den Gegenstand als solchen, auf das reale Seiende (vgl.
N. 44 ff.). Und nachdem er N. 17 und 23 von der Gegenstandslogik ganz
im Sinne der thomistischen Logik gesprochen, hält er N. 62 ff. die realen
und die rein gedanklichen Beziehungen nicht auseinander. Seine
Gegenstandslogik ist somit metaphysisch gerichtet, sie ist eine Ontologie, und
deshalb stellt sich die Notwendigkeit heraus, sie von der psychologisch
gerichteten Denklogik, deren Gegenstand der Denkakt ist, zu trennen.
Honecker sagt (N. 44) : «Die herkömmliche Logik gleicht einem Hause,
das auf nicht homogenem Grunde und mit zwei einander fremden
Baumaterialien aufgeführt ist ; infolgedessen klaffen bedrohliche Risse. An
Stelle des alten Baues sollen nun zwei neue Häuser treten, jedes auf
gleichartigem Boden stehend und mit Steinen von einerlei Beschaffenheit
hergestellt. » Dies gilt jedenfalls nicht für die thomistische Logik. Ihr
Gegenstand, ihr Formalobjekt ist weder der Denkakt noch das reale
Seiende, sondern die gedankliche Ordnung der objektiven Begriffe oder
der Dinge selbst, insofern sie gedacht und durch das Denken untereinander
in Beziehung gesetzt sind. Der Gesichtspunkt, unter dem die Logik alles
betrachtet, das worauf sie sich unmittelbar bezieht, ist einzig die logische
Ordnimg der Begriffe und somit auch der Dinge, insofern sie gedacht sind.

1 Uber den Gegenstand der thomistischen Logik vgl. des Rezensenten Elementa
Philosophiae 8 N. 87 ff.



Literarische Besprechungen 117

Auf die realen Dinge bezieht sie sich daher nur mittelbar unter dem
Gesichtspunkte der logischen Ordnung. Ebenso bezieht sie sich mittelbar
auf die Wahrheit der Denkakte. Denn eben dadurch, daß die Begriffe
im Geiste zueinander geordnet sind, ist auch der Denkakt auf das Erfassen
der wissenschaftlichen oder mittelbaren Wahrheit (der erschlossenen Wahrheit)

hingeordnet. Die verschiedensten Dinge und Denkakte sind Materialobjekt

der Logik. Allein sie hat nur ein Formalobjekt. Unter einem
einheitlichen Gesichtspunkt betrachtet sie alles. Die gegenständlichen
Beziehungen, sagt Honecker (a. a. O.) « bilden die Brücke vom
Ausgangsgegenstand zum Zielgegenstand des Denkens. Deshalb wird die
Gegenstandslogik den Beziehungen ein besonderes Augenmerk widmen müssen. »

Ja freilich, die gegenständlichen Beziehungen, d. h. die Beziehungen der
objektiven Begriffe untereinander bilden die Brücke vom Ausgangsgegenstand

zum Zielgegenstand des Denkens, d. h. vom unmittelbar Erkannten
zum mittelbar Erkannten oder wissenschaftlich Erschlossenen. Und eben
deshalb soll die Logik nicht nur den Beziehungen ein besonderes Augenmerk
widmen, sondern sie soll diese Beziehungen als ihr Formalobjekt betrachten,
durch das sie zu einer einheitlich gegliederten Wissenschaft wird, trotz der
mannigfachen. Gegenstände, auf die sie sich mittelbar bezieht. Die tho-
mistische Logik gleicht daher keineswegs einem Hause, das auf nicht
homogenem Grunde und mit zwei einander fremden Baumaterialien
aufgeführt ist. Sie ist eine ganz einheitliche Wissenschaft ob des einheitlichen
Gesichtspunktes, unter dem in ihr alles betrachtet wird. Sie bedarf daher
keiner Neugestaltung im Sinne Honeckers. Soll sie vervollkommnet werden,
so kann es sich nur um eine organische Weiterentwicklung handeln, indem
die schon vorhandenen Ergebnisse auf neu auftauchende Fragen angewendet
und weitere Schlüsse gezogen werden.

Rom (S. Anselmo). Jos. Gredt O.S.B.

0. Willmann : Pythagoreische Erziehungsweisheit. Aus dem literarischen
Nachlaß von Otto Willmann. Herausgegeben von Wenzel Pohl. Mit einem
Bildnis des Verfassers. Freiburg (Herder), 1922 (vin und 110 pag.).

Der Herausgeber wendet sich mit dem Büchlein nicht an Pythagoras-
forscher, sondern an weitere, pädagogisch interessierte Kreise und möchte
die Erziehungsweisheit, wie sie von der pythagoreischen Schule und später
von den größten Pädagogen vertreten wurde, leicht zugänglich machen.
Der Wert dieses Schriftchens liegt darin, daß der Pädagoge darin die vielen
Goldkörner der Erziehungsweisheit, die die pythagoreische Schule da und
dort ausgestreut hat, von dem Altmeister der Pädagogik und dem großen
Kenner des Pythagoreismus gesammelt und systematisch geordnet
vorfindet und daraus ersehen kann, wie der gesund urteilende Verstand eines
Heiden in den wichtigsten pädagogischen Fragen vielfach mit der vom
Glauben erleuchteten Vernunft des Christen übereinstimmt. Möge die
« Pythagoreische Erziehungsweisheit » viele Leser finden An den Herausgeber

richten wir den Wunsch, es möchten in der nächsten Auflage die
griechischen Ausdrücke in griechischen und nicht in lateinischen Lettern



ii8 Literarische Besprechungen

gedruckt werden ; denn der der griechischen Sprache kundige Leser liest
solche Wörter lieber in den entsprechenden Buchstaben gedruckt, für den
«' Barbaren » aber haben solche Ausdrücke, wenn sie auch in lateinischer
Schrift wiedergegeben sind, sozusagen keinen Wert.

Sarnen. Dr. P. Bernard Kälin O. S. B.

F. Sawicki : Lebensanschauungen alter und neuer Denker. I. Band : Das
heidnische Altertum (8° vin und.176 pag.) ; II. Band : Die christliche Antike
und das Mittelalter (vi und 176 pag.). Paderborn (F. Schöningh), 1923.

Seit einigen Jahrzehnten macht sich bei Gebildeten und nicht selten
auch bei Ungebildeten mehr und mehr das Bestreben geltend,
philosophischen Problemen nachzugehen, sich mit jenen tiefsten und
allgemeinsten Fragen zu beschäftigen, die sich dem Menschengeiste immer
und immer wieder aufdrängen. Ja es ist geradezu Mode geworden, von
Lebens- und Weltanschauung zü sprechen. Es ist daher eine überaus
glückliche Idee Sawickis gewesen, die Lebensanschauungen der
markantesten Gestalten unter den alten und neuen Denkern in gedrängter,
aber doch anschaulicher Form zur Darstellung zu bringen, um es jedem
Gebildeten zu ermöglichen, in die Gedankenwelt der großen Denker sich
leicht hineinzuversetzen. Der Verfasser will, wie schon angedeutet, nicht
eine vollständige, fortlaufende Geschichte der Philosophie schreiben,
sondern den Leser nur mit den Gedankensystemen jener typischen
Gestalten bekannt machen, die für die verschiedenen philosophischen
Denkrichtungen bahnbrechend geworden sind. Indes werden jeweilen
doch auch die Verbindungslinien zwischen den verschiedenen Epochen
und Geistesströmungen wenigstens mit einigen Strichen angedeutet.

Der I. Band führt zunächst in die Philosophie des Nirvana, und zwar
hauptsächlich in die Lehre Buddhas ein, sodann in die Neubegründung
der griechischen Philosophie durch die Vorsokratiker und durch Sokrates
selbst. Piaton als Vertreter des griechischen Idealismus und Aristoteles
als Repräsentant des griechischen Realismus werden ihrer Bedeutung
entsprechend am ausführlichsten gewürdigt. Die Lehre der Stoiker von
dem Alleinwert der Tugend und die Philosophie des verfeinerten
Lebensgenusses sind vielleicht allzu kurz behandelt. Das Buch schließt mit der
Mystik Plotins als Ausklang der antiken Philosophie ab.

Der II. Band ist fast ausschließlich den beiden Geistesheroen Augustinus
und Thomas von Aquin gewidmet. Es wird eine Einleitung über die christliche

Welt- und Lebensanschauung und das/Verhältnis des Christentums
zur Philosophie vorausgeschickt ; der letzte Abschnitt des Buches befaßt
sich mit der deutschen Mystik des Mittelalters, namentlich aber mit Meister
Eckhart.

Wir gehen mit den Ausführungen des Verfassers nicht in allem einig.
So z. B. können wir uns mit seiner Ansicht nicht befreunden, es liege in
der Lehre des Stagiriten von der ersten Materie ein Widerspruch; denn
ein relativ formloser Stoff sei etwas in der Wirklichkeit Gegebenes, etwas
absolut Formloses, das überhaupt keine Bestimmtheit enthalte, enthalte



Literarische Besprechungen 119

eigentlich auch kein Sein. Darauf antworten wir folgendes : die erste
Materie besitzt als etwas rein Potenzielles noch keine Aktualität oder
Vollkommenheit, sondern in jeder Beziehung nur Potenzialität, Unvoll-
kommenheit, sie ist reine Potenz ; sie wird indes wirklich oder vollkommen
durch die Form und die Existenz. Zwischen dem reinen Nichts und dem
Akt gibt es nämlich ein Drittes : die reale Potenz. — Ebenso dürfte die
Erkenntnislehre des hl. Augustin deutlicher und lichtvoller herausgearbeitet
werden, was dadurch geschehen könnte, daß die neuesten Forschungen
über dieses Problem besser berücksichtigt würden.

Trotz diesen und andern Meinungsverschiedenheiten wünschen wir
jedoch, die Bändchen möchten wegen ihrer großen Vorzüge in weitesten
Kreisen Verbreitung finden. Da die verschiedenen Abhandlungen in einer
sehr faßlichen und interessanten Form geschrieben sind, so lesen sie sich
viel leichter und angenehmer als eine systematische Geschichte der
Philosophie. Was den Bändelten einen besonders hohen Wert verleiht, ist der
Umstand, daß deren Verfasser zu den mannigfachen Lebensanschauungen
vom aristotelisch-scholastischen Standpunkt aus, jeweilen Stellung nimmt
und das Wahre vom Falschen sorgfältig ausscheidet. Damit dürfte der
Zweck der Bücher : Klärung der philosophischen Begriffe und Förderung
der eigenen Welt- und Lebensanschauung sicherlich in hohem Maße
erreicht werden.

Sarnen. Dr. P. Bernard Kälin O. S. B.


	Literarische Besprechungen

