Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 2 (1924)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

J. Schnitzer : Savonarola. Ein Kulturbild aus der Zeit der Renaissance.
— Mit 1o Abbildungen im Text und 32 Tafeln. — 2 Bde. Miinchen (Ernst
Reinhardt) 1924.

Noch immer stehen sich in der Beurteilung Savonarolas scharfe Gegner
und begeisterte Anhédnger gegeniiber und fast die ganze Literatur iiber
diese Frage trigt polemischen Charakter an sich ; bald 148t man sich leiten
von Voreingenommenheit gegen Savonarola und seinen Orden ; bald fehlt
es an grindlicher Kenntnis der Quellen, besonders der Predigten und
Schriften des Reformators; andere fiirchten sich, einen Mann zu ver-
teidigen, der als Vorlidufer Luthers hingestellt wurde; und so war eine
ruhige, objektive Beurteilung dieses merkwiirdigen Mannes fast unméglich.

Nun tritt der bestbekannte Savonarola-Forscher Schnitzer, der sein
ganzes Leben dem Studium dieser Frage gewidmet und bereits wichtige
Arbeiten publiziert hatte, mit einer grofl angelegten Biographie des Frate
an die Offentlichkeit. Im Vorwort sagt Schnitzer, er schreibe « lediglich
von der Riicksicht auf die geschichtliche Wahrheit und Gerechtigkeit
geleitet und auf keine Parteirichtung eingeschworen, niemanden zu Liebe
und niemanden zu Leide », und fiigt mit Recht bei: « Ohne Zweifel bergen
die unerschopflichen Schachte der italienischen Sammlungen noch manche
ungehobene Schitze. Ohne Zweifel werden neue Funde manche Einzeln-
heiten im Leben und Wirken des Frate noch mehr aufkliren, manche
noch unbekannten Beziehungen bloBzulegen vermogen. Die Hauptziige
des durchdie bisherige Forschung gewonnenen Savonarolabildes werden
sie jedoch, dies darf man getrost behaupten, nicht mehr verwischen
kénnen. » — In diese bisherige Forschung fithrt uns das SchluBkapitel
ein, in dem Schnitzer eingehend und griindlich das weitldufige Quellen-
material darlegt und Dbeurteilt, einen tiefen Einblick in die literarische
Téatigkeit und die Predigten des Frate gibt und ebenso griindlich die ganze
bestehende Literatur auffithrt und dabei scharfe Kritik iibt an den
extremen Gegnern Savonarolas, die, so bitter sie manchmal  wird, gewil
nicht ganz unberechtigt ist, und wo der Autor den Beweis liefert, da@
er in dieser Frage seinen Gegnern weit tiiberlegen ist und daB in der
Beurteilung eines Helden die Gegner des Frate mehr gefehlt haben gegen
die historische Wahrheit als die gliithendsten Verehrer. (II. 897-992.) —
Die erforderlichen genauen literarischen Belege sind am SchluB zusammen-
gestellt, und daran reiht sich ein gutes alphabetisches Namen- und Sach-
verzeichnis. — Auf Grund dieses eingehenden Quellenstudiums und als
Frucht einer Lebensarbeit entwirft Schnitzer im 1. Bande das Leben,
und beurteilt im 2. Bande das Streben des Reformators. Aus jeder Zeile



Literarische Besprechungen 479

spricht glithende Begeisterung fiir den Helden, und wenn der Autor auch
stark im « gehobenen Brustton des feurigen Apologeten und in {iiber-
schwenglicher Hingebung an den von ihm vergétterten Helden » spricht,
so wird sein Werk doch als die bedeutendste und glinzendste wissenschaft-
liche Leistung in der Savonarolafrage gelten missen. —

Fiir das ganze spitere Wirken Savonarolas war von groter Bedeutung
seine erste Jugendzeit und Erziehung : manche Ideen, die beim Reformator
im Vordergrund stehen, hatte der junge Savonarola von seinem berithmten
GroBvater und nahm sie tief in sein jugendliches Herz auf ; stand er doch
von seiner Kindheit bis zum Ordenseintritt ganz unter dem Einfluf3 dieses
merkwiirdigen Mannes ; vom GroBvater lernte er auch seine Liebe zum
hl. Thomas von Aquin und die glilhende Begeisterung fiir den Aquinaten
bestimmte in erster Linie Savonarola, um das Kleid des hl. Dominikus
zu bitten. — Im Kloster in Bologna wird nun Savonarola gleich am Beginn
seines Ordenslebens eingefiihrt in die Fragen, die damals den Orden
bewegten und in eine strengere und mildere Reformpartei spalteten, und
geleitet von der glilhenden Begeisterung, die er von seinem Gro@vater
geschépft hatte, schloB er sich entschieden der strengen Richtung an;
es war entscheidend auch fiir sein spiteres Wirken | — Die musterhafte
Observanz, die Begeisterung fiir .das vollkommene Armutsleben, die
ungewohnten Talente, die Savonarola offenbarte, bestimmten die Vor-
gesetzten, ihn zu weiteren Studien nach Ferrara zu senden ; doch bald
muBte er die Heimat wieder verlassen, um im berithmten Florenz einen
neuen Wirkungskreis zu erhalten. (Cap. 1-2.) — Man begreift es, daB
die Zustinde des damaligen Florenz, die Schnitzer im 3. Kapitel in muster-
hafter Weise darstellt, einen entscheidenden Einflu} auf Geist und Gemiit
Savonarolas iiben mufiten :. die politischen Zustinde der Stadt. unter
der Herrschaft der Medici erkliren die ganze spitere politische Einstellung
des Reformators und seinen Anschlu8 an Karl VIII. von Frankreich,
die religitsen und sozialen Verhiltnisse wiesen ihm die Bahnen seiner
spiteren Reformen, und sein Prophetentum hat hier seine erste Nahrung
gefunden ; das Volk von Florenz « ahnte, daB3 sich etwas GroBes, Furchtbares
vorbereite, daf unerhértes Wehe im Anzuge sei. In Wundern, auffilligen
Naturereignissen und Ungliicksfillen erblickte man uralter Anschauung
gemdl3 die sicheren Anzeichen gottlicher Heimsuchung. Mit Entsetzen
vernahm man, wie hier ein Kreuz schwitzte, dort ein Blutregen stattfand,
dann wieder die heilige Jungfrau erschien und BuBe und strenges Fasten
empfahl. Wiederum zogen GeiBlerscharen durch die Lande, die unterwegs
viele Wunder wirkten. Bald hier, bald dort tauchten Einsiedler auf, die
iible Zeiten verkiindeten. Als sich ein solcher auch in Florenz zeigte, wurde
er vertrieben ; ein anderer, der sich in Lorenzos Landhaus gewagt hatte,
wurde graflich zu Tode gemartert. Mit einem Worte : die Welt war erregt,
groBe Dinge von Gott zu erwarten. Alle Volker und Fiirsten lebten in
gespannter Erwartung der kiinftigen Dinge. Mond- und Sonnenfinsternisse
kiindigten groBe Ereignisse an, und noch gréBere stellen gewisse Prophetien
unseren Zeiten in Aussicht.» (I. 61 f.) —

Bei solchen Verhiltnissen und herrschenden Stnnmungen betrat im



480 Literarische Besprechungen

Sommer 1482 das beriihmte Kloster S. Marco in Florenz derjenige Mann,
der mit der Reform griindlich Ernst machen und eine auBerordentliche
Rolle nicht nur in seinem Kloster, sondern auch in der Stadt spielen sollte !
— Im Aufirage seiner Oberen beginnt hier Savonarola zuerst seinen Mit-
briidern die Heilige Schrift zu erkliren und bald wurden seine Vortrage
zu einem Ereignis; mit Vorliebe griff er immer wieder zu den alt-
testamentlichen Propheten : in ihnen schaute er das treue Vorbild der
kirchlichen Gegenwart, hier las er die Geschicke der Zukunft, hier schépfte
er seine prophetischen Ideen ; und beeinfluBt durch die Zeitverhaltnisse
und ganz eingenommen vom Geiste der alten Propheten, trat er nun in
seinen Predigten mit den berithmten drei Satzen auf, die fortan alle
Predigten beherrschen : 1. die Kirche wird geziichtigt ; 2. sie wird dadurch
erneuert ; 3. und zwar sehr bald | — Allein dieses erste Auftreten war in
Florenz etwas so Ungewohntes, dal} seine weitere Wirksamkeit unméglich
schien, und so nahm Savonarola nach fast 5-jahriger Tatigkeit Abschied
von S. Marco und begab sich nach Ferrara (cap. 4.). —

Allein schon im Sommer 1490 fielen die Wiirfel iiber sein Lebens-
schicksal : die Oberen beriefen ihn nach Florenz zuriick, und wieder beginnt
er unter groBem Zulauf auch der Laien die Erklirung der Heiligen Schrift,
vor allem der Apocalypse ; bald war sein Hérsaal zu klein, er muBlte seine
Vortrage in die Kirche verlegen, seine Erkldrungen wurden zu Predigten,
in denen immer stdrker die drei prophetischen Satze hervortreten ; im
Friihjahr 1491 betritt der berithmt gewordene Prediger und Prophet die
Domkanzel, um die Fastenpredigten iiber die Klagelieder des Jeremias
zu halten, von den einen begeistert umjubelt, von den anderen scharfen
Widerspruch erfahrend. — Diese auftauchende Opposition mag wohl auch
ein Grund gewesen sein, warum er in den folgenden Predigten der Jahre
1491-1494 iiber die Genesis bereits durchblicken liaf3t, daB seine pro-
phetischen Worte einer hoheren Erleuchtung entstammen ; dann fithrt er
ihm zuteil gewordene Offenbarungen bereits wortlich an, hielt auch nicht
mehr mit der Erzdhlung seiner Visionen zuriick und deutet zum erstenmal
auf denjenigen hin, den er als « neuen Cyrus» begeistert begriit und der
von Gott zur Ausfithrung seiner Heilspline auserwéhlt sei, um Welt und
Kirche zu erneuern ! — Damit hatte Savonarola jene Wege beschritten,
auf denen er seine Reformen durchfiihren wollte und die ihm so verhdngnis-
voll werden sollten : Prophetentum und Politik | — Ungemein scharf tritt
in diesen Predigten die Opposition gegen die Medici und ihre Herrschaft
in Florenz zutage, und im unerbittlichen Kampfe dagegen sah er eine
seiner heiligsten Pflichten, denn gerade in Lorenzo erkannte er das grote
Hindernis fiur die Durchfilhrung seiner sittlich-religiésen Reformpléne ;
dafiir verschrieb er sich umsomehr dem « neuen Cyrus », der ihn vollstindig
gefangen hielt ; aber er war sich auch vollends bewuBt, was diese Oppo-
sition gegen den Herrscher von Florenz bedeutete : « er versicherte schon
damals, auf den heftigsten Kampf mit einer doppelten Macht, mit der
weltlichen und der kirchlichen, mit einer doppelten Weisheit, mit der philo-
sophischen und der theologischen, und mit einer doppelten Bosheit, mit
der offenen und mit der versteckten gefaBt zu sein.» (I. 108.) Und diese



Literarische Besprechungen 481

Opposition erhielt noch dadurch eine besondere Bedeutung, daB3 Savonarola
bald nach seiner Riickkehr nach Florenz zum Prior von S. Marco gewahlt
worden war. — ,

Damit war Savonarola an einem entscheidenden Wendepunkte seines
Lebens angekommen : was nun folgt, ist der Riesenkampf gegen die
Gegner auf politischem und religiésem Gebiete, — der herrliche Triumph
des Reformators, — dann aber erhebt sich langsam die Reaktion, es folgt
der Sturz und das tragische Ende des Frate. (Cap. 7—28.) —

In genauer Kenntnis und Beriicksichtigung der damaligen politischen
und religiésen Verhéltnisse in Florenz und Italien behandelt der Autor
die wichtige Griindung der Kongregation von S. Marco, die einen so
bedeutenden EinfluB haben sollte auf das Schicksal Savonarolas; dann
folgt die Darstellung der politischen Kiampfe, die im Zuge Karls VIII.
und in der Vertreibung der Medici aus Florenz culminieren ; unter Heran-
ziechung des gesamten Quellenmaterials erhalten wir einen tiefen Einblick
in alle politischen Intriguen, in die Stellungnahme der Florentiner und des
Papstes Alexander VI., und sehen den Reformator auf dem Héhepunkt
seines politischen Wirkens, das mit der Durchfiihrung der neuen theo-
kratischen Verfassung den Abschluf3 findet (cap. 7-12). — Mit der Ver-
wirklichung der politischen Plane geht Hand in Hand die groBe Reform-
arbeit des Frate, und mit der Durchfiihrung dieser Pline steht Savonarola
auf dem Hohepunkt seines Einflusses und Ruhmes, er lenkt die Geschicke
der Stadt als Abgott des Florentiner Volkes. —

Allein im Stillen hatten bereits die Feinde des unbequemen Refor-
mators mit ihren Arbeiten eingesetzt und mit allen Mitteln arbeiten sie
auf den Sturz desselben hin ; und an Feinden fehlte es dem Frate nicht ;
iiberall sammeln sie sich, in Florenz, in Rom und unter seinen eigenen
Ordensbriidern, von denen manche Gegner seiner edlen Reformpliane waren,
so leider auch der einfluBreiche Ordensprokurator in Rom, der in diesem
Kampfe gegen den Frate keine edle Rolle spielt. — Mit hoéchster Spannung
folgt man der Darlegung dieser Reaktion, klar tritt hervor die politische
Einstellung des Papstes, die Haltung der Parteien in Florenz, die Arbeiten
Karls VIII. ; Savonarola selbst wird dadurch immer mehr ins politische
Getriebe hineingezogen, immer feuriger wehrt und verteidigt er sich in
seinen Predigten, und bald war er in jene Stimmung gekommen, die auch
seine Stellung im Konflikt mit dem Papste und seinem Orden erklart. —
Nachdem die Feinde alles vorbereitet hatten, folgt Schlag auf Schlag gegen
den verhaBten Mann : seine Vorladung nach Rom — das Predigtverbot —
der Kirchenbann ! Anfangs gewillt, sich im Gehorsam dem Befehle des
Papstes zu fiigen, wird Savonarola durch seine Freunde gedringt, sein
Wirken fortzusetzen, und damit beginnt auch er mit immer scharferer
Opposition gegen Rom und das kirchliche Verderbnis der damaligen Zeit
und schreitet schlieBlich zur direkten Absage an den Papst, zur Appellation
an das Konzil mit der Begriindung, Alexander VI. sei kein wahrer Papst,
nicht bloB wegen seiner simonistischen Wahl und seines unsittlichen Lebens,
sondern wegen seines offenkundigen Unglaubens! — Damit aber hatte
Savonarola seinen Feinden die stirksten Waffen in die Hand gegeben,

Divus Thomas. 31



482 Ly Literarische Besprechungen

die sie auch auszuniitzen wuBten ; in der Hitze des Kampfes versucht man
es mit der bekannten Feuerprobe, ihr Ausgang brachte die Verhaftung
des Frate, es folgt der ProzeB3 mit Tortur, und damit war das Schicksal
Savonarolas besiegelt : der Reformator, der noch wenige Zeit vorher im
Glanze seines Ruhmes dastand und dem Florenz zujubelte, er endet in
der gleichen Stadt auf dem Scheiterhaufen ! Vernichtet war der Reformator,
vernichtet sein Werk. — : ' :
AnschlieBend an die Darstellung des Lebens und Wirkens Savonarolas
folgt im 2. Bande die Beurteilung des Strebens des Reformators (cap. 29-37) ;
mehr noch als im 1. Bande spricht hier der begeisterte Verehrer des Frate :
es sind ergreifende Bilder, die Schnitzer hier entwirft iiber den Beter und
Mystiker, iiber den Propheten und Prediger, iiber den Staatsmann und
Reformator ; eine glinzende Ehrenrettung des Frate sind die Ausfithrungen
iiber Savonarola in seiner Stellung zum Humanismus und zur Wissenschaft,
zur Kunst und den Kiinstlern. — Diese Ziige im Bilde des Frate sind
geeignet, eine gerechte Beurteilung des viel geschmadhten Reformators
zu ermdéglichen und miissen milder stimmen gegeniiber seinen Fehlern. —
Der Schwerpunkt der Darstellung liegt im Cap. 32, wo Schnitzer eingehend
Savonarola beurteilt in seinem Konflikt mit dem Papste, in seiner Stellung
zum kirchlichen Gehorsam und zum Konzil und in seinen ganzen Reform-
arbeiten auf sittlich-religiésem Gebiete ; auch in diesen delikaten Fragen,
wo Savonarola von seinen Gegnern am meisten angegriffen und verurteilt
wird, sucht Schnitzer den Frate vollstindig zu rechtfertigen. — Daran
anschlieBend folgt das Urteil der Nachwelt iiber den Toten : von seinen
Gegnern noch im Tode verfolgt, ist Savonarola umsomehr verehrt von
seinen treuen Freunden ; dementsprechend schlieft Schnitzer seine Arbeit
mit den Worten : « Mit unausléschlichen Ziigen grub der Prophet von
Florenz seinen Namen in das Buch der Geschichte ein .... Wenn zu der
Zeit, als er seine Stimme erhob, statt eines Alexander VI. ein Hadrian VT.
den Stuhl Petri eingenommen hétte, welch ganz anderen Verlauf hatte

sein Geschick .... nehmen konnen! Das Wort, welches die Nachwelt
dem Grabmale Hadrians einmeiBBelte : Heu, quantum refert, in quae tempora
vel optimi cuiusque virtus incidat, — trifft auf den Frate nicht weniger

als auf den ungliicklichen Hadrian zu. Er war kein schopferischer Denker
und kein bahnbrechender Gelehrter ; er war unendlich mehr, er war ein
Mann und ein Christ. Als Mann litt und stritt er fiir das, was er als den
ihm von Gott gewiesenen Beruf seines Lebens erkannte, mit einer unbeug-
samen Heldentreue, die ihm die Bewunderung aller Jahrhunderte einbringt.
Als Christ verkorperte er den christlichen Liebesgeist in einem MaBe, das
ihm einen Ehrenplatz unter den heiligen Mannern der Christenheit sichert.
Mit paulinischer Tatkraft vermahlte er johanneische Andachtsglut, mit
prophetischem Donnerwort die frauenhafte Zartheit und Innigkeit siiBester
Jesusmystik. Er war ein Mann, an dem im Leben wie nach dem Tode -

unendlich gesiindigt wurde ....» (IL. gg1 f.). —

Dem Historiker Schnitzer wird man aufrichtigen Dank wissen fir
diese griindliche Arbeit {iber Savonarola. Wer guten Willen hat und ohne



Literarische Besprechungen _ 483

Voreingenommenheit ist, wird nun an der Hand des hier gebotenen reich-
lichen Materials ein objektives, ruhiges und gerechtes Urteil fillen kénnen
itber den Reformator ; die einseitigen und ungerechten Urteile extremer
Gegner des Frate erweisen sich den Forschungen Schnitzers gegeniiber
nicht nur als unhistorisch, sondern sind auch nicht nobel und edel, und
sollten endlich aus der Literatur verschwinden. — In einzelnen Punkten
wird man vielleicht anderer Meinung sein als Schnitzer ; manche Fragen
verlangen eine eingehendere Untersuchung, so z. B. miite wohl genau
untersucht’ werden, ob Savonarola wirklich eine umfassende Kenntnis
der Theologie und Philosophie des Aquinaten besaB, den Schnitzer immer
zur Rechtfertigung des Frate heranzieht; im wesentlichen aber werden
Schnitzers Forschungen bleibenden Wert behalten. —

Umsomehr ist es darum zu bedauern, daB3 der ganzen, sonst so glinzen-
den Darstellung ein gewisser bitterer Zug anhaftet, der sich besonders
duBert in der ungerechten Verallgemeinerung der damaligen kirchlichen
Schiden und in scharfen Angriffen und Seitenhieben auf Kirche, Papsttum
und alle Gegner des Frate ; auf keinen Fall wird man Schnitzer beistimmen
kénnen, wenn er die Stellung Savonarolas zur Kirche mit den Worten
zeichnet : « So standen sich tatsachlich zwei Christentiimer gegeniiber,
die sich gegenseitig aufhoben und daher keinen Frieden und keine Ver-
s6hnung, sondern nur Krieg auf Leben und Tod zulieBen : auf der einen
Seite das Christentum der GroBkirche, das sich des Besitzes aller Amter,
Gewalten und Herrlichkeiten erfreute, daher wvoll Selbstbewufltsein und
satt, auf der anderen das Reformchristentum Savonarolas, das sich nur
durch eifrigste Werbetitigkeit zu behaupten vermochte und eben hierdurch
zur BloBstellung der Fehler und Méngel der GroBkirche und ihrer amtlichen
Vertreter gezwungen sah, was diese selbstverstindlich aufs duBerste reizen
muBte. » (I. 262.) — Gewill waren die damaligen kirchlichen Schéiden
grof3, allein die These von der allgemeinen Verderbtheit der damaligen
Kirche ist historisch unhaltbar; je mehr die Forschungen iiber das
15. Jahrhundert fortschreiten, umsomehr wird der Beweis gebracht, daB
damals auch sehr viel Gutes sich fand und auch manche andere Minner
eifrig an der Reform arbeiteten, die aber jene Fehler zu vermeiden wuBten,
die leider der Frate hatte ; und einen Gegensatz zwischen dem Christentum
Savonarolas und dem der Kirche finden, ist ungerechtfertigt. und wiirde
Savonarola in sehr ungilinstigem Lichte erscheinen lassen ; Savonarolas
Christentum war das der Kirche und er selbst wuBte ganz gut der Kirche
gegeniiber zu unterscheiden zwischen Sache und Person, — und Schnitzer
selbst hat den Reformator gegeniiber dem Bestreben, ihn zum Vorldufer
Luthers zu machen, ausgezeichnet zu rechtfertigen gewuBt (cf. II. 743 f.). —
Und wenn die Gegner des Frate alles versuchten, um Savonarola als
Haretiker anzuschwirzen, aber trotzdem nichts erreichten, uad Savonarola
in Glaubens- und Kirchentreue, in der Auffassung des Papsttums und der
kirchlichen Autoritdt, trotz seiner heftigsten Angriffe auf den damaligen
Triger der Tiara, als vollkommen orthodox sich erwies, wird man wohl
einen (vegensatz zwischen seinem Christentum und dem der Kirche nicht
annehmen koénnen ; damit ware dem Frate ein schlechter Dienst erwiesen !



484 Literarische Besprechungen

Was nun die Beurteilung Savonarolas durch Schnitzer anbelangt, wird
man auch da dem verdienten Autor leider nicht in allem folgen koénnen ;
wenn er von Paul Luotto sagt, daBl er «in seiner iiberschwenglichen
Hingebung an den von ihm vergétterten Helden des Guten gerne zu viel
tat, » so gilt das teilweise auch von Schnitzers Beurteilung des Frate
(IL. 986); gewill sollte man ihn nicht anklagen wegen der bekannten
Feuerprobe, an der seine Gegner sicher ebenso schuld sind als seine Freunde ;
man soll es dem Reformator nicht als Schuld anrechnen, wenn bei seinen
religids-sittlichen Reformen manche Mibrauche und Auswiichse sich
zeigten, die Savonarola gewi3 nicht wollte und vielleicht nicht hindern
konnte, die aber seine Feinde schlau ausniitzten ; man darf sich bei der
Beurteilung des Frate besonders nicht zu stark auf den ProzeB berufen,
bei dem grobe Filschungen nicht gescheut wurden und die Gestidndnisse
die Frucht der Tortur waren ; man sollte den Frate auch nicht allein vom
Standpunkte seiner Politik aus beurteilen ; allein gevade in seiner Stellung
wm Konflikte mit dem Papste wivd ¢ine vollstindige Ehvenvettung Savonarolas
kawm wmdglich sein : Savonarola wollte sich ja anfangs gehorsam dem
Befehle des Papstes fiigen, hielt also diese Unterwerfung nicht fiir Stinde ;
wenn er spater zur Uberzeugung kam, er siindige durch dieses Nachgeben,
so war er dazu, abgesehen vom Einflul und Druck seiner Freunde,
gekommen durch sein Prophetentum ; gerade hier nun muBte Savonarola
mit seinen Prophetien auf Karl VIII. eine furchtbare Enttduschung
erleben ; wohl wurde Karl VIII. zur Gottesgeilel fiir Florenz, allein fiir
die Aufgabe, die der Frate ihm =zuschrieb und prophezeite, versagte er
vollstindig, und gerade diese Stellung zu Karl VIII., die damit verbundene
Politik und das Prophetentum haben den Reformator auf den Scheiter-
haufen gebracht; denn gerade dadurch gab er selbst dem Papste und
seinen Gegnern jene Waffen in die Hand, die seinen Sturz herbeifiihrten. —
GewiBl wird Savonarola die reinsten Absichten gehabt haben ; und wenn
man die damaligen kirchlichen Schiden bedenkt, wenn Savonarola {iberzeugt
war, daBl Alexander VI. sich nur von politischen Motiven leiten liel3, wenn
er iiberzeugt war nicht nur von der simonistischen Wahl des Papstes,
abgesehen von seiner Lebensfithrung, die leider viel zu winschen {iibrig
lieB, sondern auch vom Unglauben des Papstes, und er diese Uberzeugung
auch von hohen kirchlichen Wiirdentragern aussprechen horte, — und
wenn die bekannte Sache mit dem roten Hute (I. 343 f.) auf Wahrheit
beruht, dann begreift man, daB Savonarola bei seinem glithenden Eifer
fiir die Reform in eine Stimmung kam, die zum AuBersten treiben konnte :
aber objektiv war seine Haltung eine Auflehnung gegen die oberste kirch-
liche Autoritét, die man wohl psychologisch erkldren, aber nicht rechtfertigen
kann. Freilich muBte er diesen Fehler auch schwer biilen, und gerade
sein tragisches Ende und diese Siithne, seine sonstige Grofle im Glauben
und in der Liebe, seine herrlichen Arbeiten in der sittlich-religiosen Reform,
seine musterhafte ILebensfithrung als Ordensmann, alle die herrlichen
Zuge, die Schnitzer so begeistert darzustellen wuBte, sie miissen das Urteil
iiber seine Fehler milde und versohnlich stimmen. — Ich finde darum
auch die scharfen Angriffe Schnitzers auf den Orden fiir unberechtigt ;



Literarische Besprechungen 485

Savonarola hatte im Orden auch begeisterte Anhinger und gerade die
Feinde des Frate beschuldigen wieder den Orden wegen zu groBer Ver-
ehrung Savonarolas! Die Frage, ob Savonarola die Ehre der Altare
verdiene, moége Schnitzer ruhig dem Urteil der Kirche iiberlassen, aber
wir gehen mit ihm einig in dem Wunsche nach einer Neuausgabe der Werke
und besonders der Predigten Savonarolas; und dann moége auch eine
ruhigere Behandlung der Savonarolafrage einsetzen, und man wird an
der Hand des durch Schnitzer gebotenen historischen Materials zum Schlusse
kommen, daB das Urteil, das Kardinal Newman iiber Savonarola gibt,
der Wahrheit entspricht, wenn er sagt: « Seine Demut hielt nicht gleichen
Schritt mit seiner Unschuld, seiner Aufrichtigkeit, seinem Eifer. Er iiber-
schitzte sich selbst, er erhob sich gegen eine Macht, die niemand angreifen

kann, ohne sich selbst zu schaden. »
P. M. Knar O.P.

A. Michelitsch : Kommentatoren zur Summa Theologiae des hl. Thomas
von Aquin. Thomistenschriften. 2. Theologische Reihe, Bd. I. Graz und

Wien («Styria») 1924 (8°; vI u. 203 pag.).

Der unter anderm durch seinen ersten Band Thomistenschriften rithm-
lichst bekannte Verfasser bietet nun nach einem Jahrzehnt einen zweiten
Band, der sich als Autorenvc_arzeichnis von « Kommentatoren zur Summa »
ausweist. Mit nur ein paar Zeilen Vorwort stellt sich dieses inhaltsreiche
Werk vor. Zum groBeren Teil handelt es sich nicht um eine neue Arbeit,
sondern um einen Sonderdruck aus den Jahrgingen 1916-1919 des
« Divus Thomas », freilich mit ausgiebigen Erweiterungen, die in die erste
Abfassung hineingearbeitet worden sind. '

In der Auffilhrung der Autoren wird die alphabetische Anordnung
des Verzeichnisses gewdhlt, was zweifellos sehr praktisch ist. Die einzelnen
Kommentatoren werden mit ihrem bekannteren Namen angegeben. Zahl-
reiche gute Verweise dienen dazu, die unter mehreren Namen bekannten
Autoren eindeutig zu bestimmen. Den Autorennamen folgen kurze oder
gar kiirzeste Angaben iiber Lebenszeit und Lebensgang der angefiihrten
Schriftsteller. Hierauf schlielen sich die bibliographischen Mitteilungen an,
begleitet von passenden Literaturangaben. Hie und da werden Charakte-
ristiken zur Hervorhebung ‘eines Autors oder eines Werkes beigegeben, in
denen eine Summe wertvoller Beitrige zur Theologie--und thomistischen
Geschichte auf engem Raum untergebracht ist. Besonders ausdrucksvoll
sind die Charakteristiken, die die Eigenart oder den EinfluB tiichtigerer
Theologen beleuchten, z. B. eines Bafiez, Henriquez, Marini, Medici,
Scheeben, Molina, Suarez usw. Durch diese Charakteristiken, die oft aus
Wiedergaben entscheidender Stellen aus den Autoren selbst bestehen, und
dadurch ihr Gewicht erhalten, gibt der Verfasser offen und bestimmt der
Wahrheit Zeugnis. Und es diirfte mancher « positive » Theologe, der dieses
Werk zunéachst als Nachschlagewerk beniitzt, durch diese Charakteristiken
zu mannigfachem Nachdenken angeregt werden.

So hat Herr Professor Michelitsch auf Grund seiner Zusammen--



486 Literarische Besprechungen

stellungen ungedruckter und gedruckter Literatur von Erklarern des
vollendetsten Werkes der Gottesgelehrtheit, der Summa Theologiae des
‘Aquinaten, 9o Kommentare zur ganzen Summa, 218 zur Prima Pars,
108 zur I-II, 89 zur II-II, 148 zur III und 9 zum Supplement festgestellt.
Insgesamt 662 Kommentare. Eine méchtige Zahl gewi3 | Und dabei erhebt
der Verfasser lange nicht den Ansprich, Vollstindigkeit in der Aufzdahlung
erreicht zu haben. Ist er ja sich selbst bewuBt, wieviel handschriftliches
Material noch ungehoben und ungesichtet verborgen -liegt, um erst noch
in bibliographische Verzeichnisse eingereiht zu werden.

Unter den vom Verfasser nicht angefiihrten handschriftlich erhaltenen
Thomaskommentaren seien drei nachgetragen, die aus dem Bereich
deutschen Sprachgebietes stammen, namlich der Kommentar des Josef
Riedel O. P., eines tiichtigen Lehrers an der Wiener Universitit um 1737.
Das Werk befindet sich in der Bibliothek des Wiener Dominikanerkonvents.
Ein anderer vom sichsischen Provinzial Daniel von Egher O. P. aus dem
Anfang des 16. Jahrhunderts wird unter den Hss. der Dominikaner in
Diisseldorf aufbewahrt. Endlich verdient eine besondere Beachtung
die auf der Basler Universititsbibliothek liegende Lectura super I. partem
Summae S. Thomae des um 1480 nach langjihrigem Magisterium zu Kéln
verschiedenen Gerhard von Elten O.P. Dieser Magister von Elten gibt
namlich, vor 1480, eine Thomaserklirung nicht im bloBen Rahmen der
Sentenzenkommentierung, sondern in eigener Lectura, die ausdriicklich
diesen Namen fithrt. Und das ist etwas Hochwichtiges, wie auch die Kolner
Thomistenschule des 15. Jahrhunderts viel bedeutender war als aus der
bisher stark in romanisierenden Geleisen laufenden Geschichtsschreibung
der Theologie erhellt. Und ein Menschenalter hinter diesem Kélner Thomas-
kommentator kommt dann der Pariser Lehrer Peter Crockart O. P., dem
sonst der Ruhm zugeschrieben wird, der Instaurator direkter Thomas-
erklarung zu sein. Aber dieser Ruhm mufl doch etwas verbleichen. Denn
Crockart begann erst 1509 die Summe des hl. Thomas zu erklaren.

Zu den Ergebnissen der handschriftlichen Forschungen des Verfassers
mége noch ein Hinweis gestattet sein, der die Verfolgung der Aufstellung
der Handschriften betrifft. Es kommt vor, da Handschriften erwihnt
werden, ohne deren heutigen Standort anzugeben. Das ist ja freilich auch
nicht stets zu verlangen. Z. B. hat des Bafez Kommentar zur III. Pars
nach verschiedenen Wanderungen in der Vaticana seine Ruhe gefunden.

Diese Bemerkungen schmdilern aber keineswegs das reife und reiche
Ergebnis der vom Verfasser angestellten handschriftlichen Nachforschungen.
Mit seltenem Fleil3 gelang es ihm, eine stattliche Reihe handgeschriebener
Thomaskommentatoren zum ersten Mal einem weiteren Kreis vorzufiihren.

Fiir die beiden Anhdnge wird jeder Beniitzer des Werkes dem Ver-
fasser Dank wissen, obwohl der Verfasser in ihnen wegen der gegen-
wartigen Druckkrise sein dafiir gesammeltes Material nur zum kleinsten
Teil unterbringen konnte: Im ersten Anhang werden Ausziige aus der
Summa, Einleitungsliteratur in die Summa, Konkordanzen, Ubersetzungen,
Predigten und Katechismen genannt. Unter den Ubersetzungen hitte
trotz der absichtlichen Beschrinkung des Stoffes die neuere kastilianische



Literarisché Besprechungen 487

Version des Abad de Aparicio, Madrid 1880 ff., nicht auBBer acht gelassen
werden sollen. Irgendwo hitte auch des P. Garrigou-Lagrange Werk iiber
Dieu, son Existence et sa nature Erwihnung verdient, am besten schon
unter den Kommentatoren der 1. Pars.

Der zweite Anhang bietet einige Akten aus der Congregatio de auxiliis.
« Diese Akten finden unter den Kommentatoren zur Summa Theologiae
des hl. Thomas insofern einen Platz, als sie die von Thomas in der prima
secundae vorgetragene Lehre von der gottlichen Gnade beleuchten. »

Durch beigefiigte Zusdtze und den Index wird die Brauchbarkeit des
Buches wirksam erhoht. ‘

So hat der Verfasser ein Werk geliefert, dessen Niitzlichkeit fiir sich
selbst spricht und dessen klare, straffe Anordnung seine beste Empfehlung
ist. Wir zweifeln nicht daran, daB es Professoren ebenso wie Studierenden
als unentbehrliches Nachschlagewerk bei den thomistischen Studien dienen

werde.

Rom, Collegio Angelico. P. A. Walz Q. P.

J. Hessen : Philosophische Stromungen der Gegenwart. Sammlung
Kosel, Nr. 95. Kempten (Kosel-Pustet), ohne Jahresangabe.

Der Verfasser bietet einen interessanten und, soweit es auf 113 Seiten
moglich ist, sehr guten Uberblick #iber die philosophischen Stréomungen
in Deutschland. Der Titel ist daher zu weit gefalt. Mit den Namen James,
Bergson und Mercier ist denn doch die auBerdeutsche Philosophie noch
lange nicht erschépft. Uber die aristotelisch-thomistische Philosophie wird
etwas eigenartig referiert. In den Geist thomistischer Philosophie ist der
Verfasser jedenfalls nicht eingedrungen, sonst hitte er nicht die « konser-
vative » und « fortschrittliche » Richtung der Neuscholastik danach charak-
terisiert, ob neue  Wissenselemente aufgenommen werden oder nicht.
Materielle Erweiterung und formeller-Ausbau der thomistischen Philosophie
wird auch bei der « konservativen » Richtung gepflegt.. Hitte der Ver-
fasser eine eigentliche Charakteristik der thomistischen Philosophie zu
geben versucht, dann hatte er auf diesem Gebiete die verschiedenen
Stromungen deutlicher und sachlicher voneinander ausscheiden kénnen.
DaB er Zigliara, den bedeutendsten Mitarbeiter fiir die Encyklika « Aeterni
Patris », daB3 er ferner neben der Schule von Loéwen mit keinem Wort die
Schule von Freiburg in der Schweiz erwihnt, beweist nur, daB er die
thomistische Literatur und die Forschungen iiber mittelalterliche Philosophie
noch nicht hinreichend kennt. Willmann wird keiner Erwadhnung gewiirdigt,
und im Literaturverzeichnis, das der Verfasser zur Orientierung beigegeben
hat, kommt die neuscholastische Philosophie sehr schlecht weg. Es beriihrt:
etwas eigenartig, wenn hier der Verfasser sein Schriftchen iiber Mercier
empfiehlt, aber von den Werken Willmanns und den meisten iiber die
Neuscholastik orientierenden Werken schweigt. Der SchluBl soll wahr-
scheinlich einen harmonischen Ausklang geben; er malt allzusehr in
leuchtendem Sonnenlicht, sucht die Gegensitze abzuschwachen und
erwartet von einem beginnenden Ausgleich der verschiedenen Stromungen



488 Literarische Besprechungen

eine bedeutungsvolle philosophische Zukunft. Trotz seiner Mingel kann
das Biichlein als praktischer Uberblick iiber die Gegenwartsphilosophie
gute Dienste leisten.

Freiburg. Dr. Spiefs.

A. Straub S.J.: De analysi fidei. Oeniponte (F. Rauch) 1922
(8°; v u. 422 pag.).

Die Frage nach der Analyse des Glaubens ist die Frage nach dem
objektiven Grunde, auf den der (theologische) Glaube sich letztlich stiitzt,
durch den er seine Festigkeit hat. Glauben heillt, das von Gott Geoffenbarte
auf Gottes Auktoritit und Zeugnis hin fiir wahr halten. Das Geoffenbarte
ist dabei das Materialobjekt, Gottes Auktoritit und Bezeugung das
Formalobjekt. Wiirde nicht in dem Materialobjekt auch das Formal-
objekt als der Grund der Bejahung des Materialobjekts mitbejaht, so
wire die letztere ebensowenig ein Glauben wie das bloB gedachtnismaBige
Erfassen mathematischer Lehrsitze, ohne Miterfassung des Grundes, auf
den diese logisch sich stiitzen, mathematisches Wissen wire. Aber wenn
nun das Formalobjekt des Glaubens der Grund fiir die Glaubensbejahung
des Materialobjekts ist, auf welchen Grund hin wird denn das Formal-
objekt bejaht ? Etwa auf Grund der apologetischen Beweise, der pracam-
bula fidei und der motiva credibilitatis 7 Nein. Denn dann wire ja der
Glaube, da er sich auf Geschaffenes stiitzte, kein gottlicher Glaube, keine
theologische Tugend mehr. Weil er das aber ist und sein muf}, so hat er
an Gott selbst und an Gott allein seinen letzten objektiven Grund. Die
praeambula fidei und die motiva credibilitatis sind nur unerliBliche
Bedingungen fiir ihn, Griinde fiir seine Verniinftigkeit, die die menschliche
Vernunft nicht entbehren kann, gehen aber nicht in den Glauben selbst
bei seinem Werden mithinein. Dieser hat ein festeres Fundament, ein so
festes, daB es an Festigkeit durch nichts iibertroffen werden kann, weshalb
auch das Fiirwahrhalten und Bejahen im Glauben ein iiber alles groBes
ist und sein mufl. DaB der subjektive, im glaubenden Subjekt vorhandene
Grund fiir dieses Bejahen das von Gott verliehene lumen fidei ist, ist von
selbst klar ; aber wie wird in diesem iibernatiirlichen Lichte der objektive
Glaubensgrund, Gott, die prima veritas, und- die Offenbarungstatsache,
erkannt ? Geschaut wird er nicht, da das lumen fidei nicht das lumen
gloriae ist. Wird er denn im eigentlichen Sinne geglaubt ? Suarez hat das
gemeint und nicht wenige sind ihm gefolgt. Oder, wenn das, wie andere
gemeint haben, nicht moglich sein sollte, wie wird der letzte objektive
Beweggrund des Glaubens im Glaubenslichte erkannt und im Glaubens-
akte, der ja zunidchst auf das Materialobjekt geht, bejaht ? Das ist die
Frage.

Der Verfasser hat sich die Beantwortung derselben und dem Leser
das Studium seines Buches nicht gerade leicht gemacht. Um zu einer
festen Meinung zu gelangen, hat er sich die Werke der angesehensten
Theologen, die vor ihm die Frage behandelt haben, mit hingebendem
FleiBe angesehen und breitet nun ihre Meinungen vor dem Leser so aus,



Literarische Besprechungen 489

daB dieselben den weitaus groBeren Teil seines Buches fiillen (p. 6-331).
Nachdem er sie kritisiert und alle verworfen, sodann zur Vorbereitung
auf seine Losung zehn « Notanda philosophica » aufgestellt hat (p. 332-346),
legt er diese « Losung » selbst vor (p. 346-384), die als «solutio nova »
schon im Vorwort angekiindigt wurde. Ihre Neuheit liegt namentlich
in der dem Ganzen zugrundeliegenden Behauptung, der Verstand habe
in dem auf Befehl des Willens sich vollziehenden Akte des Glaubens zwar
wohl fiir die Bejahung der geoffenbarten Wahrheiten, nicht aber fiir die
Bejahung des Grundes, auf den hin er diese bejaht und glaubt, ein ob-
jektives Zustimmungsmotiv. Vielmehr werde dieser Grund — die «auc-
toritas Dei revelantis » — ohne jedes Assensmotiv bejaht; auch er selbst
kénne nicht dies Motiv sein, komme daher nur als terminus fiir den
Assens in Betracht; der Verstand bejahe ihn lediglich auf Befehl des
Willens.

Ein solcher Verstandesakt, ohne objektives Assensmotiv, kommt uns
nun schon beim ersten Besehen etwas sonderbar vor. Es steigt in uns die
bange Frage auf, ob ein solcher Akt nicht etwa eine psychologische
Absurditit sei und daher vom Willen gar nicht befohlen werden kénne,
da er unvollziehbar sei. Doch priifen wir ruhig und unbefangen die
Griinde, die der Verfasser vorbringt.

1. Der gottliche Glaube, so sagt er zuniichst ganz richtig, ist nach
der Lehre der Kirche einerseits ein freier, andererseits ein iiber alles fester
Akt der Zustimmung zur géoffenbarten Wahrheit wegen der Auktoritat
des offenbarenden Gottes. Weil die Zustimmung wegen der Auktoritit
Gottes geschieht, so ist sie inbezug auf die geoffenbarte Wahrheit eine
mittelbare, diese also ihr mittelbares Objekt; unmittelbares und erstes
Objekt aber ist dabei die Auktoritit Gottes. Nun hat aber — so lautet
der Untersatz — jede freie Zustimmung des Verstandes, vor allem die
iiber alles feste, wohl zu dem mittelbaren Objekt, nicht aber zu dem
unmittelbaren und ersten, einen objektiven Beweggrund, vielmehr hat sie
in Hinsicht avf das letztgenannte nur eine objektive Bedingung aus dem
vorhergehenden Akte. Also wird im Akte des Glaubens, da er eine freie
Zustimmung ist, das unmittelbare Objekt nicht wegen eines objektiven
Beweggrundes und daher nicht eigentlich als Objekt, sondern nur als
Terminus vom Verstande bejaht, und zwar auf Befehl des Willens, wobei
die aus den apologetischen Beweisen gewonnene Erkenntnis nvr die
Funktion einer unerldflichen Bedingung ausiibt.

Der Untersatz bedarf der Begriindung. Der Verfasser glaubt sie in
seinem « decimum et potissimum notandum philosophicum » gegeben zu
haben. Ich vermag sie darin nicht zu finden, halte vielmehr gerade und
vor allem dies decimum notandum fiir unbewiesen und falsch. Ich kann
hier nicht so viel Raum beanspruchen, als erforderlich ware, um es aus-
fiihrlich zu widerlegen. Auch wiirden die Leser wohl wenig erbaut sein
von den spitzen Subtilititen, in welche ich dabei dem Verfasser folgen
miiBte. Es diirfte geniigen, dem Verfasser kurz anzudeuten, worin ich den
Fehler in seinen Deduktionen sehe. Ich sehe ihn (p. 339 unten) in der
Behauptung, der Wille, der das Objekt nicht verstirken koénne, vermoge



490 Literarische Besprechungen .

auch den Verstand nicht so zu vervollkommnen, daB er fiir den vom
Objekt auf ihn ausgehenden EinfluB hinreichend empfianglich werde.

2. An zweiter Stelle folgt ein « argumentum exclusionis»: Alle bis-
herigen « Losungen » haben sich als ungeniigend erwiesen, weil sie alle den
philosophischen Irrtum enthielten, nicht nur die notwendige, auf Evidenz
beruhende, sondern auch alle freie Zustimmung der Verstandes habe einen
objektiven Grund, ein « motivum proprie dictum.» Also bleibt die (vom
Verf.) dargelegte Losung allein iibrig, wird daher wohl die richtige sein.
- Wenn aber der philosophische Irrtum nicht bei den andern, sondern
beim Verfasser ware, was dann ? Auch wire es ja doch moéglich, daB die
« Lésung » der Verfassers die unrichtigen « Lésungen » nur um eine ver-
mehrte. Die «exclusio» klafft also logisch und hat die petitio principii
zur Voraussetzung : Nachdem Straub gesprochen, mufB3 eine von den
« Losungen » die richtige sein. '

3. Das dritte Argument lautet so: Die freie Glaubenszustimmung ist
insofern ein Akt theologischer Tugend, als er Gott selbst als unmittelbares
Objekt umfaflt. Dazu aber wird erfordert, da3 durch diese Zustimmung
das Formalobjekt, die «auctoritas Dei revelantis», nicht wegen eines
objektiven Grundes, sondern nur als Terminus bejaht werde. Denn der
Glaube umfaft ja unmittelbar Gott selbst nicht « praecise ratione objecti
materialis », das oft auch etwas Geschaffenes ist, aber auch nicht « ratione
objecti formalis increati» so, daB Gott seiner selbst wegen als Grund
bejaht wiirde, denn dieser Erkenntnismodus hat das Sichtbarsein Gottes
zur Voraussetzung, der durch seine Sichtbarkeit als Objekt den geschaffenen
Verstand mit Notwendigkeit bewegt, was dem anderen Leben vorbehalten,
nicht aber dem freien Glauben des gegenwirtigen gegeben ist.

Nein, das ist falsch. Gott kann als prima veritas auch dann seiner
selbst wegen vom geschaffenen Verstande bejaht werden, wenn Gott sich
ihm zwar noch nicht unverhiillt im Glorienlicht zeigt, aber doch im Glaubens-
licht, obschon noch verhiillt, so doch dermaBen deutlich zu erkennen gibt,
daB alle Zweifel weichen. Sonderbar, daB der Verfasser gerade dies,
worauf ja doch fiir die angestrebte Losung alles ankommt, {ibersieht.
Er wird einwenden, das Glaubenslicht sei etwas im Subjekt, also etwas
Subjektives. Gewi ist es das, aber etwas Subjektives, wodurch etwas
Objektives mit vollster GewiBheit erkannt wird, eben das Objektive, das
der Verfasser sucht und nicht findet. Einen festeren objektiven Grund
als der Glaube ihn hat, gibt es nicht und kann es nicht geben, es kommt
nur darauf an, dal der Mensch ihn erfaft; er erfa3t ihn im Glauben und
mit dem Glauben, der ein frei gewollter Akt des Verstandes ist. Er bejaht
ihn seiner selbst, und nicht eines anderen Grundes wegen, bejaht vielmehr
seinetwegen alles andere, was im Glauben zu bejahen ist. Will man das
Bejahen der Grundes auch Glauben nennen, so wire das nicht gerade
unrichtig, nur bediirfte es einer Erklarung, weil der Glaube das Formal-
objekt vor (natura prius) dem Materialobjekt, und dieses wegen eines
andern, jenes dagegen seiner selbst wegen bejaht. Das sind aber Unter-
schiede, die sich von selbst verstehen. ‘

4. Ein viertes Argument sucht der Verf. zu gewinnen aus der



Literarische "Besprechungen 491

Betrachtung des Menschen ohne gottliche Offenbarung. Der seiner Vernunft
machtige Mensch, moge er sich im Zustande der reinen Natur oder im
gegenwartigen Zustande der iibernatiirlichen Offenbarung befinden, sei
schon, bevor er von einer géttlichen Offenbarung etwas wisse, verpflichtet,
Gott in seinem Dasein mit einer iiber alles festen Zustimmung zu bejahen.
Da die vom Verstande aus der Schopfung erkannten Griinde dazu nicht
hinreichend seien, so sei es der Wille, der dem Verstande die iiber alles
feste Zustimmung befehlen miisse, diese sei somit eine freie Zustimmung.
« Atqui assensus postulatus in Deum eatenus tantum potest esse libere
firmus super omnia, quatenus habet merum terminum, hnon motivam
objectivum. » Die Begrindung dafiir ist wieder dieselbe wie im dritten
Argument : die geschaffenen Dinge kénnten das Motiv nicht sein, weil
-dann die Zustimmung dieser Dinge wegen, also nicht Gottes wegen, geleistet
wiirde ; Gott selbst aber kénne das Motiv nicht sein, weil er nicht geschaut
wiirde, dann aber, wenn er geschaut wiirde, die Zustimmung mit Not-
wendigkeit herbeifiihre. Auch hier iibersieht der Verf. wieder das zwischen
dem natiirlichen und dem iibernatiirlich-schauenden, in der Mitte liegende
gleichfalls iibernatiirliche Gotteserkennen durch den Glauben, in welchem
Gott als Objekt und objektiver Grund den Verstand so (erleuchtend) zu
sich hinbewegt, dal3 er, vom gleichfalls géttlich beeinfluBten und bewegten
Willen beeinflu3t, frei zustimmt; und der vom Verf. sentenzenartig ver-
kiindete Satz: « Sane veritas nulla intellectum immediate ad se ipsam
movet, nisi quatenus est immediate evidens, qualis in hac vita Deus utique
non est », ist falsch ; denn auch im Glauben und durch das Glaubenslicht
bewegt die veritas prima den Verstand (erleuchtend) unmittelbar zu sich
hin, ohne ihm unmittelbar evident zu sein. ;

Aber wohin will der Verf. mit diesem vierten Argumeﬁt hinaus ?
Er sagt es am Schlusse (p. 351 s.) mit folgenden Worten : « Quodsi homo
revelatione destitutus potest et debet Deo tamquam mero termino imme-
diato assensus super omnia firmi adhaerere, id poterit et debebit etiam
homo revelatione praeditus, titulo adjuncto speciali, nempe pro assensu
in veritatem primam eo, qui requiritur ut propter illam tamquam objectum
fidei formale veritas revelata credi fide firma possit. » Damit schlieBt der
Verf. das Argument. Von dem von Gott kommenden iibernatiirlichen
‘Glaubenslicht, worin wir unsererseits ‘'den Grund fiir die iiber alles feste
Bejahung zuerst des Formalobjekts und dann auch des Materialobjekts
des Glaubens sehen, sagt er nichts, weil (man sieht es aus seiner iibrigen
Darstellung) das etwas Subjektives ist. Er bedenkt aber nicht, daB3 dieses
Subjektive selbstverstindlich auf etwas Objektives geht, namlich auf Gott,
den in sich und durch sich iiber alles festen Grund fiir die Wahrheit der
Offenbarung und des Geoffenbarten. '

Angesichts dieses vierten Argurrientes‘ fragt man sich, ob der Verf.
den iibernatiirlichen Glauben auf ein rein natiirliches Fundament griinden
wolle. Denn wenn das « Uber alles fest» in der Glaubensbejahung
einen rein natiirlichen Grund hat, so wird ja auch wohl diese Bejahung
selbst, so sagen wir uns, einen rein mnatiirlichen Grund haben. Da aber
das der Verf. nicht will, so fragt man sich, was denn dieses Argument



492 Literarische Besprechungen

iiberhaupt solle und was fiir einen Zusammenhang es mit seiner These
habe. -
5. Eine Bestitigung seiner « Lésung » sucht Verf. durch die Wider-
legung einiger Einwendungen zu gewinnen. Ich beriicksichtige der Kiirze
halber nur die erste, die dem hl. Thomas entnommen ist. Dieser scheine
das Prinzip der vorgebrachten Erklirung abzulehnen, indem er auch bei
jeder willensfreien Zustimmung des Verstandes ein objektives Motiv
annehme. Er lehre ndmlich S. th. IT-II q. 1 a. 4, die Zustimmung erfolge
entweder so, dafl der Verstand vom Objekte hinreichend bewegt werde,
oder so, daB. er von seiten des Objektes nicht hinreichend (non sufficienter)
bewegt, die Zustimmung aber durch den Willen herbeigefiihrt werde, was,
wenn es mit der Furcht zu irren verbunden sei, Meinen heiBe, wenn es
mit voller Sicherheit geschehe, Glauben genannt werde. Der Verf. weil3
sich zu helfen. Er versteht das thomistische « non sufficienter » im Sinne
von «non vere», indem er kithn behauptet: « Motivum verum est causa.
vera, et causa insufficiens ad producendum effectum perinde est ac causa
nulla. Idcirco objectum, quod non sufficit ad movendum, non vere est
motivum. Nec vim ejus deficientem voluntas potest vel statuere vel, cum
causa sit diversi ordinis, accessu suo complere (cf. supra pag. 339 s.).»
Was Verf. mit dem « statuere » sagen will, ist dunkel. Nachdem ich aber
P- 339 s. seines Buches nachgelesen habe, vermute ich, da@3 er damit sagen
will, der Wille kénne das Objekt nicht qualitativ umgestalten, so da@
es aus einem insufficienten ein sufficientes werde ; eine « causa diversi
ordinis » aber ist ihm der Wille dem Objekt gegeniiber, weil er etwas Sub-
jektives, das Objekt aber nicht etwas Subjektives ist. Aber — Wille und
Verstand sind doch nicht causae diversi ordinis, und der Wille kann durch
sein Einwirken auf den Verstand diesen so disponieren, dal} er fiir die
Einwirkung von seiten des Objektes empfanglich, diese also fiir ihn zu einer
sufficienten wird.

Zum Abschlufl der Argumente, die, wie wir sahen, nicht beweisen,
was sie beweisen sollen, gibt Verf. (p. 380-384) eine gedringte Ubersicht
iiber die Akte, die dem Glauben voranzugehen pflegen, und beschreibt
dann den Akt des Glaubens mit dessen Analyse, wie er sie sich denkt.
Zuerst, so sagt er, werden dem, der zum Glauben gefithrt werden soll,
die Griinde fiir das Dasein Gottes, des hochst weisen und  wahrhaften
Wesens und fiir die Tatsache der gottlichen Offenbarung, sowie die geoffen-
barte Wahrheit vorgelegt. Diese Griinde sind so lichtvoll, daB durch sie
wenigstens scharfsinnigere Menschen, wenn sie dieselben ernst erwigen
wollen, zum Assens, auch zum evidenten und notwendigen, in die gottliche
Weisheit, Wahrhaftigkeit, Offenbarungstatsache und die geoffenbarte Wahr-
heit gelangen konnen. Den Kleinen und Ungelehrten, die auf die Autoritit
der Eltern, Seelsorger, Lehrer angewiesen sind, kann wenigstens das
evident gemacht werden, es bleibe ihnen kein verniinftiger Grund iibrig,
das Genannte zu bezweifeln. Dann entsteht das Urteil der sogenannten
Credibilitit und Credenditit, das evidente und notwendige Urteil, es sei
sittlich gut und Pflicht, durch eine willensfreie und {iiber alles feste
Zustimmung die héchste Weisheit und Wahrhaftigkeit Gottes und ihret-



Literarische Besprechungen 493

wegen die Auktoritit des die geoffenbarte Wahrheit verbilirgenden Gottes
zu bejahen. Wer nun der Pflicht nachkommt, befiehlt mit freiem Willen
dem Verstande den festesten Assens in die Auktoritit Gottes und ihret-
wegen zur geoffenbarten Wahrheit. So kommt dann mit Hilfe der Gnade,
die Verstand und Willen beeinfluBt, der Akt des Glaubens zustande, der
sachlich ein einheitlicher, aber virtuell ein mehrfacher Akt ist, da durch
den einen Akt mehreres (veritas revelata quasi materia, auctoritas Dei
revelantis quasi forma, nexus quasi informatio) bejaht wird. So wird der
Glaube, durch den jedwede geoffenbarte Wahrheit bejaht wird, zuriick-
gefithrt (resolvitur) auf die Auktoritit des offenbarenden Gottes als sein
objektives Motiv, das in demselben Akte bejaht wird, aber diese Bejahung
des Motivs wird auf kein weiteres Motiv zuriickgefiihrt, « sed in auctoritate
Dei revelantis, tamquam mero objecto formali immediate in se affirmato,
sistit. » Aber dies « in se » ist nach dem Verf. nicht als ein « propter seipsam
ut principium vel motivum » zu verstehen, sondern als ein bloBes «in se
ipsa ut terminus vel objectum ». Und warum ? Er hat es schon gesagt
und sagt es hier nochmals: « Nam quia fides est affirmatio ex imperio
voluntatis libera, cum affirmatione libera omni id illi est commune, ut vere
et proprie motivum 'nullum habeat ad objectum suum primum.» Dann
wiare also der Glaube in seinem tiefsten Grund ein rein willkiirlicher Akt
und stiande auf einer Stufe mit dem Akt, durch den der Verstand einem
Irrtum zustimmt, weil der Wille es befiehlt. Tut er das, so hat er freilich
keinen wahren objektiven Grund, aber meistens doch einen Scheingrund,
weil es gegen seine Natur ist, ohne Grund seine Zustimmung zu geben.
Erkennt er Wahrheit, so hat er dafiir immer einen objektiven Grund.
Stiitzt sich dieser auf einen tieferen Grund, so darf man ihm diesen selbst-
verstandlich nicht nehmen, etwa dadurch, daf man ihn zu einem blof3en
Terminus macht, weil man dadurch auch dem nachsten Grund sein Grund-
sein nehmen und ihn dadurch entkriaften wiirde. Das sind Selbstverstand-
lichkeiten, aber dem Verf. gegeniiber miissen sie hervorgehoben werden,
weil er nicht einsieht, dal er dem Glaubensakt dadurch, daB er ihm fiir
seinen tieferen Grund jede Begriindung nimmt, auch fiir seinen nichsten
Grund die Begrindungskraft raubt und ihn dadurch vollig entkraftet
und zerstort.

Um nichts zu unterlassen, was ihm geeignet scheint, seine Glaubens-
analyse zu empfehlen, versucht Verf. in einem « Corollarium » zu zeigen,
daB sie einen Weg weise zur Losung der Frage, wie die ohne ihre Schuld
in Unkenntnis der Offenbarung lebenden Menschen zum ewigen Heil
gelangen kénnen. Die Schwierigkeit liegt darin, wie der Glaube, ohne den
nach Hebr. 11, 6 niemand Gott gefallen kann, fiir solche moglich sei. Verf.
glaubt nun, auf Grund seiner « Analyse » einen Akt aufweisen zu kdnnen,
der « voto et virtute» den zum Heile notwendigen Glauben enthalte und
zugleich fiir alle zum Vernunftgebrauch gekommenen Menschen méglich
und pflichtméBig sei. Aus dem Zeugnisse der Geschopfe werde von ihnen
die Existenz und hochste Weisheit Gottes erkannt, aus der Stimme des
Gewissens Gottes gerechte Vergeltung und die eigene Verpflichtung, sich
Gott, der hochsten Wahrheit, mit einer iiber alles festen und darum willens-



494 Literarische Besprechungen

freien Zustimmung anzuschlieBen. Die Erfilllung dieser Pflicht konne
virtueller Glaube genannt werden, weil er den Glauben an die gottliche
Offenbarung « voto et virtute » enthalte. Als freier Verstandesakt habe er
zwar einen bejahten Terminus, aber kein objektives Assensmotiv. Er schlieBe
die Bereitschaft ein, im Falle einer Offenbarung alle von Gott geoffenbarten
Wahrheiten anzunehmen. Seiner spezifischen Vollkommenheit nach sei er
dem formellen Glaubensakt gleichwertig, da er mit der hochsten Weisheit
und Gerechtigkeit einschlieBlich auch der hochsten Wahrhaftigkeit Gottes
anhange und sie im Falle einer Offenbarung bejahe. Er konne also den
formellen Glauben per accidens ersetzen, wie ein Akt der Liebe den zur
Bekehrung notwendigen Akt der BuBe per accidens ersetzen konne.
Dadurch sei dem auBerhalb der Offenbarung lebenden Menschen die
Moéglichkeit geboten, ohne auBlerordentliche Mittel die Rechtfertigung und
das Heil zu erlangen. k

Die « Lésung » scheitert, abgesehen von allem anderen, daran, daB3
der Akt, der « voto et virtute» den Heilsglauben enthalten soll, selbst
wenn er fiir alle zum Vernunftgebrauch gekommenen Menschen mdoglich
ware, doch immer nur etwas Natiirliches sein wiirde, der Heilsglaube aber
etwas Ubernatiirliches ist, ein Gnadengeschenk Gottes, das durch eine
im Bereich des Natiirlichen etwa vorhandene Disposition nicht herbei-
gefiihrt wird. | ‘

Wir lehnen also die in dem Buche verfochtene These mitsamt dem:
Corollarium entschieden ab, sprechen aber damit dem Buche nicht jeden
Wert ab. Die mit erstaunlichem Flei3 gemachte Zusammenstellung der
zahlreichen Meinungen iiber die Frage, die im Laufe der Zeit von Alexander
von Hales an hervorgetreten sind, hat an sich schon ihren Wert und wird
noch wertvoller durch die vielen, nicht selten recht ausfiihrlichen wort-
lichen Zitate, die so ausgewahlt sind, daBl die Meinung der betreffenden
Theologen meistens einigermaBen klar hervertritt. Wenn wir auch den
vom Verf. dazu gemachten kritischen Bemerkungen nicht immer bei-
stimmen konnten, so sind doch manche von ihnen ganz richtig. Greifen
wird zu dem Buche, wer etwa eine Geschichte der in demselben behandelten
Frage schreiben will ; er wird es als erwiinschte Vorarbeit begriien kénnen.

Miinster i. W, - . Prof. Dr. Bernh. Dévholt.

J. Haessle : Das Arbeitsethos der Kirche nach Thomas von Aquin und
Leo XIII. Freiburg (Herder) 1923 (x1x u. 277 pag.).

Im ersten Teil behandelt der Verfasser die oekonomische Zeitgeschichte,
das rationale Fundament der Weltanschauung von Thomas von Aquin und
Leo, und Volkswirtschaft und Ethik (1-28); im zweiten Hauptteil fiihrt
er die Gesetze und Grundsitze der Arbeit nach den verschiedensten
Beziehungen aus: I. der ethische Charakter der Arbeit (29-108); II. der
soziale Charakter (109-148); TIL. der juridische Charakter (149-224) ;
IV. der volkswirtschaftliche Charakter der Arbeit (225-258); ein letzter
Abschnitt V. stellt Leo XIII. als Fiihrer dar (257-277) ; am Schlusse ist



Literarische Besprechungen : 495

eine graphische Darstellung : thomistische und kapitalistische Wertkate-
gorientafel.

Im Vorwort gibt der Verfasser den Schliissel zum -Verstindnis des
Haupttitels : Arbeitsethos, und so des ganzen Werkes. Das ODbjekt aller
Ethik ist das 700¢, die « Urhaltung» die « Urgewohnheit» die jedem
Wesen von Natur aus innewohnt. Die Seinsanlage bestimmt die Seins-
richtung, die Seinshaltung das Seinsziel. Im Kirschkern ist der Kirsch-
baum, in der Kirschenknospe die Bliite und Frucht enthalten. So ent-
spricht naturgemall dem Sein das Sollen. Nach dem Axiom des hl. Thomas
konnen wir sagen : agere sequitur esse.

In grindlicher Weise sucht der Verfasser das ganze Problem der
Arbeit nach seiner ganzen Weite zu erfassen und zu erlautern. Immer
wieder legt er den MaBstab an : physisches Sein — ethisches Sollen : die
Arbeit als Naturgesetz, Ehre der Arbeit, unmittelbarer und letzter Sinn,
Arten der Arbeit: alles nach den Grundsitzen des Aquinaten und des
Papstes der Arbeiterencyklika. Die Behandlung von Landwirtschaft,
Handel und Bankwesen gehort mit Recht in ein solches Werk hinein.
Sehr gut hat der Verfasser auf Grund seiner beiden Fiihrer die Natur der
menschlichen Gesellschaft als Organismus und die Bedeutung der Arbeit
als soziale Funktion dargestellt. Mehr als zu einer andern Zeit haben heute
die Ausfithrungen iiber das Recht auf Existenz und Arbeit, Organisation,
Streik ihre Bedeutung. Der Lohn der Arbeit bemiBt sich nach dem Werte
der Leistung, die Hohe des Lohnes aber nach dem Zwecke der Arbeit.
Diese soll dem Menschen die Erhaltung des physischen Seins und die
Entfaltung seines geistigen Wesens erméglichen. Der Mann hat ein Recht
auf die Ehe. Darum muB der Lohn auch die Erfiillung der aus der Ehe
und Familie flieBenden Pflichten ermdéglichen, wenn der Arbeiter seine
Arbeit phySisbh und moralisch leisten kann und will.

Es wire ein eigener Paragraph iiber Frauenarbeit zu wiinschen. Der
Verfasser handelt nur voriibergehend davon pp. 196, 233. Gerade diese
Seite der sozialen Frage hat in unsern Tagen die allergréBte Bedeutung.
Einige Erweiterungen und Anregungen lieBen sich finden in der Schrift :
Die Arbeit nach den moralphilosophischen Grundsitzen des hl. Thomas
von Aquin, von Karl Miiller (Stans, von Matt, 1913), pp. 159-165.

Das Werk des H. Dr. Haellle zeugt von einer sehr groBen Kenntnis
der einschligigen modernen Literatur. Da und dort lieBen sich Ein-
wendungen machen. So scheint mir der Begriff der Arbeit zu wenig scharf
gefaBt. Man mufBl gut unterscheiden zwischen bloBer Betdtigung und der
mit Miihe und Anstrengung verbundenen Betéitigung. Die Arbeit im eigent-
lichén Sinne ist und bleibt Anstrengung und mit Miithe verbunden. Es ist
mehr als eine Tétigkeitsentfaltung wie « fiir die Blume das Blithen und
den Vogel das Singen» (p. 45). Gott entfaltet Tétigkeit (operatio), der
Mensch aber Arbeit (labor) ; das Leben ist eine Betidtigung, aber nicht
im eigentlichen Sinne Arbeit. Ferner hétte der Verfasser unterscheiden
sollen zwischen der Arbeit vor und nach dem Siindenfalle, wie das Thomas
ausdriicklich tut. (Vgl. das zitierte Werk, Der Begriff der Arbeit, pp. 13-36 :
« Die menschliche Arbeit ist eine freie, zweckbewuBte und-mit Miihe ver-



406 Literarische Besprechungen

bundene Entfaltung der Téi.tigkeit des Menschen nach auBen, um dadurch
ein Gut zur Befriedigung eines Bediirfnisses hervorzubringen. »)

Dann und wann sind Stellen aus dem hl. Thomas unklar oder zwei-
deutig iibersetzt. So z. B. wiirde man unter «innerweltlichem Leben »
oder «innerweltlichem Wirken » eher ein ILeben und Wirken verstehen,
das sich auf das Innere, das Seelische im Menschen, auf die Innenwelt
bezieht und nicht ein ILeben und Wirken in der Welt. Man soll einfach
bei der iiberlieferten Ubersetzung von vita activa und passiva mit titigem
und beschaulichem I.eben bleiben (Vgl. p. 139). — Es sind zuweilen auch
Fehler unterlaufen. So heiBt es p. 45: « Als Almosen muf man nach
Thomas geben jene Giiter, welche iiber das « necessarium vitae » — und
iiber das « necessarium personae » — hinausgehen.» Der hl. Thomas aber
sagt im angefiihrten Artikel (II-1I q. 32 a. 6 c.) ausdriicklich : « est bonum
et non cadit sub praecepto, sed sub consilio ». An verschiedenen Stellen
finden sich auch unrichtige Zitationen, z. B. p. 49, Anm. 5: II-Il q. 12 a. 1
stimmt nicht; p. 68, Anm. 3 genauer: II-II q. 122 a. 4 ad 3; p. 85,
Anm. 2 : der Text ist nicht aus C. G. III c. 133, wohl aus dem Opusculum
contra retrahentes a religione ; hingegen ist das Zitat Anm. 4 aus C. G.
IIT c. 133 und nicht 135; p. 81, Anm. 4 : statt II-IT, soll I-II stehen ;
p. 96 stimmt und paBt die Zitation in Anm. 3 nicht; p. 58, Anm. 1 ist
nicht aus De reg. principium, sondern II-IT q. 77 a. 4 c.; p. 129, Anm. 4,
statt I1-1I, soll I-II stehen.

Ein dringender Wunsch ist der: es sollte die Sprache viel weniger
den Stempel des Lateinischen an sich tragen. Die Philosophie und
Theologie des Aquinaten ist das unerschiitterliche Fundament, auf welches
wir uns im Wanken und Schwanken der Meinungen und Unternehmungen
unserer Tage stellen koénnen. Seine Grundsitze sind fiir uns eine sichere
Norm gerade fiir die vielen Probleme der « Arbeit». Aber man muf} sie
durch gute, verstindliche Ubersetzung dem deutschen Leserkreise genieBbar
und wirklich zugdnglich machen. Selbst jemand, der Thomas an der
Quelle studiert hat, wird in diesem Werke oft Schwierigkeiten finden fiir
das Verstindnis, wenn er nicht auf den lateinischen Text zuriickgreift,
wievielmehr andere, denen die Scholastik ein unbekanntes Land mit einer
unbekannten Sprache ist | Nur einige Andeutungen : p. 74 « necessitierende
Kraft»; p. 76 wird bene vivere mit « gutheitlich leben » iibersetzt, dann
der Ausdruck « thesaurieren » fiir thesaurizare ; p. 112 « Pripariertheiten »,
die der Mensch von der Natur hat; p. 118 wird « aliquod regitivum » mit
« regitive Einheit » gegeben ; p. 130, al. 1, ist ein Beispiel stérender Ver-
quickung von Deutsch und Latein: « Die Gliederung der Gemeinschaft
in differenzierte Berufe griindet sich auf derselben « naturalis necessitas »,
kraft deren es dem Menschen «naturaliter inditum est, .... in societate
vivere, eine vitale und personale Gemeinschaft zu bilden ».

Moge man sich durch die etwas harte Schale nicht abhalten lassen,
die gesunde Frucht des echten und rechten Wirtschaftsgeistes der
katholischen Kirche zu erfassen.

Zug. ‘ Dr. Karl Miiller.



Literarische Besprechungen ‘ 497

Otto Schilling : Die Staats- und Soziallehre des hl. Thomas von Aquin.
Paderborn (Schéningh) 1923 (vi u. 285 pag.).

Thomas von Aquin hat es wie kaum ein zweiter verstanden, das Gold
der Wahrheit aus den Schlacken der Schriften der alten Geistesforscher
herauszusuchen und zu einem groBartigen Lehrgebaude zusammenzufiigen.
Diesen Eindruck gewinnt man, wenn man das Werk des Universitits-
professors Dr. Schilling von Tiibingen durchgeht, in dem er den denkenden
und suchenden Geistern des 20. Jahrhunderts die Lehren des genialen
Geistes im 13. Jahrhundert iiber Staat und menschliche Gesellschaft aus-
einandersetzt.

Mit Recht behandelt der Verfasser im I. Teil die Naturrechtslehre
des hl. Thomas von Aquin, indem er die verschiedenartigen, oft aus-
einandergehenden Auffassungen der alten Philosophen, Rechtslehrer und
Theologen aufsucht und dann die I.ehre des hl. Thomas darlegt.” Ver-
schiedene Autoren meinen, dafBl die Definitionen des Jus gentium bei
Thomas in seinen einzelnen Schriften nicht zusammenstimmen. Dr. Schilling
findet, daB sich eine harmonische Erkldrung geben lasse (§ 9, p. 41).

Im II. Hauptteil behandelt der Verfasser ausfiithrlich die Staatslehre
des hl. Thomas von Aquin. Sie hat ihre Wurzeln zum Teil im Grunde, den
Aristoteles und Cicero, sodann Augustinus gelegt haben. Aus Thomas
erhalten wir eine klare Auffassung iiber Begriff und Wesen, Zweck und
Entstehung des Staates. Der Naturtrieb und die iiberlegende Vernunft
haben zur Bildung der Vereinigung der Menschen im Staate gefithrt. —
Gegen Maurenbrecher weist der Verfasser nach, daB Thomas seine Quelle,
Aristoteles, richtig erfaBft und erklart habe, indem er zwischen sozial und
staatlich wohl zu unterscheiden wisse (p. 69-74). Besonders aktuell in
unserer Zeit mit den gewaltigen Umwdélzungen und Umgestaltungen ist
die Darstellung der Grundsidtze unseres Fiihrers iiber die Staatsgewalt
(p. 88-99). -Es kommt einem vor wie eine Erlésung, daB man sich auf
festen Boden stellen kann, wenn man den Richtlinien des groBen Denkers
folgt.

Im III. Teil macht der Verfasser den Leser mit der Soziallehre des
Aquinaten bekannt. Er fihrt hier aus « wichtige Lehren, die sich auf den
menschlichen Verkehr und das menschliche Zusammenleben beziehen, ab-
gesehen von Staat und Gemeinde, aber auch abgesehen von der Familie,
sofern hierbei nicht etwa Erwerb und Gebrauch der materiellen Giiter
in Frage kommt ». (p. 209.) In klarer Weise werden die Lehren des heiligen
Thomas iiber Begriff, Zweck, Bedeutung der irdischen Giiter, iiber Privat-
eigentum, iiber den Reichtum und die sozialen Pflichten des Eigentums,
{iiber Erwerbsarbeiten, iiber Wert, Wertmaf3stab und gerechten Preis dar-
gestellt. Beim Abschnitt iiber die Sklaverei betont der Verfasser mit
Recht, daB Thomas trotz aller Beeinflussung durch seinen groBen Lehrer
Aristoteles doch neue Begriffe und eine hohere Auffassung gebracht hat.
In Bezug auf den gerechten Lohn ist zu sagen, daBl zwar Thomas den Aus-
druck « Familienlohn » nicht kennt, aber aus den Grundsitzen unseres
Lehrers ergeben sich die Grundsatze iiber den Wert der Arbeit, den manche

Divus Thomas. . 50



498 Literarische Besprechungen

mit dem Worte « Familienlohn », andere « Soziallohn » bezeichnen. Wer
einigermaBen sich in die tiefen Lehren des hl. Thomas von Aquin ein-
gearbeitet hat, kann mit Genugtuung die Worte des Verfassers unter-
streichen : « Wiirden diese Ideen in einem Volke herrschen, so wéire bald
selbst den schlimmsten sozialen Ubelstinden abgeholfen, und wiirde die
Arbeitspflicht im angedeuteten Sinne erfaBt, so wire das moderne Problem
der mangelnden Arbeitsfreude im wesentlichen gelést» (p. 247).

P.. %y, Anm, .1, sollte es heilen » II-IT d. 57; sonst sind mir keine
mangelhaften Angaben a.ufgefallen

Das Werk kann allen Gebildeten, die sich um den Staat mit seinen
Aufgaben und um das soziale Leben interessieren, nur empfohlen werden.
Sehr gut finde ich die kurzen Zusammenfassungen der Lehren des
hl. Thomas am Ende der einzelnen Abhandlungen : ein prichtiges Beispiel
unter anderm p. 89, Nr. 3, wo in kurzen Ziigen die Grundsitze iiber
Staatsgewalt, Auktoritait und Freiheit, wie sie aus den verschiedenen
Werken des hl. Thomas sich ergeben, vor die Seele gefithrt werden. Man
kann es so recht herausfithlen, wie der groBe Lehrer des 13. Jahrhunderts
selber auch das « medium rationis» findet, in den schwierigsten Fragen
den goldenen Mittelweg kennt und geht.

Zug. Dy. Karl Mdiller.




	Literarische Besprechungen

