
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

J. Schnitzer : Savonarola. Ein Kulturbild aus der Zeit der Renaissance.
— Mit 10 Abbildungen im Text und 32 Tafeln. — 2 Bde. München (Ernst
Reinhardt) 1924.

Noch immer stehen sich in der Beurteilung Savonarolas scharfe Gegner
und begeisterte Anhänger gegenüber und fast die ganze Literatur über
diese Frage trägt polemischen Charakter an sich ; bald läßt man sich leiten,
von Voreingenommenheit gegen Savonarola und seinen Orden ; bald fehlt
es an gründlicher Kenntnis der Quellen, besonders der Predigten und
Schriften des Reformators ; andere fürchten sich, einen Mann zu
verteidigen, der als Vorläufer Luthers hingestellt wurde; und so war eine
ruhige, objektive Beurteilung dieses merkwürdigen Mannes fast unmöglich.

Nun tritt der bestbekannte Savonarola-Forscher Schnitzer, der sein

ganzes Leben dem Studium dieser Frage gewidmet und bereits wichtige
Arbeiten publiziert hatte, mit einer groß angelegten Biographie des Frate
an die Öffentlichkeit. Im Vorwort sagt Schnitzer, er schreibe « lediglich
von der Rücksicht auf die geschichtliche Wahrheit und Gerechtigkeit
geleitet und auf keine Parteirichtung eingeschworen, niemanden zu Liebe
und niemanden zu Leide », und fügt mit Recht bei : « Ohne Zweifel bergen
die unerschöpflichen Schächte der italienischen Sammlungen noch manche
ungehobene Schätze. Ohne Zweifel werden neue Funde manche Einzelnheiten

im Leben und Wirken des Frate noch mehr aufklären, manche
noch unbekannten Beziehungen bloßzulegen vermögen. Die Hauptzüge
des durch die bisherige Forschung gewonnenen Savonarolabildes werden
sie jedoch, dies darf man getrost behaupten, nicht mehr verwischen
können. » — In diese bisherige Forschung führt uns das Schlußkapitel
ein, in dem Schnitzer eingehend und gründlich das weitläufige Quellenmaterial

darlegt und beurteilt, einen tiefen Einblick in die literarische
Tätigkeit und die Predigten des Frate gibt und ebenso gründlich die ganze
bestehende Literatur aufführt und dabei scharfe Kritik übt an den
extremen. Gegnern Savonarolas, die, so bitter sie manchmal • wird, gewiß
nicht ganz unberechtigt ist, und wo der Autor den Beweis liefert, daß
er in dieser Frage seinen Gegnern weit überlegen ist und daß in der
Beurteilung eines Helden die Gegner des Frate mehr gefehlt haben gegen
die historische Wahrheit als die glühendsten Verehrer. (II. 897-992.) —-

Die erforderlichen genauen literarischen Belege sind am Schluß zusammengestellt,

und daran reiht sich ein gutes alphabetisches Namen- und
Sachverzeichnis. — Auf Grund dieses eingehenden Quellenstudiums und als
Frucht einer Lebensarbeit entwirft Schnitzer im 1. Bande das Leben,
und beurteilt im 2. Bande das Streben des Reformators. Aus jeder Zeile



Literarische Besprechungen 479

spricht glühende Begeisterung für den Helden, und wenn der Autor auch
stark im « gehobenen Brustton des feurigen Apologeten und in
überschwenglicher Hingebung an den von ihm vergötterten Helden » spricht,
so wird sein Werk doch als die bedeutendste und glänzendste wissenschaftliche

Leistung in der Savonarolafrage gelten müssen. •—

Für das ganze spätere Wirken Savonarolas war von größter Bedeutung
seine erste Jugendzeit und Erziehung : manche Ideen, die beim Reformator
im Vordergrund stehen, hatte der junge Savonarola von seinem berühmten
Großvater und nahm sie tief in sein jugendliches Herz auf ; stand er doch

von seiner Kindheit bis zum Ordenseintritt ganz unter dem Einfluß dieses

merkwürdigen Mannes ; vom Großvater lernte er auch seine Liebe zum
hl. Thomas von A.quin und die glühende Begeisterung für den Aquinaten
bestimmte in erster Linie Savonarola, um das Kleid des hl. Dominikus
zu bitten. — Im Kloster in Bologna wird nun Savonarola gleich am Beginn
seines Ordenslebens eingeführt in die Fragen, die, damals den Orden
bewegten und in eine strengere und mildere Reformpartei spalteten, und
geleitet von der glühenden Begeisterung, die er von seinem Großvater
geschöpft hatte, schloß er sich entschieden der strengen Richtung an ;

es war entscheidend auch für sein späteres Wirken — Die musterhafte
Observanz, die Begeisterung für das vollkommene Armutsleben, die
ungewohnten Talente, die Savonarola offenbarte, bestimmten die
Vorgesetzten, ihn zu weiteren Studien nach Ferrara zu senden ; doch bald
mußte er die Heimat wieder verlassen, um im berühmten Florenz einen

neuen Wirkungskreis zu erhalten. (Cap. 1-2.) — Man begreift es, daß
die Zustände des damaligen Florenz, die Schnitzer im 3. Kapitel in musterhafter

Weise darstellt, einen entscheidenden Einfluß auf Geist und Gemüt
Savonarolas üben mußten : die politischen Zustände der Stadt unter
der Herrschaft der Medici erklären die ganze spätere politische Einstellung
des Reformators und seinen Anschluß an Karl VIII. von Frankreich,
die religiösen und sozialen Verhältnisse wiesen ihm die Bahnen seiner

späteren Reformen, und sein Prophetentum hat hier seine erste Nahrung
gefunden ; das Volk von Florenz « ahnte, daß sich etwas Großes, Furchtbares
vorbereite, daß unerhörtes Wehe im Anzüge sei. In Wundern, auffälligen
Naturereignissen und Unglücksfällen erblickte man uralter Anschauung
gemäß die sicheren Anzeichen göttlicher Heimsuchung. Mit Entsetzen
vernahm man, wie hier ein Kreuz schwitzte, dort ein Blutregen stattfand,
dann wieder die heilige Jungfrau erschien und Buße und strenges Fasten

empfahl. Wiederum zogen Geißlerscharen durch die Lande, die unterwegs
viele Wunder wirkten. Bald hier, bald dort tauchten Einsiedler auf, die
üble Zeiten verkündeten. Als sich ein solcher auch in Florenz zeigte, wurde
er vertrieben ; ein anderer, der sich in Lorenzos Landhaus gewagt hatte,
wurde gräßlich zu Tode gemartert. Mit einem Worte : die Welt war erregt,
große Dinge von Gott zu erwarten. Alle Völker und Fürsten lebten in
gespannter Erwartung der künftigen Dinge. Mond- und Sonnenfinsternisse

kündigten große Ereignisse an, und noch größere stellen gewisse Prophetien
unseren Zeiten in Aussicht. » (I. 61 f.) —

Bei solchen Verhältnissen und herrschenden Stimmungen betrat im



480 Literarische Besprechungen

Sommer 1482 das berühmte Kloster S. Marco in Florenz derjenige Mann,
der mit der Reform gründlich Ernst machen und eine außerordentliche
Rolle nicht nur in seinem Kloster, sondern auch in der Stadt spielen sollte
— Im Auftrage seiner Oberen beginnt hier Savonarola zuerst seinen Mit-
brüdern die Heilige Schrift zu erklären und bald wurden seine Vorträge
zu einem Ereignis ; mit Vorliebe griff er immer wieder zu den alt-
testamentlichen Propheten : in ihnen schaute er das treue Vorbild der
kirchlichen Gegenwart, hier las er die Geschicke der Zukunft, hier schöpfte
er seine prophetischen Ideen ; und beeinflußt durch die Zeitverhältnisse
und ganz eingenommen vom Geiste der alten Propheten, trat er nun in
seinen Predigten mit den berühmten drei Sätzen auf, die fortan alle
Predigten beherrschen : 1. die Kirche wird gezüchtigt ; 2. sie wird dadurch
erneuert ; 3. und zwar sehr bald — Allein dieses erste Auftreten war in
Florenz etwas so Ungewohntes, daß seine weitere Wirksamkeit unmöglich
schien, und so nahm Savonarola nach fast 5-jähriger Tätigkeit Abschied
von S. Marco und begab sich nach Ferrara (cap. 4.). —

Allein schon im Sommer 1490 fielen die Würfel über sein
Lebensschicksal : die Oberen beriefen ihn nach Florenz zurück, und wieder beginnt
er unter großem Zulauf auch der Laien die Erklärung der Heiligen Schrift,
vor allem der Apocalypse ; bald war sein Hörsaal zu klein, er mußte seine

Vorträge in die Kirche verlegen, seine Erklärungen wurden zu Predigten,
in denen immer stärker die drei prophetischen Sätze hervortreten ; im
Frühjahr 1491 betritt der berühmt gewordene Prediger und Prophet die
Domkanzel, um die Fastenpredigten über die Klagelieder des Jeremias
zu halten, von den einen begeistert umjubelt, von den anderen scharfen
Widerspruch erfahrend. — Diese auftauchende Opposition mag wohl auch
ein Grund gewesen sein, warum er in den folgenden Predigten der Jahre
1491-1494 über die Genesis bereits durchblicken läßt, daß seine
prophetischen Worte einer höheren Erleuchtung entstammen ; dann führt er
ihm zuteil gewordene Offenbarungen bereits wörtlich an, hielt auch nicht
mehr mit der Erzählung seiner Visionen zurück und deutet zum erstenmal
auf denjenigen hin, den er als « neuen Cyrus » begeistert begrüßt und der
von Gott zur Ausführung seiner Heilspläne auserwählt sei, um Welt und
Kirche zu erneuern — Damit hatte Savonarola jene Wege beschritten,
auf denen er seine Reformen durchführen wollte und die ihm so verhängnisvoll

werden sollten : Prophetentum und Politik — Ungemein scharf tritt
in diesen Predigten die Opposition gegen die Medici und ihre Herrschaft
in Florenz zutage, und im unerbittlichen Kampfe dagegen sah er eine
seiner heiligsten Pflichten, denn gerade in Lorenzo erkannte er das größte
Hindernis für die Durchführung seiner sittlich-religiösen Reformpläne ;

dafür verschrieb er sich umsomehr dem « neuen Cyrus », der ihn vollständig
gefangen hielt ; aber er war sich auch vollends bewußt, was diese Opposition

gegen den Herrscher von Florenz bedeutete : « er versicherte schon
damals, auf den heftigsten Kampf mit einer doppelten Macht, mit der
weltlichen und der kirchlichen, mit einer doppelten Weisheit, mit der
philosophischen und der theologischen, und mit einer doppelten Bosheit, mit
der offenen und mit der versteckten gefaßt zu sein. » (I. 108.) Und diese



Literarische Besprechungen 481

Opposition erhielt noch dadurch eine besondere Bedeutung, daß Savonarola
bald nach seiner Rückkehr nach Florenz zum Prior von S. Marco gewählt
worden war. —

Damit war Savonarola an einem entscheidenden Wendepunkte seines

Lebens angekommen : was nun folgt, ist der Riesenkampf gegen die

Gegner auf politischem und religiösem Gebiete, — der herrliche Triumph
des Reformators, — dann aber erhebt sich langsam die Reaktion, es folgt
der Sturz und das tragische Ende des Frate. (Cap. 7-28.) —

In genauer Kenntnis und Berücksichtigung der damaligen politischen
und religiösen Verhältnisse in Florenz und Italien behandelt der Autor
die wichtige Gründung der Kongregation von S. Marco, die einen so
bedeutenden Einfluß haben sollte auf das Schicksal Savonarolas ; dann
folgt die Darstellung der politischen Kämpfe, die im Zuge Karls VIII.
und in der Vertreibung der Medici aus Florenz culminieren ; unter
Heranziehung des gesamten Quellenmaterials erhalten wir einen tiefen Einblick
in alle politischen Intriguen, in die Stellungnahme der Florentiner und des

Papstes Alexander VI., und sehen den Reformator auf dem Höhepunkt
seines politischen Wirkens, das mit der Durchführung der neuen theo-
kratischen Verfassung den Abschluß findet (cap. 7-12). — Mit der
Verwirklichung der politischen Pläne geht Hand in Hand die große Reformarbeit

des Frate, und mit der Durchführung dieser Pläne steht Savonarola
auf dem Höhepunkt seines Einflusses und Ruhmes, er lenkt die Geschicke
der Stadt als Abgott des Pdorentiner Volkes. —

Allein im Stillen hatten bereits die Feinde des unbequemen
Reformators mit ihren Arbeiten eingesetzt und mit allen Mitteln arbeiten sie

auf den Sturz desselben hin ; und an Feinden fehlte es dem Frate nicht ;

überall sammeln sie sich, in Florenz, in Rom und unter seinen eigenen
Ordensbrüdern, von denen manche Gegner seiner edlen Reformpläne waren,
so leider auch der einflußreiche Ordensprokurator in Rom, der in diesem
Kampfe gegen den Frate keine edle Rolle spielt. — Mit höchster Spannung
folgt man der Darlegung dieser Reaktion, klar tritt hervor die politische
Einstellung des Papstes, die Haltung der Parteien in Florenz, die Arbeiten
Karls VIII. ; Savonarola selbst wird dadurch immer mehr ins politische
Getriebe hineingezogen, immer feuriger wehrt und verteidigt er sich in
seinen Predigten, und bald war er in jene Stimmung gekommen, die auch
seine Stellung im Konflikt mit dem Papste und seinem Orden erklärt. —
Nachdem die Feinde alles vorbereitet hatten, folgt Schlag auf Schlag gegen
den verhaßten Mann : seine Vorladung nach Rom — das Predigtverbot —
der Kirchenbann Anfangs gewillt, sich im Gehorsam dem Befehle des

Papstes zu fügen, wird Savonarola durch seine Freunde gedrängt, sein

Wirken fortzusetzen, und damit beginnt auch er mit immer schärferer

Opposition gegen Rom und das kirchliche Verderbnis der damaligen Zeit
und schreitet schließlich zur direkten Absage an den Papst, zur Appellation
an das Konzil mit der Begründung, Alexander VI. sei kein wahrer Papst,
nicht bloß wegen seiner simonistischen Wahl und seines unsittlichen Lebens,
sondern wegen seines offenkundigen Unglaubens — Damit aber hatte
Savonarola seinen Feinden die stärksten Waffen in die Hand gegeben,

Dims Thomas.



482 Literarische Besprechungen

die sie auch auszunützen wußten ; in der Hitze des Kampfes versucht man
es mit der bekannten Feuerprobe, ihr Ausgang brachte die Verhaftung
des Frate, es folgt der Prozeß mit Tortur, und damit war das Schicksal
Savonarolas besiegelt : der Reformator, der noch wenige Zeit vorher im
Glänze seines Ruhmes dastand und dem Florenz zujubelte, er endet in
der gleichen Stadt auf dem Scheiterhaufen Vernichtet war der Reformator,
vernichtet sein Werk. —

Anschließend an die Darstellung des Lebens und Wirkens Savonarolas
folgt im 2. Bande die Beurteilung des Strebens des Reformators (cap. 29-37) ;

mehr noch als im 1. Bande spricht hier der begeisterte Verehrer des Frate :

es sind ergreifende Bilder, die Schnitzer hier entwirft über den Beter und
Mystiker, über den Propheten und Prediger, über den Staatsmann und
Reformator ; eine glänzende Ehrenrettung des Frate sind die Ausführungen
über Savonarola in seiner Stellung zum Humanismus und zur Wissenschaft,
zur Kunst und den Künstlern. — Diese Züge im Bilde des Frate sind
geeignet, eine gerechte Beurteilung des viel geschmähten Reformators
zu ermöglichen und müssen milder stimmen gegenüber seinen Fehlern. —
Der Schwerpunkt der Darstellung liegt im Cap. 32, wo Schnitzer eingehend
Savonarola beurteilt in seinem Konflikt mit dem Papste, in seiner Stellung
zum kirchlichen Gehorsam und zum Konzil und in seinen ganzen Reformarbeiten

auf sittlich-religiösem Gebiete ; auch in diesen delikaten Fragen,
wo Savonarola von seinen Gegnern am meisten angegriffen und verurteilt
wird, sucht Schnitzer den Frate vollständig zu rechtfertigen. — Daran
anschließend folgt das Urteil der Nachwelt über den Toten : von seinen
Gegnern noch im Tode verfolgt, ist Savonarola umsomelir verehrt von
seinen treuen Freunden ; dementsprechend schließt Schnitzer seine Arbeit
mit den Worten : « Mit unauslöschlichen Zügen grub der Prophet von
Florenz seinen Namen in das Buch der Geschichte ein Wenn zu der
Zeit, als er seine Stimme erhob, statt eines Alexander VI. ein Hadrian VI.
den Stuhl Petri eingenommen hätte, welch ganz anderen Verlauf hätte
sein Geschick nehmen können Das Wort, welches die Nachwelt
dem Grabmale Hadrians einmeißelte : Heu, quantum refert, in quae tempora
vel optimi cuiusque virtus incidat, — trifft auf den Frate nicht weniger
als auf den unglücklichen Hadrian zu. Er war kein schöpferischer Denker
und kein bahnbrechender Gelehrter ; er war unendlich mehr, er war ein
Mann und ein Christ. Als Mann litt und stritt er für das, was er als den
ihm von Gott gewiesenen Beruf seines Lebens erkannte, mit einer unbeugsamen

Heldentreue, die ihm die Bewunderung aller Jahrhunderte einbringt.
Als Christ verkörperte er den christlichen Liebesgeist in einem Maße, das
ihm einen Ehrenplatz unter den heiligen Männern der Christenheit sichert.
Mit paulinischer Tatkraft vermählte er johanneische Andachtsglut, mit
prophetischem Donnerwort die frauenhafte Zartheit und Innigkeit süßester
Jesusmystik. Er war ein Mann, an dem im Leben wie nach dem Tode
unendlich gesündigt wurde » (IL 991 f.). —

Dem Historiker Schnitzer wird man aufrichtigen Dank wissen für
diese gründliche Arbeit über Savonarola. Wer guten Willen hat und ohne



Literarische Besprechungen 483

Voreingenommenheit ist, wird nun an der Hand des hier gebotenen
reichlichen Materials ein objektives, ruhiges und gerechtes Urteil fällen können
über den Reformator ; die einseitigen und ungerechten Urteile extremer
Gegner des Frate erweisen sich den Forschungen Schnitzers gegenüber
nicht ,nur als unhistorisch, sondern sind auch nicht nobel und edel, und
sollten endlich aus der Literatur verschwinden. — In einzelnen Punkten
wird man vielleicht anderer Meinung sein als Schnitzer ; manche Fragen
verlangen eine eingehendere Untersuchung, so z. B. müßte wohl genau
untersucht werden, ob Savonarola wirklich eine umfassende Kenntnis
der Theologie und Philosophie des Aquinaten besaß, den Schnitzer immer
zur Rechtfertigung des Frate heranzieht ; im wesentlichen aber werden
Schnitzers Forschungen bleibenden Wert behalten. —

Umsomehr ist es darum zu bedauern, daß der ganzen, sonst so glänzenden

Darstellung ein gewisser bitterer Zug anhaftet, der sich besonders
äußert in der ungerechten Verallgemeinerung der damaligen kirchlichen
Schäden und in scharfen Angriffen und Seitenhieben auf Kirche, Papsttum
und alle Gegner des Frate ; auf keinen Fall wird man Schnitzer beistimmen
können, wenn er die Stellung Savonarolas zur Kirche mit den Worten
zeichnet : « So standen sich tatsächlich zwei Christentümer gegenüber,
die sich gegenseitig aufhoben und daher keinen Frieden und keine
Versöhnung, sondern nur Krieg auf Leben und Tod zuließen : auf der einen
Seite das Christentum der Großkirche, das sich des Besitzes aller Ämter,
Gewalten und Herrlichkeiten erfreute, daher voll Selbstbewußtsein und
satt, auf der anderen das Reformchristentum Savonarolas, das sich nur
durch eifrigste Werbetätigkeit zu behaupten vermochte und eben hierdurch
zur Bloßstellung der Fehler und Mängel der Großkirche und ihrer amtlichen
Vertreter gezwungen sah, was diese selbstverständlich aufs äußerste reizen
mußte. » (I. 262.) — Gewiß waren die damaligen kirchlichen Schäden
groß, allein die These von der allgemeinen Verderbtheit der damaligen
Kirche ist historisch unhaltbar ; je mehr die Forschungen über das
15. Jahrhundert fortschreiten, umsomehr wird der Beweis gebracht, daß
damals auch sehr viel Gutes sich fand und auch manche andere Männer
eifrig an der Reform arbeiteten, die aber jene Fehler zu vermeiden wußten,
die leider der Frate hatte ; und einen Gegensatz zwischen dem Christentum
Savonarolas und dem der Kirche finden, ist ungerechtfertigt und würde
Savonarola in sehr ungünstigem Lichte erscheinen lassen ; Savonarolas
Christentum war das der Kirche und er selbst wußte ganz gut der Kirche
gegenüber zu unterscheiden zwischen Sache und Person, — und Schnitzer
selbst hat den Reformator gegenüber dem Bestreben, ihn zum Vorläufer
Luthers zu machen, ausgezeichnet zu rechtfertigen gewußt (cf. II. 743 f.). —
Und wenn die Gegner des Frate alles versuchten, um Savonarola als
Häretiker anzuschwärzen, aber trotzdem nichts erreichten, uad Savonarola
in Glaubens- und Kirchentreue, in der Auffassung des Papsttums und der
kirchlichen Autorität, trotz, seiner heftigsten Angriffe auf den damaligen
Träger der Tiara, als vollkommen orthodox sich erwies, wird man wohl
einen Gegensatz zwischen seinem Christentum und dem der Kirche nicht
annehmen können ; damit wäre dem Frate ein schlechter Dienst erwiesen



484 Literarische Besprechungen

Was nun die Beurteilung Savonarolas durch Schnitzer anbelangt, wird
man auch da dem verdienten Autor leider nicht in allem folgen können ;

wenn er von Paul Luotto sagt, daß er « in seiner überschwenglichen
Hingebung an den von ihm vergötterten Helden des Guten gerne zu viel
tat, » so gilt das teilweise auch von Schnitzers Beurteilung des Frate
(11. 986) ; gewiß sollte man ihn nicht anklagen wegen der bekannten
Feuerprobe, an der seine Gegner sicher ebenso schuld sind als seine Freunde ;

man soll es dem Reformator nicht als Schuld anrechnen, wenn bei seinen
religiös-sittlichen Reformen manche Mißbräuche und Auswüchse sich
zeigten, die Savonarola gewiß nicht wollte und vielleicht nicht hindern
konnte, die aber seine Feinde schlau ausnützten ; man darf sich bei der
Beurteilung des Frate besonders nicht zu stark auf den Prozeß berufen,
bei dem grobe Fälschungen nicht gescheut wurden und die Geständnisse
die Frucht der Tortur waren ; man sollte den Frate auch nicht allein vom
Standpunkte seiner Politik aus beurteilen ; allein gerade in seiner Stellung
im Konflikte mit dem Papste wird eine vollständige Ehrenrettung Savonarolas
kaum möglich sein : Savonarola wollte sich ja anfangs gehorsam dem
Befehle des Papstes fügen, hielt also diese Unterwerfung nicht für Sünde ;

wenn er später zur Überzeugung kam, er sündige durch dieses Nachgeben,
so war er dazu, abgesehen vom Einfluß und Druck seiner Freunde,
gekommen durch sein Prophetentum ; gerade hier nun mußte Savonarola
mit seinen Prophetien auf Karl VIII. eine furchtbare Enttäuschung
erleben ; wohl wurde Karl VIII. zur Gottesgeißel für Florenz, allein für
die Aufgabe, die der Frate ihm zuschrieb und prophezeite, versagte er
vollständig, und gerade diese Stellung zu Karl VIII., die damit verbundene
Politik und das Prophetentum haben den Reformator auf den Scheiterhaufen

gebracht ; denn gerade dadurch gab er selbst dem Papste und
seinen Gegnern jene Waffen in die Hand, die seinen Sturz herbeiführten. —
Gewiß wird Savonarola die reinsten Absichten gehabt haben ; und wenn
man die damaligen kirchlichen Schäden bedenkt, wenn Savonarola überzeugt
war, daß Alexander VI. sich nur von politischen Motiven leiten ließ, wenn
er überzeugt war nicht nur von der simonistischen Wahl des Papstes,
abgesehen von seiner Lebensführung, die leider viel zu wünschen übrig
ließ, sondern auch vom Unglauben des Papstes, und er diese Überzeugung
auch von hohen kirchlichen Würdenträgern aussprechen hörte, — und
wenn die bekannte Sache mit dem roten Hute (I. 343 f.) auf Wahrheit
beruht, dann begreift man, daß Savonarola bei seinem glühenden Eifer
für die Reform in eine Stimmung kam, die zum Äußersten treiben konnte :

aber objektiv war seine Elaltung eine Auflehnung gegen die oberste kirchliche

Autorität, die man wohl ps3'chologisch erklären, aber nicht rechtfertigen
kann. Freilich mußte er diesen Fehler auch schwer büßen, und gerade
sein tragisches Ende und diese Sühne, seine sonstige Größe im Glauben
und in der Liebe, seine herrlichen Arbeiten in der sittlich-religiösen Reform,
seine musterhafte Lebensführung als Ordensmann, alle die herrlichen
Züge, die Schnitzer so begeistert darzustellen wußte, sie müssen das Urteil
über seine Fehler milde und versöhnlich stimmen. — Ich finde darum
auch die scharfen Angriffe Schnitzers auf den Orden für unberechtigt ;



Literarische Besprechungen 485

Savonarola hatte im Orden auch begeisterte Anhänger und gerade die
Feinde des Frate beschuldigen wieder den Orden wegen zu großer
Verehrung Savonarolas Die Frage, ob Savonarola die Ehre der Altäre
verdiene, möge Schnitzer ruhig dem Urteil der Kirche überlassen, aber
wir gehen mit ihm einig in dem Wunsche nach einer Neuausgabe der Werke
und besonders der Predigten Savonarolas ; und dann möge auch eine
ruhigere Behandlung der Savonarolafrage einsetzen, und man wird an
der Hand des durch Schnitzer gebotenen historischen Materials zum Schlüsse
kommen, daß das Urteil, das Kardinal Newman über Savonarola gibt,
der Wahrheit entspricht, wenn er sagt : « Seine Demut hielt nicht gleichen
Schritt mit seiner Unschuld, seiner Aufrichtigkeit, seinem Eifer. Er
überschätzte sich selbst, er erhob sich gegen eine Macht, die niemand angreifen
kann, ohne sich selbst zu schaden. »

P. M. Knar O. P.

A. Michelitsch : Kommentatoren zur Summa Theologiae des hl. Thomas
von Aquin. Thomistenschriften. 2. Theologische Reihe, Bd. I. Graz und
Wien (« Styria ») 1924 (8°; vi u. 203 pag.).

Der unter anderm durch seinen ersten Band Thomistenschriften rühmlichst

bekannte Verfasser bietet nun nach einem Jahrzehnt einen zweiten
Band, der sich als Autorenverzeichnis von « Kommentatoren zur Summa »

ausweist. Mit nur ein paar Zeilen Vorwort stellt sich dieses inhaltsreiche
Werk vor. Zum größeren Teil handelt es sich nicht um eine neue Arbeit,
sondern um einen Sonderdruck aus den Jahrgängen 1916-1919 des
« Divus Thomas », freilich mit ausgiebigen Erweiterungen, die in die erste
Abfassung hineingearbeitet worden sind.

In der Aufführung der Autoren wird die alphabetische Anordnung
des Verzeichnisses gewählt, was zweifellos sehr praktisch ist. Die einzelnen
Kommentatoren werden mit ihrem bekannteren Namen angegeben.
Zahlreiche gute Verweise dienen dazu, die unter mehreren Namen bekannten
Autoren eindeutig zu bestimmen. Den Autorennamen folgen kurze oder
gar kürzeste Angaben über Lebenszeit und Lebensgang der angeführten.
Schriftsteller. Hierauf schließen sich die bibliographischen Mitteilungen an,
begleitet von passenden Literaturangaben. Hie und da werden Charakteristiken

zur Hervorhebung eines Autors oder eines Werkes beigegeben, in
denen eine Summe wertvoller Beiträge zur Theologie- und thomistischen
Geschichte auf engem Raum untergebracht ist. Besonders ausdrucksvoll
sind die Charakteristiken, die die Eigenart oder den Einfluß tüchtigerer
Theologen beleuchten, z. B. eines Banez, Henriquez, Marini, Medici,
Scheeben, Molina, Suarez usw. Durch diese Charakteristiken, die oft aus
Wiedergaben entscheidender Stellen aus den Autoren selbst bestehen, und
dadurch ihr Gewicht erhalten, gibt der Verfasser offen und bestimmt der
Wahrheit Zeugnis. Und es dürfte mancher « positive » Theologe, der dieses
Werk zunächst als Nachschlagewerk benützt, durch diese Charakteristiken
zu mannigfachem Nachdenken angeregt werden.

So hat Herr Professor Michelitsch auf Grund seiner Zusammen-



486 Literarische Besprechungen

Stellungen ungedruckter und gedruckter Literatur von Erklärern des
vollendetsten Werkes der Gottesgelehrtheit, der Summa Tlieologiae des

Aquinaten, 90 Kommentare zur ganzen Summa, 218 zur Prima Pars,
108 zur I-II, 89 zur II-II, 148 zur III und 9 zum Supplement festgestellt.
Insgesamt 662 Kommentare. Eine mächtige Zahl gewiß Und dabei erhebt
der Verfasser lange nicht den Anspruch, Vollständigkeit in der Aufzählung
erreicht zu haben. Ist er ja sich selbst bewußt, wieviel handschriftliches
Material noch ungehoben und ungesiclitet verborgen liegt, um erst noch
in bibliographische Verzeichnisse eingereiht zu werden.

Unter den vom Verfasser nicht angeführten handschriftlich erhaltenen
Thomaskommentaren seien drei nachgetragen, die aus dem Bereich
deutschen Sprachgebietes stammen, nämlich der Kommentar des Josef
Riedel O. P., eines tüchtigen Lehrers an der Wiener Universität um 1737.
Das Werk befindet sich in der Bibliothek des Wiener Dominikanerkonvents.
Ein anderer vom sächsischen Provinzial Daniel von Egher O. P. aus dem
Anfang des 16. Jahrhunderts wird unter den Hss. der Dominikaner in
Düsseldorf aufbewahrt. Endlich verdient eine besondere Beachtung
die auf der Basler Universitätsbibliothek liegende Lectura super I. partem
Summae S. Thomae des um 1480 nach langjährigem Magisterium zu Köln
verschiedenen Gerhard von Elten O.P. Dieser Magister von Elten gibt
nämlich, vor 1480, eine Thomaserklärung nicht im bloßen Rahmen der
Sentenzenkommentierung, sondern in eigener Lectura, die ausdrücklich
diesen Namen führt. Und das ist etwas Hochwichtiges, wie auch die Kölner
Thomistenschule des 15. Jahrhunderts viel bedeutender war als aus der
bisher stark in romanisierenden Geleisen laufenden Geschichtsschreibung
der Theologie erhellt. Und ein Menschenalter hinter diesem Kölner
Thomaskommentator kommt dann der Pariser Lehrer Peter Crockart O. P., dem
sonst der Ruhm zugeschrieben wird, der Instaurator direkter
Thomaserklärung zu sein. Aber dieser Ruhm muß doch etwas verbleichen. Denn
Crockart begann erst 1509 die .Summe des hl. Thomas zu erklären.

Zu den Ergebnissen der handschriftlichen Forschungen des Verfassers
möge noch ein Hinweis gestattet sein, der die Verfolgung der Aufstellung
der Handschriften betrifft. Es kommt vor, daß Handschriften erwähnt
werden, ohne deren heutigen Standort anzugeben. Das ist ja freilich auch
nicht stets zu verlangen. Z. B. hat des Banez Kommentar zur III. Pars
nach verschiedenen Wanderungen in der Vaticana seine Ruhe gefunden.

Diese Bemerkungen schmälern aber keineswegs das reife und reiche
Ergebnis der vom Verfasser angestellten handschriftlichen Nachforschungen.
Mit seltenem Fleiß gelang es ihm, eine stattliche Reihe handgeschriebener
Thomaskommentatoren zum ersten Mal einem weiteren Kreis vorzuführen.

Für die beiden Anhänge wird jeder Benützer des Werkes dem
Verfasser Dank wissen, obwohl der Verfasser in ihnen wegen der
gegenwärtigen Druckkrise sein dafür gesammeltes Material nur zum kleinsten
Teil unterbringen konnte. Im ersten Anhang werden Auszüge aus der
Summa, Einleitungsliteratur in die Summa, Konkordanzen, Übersetzungen,
Predigten und Katechismen genannt. Unter den Übersetzungen hätte
trotz der absichtlichen Beschränkung des Stoffes die neuere kastilianische



Literarische Besprechungen 487

Version des Abad de Aparicio, Madrid 1880 ff., nicht außer acht gelassen
werden sollen. Irgendwo hätte auch des P. Garrigou-Lagrange Werk über
Dieu, son Existence et sa nature Erwähnung verdient, am besten schon
unter den Kommentatoren der I. Pars.

Der zweite Anhang bietet einige Akten aus der Congregatio de auxiliis.
« Diese Akten finden unter den Kommentatoren zur Summa Theologiae
des hl. Thomas insofern einen Platz, als sie die von Thomas in der prima
secundae vorgetragene Lehre von der göttlichen Gnade beleuchten. »

Durch beigefügte Zusätze und den Index wird die Brauchbarkeit des

Buches wirksam erhöht.
So hat der Verfasser ein Werk geliefert, dessen Nützlichkeit für sich

selbst spricht und dessen klare, straffe Anordnung seine beste Empfehlung
ist. Wir zweifeln nicht daran, daß es Professoren ebenso wie Studierenden
als unentbehrliches Nachschlagewerk bei den thomistischen Studien dienen
werde.

Rom, Collegio Angelico. P. A. Walz O.P.

J, Hessen : Philosophische Strömungen der Gegenwart. Sammlung
Kösel, Nr. 95. Kempten (Kösel-Pustet), ohne Jahresangabe.

Der Verfasser bietet einen interessanten und, soweit es auf 113 Seiten
möglich ist, sehr guten Überblick über die philosophischen Strömungen
in Deutschland. Der Titel ist daher zu weit gefaßt. Mit den Namen James,
Bergson und Mercier ist denn doch die außerdeutsche Philosophie noch
lange nicht erschöpft. Über die aristotelisch-thomistische Philosophie wird
etwas eigenartig referiert. In den Geist thomistischer Philosophie ist der
Verfasser jedenfalls nicht eingedrungen, sonst hätte er nicht die « konservative

» und « fortschrittliche » Richtung der Neuscholastik danach
charakterisiert, ob neue Wissenselemente aufgenommen werden oder nicht.
Materielle Erweiterung und formeller Ausbau der thomistischen Philosophie
wird auch bei der « konservativen » Richtung gepflegt.. Hätte der
Verfasser eine eigentliche Charakteristik der thomistischen Philosophie zu
geben versucht, dann hätte er auf diesem Gebiete die verschiedenen
Strömungen deutlicher und sachlicher voneinander ausscheiden können.
Daß er Zigliara, den bedeutendsten Mitarbeiter für die Encyklika « Aeterni
Patris », daß er ferner neben der Schule von Löwen mit keinem Wort die
Schule von Freiburg in der Schweiz erwähnt, beweist nur, daß er die
thomistisclie Literatur und die Forschungen über mittelalterliche Philosophie
noch nicht hinreichend kennt. Willmann wird keiner Erwähnung gewürdigt,
und im Literaturverzeichnis, das der Verfasser zur Orientierung beigegeben
hat, kommt die neuscholastische Philosophie sehr schlecht weg. Es berührt
etwas eigenartig, wenn hier der Verfasser sein Schriftchen über Mercier
empfiehlt, aber von den Werken Willmanns und den meisten über die
Neuscholastik orientierenden Werken schweigt. Der Schluß soll
wahrscheinlich einen harmonischen Ausklang geben ; er malt allzusehr in
leuchtendem Sonnenlicht, sucht die Gegensätze abzuschwächen und
erwartet von einem beginnenden Ausgleich der verschiedenen Strömungen



488 Literarische Besprechungen

eine bedeutungsvolle philosophische Zukunft. Trotz seiner Mängel kann
das Büchlein als praktischer Überblick über die Gegenwartsphilosophie
gute Dienste leisten.

Freiburg. Dr. Spieß.

A. Straub S. J. : De analysi fidei. Oeniponte (F. Rauch) 1922
(8° ; iv u. 422 pag.).

Die Frage nach der Analyse des Glaubens ist die Frage nach dem
objektiven Grunde, auf den der (theologische) Glaube sich letztlich stützt,
durch den er seine Festigkeit hat. Glauben heißt, das von Gott Geoffenbarte
auf Gottes Auktorität und Zeugnis hin für wahr halten. Das Geoffenbarte
ist dabei das Materialobjekt, Gottes Auktorität und Bezeugung das

Formalobjekt. Würde nicht in dem Materialobjekt auch das Formalobjekt

als der Grund der Bejahung des Materialobjekts mitbejaht, so
wäre die letztere ebensowenig ein Glauben wie das bloß gedächtnismäßige
Erfassen mathematischer Lehrsätze, ohne Miterfassung des Grundes, auf
den diese logisch sich stützen, mathematisches Wissen wäre. Aber wenn
nun das Formalobjekt des Glaubens der Grund für die Glaubensbejahung
des Materialobjekts ist, auf welchen Grund hin wird denn das Formalobjekt

bejaht Etwa auf Grund der apologetischen Beweise, der praeam-
bula fidei und der motiva credibilitatis Nein. Denn dann wäre ja der
Glaube, da er sich auf Geschaffenes stützte, kein göttlicher Glaube, keine
theologische Tugend mehr. Weil er das aber ist und sein muß, so hat er
an Gott selbst und an Gott allein seinen letzten objektiven Grund. Die
praeambula fidei und die motiva credibilitatis sind nur unerläßliche
Bedingungen für ihn, Gründe für seine Verniinftigkeit, die die menschliche
Vernunft nicht entbehren kann, gehen aber nicht in den Glauben selbst
bei seinem Werden mithinein. Dieser hat ein festeres Fundament, ein so
festes, daß es an Festigkeit durch nichts übertroffen werden kann, weshalb
auch das Fürwahrhalten und Bejahen im Glauben ein über alles großes
ist und sein muß. Daß der subjektive, im glaubenden Subjekt vorhandene
Grund für dieses Bejahen das von Gott verliehene lumen fidei ist, ist von
selbst klar ; aber wie wird in diesem übernatürlichen Lichte der objektive
Glaubensgrund, Gott, die prima veritas, und die Offenbarungstatsache,
erkannt Geschaut wird er nicht, da das lumen fidei nicht das lumen
gloriae ist. Wird er denn im eigentlichen Sinne geglaubt Suarez hat das
gemeint und nicht wenige sind ihm gefolgt. Oder, wenn das, wie andere
gemeint haben, nicht möglich sein sollte, wie wird der letzte objektive
Beweggrund des Glaubens im Glaubenslichte erkannt und im Glaubensakte,

der ja zunächst auf das Materialobjekt geht, bejaht Das ist die
Frage.

Der Verfasser hat sich die Beantwortung derselben und dem Leser
das Studium seines Buches nicht gerade leicht gemacht. Um zu einer
festen Meinung zu gelangen, hat er sich die Werke der angesehensten
Theologen, die vor ihm die Frage behandelt haben, mit hingebendem
Fleiße angesehen und breitet nun ihre Meinungen vor dem Leser so aus,



Literarische Besprechungen 489

daß dieselben den weitaus größeren Teil seines Buches füllen (p. 6-331).
Nachdem er sie kritisiert und alle verworfen, sodann zur Vorbereitung
auf seine Lösung zehn « Notanda philosophica » aufgestellt hat (p. 332-346),
legt er diese «Lösung» selbst vor (p. 346-384), die als « solutio nova»
schon im Vorwort angekündigt wurde. Ihre Neuheit liegt namentlich
in der dem Ganzen zugrundeliegenden Behauptung, der Verstand habe
in dem auf Befehl des Willens sich vollziehenden Akte des Glaubens zwar
wohl für die Bejahung der geoffenbarten Wahrheiten, nicht aber für die
Bejahung des Grundes, auf den hin er diese bejaht und glaubt, ein
objektives Zustimmungsmotiv. Vielmehr werde dieser Grund — die « auc-
toritas Dei revelantis » — ohne jedes Assensmotiv bejaht ; auch er selbst
könne nicht dies Motiv sein, komme daher nur als terminus für den
Assens in Betracht ; der Verstand bejahe ihn lediglich auf Befehl des

Willens.
Ein solcher Verstandesakt, ohne objektives Assensmotiv, kommt uns

nun schon beim ersten Besehen etwas sonderbar vor. Es steigt in uns die

bange Frage auf, ob ein solcher Akt nicht etwa eine psychologische
Absurdität sei und daher vom Willen gar nicht befohlen werden könne,
da er unvollziehbar sei. Doch prüfen wir ruhig und unbefangen die
Gründe, die der Verfasser vorbringt.

1. Der göttliche Glaube, so sagt er zunächst ganz richtig, ist nach
der Lehre der Kirche einerseits ein freier, andererseits ein über alles fester
Akt der Zustimmung zur geoffenbarten Wahrheit wegen der Auktorität
des offenbarenden Gottes. Weil die Zustimmung wegen der Auktorität
Gottes geschieht, so ist sie inbezug auf die geoffenbarte Wahrheit eine

mittelbare, diese also ihr mittelbares Objekt ; unmittelbares und erstes

Objekt aber ist dabei die Auktorität Gottes. Nun hat aber — so lautet
der Untersatz — jede freie Zustimmung des Verstandes, vor allem die
über alles feste, wohl zu dem mittelbaren Objekt, nicht aber zu dem
unmittelbaren und ersten, einen objektiven Beweggrund, vielmehr hat sie

in Hinsicht auf das letztgenannte nur eine objektive Bedingung aus dem
vorhergehenden Akte. Also wird im Akte des Glaubens, da er eine freie
Zustimmung ist, das unmittelbare Objekt nicht wegen eines objektiven
Beweggrundes und daher nicht eigentlich als Objekt, sondern nur als

Terminus vom Verstände bejaht, und zwar auf Befehl des Willens, wobei
die aus den apologetischen Beweisen gewonnene Erkenntnis nur die

Funktion einer unerläßlichen Bedingung ausübt.
Der Untersatz bedarf der Begründung. Der Verfasser glaubt sie in

seinem « deeimum et potissimum notandum philosophicum » gegeben zu
haben. Ich vermag sie darin nicht zu finden, halte vielmehr gerade und
vor allem dies deeimum notandum für unbewiesen und falsch. Ich kann
hier nicht so viel Raum beanspruchen, als erforderlich wäre, um es

ausführlich zu widerlegen. Auch würden die Leser wohl wenig erbaut sein

von den spitzen Subtilitäten, in welche ich dabei dem Verfasser folgen
müßte. Es dürfte genügen, dem Verfasser kurz anzudeuten, worin ich den
Fehler in seinen Deduktionen sehe. Ich sehe ihn (p. 339 unten) in der
Behauptung, der Wille, der das Objekt nicht verstärken könne, vermöge



490 Literarische Besprechungen

auch den Verstand nicht so zu vervollkommnen, daß er für den vom
Objekt auf ihn ausgehenden Einfluß hinreichend empfänglich werde.

2. An zweiter Stelle folgt ein « argumentum exclusionis » : Alle
bisherigen « Lösungen » haben sich als ungenügend erwiesen, weil sie alle den
philosophischen Irrtum enthielten, nicht nur die notwendige, auf Evidenz
beruhende, sondern auch alle freie Zustimmung der Verstandes habe einen
objektiven Grund, ein « motivum proprie dictum. » Also bleibt die (vom
Verf.) dargelegte Lösung allein übrig, wird daher wohl die richtige sein.

Wenn aber der philosophische Irrtum nicht bei den andern, sondern
beim Verfasser wäre, was dann Auch wäre es ja doch möglich, daß die
« Lösung » der Verfassers die unrichtigen « .Lösungen » nur um eine
vermehrte. Die « exclusio » klafft also logisch und hat die petitio principii
zur Voraussetzung : Nachdem Straub gesprochen, muß eine von den
« Lösungen » die richtige sein.

3. Das dritte Argument lautet so : Die freie Glaubenszustimmung ist
insofern ein Akt theologischer Tugend, als er Gott selbst als unmittelbares
Objekt umfaßt. Dazu aber wird erfordert, daß durch diese Zustimmung
das Formalobjekt, die « auctoritäs Dei revelantis », nicht wegen eines

objektiven. Grundes, sondern nur als Terminus bejaht werde. Denn der
Glaube umfaßt ja unmittelbar Gott selbst nicht « praecise ratione objecti
materialis », das oft auch etwas Geschaffenes ist, aber auch nicht « ratione
objecti formalis increati » so, daß Gott seiner selbst wegen als Grund
bejaht würde, denn dieser Erkenntnismodus hat das Sichtbarsem Gottes
zur Voraussetzung, der durch seine Sichtbarkeit als Objekt den geschaffenen
Verstand mit Notwendigkeit bewegt, was dem anderen Leben vorbehalten,
nicht aber dem freien Glauben des gegenwärtigen gegeben ist.

Nein, das ist falsch. Gott kann als prima veritas auch dann seiner
selbst wegen vom geschaffenen Verstände bejaht werden, wenn Gott sich
ihm zwar noch nicht unverhüllt im Glorienlicht zeigt, aber doch im Glaubenslicht,

obschon noch verhüllt, so doch dermaßen deutlich zu erkennen gibt,
daß alle Zweifel weichen. Sonderbar, daß der Verfasser gerade dies,
worauf ja doch für die angestrebte Lösung alles ankommt, übersieht.
Er wird einwenden, das Glaubenslicht sei etwas im Subjekt, also etwas
Subjektives. Gewiß ist es das, aber etwas Subjektives, wodurch etwas
Objektives mit vollster Gewißheit erkannt wird, eben das Objektive, das
der Verfasser sucht und nicht findet. Einen festeren objektiven Grund
als der Glaube ihn hat, gibt es nicht und kann es nicht geben, es kommt
nur darauf an, daß der Mensch ihn erfaßt ; er erfaßt ihn im Glauben und
mit dem Glauben, der ein frei gewollter Akt des Verstandes ist. Er bejaht
ihn seiner selbst, und nicht eines anderen Grundes wegen, bejaht vielmehr
seinetwegen alles andere, was im Glauben zu bejahen ist. Will man das

Bejahen der Grundes auch Glauben nennen, so wäre das nicht gerade
unrichtig, nur bedürfte es einer Erklärung, weil der Glaube das Formalobjekt

vor (natura prius) dem Materialobjekt, und dieses wegen eines

andern, jenes dagegen seiner selbst wegen bejaht. Das sind aber
Unterschiede, die sich von selbst verstehen.

4. Ein viertes Argument sucht der Verf. zu gewinnen aus der



Literarische Besprechungen 491

.Betrachtung des Menschen ohne göttliche Offenbarung. Der seiner Vernunft
mächtige Mensch, möge er sich im Zustande der reinen Natur oder im
gegenwärtigen Zustande der übernatürlichen Offenbarung befinden, sei

schon, bevor er von einer göttlichen Offenbarung etwas wisse, verpflichtet,
Gott in seinem Dasein mit einer über alles festen Zustimmung zu bejahen.
Da die vom Verstände aus der Schöpfung erkannten Gründe dazu nicht
hinreichend seien, so sei es der Wille, der dem Verstände die über alles
feste Zustimmung befehlen müsse, diese sei somit eine freie Zustimmung.
« Atqui assensus postulatus in Deum eatenus tantum potest esse libere
firmus super omnia, quatenus habet merum terminum, non motivum
objectivum. » Die Begründung dafür ist wieder dieselbe wie im dritten
Argument : die geschaffenen Dinge könnten das Motiv nicht sein, weil
dann die Zustimmung dieser Dinge wegen, also nicht Gottes wegen, geleistet
würde ; Gott selbst aber könne das Motiv nicht sein, weil er nicht geschaut
würde, dann aber, wenn er geschaut würde, die Zustimmung mit
Notwendigkeit herbeiführe. Auch hier übersieht der Verf. wieder das zwischen
dem natürlichen und dem übernatürlich-schauenden, in der Mitte liegende
gleichfalls übernatürliche Gotteserkennen durch den Glauben, in welchem
Gott als Objekt und objektiver Grund den Verstand so (erleuchtend) zu
sich hinbewegt, daß er, vom gleichfalls göttlich beeinflußten und bewegten
Willen beeinflußt, frei zustimmt ; und der vom Verf. sentenzenartig
verkündete Satz : « Sane Veritas nulla intellectum immediate ad se ipsam
rnovet, nisi quatenus est immediate evidens, qualis in hac vita Deus utique
non est », ist falsch ; denn auch im Glauben und durch das Glaubenslicht
bewegt die veritas prima den Verstand (erleuchtend) unmittelbar zu sich

hin, ohne ihm unmittelbar evident zu sein.

Aber wohin will der Verf. mit diesem vierten Argument hinaus
Er sagt es am Schlüsse (p. 351 s.) mit folgenden Worten : « Quoclsi homo
revelatione destitutus potest et debet Deo tamquam mero termino imme-
diato assensus super omnia firmi adhaerere, id poterit et debebit etiam
homo revelatione praeditus, titulo adjuncto speciali, nempe pro assensu
in veritatem primam eo, qui requiritur ut propter illarn tamquam objectum
fidei formale veritas revelata credi fide firma possit. » Damit schließt der
Verf. das Argument. Von dem von Gott kommenden übernatürlichen
Glaubenslicht, worin wir unsererseits den Grund für die über alles feste

Bejahung zuerst des Formalobjekts und dann auch des Materialobjekts
des Glaubens sehen, sagt er nichts, weil (man sieht es aus seiner übrigen
Darstellung) das etwas Subjektives ist. Er bedenkt aber nicht, daß dieses

Subjektive selbstverständlich auf etwas Objektives geht, nämlich auf Gott,
den in sich und durch sich über alles festen Grund für die Wahrheit der

Offenbarung und des Geoffenbarten.
Angesichts dieses vierten Argumentes fragt man sich, ob der Verf.

den übernatürlichen Glauben auf ein rein natürliches Fundament gründen
wolle. Denn wenn das « Über alles fest » in der Glaubensbejahung
einen rein natürlichen Grund hat, so wird ja auch wohl diese Bejahung
selbst, so sagen wir uns, einen rein natürlichen Grund haben.- Da aber
das der Verf. nicht will, so fragt man sich, was denn dieses Argument



492 Literarische Besprechungen

überhaupt solle unci was für einen Zusammenhang es mit seiner These
habe.

5. Eine Bestätigung seiner « Lösung » sucht Verf. durch die Widerlegung

einiger Einwendungen zu gewinnen. Ich berücksichtige der Kürze
halber nur die erste, die dem hl. Thomas entnommen ist. Dieser scheine
das Prinzip der vorgebrachten Erklärung abzulehnen, indem er auch bei
jeder willensfreien Zustimmung des Verstandes ein objektives Motiv
annehme. Er lehre nämlich S. th. II-II q. 1 a. 4, die Zustimmung erfolge
entweder so, daß der Verstand vom Objekte hinreichend bewegt werde,
oder so, daß er von Seiten des Objektes nicht hinreichend (non sufficienter)
bewegt, die Zustimmung aber durch den Willen herbeigeführt werde, was,
wenn es mit der Furcht zu irren verbunden sei, Meinen heiße, wenn es
mit voller Sicherheit geschehe, Glauben genannt werde. Der Verf. weiß
sich zu helfen. Er versteht das thomistische « non sufficienter » im Sinne
von « non vere », indem er kühn behauptet : « Motivum verum est causa
vera, et causa insufficiens ad producendum effectum perinde est ac causa
nulla. Idcirco objectum, quod non sufficit ad movendum, non vere est
motivum. Nec vim ejus deficientem voluntas potest vel statuere vel, cum
causa sit diversi ordinis, accessu suo complere (cf. supra pag. 339 s.). »

Was Verf. mit dem « statuere » sagen will, ist dunkel. Nachdem ich aber
p. 339 s. seines Buches nachgelesen habe, vermute ich, daß er damit sagen
will, der Wille könne das Objekt nicht qualitativ umgestalten, so daß
es aus einem insiifficienten ein sufficientes werde ; eine « causa diversi
ordinis » aber ist ihm der Wille dem Objekt gegenüber, weil er etwas
Subjektives, das Objekt aber nicht etwas Subjektives ist. Aber — Wille und
Verstand sind doch nicht causae diversi ordinis, und der Wille kann durch
sein Einwirken auf den Verstand diesen so disponieren, daß er für die
Einwirkung von seifen des Objektes empfänglich, diese also für ihn zu einer
sufficienten wird.

Zum Abschluß der Argumente, die, wie wir sahen, nicht beweisen,
was sie beweisen sollen, gibt Verf. (p. 380-384) eine gedrängte Übersicht
über die Akte, die dem Glauben voranzugehen pflegen, und beschreibt
dann den Akt des Glaubens mit dessen Analyse, wie er sie sich denkt.
Zuerst, so sagt er, werden dem, der zum Glauben geführt werden soll,
die Gründe für das Dasein Gottes, des höchst weisen und wahrhaften
Wesens und für die Tatsache der göttlichen Offenbarung, sowie die geoffenbarte

Wahrheit vorgelegt. Diese Gründe sind so lichtvoll, daß durch sie

wenigstens scharfsinnigere Menschen, wenn sie dieselben ernst erwägen
wollen, zum Assens, auch zum evidenten und notwendigen, in die göttliche
Weisheit, Wahrhaftigkeit, Offenbarungstatsache und die geoffenbarte Wahrheit

gelangen können. Den Kleinen und Ungelehrten, die auf die Autorität
der Eltern, Seelsorger, Lehrer angewiesen sind, kann wenigstens das
evident gemacht werden, es bleibe ihnen kein vernünftiger Grund übrig,
das Genannte zu bezweifeln. Dann entsteht das Urteil der sogenannten
Credibilität und Credendität, das evidente und notwendige Urteil, es sei

sittlich gut und Pflicht, durch eine willensfreie und über alles feste

Zustimmung die höchste Weisheit und Wahrhaftigkeit Gottes und ihret-



Literarische Besprechungen 493

wegen die Auktorität des die geoffenbarte Wahrheit verbürgenden Gottes
zu bejahen. Wer nun der Pflicht nachkommt, befiehlt mit freiem Willen
dem Verstände den festesten Assens in die Auktorität Gottes und
ihretwegen zur geoffenbarten Wahrheit. So kommt dann mit Hilfe der Gnade,
die Verstand und Willen beeinflußt, der Akt des Glaubens zustande, der
sachlich ein einheitlicher, aber virtuell ein mehrfacher Akt ist, da durch
den einen Akt mehreres (veritas revelata quasi materia, auctoritas Dei
revelantis quasi forma, nexus quasi informatio) bejaht wird. So wird der
Glaube, durch den jedwede geoffenbarte Wahrheit bejaht wird, zurückgeführt

(resolvitur) auf die Auktorität des offenbarenden Gottes als sein
objektives Motiv, das in demselben Akte bejaht wird, aber diese Bejahung
des Motivs wird auf kein weiteres Motiv zurückgeführt, « sed in auctoritate
Dei revelantis, tamquam mero objecto formali immediate in se affirmato,
sistit. » Aber dies « in se » ist nach dem Verf. nicht als ein « propter seipsam
ut principium vel motivum » zu verstehen, sondern als ein bloßes « in se

ipsa ut terminus vel objectum ». Und warum Er hat es schon gesagt
und sagt es hier nochmals : « Nam quia fides est affirmatio ex imperio
voluntatis libera, cum affirmatione libera omni id illi est commune, ut vere
et proprie motivum nullum habeat ad objectum suurn primum. » Dann
wäre also der Glaube in seinem tiefsten Grund ein rein willkürlicher Akt
und stände auf einer Stufe mit dem Akt, durch den der Verstand einem
Irrtum zustimmt, weil der Wille es befiehlt. Tut er das, so hat er freilich
keinen wahren objektiven Grund, aber meistens doch einen Scheingrund,
weil es gegen seine Natur ist, ohne Grund seine Zustimmung zu geben.
Erkennt er Wahrheit, so hat er dafür immer einen objektiven Grund.
Stützt sich dieser auf einen tieferen Grund, so darf man ihm diesen
selbstverständlich nicht nehmen, etwa dadurch, daß man ihn zu einem bloßen
Terminus macht, weil man dadurch auch dem nächsten Grund sein Grundsein

nehmen und ihn dadurch entkräften würde. Das sind Selbstverständlichkeiten,

aber dem Verf. gegenüber müssen sie hervorgehoben werden,
weil er nicht einsieht, daß er dem Glaubensakt dadurch, daß er ihm für
seinen tieferen Grund jede Begründung nimmt, auch für seinen nächsten
Grund die Begründungskraft raubt und ihn dadurch völlig entkräftet
und zerstört.

Um nichts zu unterlassen, was ihm geeignet scheint, seine Glaubens-
analyse zu empfehlen, versucht Verf. in einem « Corollarium » zu zeigen,
daß sie einen Weg weise zur Lösung der P'rage, wie die ohne ihre Schuld
in Unkenntnis der Offenbarung lebenden Menschen zum ewigen Heil
gelangen können. Die Schwierigkeit liegt darin, wie der Glaube, ohne den
nach Hebr. ir, 6 niemand Gott gefallen kann, für solche möglich sei. Verf.
glaubt nun, auf Grund seiner « Analyse » einen Akt aufweisen zu können,
der « voto et virtute » den zum Heile notwendigen Glauben enthalte und
zugleich für alle zum Vernunftgebrauch gekommenen Menschen möglich
und pflichtmäßig sei. Aus dem Zeugnisse der Geschöpfe werde von ihnen
die Existenz und höchste Weisheit Gottes erkannt, aus der Stimme des

Gewissens Gottes gerechte Vergeltung und die eigene Verpflichtung, sich
Gott, der höchsten Wahrheit, mit einer über alles festen und darum willens-



494 Literarische Besprechungen

freien Zustimmung anzuschließen. Die Erfüllung dieser Pflicht könne
virtueller Glaube genannt werden, weil er den Glauben an die göttliche
Offenbarung « voto et virtute » enthalte. Als freier Verstandesakt habe er
zwar einen bejahten Terminus, aber kein objektives Assensmotiv. Er schließe
die Bereitschaft ein, im Falle einer Offenbarung alle von Gott geoffenbarten
Wahrheiten anzunehmen. Seiner spezifischen Vollkommenheit nach sei er
dem formellen Glaubensakt gleichwertig, da er mit der höchsten Weisheit.
und Gerechtigkeit einschließlich auch der höchsten Wahrhaftigkeit Gottes
anhänge und sie im Falle einer Offenbarung bejahe. Er könne also den
formellen Glauben per accidens ersetzen, wie ein Akt der Liebe den zur
Bekehrung notwendigen Akt der Buße per accidens ersetzen könne.
Dadurch sei dem außerhalb der Offenbarung lebenden Menschen die
Möglichkeit geboten, ohne außerordentliche Mittel die Rechtfertigung und
das Heil zu erlangen.

Die « Lösung » scheitert, abgesehen von allem anderen, daran, daß
der Akt, der « voto et virtute » den Heilsglauben enthalten soll, selbst
wenn er für alle zum Vernunftgebrauch gekommenen Menschen möglich
wäre, doch immer nur etwas Natürliches sein würde, der Heilsglaube aber
etwas Übernatürliches ist, ein Gnadengeschenk Gottes, das durch eine
im Bereich des Natürlichen etwa vorhandene Disposition nicht
herbeigeführt wird.

Wir lehnen also die in dem Buche verfochtene These mitsamt dem
Corollarium entschieden ab, sprechen aber damit dem Buche nicht jeden
Wert ab. Die mit erstaunlichem Fleiß gemachte Zusammenstellung der
zahlreichen Meinungen über die Frage, die im Laufe der Zeit von Alexander
von Haies an hervorgetreten sind, hat an sich schon ihren Wert und wird,
noch wertvoller durch die vielen, nicht selten recht ausführlichen
wörtlichen Zitate, die so ausgewählt sind, daß die Meinung der betreffenden
Theologen meistens einigermaßen klar hervortritt. Wenn wir auch den
vom Verf. dazu gemachten kritischen Bemerkungen nicht immer
beistimmen konnten, so sind doch manche von ihnen ganz richtig. Greifen
wird zu dem Buche, wer etwa eine Geschichte der in demselben behandelten
Frage schreiben will ; er wird es als erwünschte Vorarbeit begrüßen können.

Münster i. W. Prof. Dr. Bernh. Dörholt.

J. Haessle : Das Arbeitsethos der Kirche nach Thomas von Aquin. und
Leo XIII. Freiburg (Herder) 1923 (xix u. 277 pag.j.

Im ersten Teil behandelt der Verfasser die oekonomische Zeitgeschichte,
das rationale Fundament der Weltanschauung von Thomas von Aquin und
Leo, und Volkswirtschaft und Ethik (1-28) ; im zweiten Hauptteil führt
er die Gesetze und Grundsätze der Arbeit nach den verschiedensten
Beziehungen aus : I. der ethische Charakter der Arbeit (29-108) ; II. der
soziale Charakter (109-148) ; III. der juridische Charakter (149-224) ;

IV. der volkswirtschaftliche Charakter der Arbeit (225-258) ; ein letzter
Abschnitt V. stellt Leo XIII. als Führer dar (257-277) ; am Schlüsse ist



Literarische Besprechungen 495

eine graphische Darstellung : thomistische und kapitalistische
Wertkategorientafel.

Im Vorwort gibt der Verfasser den Schlüssel zum Verständnis des

Haupttitels : Arbeitsethos, und so des ganzen Werkes. Das Objekt aller
Ethik ist das rfioç, die « Urhaltung », die « Urgewohnheit », die jedem
Wesen von Natur aus innewohnt. Die Seinsanlage bestimmt die
Seinsrichtung, die Seinshaltung das Seinsziel. Im Kirschkern ist der Kirschbaum,

in der Kirschenknospe die Blüte und Frucht enthalten. So

entspricht naturgemäß dem Sein das Sollen. Nach dem Axiom des hl. Thomas
können wir sagen : agere sequitur esse.

In gründlicher Weise sucht der Verfasser das ganze Problem der
Arbeit nach seiner ganzen Weite zu erfassen und zu erläutern. Immer
wieder legt er den Maßstab an : physisches Sein — ethisches Sollen : die
Arbeit als Naturgesetz, Ehre der Arbeit, unmittelbarer und letzter Sinn,
Arten der Arbeit : alles nach den Grundsätzen des Aquinaten und des

Papstes der Arbeiterencyklika. Die Behandlung von Landwirtschaft,
Handel und Bankwesen gehört mit Recht in ein solches Werk hinein.
Sehr gut hat der Verfasser auf Grund seiner beiden Führer die Natur der
menschlichen Gesellschaft als Organismus und die Bedeutung der Arbeit
als soziale Funktion dargestellt. Mehr als zu einer andern Zeit haben heute
die Ausführungen über das Recht auf Existenz und Arbeit, Organisation,
Streik ihre Bedeutung. Der Lohn der Arbeit bemißt sich nach dem Werte
der Leistung, die Höhe des Lohnes aber nach dem Zwecke der Arbeit.
Diese soll dem Menschen die Erhaltung des physischen Seins und die

Entfaltung seines geistigen Wesens ermöglichen. Der Mann hat ein Recht
auf die Ehe. Darum muß der Lohn auch die Erfüllung der aus der Ehe
und Familie fließenden Pflichten ermöglichen, wenn der Arbeiter seine
Arbeit physisch und moralisch leisten kann und will.

Es wäre ein eigener Paragraph über Frauenarbeit zu wünschen. Der
Verfasser handelt nur vorübergehend davon pp. 196, 233. Gerade diese
Seite der sozialen Frage hat in unsern Tagen die allergrößte Bedeutung.
Einige Erweiterungen und Anregungen ließen sich finden in der Schrift :

Die Arbeit nach den moralphilosophischen Grundsätzen des hl. Thomas
von Aquin, von Karl Müller (Stans, von Matt, 1913), pp. 159-165.

Das Werk des H. Dr. Haeßle zeugt von einer sehr großen Kenntnis
der einschlägigen modernen Literatur. Da und dort ließen sich
Einwendungen machen. So scheint mir der Begriff der Arbeit zu wenig scharf

gefaßt. Man muß gut unterscheiden zwischen bloßer Betätigung und der
mit Mühe und Anstrengung verbundenen Betätigung. Die Arbeit im eigentlichen.

Sinne ist und bleibt Anstrengung und mit Mühe verbunden. Es ist
mehr als eine Tätigkeitsentfaltung wie « für die Blume das Blühen und
den Vogel das Singen» (p. 45). Gott entfaltet Tätigkeit (operatio), der
Mensch aber Arbeit (labor) ; das Leben ist eine Betätigung, aber nicht
im eigentlichen Sinne Arbeit. Ferner hätte der Verfasser unterscheiden
sollen zwischen der Arbeit vor und nach dem Sündenfalle, wie das Thomas
ausdrücklich tut. (Vgl. das zitierte Werk, Der Begriff der Arbeit, pp. 13-36 :

« Die menschliche Arbeit ist eine freie, zweckbewußte und mit Mühe ver-



496 Literarische Besprechungen

bundene Entfaltung der Tätigkeit des Menschen nach außen, um dadurch
ein Gut zur Befriedigung eines Bedürfnisses hervorzubringen. »)

Dann und wann sind Stellen aus dem hl. Thomas unklar oder
zweideutig übersetzt. So z. B. würde man unter « innerweltlichem Leben »

oder « innerweltlichem Wirken » eher ein Leben und Wirken verstehen,
das sich auf das Innere, das Seelische im Menschen, auf die Innenwelt
bezieht und nicht ein Leben und Wirken in der Welt. Man soll einfach
bei der überlieferten Übersetzung von vita activa und passiva mit tätigem
und beschaulichem Leben bleiben (Vgl. p. 13g). — Es sind zuweilen auch
Fehler unterlaufen. So heißt es p. 45 : « Als Almosen muß man nach
Thomas geben jene Güter, welche über das « necessarium vitae » — und
über das « necessarium personae » — hinausgehen. » Der hl. Thomas aber
sagt im angeführten Artikel (II-II q. 32 a. 6 c.) ausdrücklich : « est bonum
et non cadit sub praecepto, sed sub consilio ». An verschiedenen Stellen
finden sich auch unrichtige Zitationen, z. B. p. 49, Anm. 5 : II-II q. 12 a. 1

stimmt nicht ; p. 68, Anm. 3 genauer : II-II q. 122 a. 4 ad 3 ; p. 85,
Anm. 2 : der Text ist nicht aus C. G. III c. 133, wohl aus dem Opusculum
contra retrahentes a religione ; hingegen ist das Zitat Anna. 4 aus C. G.

III c. 133 und nicht 135 ; p. 81, Anm. 4 : statt II-II, soll I-II stehen ;

p. 96 stimmt und paßt die Zitation in Anm. 3 nicht ; p. 58, Anna. 1 ist
nicht aus De reg. principium, sondern II-II q. 77 a. 4 c. ; p. 129, Anna. 4,
statt II-II, soll I-II stehen.

Ein dringender Wunsch ist der : es sollte die Sprache viel weniger
den Stempel des Lateinischen an sich tragen. Die Philosophie und
Theologie des Aquinaten ist das unerschütterliche Fundament, auf welches
wir uns im Wanken und Schwanken der Meinungen und Unternehmungen
unserer Tage stellen können. Seine Grundsätze sind für uns eine sichere
Norm gerade für die vielen Probleme der « Arbeit ». Aber man muß sie
durch gute, verständliche Übersetzung dem deutschen Leserkreise genießbar
und wirklich zugänglich machen. Selbst jemand, der Thomas an der
Quelle studiert hat, wird in diesem Werke oft Schwierigkeiten finden für
das Verständnis, wenn er nicht auf den lateinischen Text zurückgreift,
wievielmehr aaadere, denen die Scholastik ein unbekanntes Land mit einer
unbekannten Sprache ist Nur einige Andeutungen : p. 74 « necessitierende
Kraft » ; p. 76 wird bene vivere mit « gutheitlich leben » übersetzt, dann
der Ausdruck « thesaurieren » für thesaurizare ; p. 112 « Präpariertheiten »,

die der Mensch von der Natur hat ; p. 118 wird « aliquod regitivum » mit
« regitive Einheit» gegeben ; p. 130, al. 1, ist ein Beispiel störender
Verquickung von Deutsch und Latein : « Die Gliederung der Gemeinschaft
in differenzierte Berufe gründet sich auf derselben « naturalis nécessitas »,

kraft deren es dem Menschen « naturaliter inditum est, in societate
vivere, eine vitale und personale Gemeinschaft zu bilden ».

Möge îaaan sich durch die etwas harte Schale nicht abhalten lassen,
die gesunde Frucht des echten und rechten Wirtschaftsgeistes der
katholischen Kirche zu erfassen.

Zug. Dr. Karl Müller.



Literarische Besprechungen 497

Otto Schilling : Die Staats- und Soziallehre des hl. Thomas von Aquin.
Paderborn (Schöningh) 1923 (vi u. 285 pag.),

Thomas von Aquin hat es wie kaum ein zweiter verstanden, das Gold
der Wahrheit aus den Schlacken der Schriften der alten Geistesforscher
herauszusuchen und zu einem großartigen Lehrgebäude zusammenzufügen.
Diesen Eindruck gewinnt man, wenn man das Werk des Universitätsprofessors

Dr. Schilling von Tübingen durchgeht, in dem er den denkenden
und suchenden Geistern des 20. Jahrhunderts die Lehren des genialen
Geistes im 13. Jahrhundert über Staat und menschliche Gesellschaft
auseinandersetzt.

Mit Recht behandelt der Verfasser im L Teil die Naturrechtslehre
des hl. Thomas von Aquin, indem er die verschiedenartigen, oft
auseinandergehenden Auflassungen der alten Philosophen, Rechtslehrer und
Theologen aufsucht und dann die Lehre des hl. Thomas darlegt.
Verschiedene Autoren meinen, daß die Definitionen des Jus gentium bei
Thomas in seinen einzelnen Schriften nicht zusammenstimmen. Dr. Schilling
findet, daß sich eine harmonische Erklärung geben lasse (§ 9, p. 41).

Im II. Hauptteil behandelt der Verfasser ausführlich die Staatslehre
des hl. Thomas von Aquin. Sie hat ihre Wurzeln zum Teil im Grunde, den
Aristoteles und Cicero, sodann Augustinus gelegt haben. Aus Thomas
erhalten wir eine klare Auffassung über Begriff und Wesen, Zweck und
.Entstehung des Staates. Der Naturtrieb und die überlegende Vernunft
haben zur Bildung der Vereinigung der Menschen im Staate geführt. —
Gegen Maurenbrecher weist der Verfasser nach, daß Thomas seine Quelle,
Aristoteles, richtig erfaßt und erklärt habe, indem er zwischen sozial und
staatlich wohl zu unterscheiden wisse (p. 69-74). Besonders aktuell in
unserer Zeit mit den gewaltigen Umwälzungen und Umgestaltungen ist
die Darstellung der Grundsätze unseres Führers über die Staatsgewalt
(p. 88-99). Es kommt einem vor wie eine Erlösung, daß man sich auf
festen Boden stellen kann, wenn man den Richtlinien des großen Denkers
folgt.

Im III. Teil macht der Verfasser den Leser mit der Soziallehre des

Aquinaten bekannt. Er führt hier aus « wichtige Lehren, die sich auf den
menschlichen Verkehr und das menschliche Zusammenleben beziehen,
abgesehen von Staat und Gemeinde, aber auch abgesehen von der Familie,
sofern hierbei nicht etwa Erwerb und Gebrauch der materiellen Güter
in Frage kommt ». (p. 209.) In klarer Weise werden die Lehren des heiligen
Thomas über Begriff, Zweck, Bedeutung der irdischen Güter, über
Privateigentum, über den Reichtum und die sozialen Pflichten des Eigentums,
über Erwerbsarbeiten, über Wert, Wertmaßstab und gerechten Preis
dargestellt. Beim Abschnitt über die Sklaverei betont der Verfasser mit
Recht, daß Thomas trotz aller Beeinflussung durch seinen großen Lehrer
Aristoteles doch neue Begriffe und eine höhere Auffassung gebracht hat.
In Bezug auf den gerechten Lohn ist zu sagen, daß zwar Thomas den
Ausdruck « Familienlohn » nicht kennt, aber aus den Grundsätzen unseres
Lehrers ergeben sich die Grundsätze über den Wert der Arbeit, den manche

Dii'iis Thomas. 32



498 Literarische Besprechungen

mit dem Worte « Familienlohn », andere « Soziallohn » bezeichnen. Wer
einigermaßen sich in die tiefen Lehren des hl. Thomas von Aquin
eingearbeitet hat, kann mit Genugtuung die Worte des Verfassers
unterstreichen : « Würden diese Ideen in einem Volke herrschen, so wäre bald
selbst den schlimmsten sozialen Übelständen abgeholfen, und würde die
Arbeitspflicht im angedeuteten Sinne erfaßt, so wäre das moderne Problem
der mangelnden Arbeitsfreude im wesentlichen gelöst» (p. 247).

P. 77, Anm. 1, sollte es heißen : II-II q. 57 ; sonst sind mir keine
mangelhaften Angaben aufgefallen.

Das Werk kann allen Gebildeten, die sich um den Staat mit seinen
Aufgaben und um das soziale Leben interessieren, nur empfohlen werden.
Sehr gut finde ich die kurzen Zusammenfassungen der Lehren des
hl. Thomas am Ende der einzelnen Abhandlungen : ein prächtiges Beispiel
unter anderm p. 89, Nr. 3, wo in kurzen Zügen die Grundsätze über
Staatsgewalt, Auktorität und Freiheit, wie sie aus den verschiedenen
Werken des hl. Thomas sich ergeben, vor die Seele geführt werden. Man
kann es so recht herausfühlen, wie der große Lehrer des 13. Jahrhunderts
selber auch das « medium rationis » findet, in den schwierigsten Fragen
den goldenen Mittelweg kennt und geht.

Zug. Dr. Karl Müller.


	Literarische Besprechungen

