Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik
Autor: Morard, Meinrad M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762654

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Randglossen
zu einigen Hauptproblemen der Metaphy51k

Von P. Meinrad M. MORARD O. P., Freiburg,

Clemens Baeumker zum #7o. Geburtstage gewidmet, will das ver-
hiltnismaBig kleine, inhaltreiche und sorgfaltig ausgearbeitete Werk
des bekannten und geschitzten Freiburger, vor kurzem nach Miinchen
berufenen Philosophen « Vertrauen zur Metaphysik dadurch wecken,
daB es statt langer Diskussionen iiber die Moglichkeit der Metaphysik
den Versuch macht, emnige der bedeutendsten metaphysischen Probleme
zu einer klaren und sicheren Lésung zu bringen ». Mit mehreren dieser
Probleme habe sich der Verfasser schon in anderen Schriften befa(t.
Doch sei die Behandlung derselben in dieser Arbeit eine neue und
selbstandige (p. II).

DafB ein derartiger Versuch, von seiten eines so fihigen, so ernst
und griindlich nach der Wahrheit ringenden Denkers wie Geyser alle
Aufmerksamkeit verdient, brauchen wir nicht eigens zu betonen.
Wir konnen jedenfalls versichern, dal3 kein Berufener ohne vielfachen
Nutzen und fruchtbare Anregung dem bewidhrten Forscher auf den
hin und wieder etwas verschlungenen Wegen seiner Ausfithrungen
folgen wird. Damit wollen wir aber nicht sagen, daf wir mit ihm
in allem einig wiren. Im Gegenteil, wie es ja nicht anders zu erwarten
war, tritt sein vom unsrigen nicht unerheblich abweichender Stand-
punkt, wenn nicht gerade auf jeder Seite, so doch beinahe in jedem
Abschnitt deutlich hervor. Zwar beruft er sich auf Aristoteles und
deri hl. Thomas. Wohl mit Recht, sofern es sich um das Ziel und die

L Dy. Joseph Geyser, Einige Hauptprobleme der Metaphysik mit besonderer
Bezugnahme auf die Kritik Kants. Freiburg im Breisgau (Herder), ' 1923
(virt u. 168 p.). Urspriinglich als einfache Rezension gedacht, sind vorliegende
Bemerkungen derart ausgewachsen, daf wir uns entschlieBen muBten, sie in
der Form eines Artikels erscheinen zu lassen,



464 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

Hauptresultate seiner Arbeit, sowie um die Grundrichtung seines
Denkens handelt. Und wenn er schreibt : « Wie die Sonne die Koénigin
und Herrscherin ist im Reiche der sichtbaren Welt, so die Metaphysik
im Reiche der Wissenschaften. Dieser Koénigin zu dienen ist edler
Dienst (p. VI)» so spricht er unsere eigene Herzenssprache. . Aber
sein kritischer Realismus, sein ausgesprochener, wenn auch vor-
sichtiger Konzeptualismus, seine zu enge Anlehnung an Kant in der
Problemstellung, die suarezianische Farbung seiner Seins- und Gottes-
lehre, um nur einiges anzudeuten, machen es uns in gar vielem und
nicht Unwichtigem unméglich, ihm vom eigentlich thomistischen
Standpunkt aus beizupflichten. Gerade deshalb aber, und weil er
zudem jede Frage mit eindringendem Ernst und unleugbarem Scharf-
sinn behandelt, gibt er uns einen willkommenen Anlal3 zu erneuter
und vertiefter Priifung der vorgelegten Probleme. Dafiir kénnen wir
ihm nur dankbar sein.

Eine eingehende kritische Besprechung wiirde zur Aufrollung
aller entscheidenden Thesen der Philosophie fithren. Wir wollen uns
auf eine Skizzierung des Wichtigsten mit gelegentlichen Bemerkungen
beschranken.

Eine kurze Einleitung stellt das Problem der Metaphysik auf.
Die Gegenstinde unseres Erkennens teilen sich in empirische und
metaphysische. Die ersten sind «die in der dullern und innern Wahr-
nehmung gegebenen Anschauungsinhalte » und « die an ihnen erschau-
baren Wesenheiten, sowie die aus ihnen zusammengesetzten Gegen-
stande ». Die anderen sind alle jene Gegenstinde, « deren Wesen und
Beschaffenheit sich unserem Wahrnehmen wund Anschauen grund-
sitzlich entzieht» «Die wichtigsten dieser Gegenstinde sind das
Wesen der realen Materie, die substantielle Seele und Gott» (p. 1).
Das Problem der Metaphysik — wir wiirden sagen, der Natur- und
Seinsphilosophie — ist das Problem der IErkennbarkeit der meta-
physischen Gegenstinde. Kant leugnet sie, da fiir ihn « ohne dnschauung
eines Gegenstandes keinerler Erkenntnis desselben moglich ist ». Die
aristotelische und scholastische Philosophie hingegen behauptet, « daf3
es unserem Verstande moglich sei, auch von Dasein und Natur der
metaphysischen Gegenstinde eine zwar unvollkommene, aber doch
sichere Erkenntnis zu gewinnen ». Eine kurze Uberlegung legt provi-
sorisch die Unhaltbarkeit der Kantschen These dar (p. 2—4). Doch
miisse die Frage eingehender untersucht werden, ob ein analoges
Erkennen, wie dasjenige der metaphysischen Gegenstande nur sein



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 465

kann, wirklich ein Erkennen sei. So wird in einem ersten Kapitel
«das Problem der Evkennbarkeit des Transzendenten » erortert (p. 5-23).

« Die Begriindung, welche die idealistische Wirklichkeitsauffassung
von Kant erhalten hat, ist ohne Zweifel so tief durchdacht und so
griindlich bis in alle Einzelfragen hinein entwickelt, da man ihre
werbende Kraft wohl verstehen kann. Wer darum die ihr entgegen-
gesetzte realistische Wirklichkeitsauffassurnig wissenschaftlich vertreten
und damit jenem Grundtyp des Philosophierens folgen will, den
Manner wie Aristoteles, Augustinus, Thomas von Aquin, Leibniz u. a.
reprisentieren, der muf} sich mit den leitenden Ideen des transzenden-
talen Idealismus auseinandersetzen. Die griindliche Kenntnisnahme
und unvoreingenommene Wirdigung dieser Ideen ist die selbstver-
stindliche Voraussetzung einer solchen Kritik» (p. 5). So die ein-
leitenden Worte des Kapitels. Sie sind kennzeichnend sowohl fiir die
Denkrichtung wie auch fiir die Forschungsmethode Geysers: eine
m(‘jglichst weitherzige, beinahe eklektische Denkrichtung, die sich zwar
auf dem allgemeinen Boden der «philosophia perennis», doch nicht
auf den Bahnen eines bestimmten Systems bewegt ; eine Forschungs-
methode, bei welcher die Stellungnahme gegeniiber dem modernen,
speziell dem Kantschen Idealismus zur Hauptaufgabe wird und die
Auffassung sowie die Behandlung der Probleme durchwegs beherrscht.
Wir verkennen durchaus nicht die Notwendigkeit der von Geyser
erhobenen Forderungen. Doch méchten wir den Vertretern der
«realistischen Wirklichkeitsauffassung » eine selbstindigere, weniger
durch die Riicksicht auf die vom Gegner bezogenen Kampflinien
gebundene Inangriffnahme der erkenntnistheoretischen Probleme
wiinschen. Denn vielleicht stecken gerade die entscheidenden Voraus-
setzungen des Idealisten in der von ihm gewihlten Fragestellung selbst.

Nun folgt eine kurze, zusammenfassende Darlegung der Kantschen
Theorie. In drei Punkten wird Kant Recht gegeben. Erstens darin,
«daf sich die Ztuge und Linien, die das Denken unserem Bild der
Natur einfiigt, teils subjektive, teils objektive sind »: objektiv sind jene
Denkbestimmtheiten, welche die Denkbarkeit der Natur iiberhaupt
als eines Objektes unseres Erkennens konstituieren, wie namentlich
die Dingbestimmtheit der Substantialitit und Akzidentalitit sowie die
Geschehensbestimmtheit der Kausalitat ; subjekfrv hingegen sind die
Denkbestimmtheiten, welche nur die Vollkommenheit der Verstandes-
erkenntnis der Natur erméglichen, wie jene, nach welchen die Gegen-
stinde der Natur nach Arten, Gattungen, Geschlechtern, Klassen usw.

Divus Thomas. 3o



466 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

eingeteilt werden (p. 12-14). Zweitens darin, «dafl die unmittelbaren
Inhalte unserer verschiedenen &uflern Wahrnehmungen nicht an
sich selbst, sondern als Vorstellungen unseres Bewulltseins existieren ».
Drittens darin, «daB wir von keinen anderen Gegenstinden als den
Inhalten unserer duBern und innern Wahmnehmung Kenntnis durch
Anschawung, d. h. durch unmittelbares Wahrnehmen derselben haben »
(p. 16). Worauf der Verfasser also schlie3t : «Dafl das Verhialtnis des
Transzendenten zum Empirischen uns génzlich unbekannt sei und wir
es lediglich so vorstellen, als ob es das uns in der Erfahrung bekannte
Verhaltnis von Kausalitat, Substantialitit usw. wire, ist der springende
Punkt in der Kontroverse des Realismus mit dem Kantschen Idealismus »
(p- 16). Man kann hieraus leicht ersehen, wie weit Geyser dem
Kantschen Idealismus die Wahl und Bestimmung der Kampfpositionen
iiberlassen zu diirfen glaubt. Wir brauchen kaum den Leser im
einzelnen darauf eigens aufmerksam zu machen. Nur eines méchten
wir aber betonen. Unseres Erachtens gibt es in der Kontroverse
zwischen Realismus und transzendentalem Idealismus nicht bloB
einen, sondern zwei springende Punkte: der erste betrifft die
realistische Geltung der empirischen Data und der auf sie bezogenen
Begriffe sowohl der Realitat, Substantialitit, Kausalitit usw. wie auch
der Arten und Gattungen, und dieser Punkt ist der springendste und
entscheidendste ; der zweite erst betrifft die realistische Geltung der
auf das Metaphysische bezogenen Begriffe der Realitit und Sub-
stantialitat sowie seines Kausalverhéltnisses zum empirisch Gegebenen.
Tatséchlich konnte Geyser selbst nicht umhin, dieser Sachlage Rechnung
zu tragen und die drei Kapitel, die er dem Universalienproblem und
dem Kausalitiitspriﬁzip (p. 50-107) widmet, befassen sich unmittelbar
und in erster Linie mit dem ersten der hervorgehobenen Kontrovers-
punkte.

Im zweiten Teil desselben Kapitels werden nun mit dankens-
werter Griindlichkeit die prinzipiellen Bedingungen zur Erkennbarkeit
des Transzendenten festgestellt. Das SchluBergebnis wird dahin
formuliert, « daf die Erkennbarkeit der transzendenten Dinge in der
Tat von der Moglichkeit abhingt, sie durch Begriffe zu bestimmen
und daB hinwiederum ihre Bestimmbarkeit durch Begriffe davon
abhingt, daff uns in oder an dem Empirischen ein solches Sein zur
Kenntnis kommt, das sich positiv- und im eigentlichen, nicht bloB
analogischen Sinne vom Transzendenten aussagen 148t » (p. 23). Hier
treffen wir auf den bei Geyser oft wicderkehrenden Gegensatz zwischen



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 467

eigentlichem und analogischem Sinn. Dies setzt eine zu enge Auf-
fassung vom analogischen Sinne voraus. Gemiaf der thomistischen
Unterscheidung zwischen der Analogie der Beziehung (attributionis)
und der Analogie des Verhiltnisses (proportionis) gilt nicht jeder
analogische Begriff blof3 im uneigentlichen Sinne von seinen Analogata.
Demnach also steht der analogische Sinn nicht ohne weiteres im
Gegensatz zum eigentlichen Sinne. Dies gilt insbesondere von den
durchaus analogischen Begriffen von Sein, Sosein, Dasein usw. Ein-
fach eindeutig kénnen diese Begriffe nicht sein, denn sie bezeichnen
nicht eine bestimmte, allen ihren Inferiora eindeutig zukommende
Seinsweise. Dennoch werden sie nicht uneigentlich von ihnen aus-
gesagt, weil sie diese Inferiora auf Grund eines ihnen innerlich und
wesentlich an sich zukommenden Verhaltnisses bezeichnen und nicht
blof, wie in der Analogie der Beziehung, auf Grund einer Beziehung
zu einem Ersten, das auBer ihnen steht und auf welches allein der
Begriff in seinem eigentlichen Sinne pafit. Eine bloBe Irage der
Terminologie ist dies nicht. Indes wollen wir diesen Punkt nicht
weiter urgieren, denn die Auffassung Geysers 1iBt sich doch sachlich
und im Grunde auf die unsrige zuriickfiithren. -

Die drei folgenden Kapitel (« Die Begriffe des Soseins und Daseins
und ihre Aussagbarkeit vom Transzendenten», p. 23-34 ; «Zur Klarung
der Begriffe des wirklichen, bewuBten und vorgestellten Seins und
des BewuBtseins », p. 35-42 ; « Vom Sein der idealen Bedeutungen und
der ewigen Moglichkeiten », p. 42—50) befassen sich alle mit dem Seins-
begriffe. Das dritte bringt beachtenswerte Uberlegungen, bleibt aber
von der eigenartigen Begriffsbestimmung des Daseins, die dar Verfasser
vorschlidgt, iibel belastet. Aus dem ersten heben wir blo die eben
erwahnte Begriffsbestimmung hervor. Das Dasein eines Gegenstandes
besage seine « Vorfindbarkeit durch das BewuBtsein ». Existieren
bedeute, «sich zum Bewuftsein so verhalten, dafi es diesem als elwas
von thm zu Konstatierendes gegeniibersteht » (p. 31). Unzweideutig ist
diese Fassung jedenfalls nicht. Man wird ja fragen: «als etwas in
welcher Hinsicht zu Konstatierendes ? » Denn darauf kommt es beim
BewuBtsein des Daseins gerade an. So mufl denn Geyser selbst
unmittelbar daran die Erginzung ankniipfen: « Auf Grund seines
Daseins ist das dem BewuBtsein Gegenwirtige Gegenstand nicht
sowohl eines Aktes, der feststellt (also konstatiert!), was es fiir einen
Inhalt hat, als vielmehr eines Aktes, der, wie auch sein Inhalt sei,
einfach es selbst konstatiert (also feststellt!). » So unterscheidet



468 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

Geyser ein doppeltes Konstatieren, wovon nur das zweite seinem Gegen-
stand das Merkmal des Daseienden verleiht. Und auch bei diesem
zweiten Konstatieren dringt sich die Frage auf : «in welcher Hinsicht
wird dieser Gegenstand selbst konstatiert ? »

Nun kommt die Erérterung des Universalienproblems (p. 51-75).
Geyser lehnt jede Art realistischer Auffassung der allgemeinen Begriffe,
auch die gemifligte des hl. Thomas ab. An der letzteren findet er
ein zweifaches auszusetzen. Erstens ginge sie von der Annahme aus,
dhnlich wie in der Individuationstheorie des Scotus, wenngleich in
anderer Weise, dafl im Einzelwesen das dem allgemeinen Artbegriff
entsprechende spezifische Wesen erst durch das Hinzutreten einer
zweiten von ihm wirklich verschiedenen Realitit — der Materie —
Individualitit erlange. Zweitens fithre sie zur Anschauung, dafl in
den Individuen der kérperlichen Substanzen die Wesensformen sich
in sich selbst nicht voneinander unterscheiden (p. 62-66). Wie man
sieht, geht die Ablehnung des thomistischen Realismus bei Geyser
auf die Ablehnung der thomistischen Individuationserkliarung zuriick.
Wir meinen aber, daBl hier die Lehre des hl. Thomas nicht richtig
verstanden worden ist. Man bekommt zunichst den Eindruck, dal
nach Geyser der hl. Thomas das spezifische Wesen der korperlichen
Substanzen mit ihrer substanziellen Form identifiziere. Wie unrichtig
aber diese Voraussetzung ist, kann aus zahllosen Aulerungen des
hl. Thomas nachgewiesen werden, z. B. aus Summa theologica I q. 75
a. 4. Deshalb vermuten wir, dall Geyser es vielleicht doch nicht so
gemeint hat. Sodann geniigt es, die Ausfithrungen des hl. Thomas in
De Ente et Essentia, cap. 3 initio, Quodlibet 2. art. 4. aufmerksam
zu erwigen, um sich zu iiberzeugen, daB fiir ihn die Einzelbestimmtheit
zur substanziellen Wirklichkeit der korperlichen Wesen innerlich gehort
und nicht als ein von ihr verschiedenes Prinzip zu ihr hinzutritt. Man
ziehe hieriiber die sich ergidnzenden Erklirungen Cajetans in seinem
Kommentar zu De Ente et Essentia cap. 2 q. 5. und in seinem
Kommentar zur Summa I q. 29 a. 1 zu Rate. TFiir Thomas ist jede
korperliche Substanz in ihrer substanziellen Wirklichkeit individuiert
und diese substanzielle Wirklichkeit weist nur zwei wirklich ver-
schiedene Prinzipien auf, die Materie und die Form : ein drittes, welches
das Individuationsprinzip wire, liegt seiner Lehre ganzlich fern.
Ubrigens sagt er ausdriicklich Summa theologica I q. 29 a. T : Sub-
stantia individuatur per seipsam. Alles, was nicht zur substanziellen
Wirklichkeit innerlich gehort, wird erst durch die Substanz individuiert.



Randglossen zu .einigen Hauptproblemen der Metaphysik 469

Diese Individuation der korperlichen Substanzen erkliart sich letztlich
aus der Materie, insofern lctztere die Forderung nach quantitativer
Entfaltung und Abgrenzung in sich schlieft (materia signata quanti-
tate) und dadurch eine rein numerische Verschiedenheit wesens-
gleicher kérperlicher Substanzen begriindet. Da nun die substanzielle
Form sich aus eigener Natur zur Materie bezieht, geht die
numerische Individuation, die aus der Materie stammt, auf die Form
iiber, welche dadurch in sich selbst individuiert wird. So sind
denn fiir Thomas die Wesensformen der korperlichen Substanzen
gleichen Wesens in sich wverschieden, _numerisch zunichst, aber auch
unter Umstdnden graduell. Daraus ergibt sich, daf die kérperlichen
Einzelwesen, obwohl wesentlich identisch, doch substanziell ungleich
sein kénnen, wie auch die zu ihnen gehérenden Wesensformen. Wir
verweisen auf Summa theologica I q. 85 a. 7 mit dem Kommentar
Cajetans zu dieser Stelle. Dies alles aber ist deshalb allein mdoglich,
weil diese Substanzen materiell sind ; wiren sie immateriell, so wire
eine numerische und graduelle Verschiedenheit innerhalb derselben
Wesensart fiir sie ausgeschlossen. Aus diesem Grund mul} die materia
als erstes Individuationsprinzip der koérperlichen Einzelwesen aus-
gesprochen werden. Dies geniige zum Nachweis, dafl die Geysersche
Interpretation der in Frage stehenden Lehre des hl. Thomas irrig ist,
obschon manche Thomasstellen, wortlich gefafit, sie zu begiinstigen
scheinen. Hat doch ein so treuer Thomist wie P. Del Prado schreiben
kénnen (De Veritate fundamentali p. 549) : « In habentibus naturam
compositam ex materia et forma, aliquid reale additur essentiae per
ipsa individuantia principia.» Ubrigens schlieft vielleicht dieser
Ausspruch eine mildere Deutung nicht notwendig aus. Somit fallen
die Griinde Geysers gegen den thomistischen Realismas in sich
zusammen.

Der Verfasser spricht- sich fiir einen eigenartig gemilderten.
Konzeptualismus aus. « Konkrete Wesenheiten sind artverschieden,
wenn der von ihnen giiltige abstrakte Allgemeinbegriff verschieden
ist » (p. 62). « Es gibt Einhetten, denen gemeinsam die Idee einer Form
2 Grunde liegt, die durch sie je in verschiedener Weise ausgeprigt und
letztlich . ... bestimmt wird » (p. 66). Diese von uns gedachten all-
gemeinen Grundformen der einzelbestimmten Wirklichkeiten konnen
nur als Vorstellung Dasein haben. Doch wird diese Vorstellung durch
die Sachverhalte der Objekte unserem Denken auferlegt, sie ist objektiv
fundiert. Eben weil der Konzeptualismus diese Vorstellungen als



470 Randglossen zu einigen Hauptproblemen. der Metaphysik

Schopfungen unseres Denkens \auffasse, ‘sei er unhaltbar. «Das uni-
versale in te besteht in der Ubereinstimmung gewisser voneinander
verschiedener Objekte in bestimmten Sachverhalten.» Das universale
post rem sei der Begriff von dem diese iibereinstimmenden Sach-
verhalte fundierenden gemeinsamen Sachverhaltsgrund. .« Der durch
diese Begriffe gedachte gemeinsame Sachverhaltsgrund aber ist das
universale ante rem. Fiir ithn bleibt keine andere Auffassung iibrig,
als in ihm eine Idee zu sehen » (p. 73). Diese Idee setze einen sie vor-
stellenden Geist voraus, den gottlichen Geist. «Die Realitit des
universale in re beschrinkt sich nach dieser Auslegung darauf, daf
unter dem einzelbestimmten, konkreten Sosein solches vorkommt, das
sich darstellt als je eine andere bestimmte Ausprigung einer gemein-
samen Idee, indem jedes von ihnen den gleichen Sachverhalt fundiert,
wie das andere » (p.75). Zu diesem einerseits objektiven, andererseits
theologischen Konzeptualismus wire manches zu bemerken. Nur eines.
Die Auffassung, nach welcher die gottlichen Ideen — wund diese
Auffassung wird ja hier zugrunde gelegt — inhaltlich von gleicher
abstrakter Art wiren wie unsere allgemeinen Begriffe, ist vom
Anthropomorphismus schwer freizusprechen. Wenn das universale
«quoad rem conceptam » nicht in den Dingen liegt, dann liegt es
ebensowenig in den gottlichen Ideen, denen ja die Dinge aufs genaueste
nachgebildet sind. Die Zuflucht zu den géttlichen Ideen ist eine
Ausflucht, aber keine Losung.

Zwei weitere Kapitel behandeln das Kausalititsprinzip. Es soll
induktiv, aus der Erfahrung gewonnen werde1, nicht aus Begriffen !
Auf Grund der inneren Erfahrung wird ein klares und sicheres Resultat
eingebracht : « die Zugehorigkeit der Kausalbeziehung zum Wesen des
Entstehens » (p. 104). «Selbstverstindlich ist, daB, wo eine aktuelle
Kausalrelation ist, auch ein Entstchen sein muf3» (p. ro1). Dall
aber auch umgekehrt, « wo ein Entstehen ist, auch eine Kausalrelation
derselben zu einer Ursache vorhanden sein miisse », das ergebe sich
eben aus der Analyse der innern Erfahrung (ibid.). Dem Metaphysiker
wird wohl diese strikte Konvertibilitit von Entstehen und Ursache
bedenklich erscheinen. DaB jedes Entstehen eine Ursache voraussetze,
wird ihm schon aus Begriffen ohne weiteres klar sein. Dal} aber jede
Ursache ein Entstehen nach sich ziehe, daB also nur, was entsteht
als solches, aber nie, was besteht, eine Ursache habe, das wird ihn,
allerdings auch aus Begriffen, stutzig machen. Immerhin ist doch
in diesem «Nachweis des Kausalititsprinzips durch Reflexion iiber



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 47T

unsere Kausalerfahrungen » (p. 96-107) der Satz, dafl jedes Entstehen
eine Ursache habe, unwiderleglich und scharfsinnig gewonnen worden.
Nicht so gliicklich ist der « Nachweis des Kausalitdtsprinzips aus dem
Naturgeschehen » (p. #5-95) ausgefallen. Von einem Nachweis des
Kausalititsprinzips kann hier in der Tat gar nicht die Rede sein,
sondern héchstens, was wohl sehr verschieden ist, von einem Nachweis,
daB innerhalb des Naturgeschehens selbst tatsdchlich Kausalitiat
vorkomme., Nun aber setzt dieser Nachweis auf alle Fille die
Giiltigkeit des Kausalitatsprinzips selbst voraus : stiitzt er sich doch
auf die Erwigung, dal ohne diese Annahme die RegelmiBigkeit der
Aufeinanderfolge im Naturgeschehen nicht zu erkliren wire, denn
aus sich selbst erklire sie sich nicht. Also setzt man voraus : was sich
nicht aus sich selbst erklirt, muB aus Kausalitit erklirt werden.
Aber es kommt noch Schlimmeres. Die Tatsachen des Naturgeschehens
sind nach Kant und auch nach Geyser lediglich « Wahrnehmungs-
begebenheiten des BewuBtseins (Erscheinungen)» (p. 85). Danach ist
die an ihnen entdeckte Kausalitit selbst eine bloBe Erscheinung, ein
BewuBtseinsinhalt. Wie ist von diesem Standpunkt aus zur wirklichen
Kausalitat zu gelangen ? Durch den Nachweis, dafl die Sinnesdaten
zwar' fiir unser Erkennen ein Ewstes, aber doch nicht ein Letzies
sind. Sie setzen ein «etwas» voraus, dessen Erscheinungen sie sind.
Was notigt uns dies anzunehmen ? « Nichts anderes als der Kausal-
gedanke » (p. 86). Um also das Kausalititsprinzip als ein Prinzip der
Wirklichkeit nachzuweisen, muf} ich den Kausalgedanken voraussetze 1.
Ist das nicht ein circulus vitiosus ? « Dasselbe Buch 148t sich z. B. von
vielen Menschen lesen und alle lesen in ihm die gleichen Worte und
Sitze. Das wire eine U_nrri(:’»glichkeit, wenn es nicht auller den Wahr-
nehmungsinhalten unseres Bewuftseins ein Transzendentes giibe, das in
uns und den iibrigen Menschen die Ursache ist fiir jenen Wahrnehmungs-
komiplex, den wir das Buch und seinen Inhalt nennen » (p. 88). Liegt
da nicht noch ein weiterer circulus vitiosus vor ? Denn dall viele
Menschen dasselbe Buch: lesen und alle in ihm die gleichen Worte
und Sitze lesen, das ist doch bloB Wahrnehmungsinhalt und weiter
nichts, ebenso wie jener Wahrnehmungskomplex, den wir das Buch
nennen —— SO lange es nidmlich als BewuBtseinsjenseitiges unicht
angenommen oder nachgewiesen wurde. Vom Standpunkt des kritischen
Realismus kann also dieser Tatbestand unmdoglich, ohne Voraussetzung
des zu Beweisenden, die objektive Wirklichkeit unserer Wahrnehmungs-
inhalte begriinden. Auch die einfache Tatsache, daB all diese Wahr-



472 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

nehmungskomplexe sich genau zusammenfiigen, zwingt durchaus nicht
zur Annahme einer entsprechenden objektiven Wirklichkeit. Sie kann
ebensogut aus der immanenten Eigengesetzlichkeit des Bewuftseins
erklairt werden. Kurz, der kritische Realismus ist nicht imstande,
die objektive Giiltigkeit unserer duBlern Erfahrung sicherzustellen.
Im Vorwort (p. V) hieB es: «Fiir die wichtigste Untersuchung halte
ich die des Kausalitidtsprinzips .... Von denen, die mit dem, soviel
ichiweiB, erstmals von mir entwickelten Beweise nicht zufrieden sein
sollten, darf ich wohl erwarten, dafl sie dem Durchdenken und Wider-
legen desselben nicht weniger Zeit opfern werden, als mich das Finden
und Durchfiihlen dieses Beweises gekostet hat. » Demgegeniiber miissen
wir dennoch unsere Bedenken aufrecht halten.

Geyser beschliet seinen Nachweis des Kausalitatsprinzips mit
den Worten : « Die Wirklichkeit der Kausalitit kann nicht aus den
Begriffen des Entstehens und der Kausalbeziechung erkannt werden
(was richtig ist!), sondern umgekehrt ergibt sich aus der Erfahrung
dies, dafl3 der Begriff der Kausalbeziehung zu Recht besteht, und da@
infolgedessen das Denken es als einen Wesensverhalt des Entstehens
anerkennen mul, die Realfolge einer geeigneten Kausalbezichung zu
sein (wir wiirden sagen : daf das Entstehen eine Ursache erfordert,
das ergibt sich schon aus den Begriffen ; dafl es aber in Wirklichkeit
eine Kausalitit gebe, das ergibt sich aus der Erfahrung eines wirklichen
Entstehens). Die Metaphysik hat somit das Recht, von der Giiltigkeit
des allgemeinen Kausalitiatsprinzips iiberzeugt zu sein. Der Schliissel
zum Gottesbewers ist damit in ihrve Hand gegeben » (p. 167). So kann
er nun in zwei weitern Kapiteln « Kants Stellungnahme zu den Gottes-
beweisen » (p. 107-122), « Antikritik der von Kant am kosmologischen
Beweis geiibten Kritik » (p. 122-132) zum Gottesproblem {iibergehen.
Als charakteristisch fiir die suarezianische Farbung der hier vertretenen
Seins- und Gotteslehre sei nur folgender Passus wiedergegeben. « Durch
das wirkliche Dasein (wird), wie Kant selbst richtig betont hat, an
dem Wesen der Gegenstinde nichts gedndert. Das Dasein ist nichts
zum Wesen eines Gegenstandes als ein neues, weiteres Moment Hinzu-
tretendes und sich mit ihm irgendwie Verbindendes. Es ist nichts
als das Wesen selbst, gesetzt auBerhalb des Begriffs und BewuBtseins
.... Nun aber lieBe nur, wenn das Dasein als etwas Neues zum Wesen
hinzutrite, es sich als moglich deuten, dall im Gebiet der Dinge die
Daseinsweise der Wesen zwar schlechthin verschieden, die Wesensart
aber gleichwohl nur graduell verschieden sei, da ja das Dasein zur



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik - 473

Wesenheit Ainzukdme. Diese Voraussetzung aber ist ganzlich irrig.
Also miissen die realen Wesenheiten, wenn sie auf eine schlechthin
entgegengesetzte Weise sind, wie es der Fall ist, wenn das Dasein
der einen bedingt, das der andern unbedingt ist, auch in sich schleclit-
hin verschieden sein» (p. 124-125). Also die Identitit von Wesen
und Dasein in allen Dingen wire die unentbehrliche Voraussetzung
zur absoluten Verschiedenheit Gottes und der Geschopfe. Geyser scheint
in dieser Frage nur eine doppelte Alternative anzunehmen : Wesen
und Dasein sind entweder in allen Dingen identisch oder in. allen
Dingen verschieden. Die erste allein sei haltbar und sie allein gewihr-
leiste den absoluten Wesensunterschied zwischen Gott und Geschépfen.
Thomas kennt aber eine dritte Alternative und gibt ihr entschieden
den Vorzug: Wesen und Dasein sind in Gott identisch, in den
Geschopfen verschieden. Dies ergebe sich gerade aus der grund-
verschiedenen Daseinsweise Gottes und der Geschopfe. Und daraus
allein erkldre sich letztlich der absolute Abstand zwischen Gott und
den Geschopfen. Wiren in allen Dingen Wesen und Dasein identisch,
so wiare auch in allen Dingen Daseinsweise wiec Wesensart ideatisch.
Geyser selbst liefert uns das Material zu seiner eigenen Widerlegung,
wenn er Gottes Wesenheit bestimmt «als eine solche, die auf Grund
ihres Wesensgehaltes, d. h. mit innerer (begrifflicher) Notwendigkeit
existiert » (p. 22) und wenn er schreibt : « Die Weise, wie Sosein und
Dasein in Gott sich zueinander verhalten, wird ohne Zweifel anders
sein als ihr Verhiltnis im Empirischen » (p. 25). Diese zwel Sitze
sind mit der Identifikation von Wesen und Dasein in allen Dingen
einfach unvereinbar.

Es sei gestattet, auf die Frage etwas ndher einzugehen.

Fiir Geyvser wie fiir uns ist jedes existierende Wesen so und da,
hat Sosein und Dasein. Es besitzt also in sich sowohl ein etwas, was
es zu ceinem Soseienden macht, einen formellen Soseinsgrund, die
Wesenheit, als auch ein etwas, was es zu einem Daseienden macht,
einen formellen Daseinsgrund, die Existenz. Wie konnte es sonst so
sein und da sein ? Ob der innere Soseinsgrund und der innere Daseins-
grund real identisch sind oder uicht, ist damit noch gar nicht
entschieden. Wie immer aber die Entscheidung hieriiber ausfallen
mag, eines ist gewil : der Daseinsgrund entspricht genau dem Soseins-
grund und die Weise des ersten der Weise des zweiten. Denn jedes
Dasein ist nur das Dasein eines einzelbestimmten Soseins und ist so
genau auf dasselbe zugeschnitten, dafl es zu keinem andern passen



474 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

kann. Die Formel «esse est actus proprius essentiae» driickt dies
implicite aus. Es ist also irrig, zu meinen, daf§ im Fall vom realen
Unterschied zwischen Sosein und Dasein, eine absolute Verschiedenheit
der Daseinsweise, keine absolute Verschiedenheit der Soseinsart voraus-
setzen wiirde. Freilich, wenn in allen wirklichen Wesen Sosein und
Dasein real identisch oder real verschieden sind, ist eine absolute
Verschiedenheit ihrer Daseinsweise, und folglich ihrer Soseinsart, aus-
geschlossen. Doch wollen wir diesen Punkt fiir spédter vorbehalten.

«Durch das wirkliche Dasein wird am Wesen der Gegenstinde
nichts gedndert » (p. 124). In der Tat. Das Dasein von irgend welchem
Wesen macht nicht, daB ihm eine anders bestimmte Soseinsart zu
teil wird, als sie ihm auf Grund eben seines Soseins zukommt. Der
innere Daseinsgrund eines wirklichen Wesens 4ndert nicht die eigene
Beschaffenheit seines inneren Soseinsgrundes und seines durch ihn
bestimmten Soseins. Das Dasein eines Wesens ist eben nichts als
sein Vorhandeusein in der Wirklichkeit und sein Daseinsgrund nichts
als das, was ihm dieses Vorhandensein «aufler dem Gedanken » formell
verleiht. Wenn dadurch an seinem Sosein und an dessen formellen
Grund etwas geindert wiirde, so hitten wir in der Wirklichkeit eben
nicht mehr dieses Wesen, sondern ein anderes Wesen, was einfach
sinnlos ist.

Daraus glaubt Geyser folgern zu miissen : « Das Dasein ist nichts
zum Wesen eines Gegenstandes als ein neues, weiteres Moment Hinzu-
tretendes und sich mit ihm irgendwie Verbindendes» (p. 124). So
miifiten denn schon deshalb allein Dasein und Sosein, formeller Daseins-
grund und formeller Soseinsgrund, real identisch sein. 'Ist diese
Folgerung richtig ? Mit nichten. Daraus kann man doch nur das
eine folgern : Das Dasein ist nichts zum Wesen eines Gegenstandes
als ein neues, weiteres Soseinsmoment Hinzutretendes und sich mit
ihm als solches Verbindendes. Aber weiter gar nichts. Daraus, daB
das Dasein eines Wesens an seiner Wesensart nichts andert, folgt nur,
daB der formelle Daseinsgrund das Wesen in seiner Soseinsart nicht
modifiziert. Das kann aber der Fall sein, sowohl, wenn der formelle
Daseinsgrund mit dem Sosein ideatisch 1st, als auch, wenn er sich
mit ihm so verbindet, zu ihm so hinzutritt, daf er ihm keine andere
Soseinsart verleiht, sondern bloB das ihm entsprechende Dasein.

Wenn es heiflt, das Dasein sei « nichts als das Wesen selbsi, gesetzt
auBerhalb des Begriffes und des BewuBtseins »(p. 124), so ist dies
formell wunrichtig, wenn mit Dasein die einfache Daseinstatsache



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 475

gemeint ist. In diesem Sinn ist das Dasein das Gesetztsein und
Gegebensein des Wesens auBler der bloBen Gedankenwelt. Wird aber
mit Dasein der formelle Daseinsgrund gemeint, so ist dies nur dann
wahr, wenn der formelle Daseinsgrund mit dem Wesensgehalt sich
identifiziert, so daB das Wesen selbst formeller Daseinsgrund ist.
Ob nun aber diese Identifikation immer vorkomme und vorkommen
miisse, cies 148t sich aus den bloBen Begriffen von Sosein und Dasein
durchaus nicht entscheiden, sondern nur aus der Soseins- und Daseins-
weise der Dinge. | |

Die wirklichen Wesen existieren ndmlich «auf eine schlechthin
entgegengesetzte Weise » (p. 125). ‘

Ein Wesen, Gott, hat sein Dasein aus sich selbst, sein Dasein
ist innerlich notwendig. Dieses Wesen besitzt also seinen formellen
Daseinsgrund nicht bloB dn sich, wie jedes wirkliche Wesen, sondern
auch aus sich und mit itnnerer Notwendigkeit. |

Die iibrigen Wesen hingegen, die Geschdpfe, haben ihr Dasein
nicht aus sich, sondern von einem andere 1 ; ihr Dasein ist nicht innerlich
notwendig, sondern kausal bedingt. Diese Wesen besitzen also ihren
formellen Daseinsgrund zwar in sich, aber nicht aus sich und mit
innerer Notwendigkeit, sondern von emmem anderen und mait kausaler

Bedingthent. ‘
Wie ist nun zu erkldren, nicht daf es so ist, — dies setzen wir
ja voraus, — sondern wie es so ist ?

Offenbar ist dieses grundverschiedene Verhalten der Wesen zu
jhiem Dasein nur aus ihrer grundverschiedenen Wesensart zu erklaren.
Es «miissen die realen Wesenheiten, wenn sie auf eine schlechthin
entgegengesetzte Weise sind, . ... auch in sich schlechthin verschieden
sein » (p. 125). Wie wire es sonst zu erkldren ?

Das -gottliche Wesen hat eine solche Wesensart, daB es seinen
Daseinsgrund aus sich und mit innerer Notwendigkeit besitzt. Sein
Sosein st der Grumd seines Daseins. « Gottes Wesenheit » wird als
eine solche bestimmt, «die auf Grund ihres Wesensgehaltes
existiert » (p. 22). Der Soseinsgrund also, der seine Wesensart bestimmt,
bringt mit sich aus inneter Notwendigkeit den formellen Daseinsgrund,
der ihm Dasein verleiht. Das ist aber nur auf eine zweifache Weise
denkbar. Entweder ist bei Gott der formelle Daseinsgrund mit seinem
Soseinsgrund identisch oder er ist eine notwendige Folge davon. Hier
aber ist nur das erste moglich. Denn die Folge setzt das Dasein ihres
Realprinzips als ein natura prius voraus. So miiite, wenn bei Gott



476 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

der formelle Daseinsgrund cine Folge seiner Wesenheit wire, Gottes
Wesenheit Dasein haben, bevor sie ihren formellen Daseinsgrund
besifle, eine widersprechende Annahme. Also sind in Gott Existenz
und Wesenheit identisch.

Die tibrigen Wesen nun, die Geschépfe, haben eine solche Wesens-
art, daf} sie ihren Daseinsgrund nicht aus sich und mit innerer
Notwendigkeit besitzen, sondern durch einen anderen und mit kausaler
Bedingtheit. Ih» Sosein ist nicht der Grund ihves Daseins. Der Soseins-
grund also, der ihre Wesensart bestimmt, bringt nicht aus innerer
Notwendigkeit ihren formellen Daseinsgrund mit sich. Wohl ist in
ihnen der zweite immer mit dem ersten — im Existierenden sind ja
Dasein und Sosein immer vereinigt — aber nicht auf Grund des ersten
gegeben, sondern durch das Einwirken eines anderen Wesens. Wire
nun ihr formeller Daseinsgrund mit ihrer Wesenheit identisch wie
bei Gott, so miiten sie gleich wie Gott aus sich und mit innerer
Notwendigkeit Dasein haben. Es bestiinde zwischen ihnen und Gott
kein Unterschied weder in der Daseinsweise noch folglich in der
Wesensart. Sie verhielten sich zu ihrem Dasein ganz genau wie Gott
zu dem Seinigen. Nun aber mull «die Weise, wie Sosein und Dasein
in Gott sich zueinander verhalten, ohne Zweifel anders sein als ihr
Verhiltnis im Empirischen » (p. 125). Also sind in den Geschipfen
Existenz und Wesenheit nicht identisch. Die Identitit von Sosein und
Dasein in den Geschopfen wie in Gott, weit entfernt, dal sie, wie
Geyser meint, die absolute Verscniedenheit ihrer Wesensart erklirlich.
machte, wiirde diese absolute Verschiedenheit wie auch die ihrer
Daseinsweise ganz unmdoglich machen.

Wir begniigen uns nun die weiteren Kapitel des Geyserschen
Buches anzufithren : « Kants Anschauungen {iiber die Erkenntnis der
Seele » (p. 131-139) ; « Unsere Erkenntnis der Seele» (p. 140-15I);
« Metaphysische Erorterung der Willensfreiheit » (p. 151-105). Die
Untersuchung tiber das IchbewuBtsein verdient wegen ihrer Griind-
lichkeit besondere Beachtung. Die Identifizierung vom Ich mit der
Seele ist freilich ein bedenkliches Erbstiick des tibertriebenen Spiritualis-
mus. Das hindert uns aber nicht, folgende Konklusion zustimmend
zu buchen : «So ist die Vorstellung des einen unserem Bewultseins-
inhalt teils gewahrend, teils aktiv gegeniiberstehenden und zu Grunde
liegenden Subjekts allerdings nicht ein uns unmittelbar gegebenes
Bewuftsein, aber doch eine naturnotwendige Erkenntnis unseres mit
dem, was wir in uns wahrnehmen, verbiindeten, und dariiber reflek-



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 4977

tierenden Denkens » (p. 150). Gegentiber den neuerlichen Versuchen,
nach cartesianischem Muster. die Zuverldssigkeit unserer Erkenntnis
auf eine unmittelbare Anschauung des substanziellen Ichs zuriick-
zufithren 1, ist diese Feststellung Geysers sehr zu begriillen.

Zum SchluB dieser kritischen Wiirdigung, wo es uns vor allem daran
lag, die charakteristischen Thesen eines uns iiberaus sympathischen,
aber doch mit uns in manchén wichtigen Punkten uneinigen Philo-
sophen von verdientem Ruf hervorzuheben, mochten wir einem
-doppelten Wunsch Ausdruck geben. Erstens, da3 die tiefbohrende und
umsichtige Problemfassung, die unentwegte und unabldssig ringende
Wahrheitsliebe, der groBe metaphysische Zug Geysers viele Nach-
ahmer finde. Zweitens, dall die metaphysische Forschung sich immer
entschiedener auf den einzig richtigen Bahnen des Aquinaten bewege,
aber ohne den Kontakt mit deren Gegnern zu verlieren und ohne an
den vielen Anregungen, die sie uns geben konnen, achtungslos vor-
tiberzugehen. Auch in dem, was ihn von uns trennt, wird uns das
Studium Geysers von groBem Nutzen sein. Und es gibt daneben
manches, wo wir von ihm lernen konnen. So sind wir trotz allem dem
geschitzten Gelehrten fiir seine Arbeit dankbar: sie hat uns im
Verstindnis unserer eigenen Thesen geférdert und unserem meta-
physischen Denken neue Impulse gegeben.

1 Vgl. Gabriel Picard, Le Probléme critique fondamental, Paris, Beauchesne,
1923 ; Giuseppe Zamboni, La Gneoseologia dell’ atto, Milano, « Vita e Pensiero»,

1923.




	Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

