
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

Autor: Morard, Meinrad M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Randglossen

zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik.1

Von P. Meinrad M. MORARD 0. P., Freiburg.

Clemens Baeumker zum 70. Geburtstage gewidmet, will das

verhältnismäßig kleine, inhaltreiche und sorgfältig ausgearbeitete Werk
des bekannten und geschätzten Freiburger, vor kurzem nach München

berufenen Philosophen « Vertrauen zur Metaphysik dadurch wecken,
daß es statt langer Diskussionen über die Möglichkeit der Metaphysik
den Versuch macht, einige der bedeutendsten metaphysischen Probleme

zu einer klaren und sicheren Lösung zu bringen ». Mit mehreren dieser

Probleme habe sich der Verfasser schon in anderen Schriften befaßt.

Doch sei die Behandlung derselben in dieser Arbeit eine neue und

selbständige (p. II).
Daß ein derartiger Versuch, von seifen eines so fähigen, so ernst

und gründlich nach der Wahrheit ringenden Denkers wie Geyser alle

Aufmerksamkeit verdient, brauchen wir nicht eigens zu betonen.

Wir können jedenfalls versichern, daß kein Berufener ohne vielfachen
Nutzen und fruchtbare Anregung dem bewährten Forscher auf den

hin und wieder etwas verschlungenen Wegen seiner Ausführungen

folgen wird. Damit wollen wir aber nicht sagen, daß wir mit ihm

in allem einig wären. Im Gegenteil, wie es ja nicht anders zu erwarten

war, tritt sein vom unsrigen nicht unerheblich abweichender

Standpunkt, wenn nicht gerade auf jeder Seite, so doch beinahe in jedem

Abschnitt deutlich hervor. Zwar beruft er sich auf Aristoteles und

den hl. Thomas. Wohl mit Recht, sofern es sich um das Ziel und die

1 Dr. Joseph Geyser, Einige Hauptprobleme der Metaphysik mit besonderer

Bezugnahme auf die Kritik Kants. Freiburg im Breisgau (Herder), 1923

(viii u. 168 p.). Ursprünglich als einfache Rezension gedacht, sind vorliegende
Bemerkungen derart ausgewachsen, daß wir uns entschließen mußten, sie in
der Form eines Artikels erscheinen zu lassen.



464 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

Hauptresultate seiner Arbeit, sowie um die Grundrichtung seines

Denkens handelt. Und wenn er schreibt : « Wie die Sonne die Königin
und Herrscherin ist im Reiche der sichtbaren Welt, so die Metaphysik
im Reiche der Wissenschaften. Dieser Königin zu dienen ist edler
Dienst (p. VI) », so spricht er unsere eigene Herzenssprache. Aber
sein kritischer Realismus, sein ausgesprochener, wenn auch

vorsichtiger Konzeptualismus, seine zu enge Anlehnung an Kant in der

Problemstellung, die suarezianische Färbung seiner Seins- und Gotteslehre,

um nur einiges, anzudeuten, machen es uns in gar vielem und
nicht Unwichtigem unmöglich, ihm vom eigentlich thomistischen

Standpunkt aus beizupflichten. Gerade deshalb aber, und weil er
zudem jede Frage mit eindringendem Ernst und unleugbarem Scharfsinn

behandelt, gibt er uns einen willkommenen Anlaß zu erneuter
und vertiefter Prüfung der vorgelegten Probleme. Dafür können wir
ihm nur dankbar sein.

Eine eingehende kritische Besprechung würde zur Aufrollung
aller entscheidenden Thesen der Philosophie führen. Wir wollen uns
auf eine Skizzierung des Wichtigsten mit gelegentlichen Bemerkungen
beschränken.

Eine kurze Einleitung stellt das Problem der Metaphysik auf.
Die Gegenstände unseres Erkennens teilen sich in empirische und

metaphysische. Die ersten sind « die in der äußern und innern
Wahrnehmung gegebenen Anschauungsinhalte » und « die an ihnen erschaubaren

Wesenheiten, sowie die aus ihnen zusammengesetzten Gegenstände

». Die anderen sind alle jene Gegenstände, « deren Wesen und
Beschaffenheit sich unserem Wahrnehmen und Anschauen
grundsätzlich entzieht ». « Die wichtigsten dieser Gegenstände sind das

Wesen der realen Materie, die substantielle Seele und Gott » (p. 1).

Das Problem der Metaphysik — wir würden sagen, der Natur- und

Seinsphilosophie — ist das Problem der Erkennbarkeit der

metaphysischen Gegenstände. Kant leugnet sie, da für ihn « ohne Anschauung
eines Gegenstandes keinerlei Erkenntnis desselben möglich ist ». Die
aristotelische und scholastische Philosophie hingegen behauptet, « daß

es unserem Verstände möglich sei, auch von Dasein und Natur der

metaphysischen Gegenstände eine zwar unvollkommene, aber doch
sichere Erkenntnis zu gewinnen ». Eine kurze Überlegung legt
provisorisch die Unhaltbarkeit der Kantschen These dar (p. 2-4). Doch
müsse die Frage eingehender untersucht werden, ob ein analoges

Erkennen, wie dasjenige der metaphysischen Gegenstände nur sein



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 4^5

kann, wirklich ein Erkennen sei. So wird in einem ersten Kapitel
« das Problem der Erkennbarkeit des Transzendenten » erörtert (p. 5-23).

« Die Begründung, welche die idealistische Wirklichkeitsauffassung
von Kant erhalten hat, ist ohne Zweifel so tief durchdacht und so

gründlich bis in alle Einzelfragen hinein entwickelt, daß man ihre
werbende Kraft wohl verstehen kann. Wer darum die ihr entgegengesetzte

realistische Wirklichkeitsauffassung wissenschaftlich vertreten
und damit jenem Grundtyp des Philosophierens folgen will, den

Männer wie Aristoteles, Augustinus, Thomas von Aquin, Leibniz u. a.

repräsentieren, der muß sich mit den leitenden Ideen des transzendentalen

Idealismus auseinandersetzen. Die gründliche Kenntnisnahme
und unvoreingenommene Würdigung dieser Ideen ist die

selbstverständliche Voraussetzung einer solchen Kritik » (p. 5). So die
einleitenden Worte des Kapitels. Sie sind kennzeichnend sowohl für die

Denkrichtung wie auch für die Forschungsmethode Geysers : eine

möglichst weitherzige, beinahe eklektische Denkrichtung, die sich zwar
auf dem allgemeinen Boden der « philosophia perennis », doch nicht
auf den Bahnen eines bestimmten Systems bewegt ; eine Forschungsmethode,

bei welcher die Stellungnahme gegenüber dem modernen,
speziell dem Kantschen Idealismus zur Hauptaufgabe wird und die

Auffassung sowie die Behandlung der Probleme durchwegs beherrscht.
Wir verkennen durchaus nicht die Notwendigkeit der von Geyser
erhobenen Forderungen. Doch möchten wir den Vertretern der

« realistischen Wirklichkeitsauffassung » eine selbständigere, weniger
durch die Rücksicht auf die vom Gegner bezogenen Kampflinien
gebundene Inangriffnahme der erkenntnistheoretischen Probleme
wünschen. Denn vielleicht stecken gerade die entscheidenden
Voraussetzungen des Idealisten in der von ihm gewählten Fragestellung selbst.

Nun folgt eine kurze, zusammenfassende Darlegung der Kantschen
Theorie. In drei Punkten wird Kant Recht gegeben. Erstens darin,
« daß sich die Züge und Linien, die das Denken rmserem Bild der

Natur einfügt, teils subjektive, teils objektive sind » : objektiv sind jene

Denkbestimmtheiten, welche die Denkbarkeit der Natur überhaupt
als eines Objektes unseres Erkennens konstituieren, wie namentlich
die Dingbestimmtheit der Substantialität und Akzidentalität sowie die

Geschehensbestimmtheit der Kausalität ; subjektiv hingegen sind die

Denkbestimmtheiten, welche nur die Vollkommenheit der Verstandeserkenntnis

der Natur ermöglichen, wie jene, nach welchen die Gegenstände

der Natur nach Arten, Gattungen, Geschlechtern, Klassen usw.

Divus Thomas. 3o



466 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

eingeteilt werden (p. 12-14). Zweitens darin, «daß die unmittelbaren
Inhalte unserer verschiedenen äußern Wahrnehmungen nicht an

sich selbst, sondern als Vorstellungen unseres Bewußtseins existieren ».

Drittens darin, « daß wir von keinen anderen Gegenständen als den

Inhalten unserer äußern und innern Wahrnehmung Kenntnis durch

Anschauung, d. h. durch unmittelbares Wahrnehmen derselben haben »

(p. 16). Worauf der Verfasser also schließt : «Daß das Verhältnis des

Transzendenten zum Empirischen uns gänzlich unbekannt sei und wir
es lediglich so vorstellen, als ob es das uns in der Erfahrung bekannte
Verhältnis von Kausalität, Substantialität usw. wäre, ist der springende
Punkt in der Kontroverse des Realismus mit dem Kantschen Idealismus »

(p. 16). Man kann hieraus leicht ersehen, wie weit Geyser dem

Kantschen Idealismus die Wahl und Bestimmung der Kampfpositionen
überlassen zu dürfen glaubt. Wir brauchen kaum den Leser im
einzelnen darauf eigens aufmerksam zu machen. Nur eines möchten
wir aber betonen. Unseres Erachtens gibt es in der Kontroverse
zwischen Realismus und transzendentalem Idealismus nicht bloß
einen, sondern zwei springende Punkte : der erste betrifft die
realistische Geltung der empirischen Data und der auf sie bezogenen

Begriffe sowohl der Realität, Substantialität, Kausalität usw. wie auch
der Arten und Gattungen, und dieser Punkt ist der springendste und
entscheidendste ; der zweite erst betrifft die realistische Geltung der

auf das Metaphysische bezogenen Begriffe der Realität und
Substantialität sowie seines Kausalverhältnisses zum empirisch Gegebenen.

Tatsächlich konnte Geyser selbst nicht umhin, dieser Sachlage Rechnung
zu tragen und die drei Kapitel, die er dem Universalienproblem und
dem Kausalitätsprinzip (p. 50-107) widmet, befassen sich unmittelbar
und in erster Linie mit dem ersten der hervorgehobenen Kontroverspunkte.

Im zweiten Teil desselben Kapitels werden nun mit dankenswerter

Gründlichkeit die prinzipiellen Bedingungen zur Erkennbarkeit
des Transzendenten festgestellt. Das Schlußergebnis wird dahin

formuliert, « daß die Erkennbarkeit der transzendenten Dinge in der
Tat von der Möglichkeit abhängt, sie durch Begriffe zu bestimmen
und daß hinwiederum ihre Bestimmbarkeit durch Begriffe davon

abhängt, daß uns in oder an dem Empirischen ein solches Sein zur
Kenntnis kommt, das sich positiv und im eigentlichen, nicht bloß

analogischen Sinne vom Transzendenten aussagen läßt » (p. 23). Hier
treffen wir auf den bei Geyser oft wiederkehrenden Gegensatz zwischen



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 467

eigentlichem und analogischem Sinn. Dies setzt eine zu enge
Auffassung vom analogischen Sinne voraus. Gemäß der thomistischen

Unterscheidung zwischen der Analogie der Beziehung (attributionis)
und der Analogie des Verhältnisses (proportionis) gilt nicht jeder
analogische Begriff bloß im uneigentlichen Sinne von seinen Analogata.
Demnach also steht der analogische Sinn nicht ohne weiteres im
Gegensatz zum eigentlichen Sinne. Dies gilt insbesondere von den

durchaus analogischen Begriffen von Sein, Sosein, Dasein usw. Einfach

eindeutig können diese Begriffe nicht sein, denn sie bezeichnen

nicht eine bestimmte, allen ihren Inferiora eindeutig zukommende
Seinsweise. Dennoch werden sie nicht uneigentlich von ihnen
ausgesagt, weil sie diese Inferiora auf Grund eines ihnen innerlich und
wesentlich an sich zukommenden Verhältnisses bezeichnen und nicht
bloß, wie in der Analogie der Beziehung, auf Grund einer Beziehung
zu einem Ersten, das außer ihnen steht und auf welches allein der

Begriff in seinem eigentlichen Sinne paßt. Eine bloße Frage der

Terminologie ist dies nicht. Indes wollen wir diesen Punkt nicht
weiter urgieren, denn die Auffassung Geysers läßt sich doch sachlich

und im Grunde auf die unsrige zurückführen.
Die drei folgenden Kapitel (« Die Begriffe des Soseins und Daseins

und ihre Aussagbarkeit vom Transzendenten », p. 23-34 1 «Zur Klärung
der Begriffe des wirklichen, bewußten und vorgestellten Seins und
des Bewußtseins », p. 35-42 ; «Vom Sein der idealen Bedeutungen und
der ewigen Möglichkeiten », p. 42-50) befassen sich alle mit dem

Seinsbegriffe. Das dritte bringt beachtenswerte Überlegungen, bleibt aber

von der eigenartigen Begriffsbestimmung des Daseins, die der Verfasser

vorschlägt, übel belastet. Aus dem ersten heben wir bloß die eben

erwähnte Begriffsbestimmung hervor. Das Dasein eines Gegenstandes
besage seme « Vorfindbarkeit durch das Bewußtsein ». Existieren
bedeute, « sich zum Bewußtsein so verhalten, daß es diesem als etwas

von ihm zu Konstatierendes gegenübersteht » (p; 31). Unzweideutig ist
diese Fassung jedenfalls nicht. Man wird ja fragen : « als etwas in
welcher Hinsicht zu Konstatierendes » Denn darauf kommt es beim
Bewußtsein des Daseins gerade an. So muß denn Geyser selbst

unmittelbar daran die Ergänzung anknüpfen : « Auf Grund seines

Daseins ist das dem Bewußtsein Gegenwärtige Gegenstand nicht
sowohl eines Aktes, der feststellt (also konstatiert was es für einen

Inhalt hat, als vielmehr eines Aktes, der, wie auch sein Inhalt sei,

einfach es selbst konstatiert (also feststellt » So unterscheidet



468 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

Geyser ein doppeltes Konstatieren, wovon nur das zweite seinem Gegenstand

das Merkmal des Daseienden verleiht. Und auch bei diesem

zweiten Konstatieren drängt sich die Frage auf : « in welcher Hinsicht
wird dieser Gegenstand selbst konstatiert »

Nun kommt die Erörterung des Universalienproblems (p. 51-75).
Geyser lehnt jede Art realistischer Auffassung der allgemeinen Begriffe,
auch die gemäßigte des hl. Thomas ab. An der letzteren findet er
ein zweifaches auszusetzen. Erstens ginge sie von der Annahme aus,
ähnlich wie in der Individuationstheorie des Scotus, wenngleich in
anderer Weise, daß im Einzelwesen das dem allgemeinen Artbegriff
entsprechende spezifische Wesen erst durch das Hinzutreten einer
zweiten von ihm wirklich verschiedenen Realität — der Materie —
Individualität erlange. Zweitens führe sie zur Anschauung, daß in
den Individuen der körperlichen Substanzen die Wesensformen sich

in sich selbst nicht voneinander unterscheiden (p. 62-66). Wie man
sieht, geht die Ablehnung des thomistischen Realismus bei Geyser
auf die Ablehnung der thomistischen Individuationserklärung zurück.
Wir meinen aber, daß hier die Lehre des hl. Thomas nicht richtig
verstanden worden ist. Man bekommt zunächst den Eindruck, daß

nach Geyser der hl. Thomas das spezifische Wesen der körperlichen
Substanzen mit ihrer substanziellen Form identifiziere. Wie unrichtig
aber diese Voraussetzung ist, kann aus zahllosen Äußerungen des

hl. Thomas nachgewiesen werden, z. B. aus Summa theologica I q. 75

a. 4. Deshalb vermuten wir, daß Geyser es vielleicht doch nicht so

gemeint hat. Sodann genügt es, die Ausführungen des hl. Thomas in
De Ente et Essentia, cap. 3 initio, Quodlibet 2. art. 4. aufmerksam
zu erwägen, um sich zu überzeugen, daß für ihn die Einzelbestimmtheit
zur substanziellen Wirklichkeit der körperlichen Wesen innerlich gehört
und nicht als ein von ihr verschiedenes Prinzip zu ihr hinzutritt. Man
ziehe hierüber die sich ergänzenden Erklärungen Cajetans in seinem

Kommentar zu De Ente et Essentia cap. 2 q. 5. und in seinem

Kommentar zur Summa I q. 29 a. 1 zu Rate. Für Thomas ist jede

körperliche Substanz in ihrer substanziellen Wirklichkeit individuiert
und diese sübstanzielle Wirklichkeit weist nur zwei wirklich
verschiedene Prinzipien auf, die Materie und die Form : ein drittes, welches
das Individuationsprinzip wäre, liegt seiner Lehre gänzlich fern.
Übrigens sagt er ausdrücklich Summa theologica I q. 29 a. 1 :

Substantia individuatur per seipsam. Alles, was nicht zur substanziellen
Wirklichkeit innerlich gehört, wird erst durch die Substanz individuiert.



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 469

Diese Individuation der körperlichen Substanzen erklärt sich letztlich
aus der Materie, insofern letztere die ' Forderung nach quantitativer
Entfaltung und Abgrenzung in sich schließt (materia signata quanti-
tate) und dadurch eine rein numerische Verschiedenheit
wesensgleicher körperlicher Substanzen begründet. Da nun die substanzielle
Form sich aus eigener Natur zur Materie bezieht, geht die
numerische Individuation, die aus der Materie stammt, auf die Form
über, welche dadurch in sich selbst individuiert wird. So sind
denn für Thomas die Wesensformen der körperlichen Substanzen

gleichen Wesens in sich verschieden, numerisch zunächst, aber auch

unter Umständen graduell. Daraus ergibt sich, daß die körperlichen
Einzelwesen, obwohl wesentlich identisch, doch substanziell ungleich
sein können, wie auch die zu ihnen gehörenden Wesensformen. Wir
verweisen auf Summa theologica I q. 85 a. 7 mit dem Kommentar
Cajetans zu dieser Stelle. Dies alles aber ist deshalb allein möglich,
weil diese Substanzen materiell sind ; wären sie immateriell, so wäre
eine numerische und graduelle Verschiedenheit innerhalb derselben

Wesensart für sie ausgeschlossen. Aus diesem Grund muß die materia
als erstes Individuationsprinzip der körperlichen Einzelwesen

ausgesprochen werden. Dies genüge zum Nachweis, daß die Geysersche

Interpretation der in Frage stehenden Lehre des hl. Thomas irrig ist,
obschon manche Thomasstellen, wörtlich gefaßt, sie zu begünstigen
scheinen. Hat doch ein so treuer Thomist wie P. Del Prado schreiben
können (De Veritate fundamentali p. 549) : « In habentibus naturam
compositum ex materia et forma, aliquid reale additur essentiae per
ipsa individuantia principia. » Übrigens schließt vielleicht dieser

Ausspruch eine mildere Deutung nicht notwendig aus. Somit fallen
die Gründe Geysers gegen den thomistischen Realismus in sich

zusammen.
Der Verfasser spricht sich für einen eigenartig gemilderten.

Konzeptualismus aus. « Konkrete Wesenheiten sind artverschieden,

wenn der von ihnen gültige abstrakte Allgemeinbegriff verschieden

ist » (p. 62). « Es gibt Einheiten, denen gemeinsam die Idee einer Form

zu Grunde liegt, die durch sie je in verschiedener Weise ausgeprägt und
letztlich bestimmt wird» (p. 66). Diese von uns gedachten

allgemeinen Grundformen der einzelbestimmten Wirklichkeiten können

nur als Vorstellung Dasein haben. Doch wird diese Vorstellung durch
die Sachverhalte der Objekte unserem Denken auferlegt, sie ist objektiv
fundiert. Eben weil der Konzeptualismus diese Vorstellungen als



470 Randglossen zu einigen Hauptproblemen-der Metaphysik

Schöpfungen, unseres Denkens auffasse, sei er unhaltbar. « Das
universale in re besteht in der Übereinstimmung gewisser voneinander
verschiedener Objekte in bestimmten Sachverhalten. » Das universale

post rem sei der Begriff von dem diese übereinstimmenden
Sachverhalte fundierenden gemeinsamen Sachverhaltsgrund. «Der durch
diese Begriffe gedachte gemeinsame Sachverhaltsgrund aber ist das

universale ante rem. Für ihn bleibt keine andere Auffassung übrig,
als in ihm eine Idee zu sehen » (p. 73). Diese Idee setze einen sie

vorstellenden Geist voraus, den göttlichen Geist. « Die Realität des

universale in re beschränkt sich nach dieser Auslegung darauf, daß

unter dem einzelbestimmten, konkreten Sosein solches vorkommt, das

sich darstellt als je eine andere bestimmte Ausprägung einer gemeinsamen

Idee, indem jedes von ihnen den gleichen Sachverhalt fundiert,
wie das andere » (p. 75). Zu diesem einerseits objektiven, andererseits

theologischen Konzeptualismus wäre manches zu bemerken. Nur eines.

Die Auffassung, nach welcher die göttlichen Ideen — und diese

Auffassung wird ja hier zugrunde gelegt — inhaltlich von gleicher
abstrakter Art wären wie unsere allgemeinen Begriffe, ist vom
Anthropomorphismus schwer freizusprechen. Wenn das universale
« quoad rem conceptam » nicht in den Dingen liegt, dann liegt es

ebensowenig in den göttlichen Ideen, denen ja die Dinge aufs genaueste

nachgebildet sind. Die Zuflucht zu den göttlichen Ideen ist eine

Ausflucht, aber keine Lösung.
Zwei weitere Kapitel behandeln das Kausalitätsprinzip. Es soll

induktiv, aus der Erfahrung gewonnen werde 1, nicht aus Begriffen
Auf Grund der inneren Erfahrung wird ein klares und sicheres Resultat

eingebracht : « die Zugehörigkeit der Kausalbeziehung zum Wesen des

Entstehens» (p. 104). «Selbstverständlich ist, daß, wo eine aktuelle
Kausalrelation ist, auch ein Entstehen sein muß » (p. iot). Daß

aber auch umgekehrt, « wo ein Entstehen ist, auch eine Kausalrelation
derselben zu einer Ursache vorhanden sein müsse », das ergebe, sich

eben aus der Analyse der innern Erfahrung (ibid.). Dem Metaphysiker
wird wohl diese strikte Konvertibilität von Entstehen und Ursache

bedenklich erscheinen. Daß jedes Entstehen eine Ursache voraussetze,

wird ihm schon aus Begriffen ohne weiteres klar sein. Daß aber jede
Ursache ein Entstehen nach sich ziehe, daß also nur, was entsteht
als solches, aber nie, was besteht, eine Ursache habe, das wird ihn,

allerdings auch aus Begriffen, stutzig machen. Immerhin ist doch

in diesem « Nachweis des Kausalitätsprinzips durch Reflexion über



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 47r

unsere Kausalerfahrungen » (p. 96-107) der Satz, daß jedes Entstehen
eine Ursache habe, unwiderleglich und scharfsinnig gewonnen worden.
Nicht so glücklich ist der « Nachweis des Kausalitätsprinzips aus dem

Naturgeschehen » (p. 75-95) ausgefallen. Von einem Nachweis des

Kausalitätsprinzips kann hier in der Tat gar nicht die Rede sein,
sondern höchstens, was wohl sehr verschieden ist, von einem Nachweis,
daß innerhalb des Naturgeschehens selbst tatsächlich Kausalität
vorkomme. Nun aber setzt dieser Nachweis auf alle Fälle die

Gültigkeit des Kausalitätsprinzips selbst voraus : stützt er sich doch

auf die Erwägung, daß ohne diese Annahme die Regelmäßigkeit der

Aufeinanderfolge im Naturgeschehen nicht zu erklären wäre, denn

aus sich selbst erkläre sie sich nicht. Also setzt man voraus : was sich

nicht 'aus sich selbst erklärt, muß aus Kausalität erklärt werden.

Aber es kommt noch Schlimmeres. Die Tatsachen des Naturgeschehens
sind nach Kant und auch nach Geyser lediglich « Wahrnehmungsbegebenheiten

des Bewußtseins (Erscheinungen) » (p. 85). Danach ist
die an ihnen entdeckte Kausalität selbst eine bloße Erscheinung, ein

Bewußtseinsinhalt. Wie ist von diesem Standpunkt aus zur wirklichen
Kausalität zu gelangen Durch den Nachweis, daß die Sinnesdaten

zwar für unser Erkennen ein Erstes, aber doch nicht ein Letztes

sind. Sie setzen ein « etwas » voraus, dessen Erscheinungen sie sind.
Was nötigt uns dies anzunehmen « Nichts anderes als der Kausalgedanke

» (p. 86). Um also das Kausalitätsprinzip als ein Prinzip der

Wirklichkeit nachzuweisen, muß ich den Kaasalgedanken voraussetzen
Ist das nicht ein circulus vitiosus « Dasselbe Buch läßt sich z. B. von
vielen Menschen lesen und alle lesen in ihm die gleichen Worte und
Sätze. Das wäre eine Unmöglichkeit, wenn es nicht außer den

Wahrnehmungsinhalten unseres Bewußtseins ein Transzendentes gäbe/das in

uns und den übrigen Menschen die Ursache ist für jenen Wahrnehmungskomplex,

den wir das Buch und seinen Inhalt' nennen » (p. 88). Liegt
da nicht noch ein weiterer circulus vitiosus vor Denn daß viele

Menschen dasselbe Buch lesen und alle in ihm die gleichen Worte

und Sätze lesen, das ist doch bloß Wahrnehmungsinhalt und weiter

nichts, ebenso wie jener Wahrnehmungskomplex, den wir das Buch

nennen — so lange es nämlich als Bewußtseinsjenseitiges nicht

angenommen oder nachgewiesen wurde. Vom Standpunkt des kritischen
Realismus kann also dieser Tatbestand unmöglich, ohne Voraussetzung
des zu Beweisenden, die objektive Wirklichkeit unserer Wahrnehmungsinhalte

begründen. Auch die einfache Tatsache, daß all diese Wahr-



472 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

nehmungskomplexe sich genau zusammenfügen, zwingt durchaus nicht
zur Annahme einer entsprechenden objektiven Wirklichkeit. Sie kann

ebensogut aus der immanenten Eigengesetzlichkeit des Bewußtseins
erklärt werden. Kurz, der kritische Realismus ist nicht imstande,,
die objektive Gültigkeit unserer äußern Erfahrung sicherzustellen.

Im Vorwort (p. V) hieß es: «Für die wichtigste Untersuchung halte
ich die des Kausalitätsprinzips Von denen, die mit dem, soviel
ich weiß, erstmals von mir entwickelten Beweise nicht zufrieden sein

sollten, darf ich wohl erwarten, daß sie dem Durchdenken und Widerlegen

desselben nicht weniger Zeit opfern werden, als mich das Finden
und Durchfühlen dieses Beweises gekostet hat. » Demgegenüber müssen

wir dennoch unsere Bedenken aufrecht halten.
Geyser beschließt seinen Nachweis des Kausalitätsprinzips mit

den Worten : « Die Wirklichkeit der Kausalität kann nicht aus den

Begriffen des Entstehens und der Kausalbeziehung erkannt werden

(was richtig ist sondern umgekehrt ergibt sich aus der Erfahrung
dies, daß der Begriff der Kausalbeziehung zu Recht besteht, und daß

infolgedessen das Denken es als einen Wesensverhalt des Entstehens
anerkennen muß, die Realfolge einer geeigneten Kausalbeziehung zu
sein (wir würden sagen : daß das Entstehen eine Ursache erfordert,
das ergibt sich schon aus den Begriffen ; daß es aber in Wirklichkeit
eine Kausalität gebe, das ergibt sich aus der Erfahrung eines wirklichen
Entstehens). Die Metaphysik hat somit das Recht, von der Gültigkeit
des allgemeinen Kausalitätsprinzips überzeugt zu sein. Der Schlüssel

zum Gottesbeweis ist damit in ihre Hand gegeben » (p. 167). So kann

er nun in zwei weitern Kapiteln « Kants Stellungnahme zu den

Gottesbeweisen » (p. 107-122), «Antikritik der von Kant am lcosmologischen
Beweis geübten Kritik » (p. 122-132) zum Gottesproblem übergehen.
Als charakteristisch für die suarezianische Färbung der hier vertretenen
Seins- und Gotteslehre sei nur folgender Passus wiedergegeben. « Durch
das wirkliche Dasein (wird), wie Kant selbst richtig betont hat, an
dem Wesen der Gegenstände nichts geändert. Das Dasein ist nichts

zum Wesen eines Gegenstandes als ein neues, weiteres Moment
Hinzutretendes und sich mit ihm irgendwie Verbindendes. Es ist nichts
als das Wesen selbst, gesetzt außerhalb des Begriffs und Bewußtseins

Nun aber ließe nur, wenn das Dasein als etwas Neues zum Wesen

hinzuträte, es sich als möglich deuten, daß im Gebiet der Dinge die
Daseinsweise der Wesen zwar schlechthin verschieden, die Wesensart
aber gleichwohl nur graduell verschieden sei, da ja das Dasein zur



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 473

Wesenheit hinzukäme. Diese Voraussetzung aber ist gänzlich irrig.
Also müssen die realen Wesenheiten, wenn sie auf eine schlechthin

entgegengesetzte Weise sind, wie es der Fall ist, wenn das Dasein

der einen bedingt, das der andern unbedingt ist, auch in sich schlechthin

verschieden sein» (p. 124-125). Also die Identität von Wesen

und Dasein in allen Dingen wäre die unentbehrliche Voraussetzung

zur absoluten Verschiedenheit Gottes und der Geschöpfe. Geyser scheint

in dieser Frage nur eine doppelte Alternative anzunehmen : Wesen

und Dasein sind entweder in allen Dingen identisch oder in allen

Dingen verschieden. Die erste allein sei haltbar und sie allein gewährleiste

den absoluten Wesensunterschied zwischen Gott und Geschöpfen.
Thomas kennt aber eine dritte Alternative und gibt ihr entschieden
den Vorzug : Wesen und Dasein sind in Gott identisch, in den

Geschöpfen verschieden. Dies ergebe sich gerade aus der

grundverschiedenen Daseinsweise Gottes und der Geschöpfe. Und daraus

allein erkläre sich letztlich der absolute Abstand zwischen Gott und
den Geschöpfen. Wären in allen Dingen Wesen und Dasein identisch,
so wäre auch in allen Dingen Daseinsweise wie Wesensart identisch.

Geyser selbst liefert uns das Material zu seiner eigenen Widerlegung,
wenn er Gottes Wesenheit bestimmt « als eine solche, die auf Grund
ihres Wesensgehaltes, d. h. mit innerer (begrifflicher) Notwendigkeit
existiert » (p. 22) und wenn er schreibt : « Die Weise, wie Sosein und
Dasein in Gott sich zueinander verhalten, wird ohne Zweifel anders
sein als ihr Verhältnis im Empirischen » (p. 25). Diese zwei Sätze

sind mit der Identifikation von Wesen und Dasein in allen Dingen
einfach unvereinbar.

Es sei gestattet, auf die Frage etwas näher einzugehen.
Für Geyser wie für uns ist jedes existierende Wesen so und da,

hat Sosein und Dasein. Es besitzt also in sich sowohl ein etwas, was

es zu .einem Soseienden macht, einen formellen Soseinsgrund, die

Wesenheit, als auch ein etwas, was es zu einem Daseienden macht,
einen formellen Daseinsgrund, die Existenz. Wie könnte es sonst so

sein und da sein Ob der innere Soseinsgrund und der innere Daseinsgrund

real identisch sind oder nicht, ist damit noch gar nicht
entschieden. Wie immer aber die Entscheidung hierüber ausfallen

mag, eines ist gewiß : der Daseinsgrund entspricht genau dem Soseinsgrund

und die Weise des ersten der Weise des zweiten. Denn jedes

Dasein ist nur das Dasein eines einzelbestimmten Soseins und ist so

genau auf dasselbe zugeschnitten, daß es zu keinem andern passen



474 Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

kann. Die Formel a esse est actus proprius essentiae » drückt dies

implicite aus. Es ist also irrig, zu meinen, daß im Fall vom realen

Unterschied zwischen Sosein und Dasein, eine absolute Verschiedenheit
der Daseinsweise, keine absolute Verschiedenheit der Soseinsart voraussetzen

würde. Freilich, wenn in allen wirklichen Wesen Sosein und
Dasein real identisch oder real verschieden sind, ist eine absolute
Verschiedenheit ihrer Daseinsweise, und folglich ihrer Soseinsart,
ausgeschlossen. Doch wollen wir diesen Punkt für später vorbehalten.

« Durch das wirkliche Dasein wird am Wesen der Gegenstände
nichts geändert » (p. 124). In der Tat. Das Dasein von irgend welchem
Wesen macht nicht, daß ihm eine anders bestimmte Soseinsart zu
teil wird, als sie ihm auf Grund eben seines Soseins zukommt. Der
innere Daseinsgrund eines wirklichen Wesens ändert nicht die eigene

Beschaffenheit seines inneren Soseinsgrundes und seines durch ihn
bestimmten' Soseins. Das Dasein eines Wesens ist eben nichts als

sein Vorhandensein in de: Wirklichkeit und sein Daseinsgrund nichts
als das, was ihm dieses Vorhandensein « außer dem Gedanken » formell
verleiht. Wenn dadurch an seinem Sosein und an dessen formellen
Grund etwas geändert würde, so hätten wir in der Wirklichkeit eben

nicht mehr dieses Wesen, sondern ein anderes Wesen, was einfach
sinnlos ist.

Daraus glaubt Geyser folgern zu müssen : « Das Dasein ist nichts

zum Wesen eines Gegenstandes als ein neues, weiteres Moment
Hinzutretendes und sich mit ihm irgendwie Verbindendes » (p. 124). So

müßten denn schon deshalb allein Dasein und Sosein, formeller Daseinsgrund

und formeller Soseinsgrund, real identisch sein. Ist diese

Folgerung richtig Mit nichten. Daraus kann man doch nur das

eine folgern : Das Dasein ist nichts zum Wesen eines Gegenstandes
als ein neues, weiteres Soseinsmoment Hinzutretendes und sich mit
ihm als solches Verbindendes. Aber weiter gar nichts. Daraus, daß

das Dasein eines Wesens an seiner Wesensart nichts ändert, folgt nur,
daß der formelle Daseinsgrund das Wesen in seiner Soseinsart nicht
modifiziert. Das kann aber der Fall sein, sowohl, wenn der formelle

Daseinsgrund mit dem Sosein identisch ist, als auch, wenn er sich

mit ihm so verbindet, zu ihm so hinzutritt, daß er ihm keine andere

Soseinsart verleiht, sondern bloß das ihm entsprechende Dasein.

Wenn es heißt, das Dasein sei «nichts als das Wesen selbst, gesetzt
außerhalb des Begriffes und des Bewußtseins »(p. 124), so ist dies

formell unrichtig, wenn mit Dasein die einfache Daseinstatsache



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 47g

.gemeint ist. In diesem Sinn ist das Dasein das Gesetztsein und
Gegebensein des Wesens außer der bloßen Gedankenwelt. Wird aber

mit Dasein der formelle Daseinsgrund gemeint, so ist dies nur dann

wahr, wenn der formelle Daseinsgrund mit dem Wesensgehalt sich

identifiziert, so daß das Wesen selbst formeller Daseinsgrund ist.
Ob nun aber diese Identifikation immer vorkomme und vorkommen
müsse, c"ies läßt sich aus den bloßen Begriffen vpn Sosein und Dasein
durchaus nicht entscheiden, sondern nur aus der Soseins- und Daseins-
weise der Dinge.

Die wirklichen Wesen existieren nämlich « auf eine schlechthin

entgegengesetzte Weise» (p. 12g).

Ein Wesen, Gott, hat sein Dasein aus sich selbst, sein Dasein
ist innerlich notwendig. Dieses Wesen besitzt also seinen formellen

Daseinsgrund nicht bloß in sich, wie jedes wirkliche Wesen, sondern

auch aus sich und mit innerer Notwendigkeit.
Die übrigen Wesen hingegen, die Geschöpfe, haben ihr Dasein

nicht aus sich, sondern von einem andere 1 ; ihr Dasein ist nicht innerlich

notwendig, sondern kausal bedingt. Diese Wesen besitzen also ihren
formellen Daseinsgrund zwar in sich, aber nicht aus sich und mit
innerer Notwendigkeit, sondern von einem anderen und mit kausaler

Bedingtheit.
Wie ist nun zu erklären, nicht daß es so ist, — dies setzen wir

ja voraus, — sondern wie es so ist
Offenbar ist dieses grundverschiedene Verhalten der Wesen zu

ihrem Dasein nur aus ihrer grundverschiedenen Wesensart zu erklären.
Es «müssen die realen Wesenheiten, wenn sie auf eine schlechthin

entgegengesetzte Weise sind auch in sich schlechthin verschieden
sein » (p. 12g). Wie wäre es sonst zu erklären

Das göttliche Wesen hat eine solche Wesensart, daß es seinen

Daseinsgrund aus sich und mit innerer Notwendigkeit besitzt. Sein

Sosein ist der Grund seines Daseins. « Gottes Wesenheit » wird als

eine solche bestimmt, « die auf Grund ihres Wesensgehaltes

existiert » (p. 22). Der Soseinsgrund also, der seine Wesensart bestimmt,
bringt mit sich aus inncier Notwendigkeit den formellen Daseinsgrund,
der ihm Dasein verleiht. Das ist aber nur auf eine zweifache Weise

denkbar. Entweder ist bei Gott der formelle Daseinsgrund mit seinem

Soseinsgrund identisch oder er ist eine notwendige Folge davon. Hier
aber ist nur das erste möglich. Denn die Folge setzt das Dasein ihres

Realprinzips als ein natura prius voraus. So müßte, wenn bei Gott



47^ Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

der formelle Daseinsgrund eine Folge seiner Wesenheit wäre, Gottes
Wesenheit Dasein haben, bevor sie ihren formellen Daseinsgrund
besäße, eine widersprechende Annahme. Also sind in Gott Existenz
und Wesenheit identisch.

Die übrigen Wesen nun, die Geschöpfe, haben eine solche Wesensart,

daß sie ihren Daseinsgrund nicht aus sich und mit innerer
Notwendigkeit besitzen, sondern durch einen anderen und mit kausaler

Bedingtheit. Ihr Sosein ist nicht der Grund ihres Daseins. Der Soseinsgrund

also, der ihre Wesensart bestimmt, bringt nicht aus innerer
Notwendigkeit ihren formellen Daseinsgrund mit sich. Wohl ist in
ihnen der zweite immer mit dem ersten — im Existierenden sind ja
Dasein und Sosein immer vereinigt — aber nicht auf Grund des ersten

gegeben, sondern durch das Einwirken eines anderen Wesens. Wäre

nun ihr formeller Daseinsgrund mit ihrer Wesenheit identisch wie
bei Gott, so müßten sie gleich wie Gott aus sich und mit innerer

Notwendigkeit Dasein haben. Es bestünde zwischen ihnen und Gott
kein Unterschied weder in der Daseinsweise noch folglich in der
Wesensart. Sie verhielten sich zu ihrem Dasein ganz genau wie Gott
zu dem Seinigen. Nun aber muß « die Weise, wie Sosein und Dasein
in Gott sich zueinander verhalten, ohne Zweifel anders sein als ihr
Verhältnis im Empirischen » (p. 125). Also sind in den Geschöpfen

Existenz und Wesenheit nicht identisch. Die Identität von Sosein und
Dasein in den Geschöpfen wie in Gott, weit entfernt, daß sie, wie

Geyser meint, die absolute Verscniedenheit ihrer Wesensart erklärlich,
machte, würde diese absolute Verschiedenheit wie auch die ihrer
Daseinsweise ganz unmöglich machen.

Wir begnügen uns nun die weiteren Kapitel des Geyserschen
Buches anzuführen : « Kants Anschauungen über die Erkenntnis der
Seele » (p. 131-139) ; « Unsere Erkenntnis der Seele » (p. 140-151) ;

«Metaphysische Erörterimg der Willensfreiheit» (p. 151-165). Die

Untersuchung über das Ichbewußtsein verdient wegen ihrer
Gründlichkeit besondere Beachtung. Die Identifizierung vom Ich mit der
Seele ist freilich ein bedenkliches Erbstück des übertriebenen Spiritualismus.

Das hindert uns aber nicht, folgende Konklusion zustimmend

zu buchen : « So ist die Vorstellung des einen unserem Bewußtseinsinhalt

teils gewahrend, teils aktiv gegenüberstehenden und zu Grunde

liegenden Subj-ekts allerdings nicht ein uns unmittelbar gegebenes

Bewußtsein, aber doch eine naturnotwendige Erkenntnis unseres mit
dem, was wir in uns wahrnehmen, verbündeten und darüber reflek-



Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik 477

tierenden Denkens » (p. 150). Gegenüber den neuerlichen Versuchen,
nach cartesianischem Muster die Zuverlässigkeit unserer Erkenntnis
auf eine unmittelbare Anschauung des substanziellen Ichs
zurückzuführen \ ist diese Feststellung Geysers sehr zu begrüßen.

Zum Schluß dieser kritischen Würdigung, wo es uns vor allem daran

lag, die charakteristischen Thesen eines uns überaus sympathischen,
aber doch mit uns in manchen wichtigen Punkten uneinigen
Philosophen von verdientem Ruf hervorzuheben, möchten wir einem

doppelten Wunsch Ausdruck geben. Erstens, daß die tiefbohrende und
umsichtige Problemfassung, die unentwegte und unablässig ringende
Wahrheitsliebe, der große metaphysische Zug Geysers viele
Nachahmer finde. Zweitens, daß die metaphysische Forschung sich immer
entschiedener auf den einzig richtigen Bahnen des Aquinaten bewege,

aber ohne den Kontakt mit deren Gegnern zu verlieren und ohne an
den vielen Anregungen, die sie uns geben können, achtungslos
vorüberzugehen. Auch in dem, was ihn von uns trennt, wird uns das

Studium Geysers von großem Nutzen sein. Und es gibt daneben

manches, wo wir von ihm lernen können. So sind wir trotz allem dem

geschätzten Gelehrten für seine Arbeit dankbar : sie hat uns im
Verständnis unserer eigenen Thesen gefördert und unserem
metaphysischen Denken neue Impulse gegeben.

1 Vgl. Gabriel Picard, Le Problème critique fondamental, Paris, Beauchesne,
1923; Giuseppe Zamboni, La Gneoseologia dell' atto, Milano, « Vita e Pensiero»,
1923.

S>Q-


	Randglossen zu einigen Hauptproblemen der Metaphysik

